Quelle universalité pour les bibliotheques ?
Figures de I’altéritée

0. Introduction

0.1. Le contexte de la République des lettres

Cette étude se propose d’examiner la question de I’altérité dans les bibliotheques francaises au
XVII® siécle. Toute reconnaissance de I’altérité consiste en une reconnaissance de la
différence. Dans une bibliotheque, I’altérité se mesure a I’espace qu’occupe le savoir de
I’autre. En d’autres termes, il s’agit de définir le sort réservé au savoir extérieur, venu
d’ailleurs, par rapport a ses propres modes de pensée.

Aux temps modernes, un concept intéressant pour étudier cette question est celui de
I’universalité. Tout I’age classique est hanté par I’idée d’universalité, qui constitue également
un trait distinctif de la bibliothéque moderne®. Le réve de la connaissance totale n’est pas
encore tout a fait aboli. Le sens de cette notion d’universalité demande néanmoins a étre
clarifié. S’agit-il d’une universalité purement encyclopédique, couvrant tous les domaines du
savoir ? Est-il est concevable, dans la bibliotheque du xvii® siécle, que le savoir puisse
s’enraciner dans plusieurs contextes ? Quelle sera la place réservée aux connaissances issues
d’autres domaines géographiques, religieux, etc. ?

En réalité, I’altérité se situe au cceur de I’idéal savant de la République des lettres, dominant
dans les milieux intellectuels des temps modernes. Pendant toute la période allant de la
Renaissance aux Lumiéres, les savants font prévaloir leur appartenance a cette République des
lettres. lls se fixent un but collectif auquel ils se vouent de fagon conjointe. La République des
lettres se veut une véritable république, avec une dimension étatique transgressant les
frontiéres nationales®. Au centre de celle-ci régnent la liberté de penser et le primat de la
raison. Cet état ideal est en outre trés égalitaire : la valeur d’un individu n’est pas déterminée
par son statut socioéconomique, mais par son apport a I’avancement du savoir. En résumé, la
collectivité scientifique se définit par la liberté, I’égalité, mais aussi par le cosmopolitisme. De
fait, la tolérance s’intégre dans la morale intellectuelle.

La tolérance n’est toutefois pas vraiment a I’ordre du jour en Europe. Des lors, I’idéalisme de
la communauté scientifique contraste vivement avec la réalité, surtout dans son aspect
politique. Ainsi, la République des lettres semble fondamentalement différente de la France
monarchique. La religion se trouve alors au cceur de nombreux champs de batailles. La
France, elle aussi, est rongée par les guerres intestines. Dans le but de restaurer la paix
intérieure, I’Edit de Nantes est promulgué par Henri IV en 1598. Si I’édit a été révoqué en
1685, dans I’interméde, il a garanti une liberté de conscience aux protestants. Toutefois, I’edit
n’a pas été conclu pour créer un dialogue interreligieux, ni pour favoriser une symbiose sur un
méme territoire. Une concomitance temporaire des deux religions était un passage oblige,

! Jean Viardot, « Naissance de la bibliophilie : les cabinets de livres rares », dans Histoire des bibliothéques
francaises : les bibliothéques sous I’ancien régime : 1530-1789, Claude Jolly (dir.), Paris, Promodis-Editions du
Cercle de la librairie, 1988, p. 270-289.

% Hans Bots et Francoise Wagquet, La République des Lettres, Paris-Bruxelles, Belin-De Boeck, « Europe &
histoire », 1997, p. 23-27.



mais le but final restait de restaurer I’nomogénéité religieuse du territoire®. En 1627, le siége
de La Rochelle est emblématique de frictions ravivées depuis un quart de siécle. La Rochelle,
ville marchande, ambitionnait d’exploiter au maximum tous les droits dont elle disposait,
notamment au niveau de la politique extérieure. Les huguenots entendaient entrer
immédiatement en communication avec les nations de religion réformée, sans I’intermédiaire
de I’état francais. En d’autres termes, la ville, qui n’était guere modérée dans son
protestantisme, menait, en outre, un jeu évidemment politique. Ce cocktail était donc
potentiellement explosif pour le pouvoir royal, et Richelieu entreprend le siege de La
Rochelle pour éradiquer le probléme. Le ravitaillement de la ville est bloqué. Lorsque, apres
un an, les huguenots se voient contraints de capituler, la population a été décimée.

Bref, il est clair que la notion de tolérance est un probléme au xvii® siécle, malgré une volonté
réelle de cosmopolitisme dans la communauteé intellectuelle. Les bibliotheques constituent un
laboratoire particulierement intéressant pour étudier I’intégration de I’altérité dans la culture.
Dans une bibliothéque, I’ouverture se traduit dans I’attitude adoptée envers le public et envers
les collections.

0.2. Méthodologie et corpus

Cette analyse se centrera sur deux types de sources. D’abord, nous étudierons I’Advis pour
dresser une bibliothéque (1627) de Gabriel Naudé. Dans ce texte, I’auteur fournit les
préceptes pour I’établissement d’une bibliotheque. Loin de se limiter a la simple description,
cet écrit n’est pas dénué de signification déontique : Naudé ne répond pas uniquement a la
question de savoir ce que la bibliotheque est. Il s’agit également de ce qu’une bibliotheque
devrait étre. Certains conseils sont, de fait, orientés. L’Advis se lit en effet comme le
« manifeste » d’un savant*.

En méme temps, les conseils s’appuient sur le cas d’une bibliotheque réelle, a savoir la
bibliotheque privée de Jacques-Auguste de Thou, modéle de la grande bibliothéque robine et
unanimement considérée comme la plus belle bibliothéque francaise de son époque®. De fait,
il existe un lien clair entre ce traité et la bibliothéque telle qu’elle a réellement pu fonctionner
au xvi® siecle. Le texte de Naudé ne s’insére pas dans un registre utopique, détaché du réel.
Les correspondances entre la bibliothéque naudéenne et la thuanienne existent d’ailleurs
effectivement®.

Par ailleurs, nous voudrions comparer I’Advis pour dresser une bibliothéeque de Gabriel
Naudé a I’ceuvre de Charles Sorel, et notamment a La bibliotheque frangoise (1664, 1667). La
Bibliotheque francgoise est représentative d’un type de documents tres particulier, existant
depuis le xvi° siécle’. Le premier de ces ouvrages, ou, par métonymie, le substantif

® Guy Saupin, Naissance de la tolérance en Europe aux Temps modernes xvi®-xvili® siécle, Rennes, Presses
Universitaires de Rennes, 1998, p. 87-112.

* Claude Jolly, « L’Advis, manifeste de la bibliothéque érudite », dans Gabriel Naudé, Advis pour dresser une
bibliothéque, Paris, Aux amateurs de livres, 1990.

® 1dem. Antoine Coron, « Ut prosint aliis, Jacques-Auguste de Thou et sa bibliothéque », dans Histoire des
bibliothéques francaises : les bibliothéques sous I’ancien régime : 1530-1789, Claude Jolly (dir.), Paris,
Promodis - Editions du Cercle de la librairie, 1988, p. 107. Jacques Revel, « Entre deux mondes : la bibliotheque
de Gabriel Naudé », dans Le pouvoir des bibliotheques : la mémoire des livres en Occident, Marc Baratin et
Christian Jacob (dir.), Paris, A. Michel, « Bibliotheque Albin Michel Histoire », 1996, p. 245.

® Jacques Revel, idem. Claude Jolly, op. cit., p. xviii, Xix.

" La méme remarque a été faite par Michéle Rosellini, « La bibliothéque francaise de Charles Sorel : intégration
ou liquidation de la bibliothéque humaniste ? », dans Littératures classiques 66, L’idée des bibliotheques a I’age



« bibliothéque », ne se référe plus uniquement a un batiment, ou a une institution, mais aux
livres qui se trouvaient dans cet établissement est peut-étre la Bibliotheca Universalis (1574)
de Conrad Gessner®. Ces listes de livres, ces « bibliothéques », se distinguent donc, par leur
contenu, des catalogues, parce qu’il n’existe plus de référent objectif dans le monde extérieur.
Si ces « bibliotheques » sont encore des bibliotheques, ce sont des bibliotheques purement
virtuelles, en tant que représentations mentales. Les descriptions des livres qui s’y trouvent
avaient une fonction bibliographique®. Ces ouvrages se trouvent d’ailleurs au berceau de la
bibliographie, en tant que recensements exhaustifs dans un domaine concerné. D’un autre
coté, les livres intitulés « bibliothéque » transmettent également un certain idéal de la
bibliotheque. Ils fournissent effectivement I’inventaire des titres censés étre disponibles dans
une bibliothéque.

Ces documents refletent dés lors un certain idéal du savoir. De ce point de vue, ils possédent
une valeur aussi exemplaire que le traité de Naudé. L’Advis, ainsi que les « bibliothéques »,
peuvent servir a toute personne désireuse de créer une bibliothéque. Chez Naudé, les
intéressés peuvent puiser des renseignements sur la conception d’une bibliotheque. Certains
préceptes sont de nature éminemment concréte™®. Dans La bibliothéque francoise de Charles
Sorel, par contre, le lecteur trouve une idée beaucoup plus précise du contenu de la
bibliotheque, étant donné que Sorel énumére les ouvrages indispensables, sans procéder a des
prescriptions théoriques ou philosophiques.

Par ailleurs, il existe un va-et-vient continuel entre les bibliotheques réelles et virtuelles.
L’existence des bibliotheques virtuelles s’enracine, témoin les titres de ces ouvrages, dans des
institutions concrétes. D’une part, celles-ci fonctionnent comme un lieu de découverte pour
leurs lecteurs. Ceux-ci s’amusent a glaner dans les rayons, a feuilleter des volumes dont ils ne
soupconnaient méme pas I’existence. D’autre part, les bibliotheques se nourrissent également
des « bibliotheques » virtuelles. Un ouvrage de référence comme la Bibliotheca Universalis
de Gessner constitue un outil précieux pour la sélection des acquisitions™.

De ce point de vue, ces ouvrages entretiennent une relation étroite, mais complexe, avec la
réalité du terrain, parfois difficile a saisir. Les « bibliotheques » peuvent fournir une idée tres
précise des idées bibliothéconomiques d’un auteur et du savoir qu’il entendait diffuser. Les
livres référencés ne doivent pas nécessairement étre physiquement présents, et, de ce fait, ces
inventaires purement bibliographiques sont moins soumis aux aléas de la vie : ils peuvent
préserver la pureté d’un idéal, tandis qu’une bibliothéque concréte est toujours soumise aux
effets corrupteurs du temps et aux aléas du réel. C’est pourquoi les véritables catalogues,
correspondant a de vraies bibliotheques, posent des problemes spécifiques. Un livre présent
en bibliothéque n’est pas forcément un livre lu. Son incorporation dans un catalogue ne traduit

classique, Jean-Marc Chatelain et Bernard Teyssandier (dir.), 2008, p. 94. Voir aussi Claudine Nédelec, « La
bibliothéque francaise de Charles Sorel : une bibliothéque choisie », dans Les bibliothéques entre imaginaires et
réalités : actes des colloques « Bibliothéques en fiction » (8-9 juin 2006) et « Bibliothéques et collections » (25-
26 janvier 2007), Claudine Nédelec (éd.), Arras, Artois Presses Université, « Etudes littéraires et linguistiques »,
2009, p. 180.

8 Roger Chartier, Culture écrite et société : I’ordre des livres (xIv° - xviii® siécle), Paris, A. Michel, 1996, p. 110-
114,

® Théodore Besterman, Les débuts de la bibliographie méthodique, Paris, La Palme, 1950, p. 33-41, 65-76.
Besterman considere toutefois que la Bibliothéque francoise de Charles Sorel est plus proche du manuel littéraire
que de la bibliographie (p. 69-70).

10 Fabienne Queyroux, Recherches sur Gabriel Naudé (1600-1653), érudit et bibliothécaire du premier xvii®
siecle, These de I’Ecole des Chartes, 1990.

1 Gabriel Naudé, Advis pour dresser une bibliothéque. A Paris, chez Rolet le Duc, 1644, p. 20-23.



méme pas forcément les conceptions du propriétaire de la bibliothéque. De méme, I’absence
d’un titre du catalogue n’est pas forcément significative. Tel ouvrage a pu se trouver dans la
bibliothéque a une date antérieure, mais peut avoir été perdu. Ainsi, s’il n’y a aucune trace de
Vésale dans I’inventaire de la bibliotheque de Naudé, qui était pourtant médecin, rien ne
permet de conclure que Naudé n’avait pas connaissance de ces travaux anatomiques*?. Par
contre, les bibliotheques idéales traduisent sans doute la vision bibliothéconomique de leur
compilateur, mais elles ne peuvent pas étre assimilées a la réalité : la théorie et la pratique ne
se recouvrent jamais parfaitement.

Dans La bibliothéque francoise, Charles Sorel fournit d’abondants commentaires, qui peuvent
enrichir le travail herméneutique, et nous pouvons confronter cet ouvrage aux autres écrits de
I’ceuvre de Sorel, notamment a De la connoissance des bons livres (1671) et a La science
universelle, que Sorel considérait comme un projet de vie.

Notre analyse exploitera donc plusieurs sources pour éclairer un méme objet, sous une
lumiere a chaque fois différente. Naudé et Sorel évoluent tous les deux dans le courant
intellectuel du libertinage érudit. Si Naudé est une véritable figure de proue du mouvement, le
profil de Sorel est beaucoup plus en demi-teinte'®. Cette distance réelle, mais non
infranchissable, entre les deux personnages nous ouvre un espace d’interprétation plus large,
ce qui permet de mieux saisir I’apport des idées libertines dans le traitement du theme qui
nous concerne : la bibliotheque.

1. Gabriel Naudeé et I’altérité

Gabriel Naudé est né dans un milieu bourgeois peu aisé™. Son pére exercait le métier
d’huissier au bureau des finances de Paris. Pourtant, Naudé a recu une bonne éducation,
fréquentant plusieurs colléges, Navarre, Harcourt, Montaigu et Clermont. Ayant acquis un
solide bagage littéraire, il se destine & des études de médecine, a Paris et a Padoue. Pour
gagner sa vie, Naudé travaille comme bibliothécaire, successivement chez le président de
Mesmes et chez le cardinal Bagni. Ce dernier va emmener le jeune homme & Rome. Naudé
passe encore brievement chez Francesco Barberini. Ensuite, il va poursuivre sa carriére chez
Mazarin. C’est pour lui que Naudé va rassembler une bibliotheque de 40 000 livres, qui sera
démantelée a cause de la Fronde. Décu, le bibliothécaire part a la cour de Christine de Suéde.
Quand Mazarin reprendra le pouvoir, Naudé se remettra en route pour la France, mais il
n’arrivera jamais a destination. Il trouvera la mort a Abbeville, en 1653.

Naudé a donc effectué de nombreux voyages, notamment en Italie. En conséquence, sa pensée
a eté fortement été influencée par les philosophes italiens : Naudé admire Pomponazzi et
Cremonini ; il se nourrit de Machiavel, et il a noué une amitié intime avec Campanella, avant
de se brouiller avec lui. Naudé est bien sir I’auteur de I’Advis pour dresser une bibliothéque,

12 Estelle Beeuf, La bibliothéque parisienne de Gabriel Naudé en 1630 : les lectures d’un libertin érudit, Genéve,
Droz, « Travaux du grand siécle », 2007, p. 35.

3 Lorenzo Bianchi, Rinascimento e libertinismo : studi su Gabriel Naudé, Napoli, Bibliopolis, 1996, p. 203-251.
Lorenzo Bianchi, « Per una biblioteca libertina : Gabriel Naudé e Charles Sorel », dans Bibliothecae selectae, da
Cusano a Leopardi, Eugenio Canone (éd.), Firenze, Leo S. Olschki, 1993, p. 171-215.

4 e texte de Naudé constitue, en réalité, le premier traité de bibliothéconomie. L’écrit restera encore longtemps,
si pas unique, en tout cas la tentative la plus aboutie pour cerner le sujet.

> René Pintard, Le libertinage érudit dans la premiére moitié du xvii® siécle, Genéve, Slatkine, 1983, p. 156-
159. Des renseignements biographiques plus élaborés sont fournis dans les ouvrages suivants: Fabienne
Queyroux, op. cit. James V. Rice, Gabriel Naudé : 1600-1653, Baltimore, John Hopkins Press, 1939.



mais encore d’un texte politique comme les Considérations politiques sur les Coups d’Etat
(1639). Sont aussi de sa plume: Le Marfore ou Discours contre les libelles (1620),
I’Instruction a la France sur la vérité de I’histoire des Freres de la Roze-Croix (1623),
I’Apologie pour tous les grands personnages qui ont esté faussement soupconnez de magie
(1625), et I’Addition a I’histoire de Louys XI, contenant plusieurs recherches curieuses sur
diverses matiéres (1630).

Afin de cerner la place de I’altérité dans la pensée bibliothéconomique de Naudé, nous
voudrions étudier deux concepts-clés de I’Advis, a savoir le caractére universel de la
bibliotheque et son ouverture au public.

1.1. La bibliothéque universelle

Naudé prone résolument I’universalité®®. La bibliothéque ne doit pas uniquement embrasser
tous les domaines scientifiques, elle doit également accorder une place aux différentes
subdivisions disciplinaires. En outre, elle doit posséder tous les ouvrages faisant office de
référence dans leur domaine. A ces textes, le bibliothécaire joindra une littérature secondaire
d’excellente qualité.

Pour Naudé, la bibliotheque posséde un réle de diffusion du savoir, qui ne doit pas
uniquement étre francgais, mais européen. Naudé préconise d’ailleurs les textes en langue
originale, parce que ceux-ci donnent I’acces le plus direct a la pensée d’un auteur. Par contre,
une bibliothéque ne peut pas se passer de traductions'’. Ainsi, la méconnaissance des langues
étrangéres n’arréte pas le processus d’enrichissement intellectuel par le savoir extérieur.

Pour les sujets polémiques, le respect des différents points de vue se refléte dans leur présence
au sein des collections de la bibliothéque naudéenne'®. La diversité des opinions constitue
I’unique garantie d’une recherche objective, sur base de la raison et de I’esprit critique. Dans
cette optique, la confrontation des idées prend corps dans I’espace de la bibliotheque, qui se
place au centre des discussions contemporaines.

Les conceptions bibliothéconomiques de Naudé se caractérisent par une ouverture particuliére
envers différentes catégories d’ouvrages, qui n’avaient pas forcément droit de cité. C’est que,
pour Naude, une bibliotheque n’est pas veéritablement universelle si le savoir discutable se
trouve exclu. Ainsi, Naudé apprécie les novateurs, par exemple Kepler et Galilée™. Une
connaissance trop superficielle de leurs travaux ne doit pas empécher leur intégration aux
collections : de fait, ces auteurs « ont doctement examiné ce que les autres avaient coutume de
recevoir comme par tradition »*°. Avec cette affirmation, Naudé accepte, trés nettement, les
affirmations non prouvées, la science qui se trouve toujours dans I’état d’hypothese. De telles
idées fournissent une occasion pour aiguiser I’esprit critique. De fait, il est difficile de sous-

16 Claude Jolly, op. cit., p. xix.

7 Gabriel Naudé, Advis, p. 41.

'8 Hartmut Stenzel, « Gabriel Naudé et I’utopie d’une bibliothéque idéale », dans Les lieux de mémoires et la
fabrique de I’ceuvre, Volker Kapp (éd.), Tubingen, G. Narr, « Biblio 17 80 », 1993, p. 108. Ugo Rozzo, « L'Advis
di Gabriel Naudé e la nascita della biblioteconomia », dans Bibliofilia: rivista di storia del libro e di bibliografia
97/1, 1995, p. 70-71.

19 Bernard Teyssandier, « L’ethos érudit dans I’Avis pour dresser une bibliothéque de Gabriel Naudé », dans
Littératures classiques 66, L’idée des bibliotheques a I’age classique, Jean-Marc Chatelain et Bernard
Teyssandier (dir.), 2008, p. 120-121.

20 Gabriel Naudé, Advis, p. 46. Nous avons choisi de moderniser I’orthographe des citations.



estimer I’importance de I’indépendance du jugement dans I’ceuvre de Naudé. Ainsi, tout écrit
peut étre bénéfique pour le savant, d’une certaine facon.

De méme, les hérétiques et les fauteurs de religion réformée doivent étre accueillis dans la
bibliotheque?!. De fait, mis & part les quelques paragraphes suscitant la polémique, les écrits
de ces auteurs possedent souvent une tres grande valeur. Cette ouverture envers I’autre
s’applique aussi au Coran et aux ouvrages que Naudé juge pourtant inutiles, voire dangereux.
Par exemple, Naudé rejette la cabale, les divinations et la magie, mais, a son avis, il faut
connaitre avant de réfuter. Une véritable réflexion ne peut jamais se construire dans I’a priori.

Somme toute, I"universalité forme un préalable nécessaire au débat ouvert. D’ailleurs, dans
les faits, le dialogue avec I’autre est constitutif du savoir. La bibliotheque joue un réle central
dans ce processus, en tant qu’espace de rencontre, ou des discussions peuvent avoir lieu. Au
xvI1® siécle, la bibliothéque fonctionne souvent comme le théatre de ces débats.

1.2. Bibliothéque publique

Pour Naude, une bibliotheque doit nécessairement étre publique. Telle est la philosophie du
traité, qui constitue en méme temps le but méme d’une bibliotheque. Reste le probléme de la
définition de cet aspect public. Le public est-il un facteur universalisant, représentatif d’une
ouverture vers I’autre ? D’apres I’Advis, la bibliothéque doit étre accessible « au moindre des
hommes qui en pourra avoir besoin »*%. Cette phrase est sujette & interprétation, et les
chercheurs ont avancé différents avis sur le réle de Naudé en tant que précurseur de la
bibliotheque publique (cf. infra). Ce probleme sociologique se trouve au cceur de nos
préoccupations. 1l faudra examiner s’il existe, chez Naudé, une volonté d’améliorer le sort des
autres, qui n’appartiennent pas aux cercles érudits.

Tout d’abord, force est de constater I’omniprésence du public dans les raisonnements
naudéens. Le public justifie le luxe savant dont la bibliotheque constitue le symbole. De fait,
une bibliotheque qui ne sert qu’a une personne, son riche propriétaire, n’est rien d’autre qu’un
signe de vaine ostentation. La bibliothéque doit servir a la collectivité et prouver ainsi son
utilité. De ce fait, elle doit pouvoir satisfaire tous les types de lecteurs. En conséquence,
chaque livre peut présenter un intérét, quelle que soit sa qualité. Une bibliotheque peut
contenir des ouvrages recherchés par des esprits moins raffinés. En quelque sorte, le public
détermine donc les criteres pour juger d’une bibliothéque. Une bonne bibliothéque doit
pouvoir répondre aux exigences de ses lecteurs.

Ce constat etant établi, il faut identifier les lecteurs potentiels de la bibliothéque. Ainsi, nous
pouvons comprendre les impératifs sociaux derriere I’exigence de I’ouverture au public, et
mesurer a quel point la bibliothéque peut servir d’instrument pour deégager un espace
d’alteérité.

Comme |. Moreau et F. Waquet, nous ne pensons pas que la bibliotheque naudéenne préfigure
réellement la bibliothéque publique, en tout cas pas dans sa dimension contemporaine®,

2! Gabriel Naudé, Advis, p. 52-54.

22 Gabriel Naudé, Advis, p. 151.

% |sabelle Moreau, « Collections et bibliotheques selon Gabriel Naudé », dans Les bibliothéques entre
imaginaires et réalités : actes des colloques « Bibliotheques en fiction » (8-9 juin 2006) et « Bibliothéques et
collections » (25-26 janvier 2007), Claudine Nédelec (éd.), Arras, Artois Presses Université, « Etudes littéraires
et linguistiques », 2009, p. 171-172. Frangoise Waquet, « La communication des livres dans les bibliothéques



L’enquéte Maggiolo a révélé que 79 % de la population est incapable de signer son acte de
mariage entre 1686 et 1690. Ces données sont certes discutables, étant donné que I’enquéte
renvoie & une France rurale, alors que I’alphabétisation est plus poussée en milieu urbain®.
Quoi qu’il en soit, le fait est qu’une majorité de la population ne sait pas signer®. Par ailleurs,
le nombre de signatures ne fournit qu’un simple indice concernant le taux d’alphabétisation
réel. Les signataires ne maitrisaient pas forcément tous la lecture. Du reste, le niveau de
compétence requis pour la fréquentation minimalement utile d’une bibliothéque robine est
élevé. Les hommes qui arrivent laborieusement a déchiffrer un ouvrage de dévotion a I’usage
du peuple, ne se préoccupent sans doute pas d’activités intellectuelles. De toute facon, ils ne
sont pas du tout armés pour s’attacher a la lecture de Machiavel ou de Charron. En réalite, le
clivage entre les classes sociales est particulierement important. Par le fait méme qu’un
homme puisse envisager de lire I’ceuvre de Charron, il appartient déja a une élite.

Si Naudé revendique I’accés aux bibliothéques pour « le moindre des hommes qui pourrait en
avoir besoin », il se référe probablement a une classe intellectuelle disposant de ressources
plus culturelles que financiéres. Tel est d’ailleurs le cas de Naudé lui-méme®.

Etant donné leur situation économique précaire, ces intellectuels peu aisés n’ont pas les
moyens de se constituer de belles bibliotheques personnelles. En conséquence, ils sont obligés
de s’adresser a des structures existantes, ce qui pouvait poser de sérieuses difficultés. L’offre
était tres limitée, également parce que les guerres de religion avaient ravagé les bibliotheques
ecclésiastiques, tandis que les bibliothéques universitaires étaient en retard sur leur temps®’.
Restait I’initiative privée. Les riches particuliers ouvraient assez largement leurs bibliothéques
aux savants. Toutefois, faute de réglementation générale, I’accés aux bibliothéques eétait
conditionné par les relations avec le propriétaire. La sélection du lectorat se faisait donc sur
base du capital social. Autant dire que I’acces a I’information pouvait s’avérer tres difficile
pour un jeune lettré pas encore reconnu®.

L’accés généralisé aux bibliothéques était donc surtout un avantage réservé aux savants,
méme si le concept de bibliotheque publique avait fait son apparition. Il existait trois grandes
bibliotheques publiques : la Biblioteca Ambrosiana a Milan, la Vaticane, et la Bodleian
Library a Oxford.

Somme toute, les bibliotheques publiques se créaient surtout dans I’intérét d’une élite
intellectuelle bien définie”®. En effet, Naudé ressent une haine féroce a I’égard de la
« populace », dont il donne la définition suivante : « j’entens par ce mot le vulgaire ramasse,
la tourbe & lie populaire, gens sous quelque couvert que ce soit de basse, servile &

d’Ancien Régime », dans Le livre et I’historien, études offertes en I’honneur du Professeur Henri-Jean Martin,
Frédéric Barbier et. al. (éd.), Genéve, Droz, 1997, p. 377-378. Cette analyse s’oppose a celle de Robert Damien,
Bibliothéque et état : naissance d’une raison politique dans la France du XVII® siécle. Paris, PUF, « Questions »,
1995.

2 Nous nous basons ici, et dans le reste du paragraphe, sur Roger Chartier, Marie-Madeleine Compére et
Dominique Julia, L’éducation en France du xvi°® au xvil®siécle, Paris, Sedes, 1976, p. 90-98.

% Dans la France du Nord, 44 % de la population de sexe masculin signe son acte de mariage.

% Cf. la notion de « manifeste » , utilisée par Claude Jolly, op. cit.

%" Jacques Revel, op. cit. p. 245-246.

%8 Claude. Jolly, op. cit., p. xxi.

# |sabelle Moreau, « Collections et bibliotheques selon Gabriel Naudé », dans Les bibliothéques entre
imaginaires et réalités : actes des colloques « Bibliothéques en fiction » (8-9 juin 2006) et « Bibliotheques et
collections » (25-26 janvier 2007), Claudine Nédelec (éd.), Arras, Artois Presses Université, « Etudes littéraires
et linguistiques », 2009, p. 175.



mechanique condition »*°. La multitude doit étre assimilée & un troupeau crédule, de nature
profondément mauvaise, qui ne tombe que trop facilement sous I’emprise de la rhétorique.
Cette masse porte la violence en elle. Ses insurrections entrainent des effets dévastateurs pour
toute la société. C’est la lecon que Naudé a tiré des guerres de religion, qui ont déchiré le
royaume francais. C’est pourquoi le peuple doit étre tenu sous controle. Comme I’ame
populaire est d’une bassesse bestiale, la solution réside dans la répression. L’idée
d’émancipation est loin de la pensée de Naudé.

En conclusion, Naudé congoit une bibliothéque universelle et ouverte a I’autre, aussi
longtemps que I’espace de liberté reste bien circonscrit, limité a une certaine élite. C’est dans
ce cercle que les notions de cosmopolitisme et de tolérance prennent leur sens. Naudé adhere
a la méritocratie intellectuelle, mais I’accés au savoir va de pair avec certains prérequis.
L’ordre établi doit étre préserve a tout prix.

2. Charles Sorel et I’altérité

Charles Sorel nait en 1582. Son pére travaille comme procureur du parlement. Sa pensée se
caractérisera par I’éclectisme. Comme écrivain, il s’investira dans de nombreux genres
différents. La postérité a surtout retenu ses romans, dont la célébre Histoire comique de
Francion. Sorel lui-méme, par contre, aspirait surtout a se faire reconnaitre comme savant.
Ses romans paraissaient le plus souvent anonymement. Certains titres ont été attribués a
d’autres écrivains, ce qui ne dérangeait aucunement I’auteur. La science, la philosophie et
I’histoire importent alors bien davantage que le genre romanesque déprécié par son époque®.
Sorel a élaboré un grand projet encyclopédique, la Science universelle. Cette somme de la
connaissance a beaucoup souffert des aléas de I’édition et est resté inachevée. Quatre tomes
seulement ont été publiés. Un cinquiéme volume, de nature synthétique, De la perfection de
I'homme, a été rédigé dans un esprit de publicité pour I’entreprise globale. On voit la Sorel
surtout animé par un esprit de thésaurisation. Il se propose de rassembler la totalité du savoir,
mais il n’est ni philosophe, ni un batisseur de systémes. Alors que ses opinions sont
généralement conservatrices, le renouveau épistémologique n’a pas échappé a Charles Sorel.
Son travail historiographique, dont la méthodologie est novatrice, épouse les principes du
libertinage érudit. Réfractaire a toute tradition, son Advertissement sur I’histoire de la
monarchie francoise (1628) opére un retour aux différentes sources, pour les comparer. De
nombreuses erreurs, circulant depuis des siécles, sont démasquées en tant que telles. La vérité
sort des ténébres. Néanmoins, dans la nouvelle édition de 1630, Sorel cede énormément au
contr6le de Richelieu. Dans ses écrits postérieurs, I’indépendance spirituelle reprendra ses
droits. C’est que dans ces titres, par exemple la Science de I’histoire avec les jugements des
pring;paux historiens anciens et modernes (1655), la monarchie ne se trouve pas au premier
plan’.

* Gabriel Naudé, Considérations politiques sur les coups d’Etat, Francoise Charles-Daubert (éd.), Hildesheim-
Zurich-New York, G. Olms, 1993, p. 153.

%1 Jean Serroy, « Situation de Charles Sorel », dans Charles Sorel Polygraphe, Emmanuel Bury et Eric Van der
Schueren (éds.), Québec, Presses de I’Université de Laval, 2006, p. 6.

% Cesare Vasoli, « Prefazione », dans Mariassunta Picardi, Le liberta del sapere : filosofia e ‘scienza universale’
in Charles Sorel, Napoli, Liguori, 2007, p. xiv.



2.1. La langue

Dans I’ceuvre de Sorel, épistémologie et morale sont intimement liées®. L’usage de la raison
constitue un trait distinctif de I’étre humain. C’est donc grace au savoir que I’homme peut
atteindre la perfection et la sagesse. Le summum de la sagesse réside dans la vraie vertu.
Ainsi, I’ceuvre de Sorel devient une quéte de remedes aux maux de la condition humaine. En
effet, par obligation divine, I’'hnomme doit chercher la perfection. Telle est la finalité de toute
étude. Les livres et la lecture contribuent a réguler la conduite de la vie, concourant ainsi a
I’élévation morale de I’étre humain®*. Le livre trace la voie vers la vraie foi, c’est-a-dire le
christianisme.

Le but étant ainsi posé, le motif de I’universalité prend tout son sens. La science universelle se
trouve a la base de I’accomplissement de I’étre humain. Du coup, I’ceuvre de Sorel couvre
naturellement tous les domaines du savoir. Le traitement des différentes disciplines est
toutefois assez inégal. Tel est nettement le cas de La bibliotheque francoise. Le méme constat
peut s’appliquer a la Science universelle, mais cet ouvrage fait preuve d’une réelle volonté de
relier toutes les connaissances humaines dans un ensemble cohérent. Les différentes branches
du savoir sont représentées et se divisent en sous-classes.

Malgré ces prétentions a I’universalité, la place de I’altérité n’est pas facile a déterminer.
Effectivement, La bibliothéque fait preuve d’un nationalisme avoué®. D’aprés Charles Sorel,
la langue francaise est parvenue au sommet de I’excellence, et elle peut donc étre utilisée pour
développer avantageusement tous les sujets. L’enjeu est de taille : les contemporains vénerent
religieusement les livres de I’Antiquité, considérés comme « magasin des sciences »*°.
Toutefois, il est impossible d’arriver a la perfection sans faire appel au livre frangais. Ces
propos trahissent, sans équivoque, un désir de promouvoir le francais. En mettant en avant
ainsi la culture frangaise, Sorel joue trés nettement le jeu de la monarchie. Ce processus
réserve néanmoins une place a la traduction. Les choix de Sorel sont principalement orientés
vers le livre frangais, qui doit absolument étre valorisé. Pourtant, il est impossible d’enseigner
toutes les sciences utiles sans traductions. Sorel admet explicitement cette importance de la
traduction, qui revient, implicitement, a une reconnaissance des auteurs étrangers. Tout le
savoir peut des lors étre appréhendé en francais. De cette facon, les Frangais possédent
I’ensemble des sciences, que ce soit grace a I’imitation ou a I’invention. La traduction
constitue déja une premiére forme d’imitation. Grace a la traduction, il devient évident que les
autres nations n’ont rien produit d’un niveau inaccessible aux Francais, quels que soient la
qualité ou le niveau de complication de leurs résultats.

Si Sorel est Iauteur d’un projet national percutant, les conclusions doivent cependant étre
nuanceées :

* Charles Sorel, De la perfection de I'nomme, ol les vrays biens sont considérez, et spécialement ceux de I'ame,
avec les méthodes des sciences, A Paris, chez Robert de Nain, 1655, p. 17-48, 70-71. Isabelle Moreau, « La
science universelle, ou comment “parvenir a une félicité souveraine’ : analyse des seuils du texte — portée
épistémologique et enjeux philosophiques », dans Charles Sorel polygraphe, Emmanuel Bury et Eric Van der
Schueren (éds.), Québec, Presses de I’Université de Laval, 2006, p. 77, 83-87.

% Charles Sorel, La bibliothéque francoise, A Paris, par la Compagnie des Libraires du Palais, 1667, p. 49.

% |e nationalisme linguistique de Charles Sorel est bien connu. Michéle Rossellini s’est récemment attardée &
cet aspect : Michéle Rosellini, op. cit., p. 93-113.

% Charles Sorel, La Bibliothéque francoise, p. 2.



Si les grandes bibliothéques sont mélangées ordinairement de livres de diverses nations, il faut confesser que
ce serait une satisfaction d’en avoir de particuliéres pour chaque langue, et qu’on peut tenter d’en dresser
une qui ne soit que de livres francais, et la mettre presque en état de se passer des autres®’.

Sorel reconnait I’apport de I’autre a I’avancement de la connaissance. En effet, loin de
s’arroger une supériorité absolue, Sorel prend la défense de sa propre culture parmi les autres
cultures.

La dimension nationaliste de I’ceuvre sorélienne est d’ailleurs liée, en partie, au projet moral
sous-jacent a son écriture. C’est par la science que I’homme devient véritablement homme et
arrive a la perfection. Sorel attache donc énormément d’importance a I’instruction, qui n’est
pas uniquement réservee aux savants. Si I’objectif de Sorel est pédagogique, tout le monde
n’est pas pour autant obligé d’approfondir ses études®®. Chacun recueille le savoir nécessaire &
sa condition. Certains auront la curiosité de scruter davantage le monde des sciences.
Dailleurs, le savoir est également utile & I’honnéte homme pour se conduire dans le monde®.
Dans un contexte de civilité non réservée aux véritables savants, il est important que les livres
soient disponibles en francais. Tous ne maitrisent pas les langues étrangéres. Or, les imprimés
doivent pouvoir s’adresser a un lectorat diversifié, avec une attention particuliére pour les
belles lettres®.

2.2. L’hétérodoxie

Sorel combine la quéte de I’universalité avec un conservatisme moral, dans le cadre de la
religion chrétienne. Reste la question de savoir si sa pensée est réellement monolithique. De
fait, le progres scientifique est inséparable de la notion d’hypothése, qui implique une
ouverture vers un savoir moins communément admis.

Dans I’ceuvre de Sorel, le mot « novateur » prend un sens positif*'. Cependant, la nouveauté
consiste essentiellement dans la démarcation par rapport & Aristote et, surtout, par rapport a la
scolastique. L’argument de Sorel est trés éloquent : les scolastiques ont le grand défaut de
freiner systématiquement toute évolution dans les sciences. Les renouvellements sont pourtant
nécessaires pour progresser. Il faut notamment se baser sur les choses mémes, et non sur les
toiles d’araignée tissées par la scolastique®?.

Par rapport au changement politique, Sorel adopte une attitude relativement complexe. Si
Machiavel suscite sa curiosité, ses idées, dangereuses, sont & traiter avec circonspection®.

3 |dem.

* Claudine Nédelec, op. cit., p. 182. Michéle Rosellini, op. cit., p. 102.

% Claudine Nédelec, idem.

0 Micheéle Rosellini, op. cit., p. 105.

* Alexandra Torero-lbad, « La réception de la science nouvelle dans le Sommaire des opinions des Novateurs de
Charles Sorel », dans 10th Bucharest-Princeton Seminar in Early Modern Philosophy: Non-Mechanical
Philosophies in the Seventeenth Century, 2 juillet 2010, communication orale.

*2 \/oir, par exemple : Charles Sorel, « De la Grande et parfaite méthode », dans De la perfection de I’homme, A
Paris, chez Robert de Nain, 1655, p. 355. Cf. Isabelle Moreau, « La science universelle, ou comment “parvenir a
une félicité souveraine’ : analyse des seuils du texte — portée épistémologique et enjeux philosophiques », dans
Charles Sorel polygraphe, Emmanuel Bury et Eric Van der Schueren (éds.), Québec, Presses de I’Université de
Laval, 2006, p. 81. Lorenzo Bianchi, Rinascimento e libertinismo : studi su Gabriel Naudé, Napoli, Bibliopolis,
1996, p. 240.

*% Charles Sorel, Bibliothéque francoise, p. 69.

10



C’est pourquoi Sorel conseille la lecture de I’Anti-Machiavel*. Cependant, Sorel loue le

libertin Francois de La Mothe le Vayer et prend la défense de cet autre parangon du
libertinage, Charron.

De fait, la pensée sorélienne n’est pas complétement réactionnaire. Quant a la religion, elle
n’occupe pas une position centrale dans La bibliotheque francoise. Rien qu’en raison de leur
caractére sacre, les livres de religion restent vénérables. Cependant, les livres utiles pour se
conduire dans le monde occupent le premier rang. D’ou I’importance des ouvrages de
politique, de morale et d’histoire. Ces ouvrages concernent la vie civile. Ces textes s’averent
d’ailleurs utiles pour se frayer un chemin en société, méme si leur lecture tient davantage du
divertissement que de I’érudition. En tant qu’illustrations du bon langage, ces écrits
contribuent au développement des meeurs policées.

Sorel ne se montre toutefois pas trés modéré envers les ouvrages des hérétiques. La lecture
des livres concernant les religions nouvelles requiert un esprit averti. L’adhésion a I’unique
religion doit étre garantie, ce qui demande un développement supérieur de I’entendement. Si
les ouvrages impies ne sont que trop célébres, Sorel ne cite pas leurs titres, afin de ne pas
séduire un lectorat susceptible d’étre perverti par de telles lectures™.

En d’autres termes, Sorel passe les hérétiques sous silence. Si la doctrine est répréhensible, le
livre sera automatiquement jugé mauvais. Or, les écrits subversifs, irréligeux, devraient rester
réservés a un public averti, doté du discernement nécessaire. Pourtant, aucun livre n’est si
horrible qu’une lecture bénéfique, entrainant un résultat positif, ne devienne impossible*®. Un
auteur vil en lui-méme peut transmettre quelques perles rares qu’il a puisees ailleurs. Par
ailleurs, une seule idée engendre une pléthore d’autres idées, différentes pour chaque lecteur.
Un méme ouvrage peut donc susciter des effets tres différents chez des lecteurs distincts.

3. Conclusion

La place de I’autre dans la bibliothéque de la République des lettres se caractérise par une
certaine ambivalence, dans I’ccuvre de Gabriel Naudé, comme dans celle de Charles Sorel.

De fait, toute bibliotheque est un espace de rencontre entre, d’une part, des collections, et
d’autre part, des lecteurs. Les collections définissent le contenu de la bibliotheque. A cet
égard, Naudé se montre plus universaliste que Sorel. Pour lui, les auteurs écrivant en langue
étrangere constituent une composante essentielle de la bibliotheque, tandis que Sorel caresse
des visees nationalistes. Toutefois, le nationalisme de Sorel n’est pas étroit : il ménage un
espace pour les traductions, qui restent toutefois un moyen pour « franciser » la science venue
d’ailleurs. Celle-ci, rendue en langue francaise, s’intégre en méme temps au patrimoine
frangais. Quant a I’hétérodoxie, elle est également beaucoup plus présente chez Naudé que
chez Sorel. Cependant, une remarque s’impose : contrairement a Sorel, Naudé est mécréant.
Son attitude plus tolérante est donc logique.

* 11 sagit probablement du Discours sur les moyens de bien gouverner (Anti-Machiavel) d’Innocent Gentillet,

publié en 1576.

* Charles Sorel, Bibliothéque francoise, p. 52.

*® Charles Sorel, Bibliothéque francoise, p. 5-6. Charles Sorel, De la connoissance des bons livres ou examen de
plusieurs autheurs. Supplément des traitez de la connoissance des bons livres, Hervé D. Béchade (éd.), Genéve,
Slatkine, 1981, p. 43.

11



En revanche, nos deux auteurs adoptent fondamentalement une méme attitude vis-a-vis de la
promulgation d’un savoir illicite auprés d’un public large. De fait, Sorel réprime les auteurs
réformeés, pour éviter de stimuler des pensées dangereuses chez les esprits faibles. Naudé peut,
de son c6té, incorporer des idées révolutionnaires étant donné que sa bibliothéque, ouverte
«au moindre des hommes qui en pourra avoir besoin », écarte en réalité les lecteurs peu
instruits, issus de la masse populaire. Ceux-ci ne sont pas comptabilisés en tant que lecteurs
potentiels de la bibliothéque®’.

On le voit, le libertinage érudit est une philosophie de la duplicité. Les idées hardies sont
réservées a I’espace privé. Des que I’espace s’ouvre pour devenir véritablement public, la
morale se doit d’étre conformiste. C’est pourquoi Charles Sorel, dont I’ceuvre reste
relativement conformiste, peut se tourner vers un public « autre » qui peut sortir du cercle
étroit des lecteurs déniaisés.

*"Sur ce sujet, voir les remarques de Bernard Teyssandier, dans son introduction & la nouvelle édition de
I’ Advis : Avis pour dresser une bibliothéque, Gabriel Naudé, Paris, Klincksieck, 2008, p. xxxix-xl, et de Michele
Rosellini, op. cit., p. 104.

12



