
LA VIERGE MARIE,

UNE FIGURE POLYMORPHE DU CATHOLICISME

Un personnage sans cesse remodelé

"Reine des Cieux", "Mère de Miséricorde", "Trône de Sagesse", la
Vierge fut aimée et honorée au fil des siècles sous d'innombrables

vocables révélant ses "mille visages 1" ... Loin d'être un personnage de
type monolithique, cette indéniable figure centrale de la dévotion
catholique n'a cessé d'évoluer au gré des aspirations des fidèles et du
poids inévitable du contexte tant spirituel et théologique que politique,
militaire, social et économique. Ceci s'explique aisément. Son peu de
consistance historique et biblique opposé à son rôle essentiel de Mère
de Dieu a fait de Marie un de ces personnages que l'Eglise a dû sans
cesse penser et repenser encore.

Le personnage marial apparaît en effet à peine dans le Nouveau
Testament. Marc, qui passe sous silence les récits de l'enfance du Christ,
ne cite son nom qu'une seule fois (Mc, 6, 3). Si Matthieu consacre, lui,
une part de son évangile aux épisodes de l'enfance de Jésus, il donne
le rôle principal à Joseph en laissant Marie dans l'ombre. C'est en réalité
chez Luc que se trouve l'essentiel des informations mariales néo­

testamentaires puisqu'il accorde à Marie la première place dans
l'histoire des événements qui ont précédé et suivi la naissance de
Jésus: elle y reçoit l'annonce de l'archange Gabriel et lui répond, rend
visite à Elisabeth, chante le Magnificat, va au Temple se purifier après
son accouchement, ... Ailleurs, Jean évoquera sa présence aux noces
de Cana et à la Crucifixion, deux événements bibliques fondateurs du
christianisme. Enfin, les Actes la fànt figurer au milieu des apôtres lors
de la Pentecôte. Le Nouveau Testament ne dit donc pas grand-chose
de cette femme juive. Tout juste sait-on qu'elle est la mère du Messie,
décrite comme vierge ou jeune fille, et manifestement présente lors
des premiers moments de l'institutionalisation de l'Église.

Le personnage historique a donc bien peu d'épaisseur et c'est à la figure
de la croyance qu'il faudra dès lors donner corps. Se développent ainsi,
particulièrement en Syrie, des traditions spirituelles détaillant l'histoire
de Marie. Elles en font une héroïne aux qualités exceptionnelles tout
en l'inscrivant dans une réelle humanité puisqu'elles lui attribuent une

75

Nous empruntons cette
expression à un article de S.

BARNAY, "Les mille visages de la
Vierge Marie", dans L'Histoire,

nO 282, décembre 2003, p. 58·
63.



2 Marie. Le culte de la Vierge dans la

société médiévale, sous la dir. de
rOGNA-PRAT, E. PALAZZO et D.

Russo,Paris, Beauchesne, 1996.

Dévotions et pratiques religieuses

famille, des ongmes, un caractère particulier, ... Ces traditions ont

donné lieu, dès le milieu du II<siècle, à des évangiles dits apocryphes
dont le texte le plus ancien est le Protévangile de Jacques. Cette littérature
sera méprisée par les intellectuels et mise en marge des débats doctri­
naux, mais aura un large succès populaire et inspirera fortement
l'iconographie et la liturgie. Elle contribuera véritablement à l'essor du
culte marial en Orient et en Occident.

Peu à peu, le personnage se construit. En 431, le Concile
d'Ephèse, s'interrogeant sur le type d'union entre les natures tout à la
fois humaine et divine du Christ, la proclame Theotokos, ce qui signifie
"celle qui a accouché de Dieu", en réaction au nestorianisme qui
affirmait une séparation nette de l'humanité et de la divinité en la
personne de Jésus et ne voulait donc voir en Marie qu'une Christotokos,

c'est-à-dire "celle qui a accouché du Christ". Le culte marial s'intensifie
alors en Orient où sont inaugurées de nouvelles fêtes dont la célébration
entraîne l'essor de nouvelles prières et pratiques liturgiques. L'Occident
accueille ces fêtes mais se démarque progressivement de l'Orient pour
développer au XI' siècle une dévotion mariale aux accents propres,
préparée par les réflexions doctrinales carolingiennes qui ont permis
l'émergence de la figure de la Vierge 2. Se multiplient alors les Sedes

Sapientiae, ces Trônes de la Sagesse ou Vierges assises, présentant
fièrement le Christ à l'Église. Récits de miracles, recueils d'exempla,

sermons de toutes sortes exaltant la Vierge circulent de plus en plus
nombreux et soulignent l'efficacité du pouvoir d'intercession de Marie
auprès du Christ. L'Avocate et médiatrice s'installe sur les portails des
cathédrales tandis que la Reine du Ciel se fait couronner sur les tympans
des églises. Le culte marial prend une place grandissante dans les
pratiques dévotionnelles : la Vierge finit par être invoquée en masse
comme la parfaite médiatrice.

Les critiques protestantes, refusant à la Vierge ce rôle d'~tercession que
seul pouvait endosser le Christ, mais continuant à respecter la figure
mariale dans une interprétation évangélique d'humilité, provoquent
les réactions virulentes de la Réforme catholique qui fait alors de la
Mère de Dieu un des principaux instruments de sa reconquête. Le
catholicisme issu du Concile de Trente l'érige en figure de victoire, de
gloire et de triomphe. Il lui attribue des fonctions protectrices sur
l'Église, les ordres conventuels ainsi que les États catholiques et
développe une spiritualité où elle est nécessaire au salut. Le fidèle doit
donc se vouer tout entier à la Mère de Dieu et imiter en tout le catalo­

gue de ses vertus.

76



La Vierge Manoe

Lithographie de Pierre Servais HAHN à Liège sur un dessin de 0. HENROTIE, 18550

77



3 A. RUM,"Parallèle entre deux

serviteurs de Marie: Alphonse­
Marie de Liguori et Louis-Marie
Grignion de Montfort", dans
Alphonse de Liguori, pasteur et doc­

teur, Paris, Beauchesne, 1987, p.
301-320 (= Théologie historique,
sous la dir. de Ch. I<ANNEN­

GlESSER,77).
4 Sur les canivets et chromoLi­

thographies, voir le petit lexique
lié à l'article de Jean Pirotte dans
cet ouvrage.
S H. DENZINGER,Symboles et défi­

nitions de lafoi catholique, éd. origi­
nale par Ph. HÜNERMANN,éd.
française par J. HOFFJVlANN,
Paris, Cerf, 1996, nO 280l.
6 Sur les controverses médiéva­
les concernant l'Immaculée

Conception, voir M. LAMY,

LImmaculée Conception : étapes et

enjeux d'une controverse au Mqyen

Age (XIl'-XV' siècles), Paris,

Institut d'Études Augusti­
niennes, 2000 (= Collection des

Études Augustiniennes, Série Mqyen

Age et Temps Modernes, 35) ; pour
l'époque moderne, S. STRAlTON,
The Immaculate Conception in

Spanish Art, Cambridge Univer­
sity Press, Cambridge, 1994.

Dévotions et pratiques religieuses

La Révolution française envoie la Vierge au grenier, parmi les décom­
bres d'un catholicisme réprimé. Elle réapparaît pourtant au début du
XIX' siècle sous les traits que lui donne la nouvelle imagerie dévote,
le teint pâle, les joues roses, le sourire compassé et la tête, couverte
d'un voile bleu, humblement inclinée. On découvre aussi, en 1842, un
manuscrit de Louis-Marie Grignion de Montfort (t 1716) consacré à
Marie que l'on intitule alors Le Traité de la vraie dévotion à la sainte Vierge.

L'ouvrage, qui connaît un fabuleux succès, fonde la dévotion mariale
sur une totale consécration à Marie. Cette relation, essentiellement

d'ordre affectif, se vit à travers la dimension maternelle de la Vierge 3.

De Reine de Victoire, elle est devenue au XIX' siècle servante humble

et modeste, modèle de vertus, parfait exemple de la mère et de l'épouse
exemplaire, archétype du fidèle laborieux ... Les canivets et chromo­
lithographies' la montrent volontiers le fuseau à la main, travaillant

humblement auprès de Jésus petit enfant et de Joseph son époux
charpentier. Toutefois, si la Vierge change de visage, elle conserve la
place que lui réserve depuis longtemps l'Église catholique, une place
centrale lui conférant omniprésence et immense visibilité. Elle continue
à jouer le rôle de dénominateur commun à la foi catholique, souvent
au détriment de son Fils. L'enthousiasme est vif, l'amour dévot gigan­
tesque.

En 1854, son identité est encore précisée. Pie IX, par la bulle lneffabilis

Deus, érige son Immaculée Conception en vérité de foi. Le dogme
définit Marie comme "entièrement préservée de la tache du péché
originel 5 ", au contraire du reste de l'humanité irrémédiablement

souillée par la faute selon les théories augustiniennes de la culpabilité
héréditaire. Il met ainsi un terme à des siècles d'âpres controverses
théologiques mais rejoint en même temps un très ancien engouement
populaire pour la fête de la Conception et la vénération de la Vierge
Immaculée 6. Il donne aussi un nouveau visage à la Mère de Dieu, celui
d'une Vierge puissante, totalement immune du péché originel, capable
de fouler au pied victorieusement l'hérésie honnie. Progressivement,
l'Église fait ainsi de la Vierge l'instrument de sa conquête sur l'ennemi
hérétique, comme elle l'avait déjà fait contre les albigeois, les must.ù­
mans ou les protestants au cours des siècles précédents. Marie devient
en cette deuxième moitié du XIX' siècle une "Femme forte" capahle
d'incarner le discours ecclésiastique conservateur luttant contre les

courants libéraux, républicains, laïques ou révolutionnaires. Au Puy, sa
statue colossale installée sur un éperon rocheux, du nom de Notre­
Dame de France, domine la ville de ses vingt-deux mètres de hauteur,
écrasant le serpent et couronnée de douze étoiles telle la Femme de
l'Apocalypse combattant le dragon (Ap., 12). De la même manière, le

78



La Vierge Marie

message que délivre la Vierge aux jeunes bergers à Fatima en 1917, au
moment même où éclate la Révolution russe, est ensuite utilisé dans

une lutte radicale de l'Église contre le communisme. La Vierge est
ainsi présentée comme Toute Puissante et vraie consolatrice des

79

Jas. SPEYBROUCK,

6 reeksen vlaamsche teekeningen.

Kortrijk, Berten Beyaert, 1924.



7 H. DENZINGER, Op. cit., nO

3903.

8 Histoire des dogmes, sous la dir.
de B. SESBOÜÈ, t. III (Les signes

du salut : les sacrements, l'Eglise, la

Vierge Marie), en coU. avec H.
BOURGEOIS et P. TrHON, Paris,

Desclée, 1995, p. 565 et 612.

Dévotions et pratiques religieuses

nations catholiques affligées. L'imagerie pieuse qui circule en Belgique
pour rendre espoir aux cœurs dévots en détresse lors des Première et
Seconde Guerres mondiales la représente donc très naturellement en
protectrice de la patrie: elle prend alors le nom de "Notre-Dame des
Armées" ou "Notre-Dame des Tranchées"

Le façonnage du personnage marial continue. En 1950, Pie XII se
fonde sur le privilège d'infaillibilité pontificale proclamé en 1870 pour
décréter un dernier dogme marial. Après une longue et difficile élabo­
ration doctrinale remontant aux premiers siècles de l'ère chrétienne, la
constitution Munificentissimus Deus définit enfin l'Assomption précisant
davantage encore l'identité que l'Église catholique veut attribuer à la
Mère de Dieu, "élevée en âme et en corps à la gloire céleste 7". Le
mariocentrisme de la très grande part des fidèles finit pourtant par
être à l'origine d'un malaise exprimé par un certain nombre d'évêques
et de théologiens qui estiment que la Vierge a été isolée de la réflexion
générale sur le projet divin de la Rédemption au préjudice de la figure
christique. Le Concile de Vatican II tente alors, dans une atmosphère
de crise, de repenser la figure mariale en l'intégrant, par la lecture de
la Bible et des Pères, dans le mystère du Christ et de l'Églises. Le cha­
pitre VIII de Lumen Gentium, consacré à la Vierge, définit ainsi son rôle
dans l'économie du salut et prône un culte marial aux accents christo­
logiques. L'encyclique Redemptoris Mater de Jean-Paul II en 1986 reste­
ra fidèle à cet esprit.

Honorer la Vierge

Les sanctuaires

Les Vierges miraculeuses

Pendant tout le Moyen Age et l'époque moderne, de très nombreux
sanctuaires voués à la Vierge ont marqué de leur présence le paysage
cultuel de la Belgique. Qu'ils soient somptueux ou modestes, attirant les
foules depuis les pays voisins ou seulement quelques dévots des villages
avoisinants, ils sont indéniablement les lieux les plus expressifs de la
dévotion mariale. Chaque cité possède un voire plusieurs sanctuaires
abritant tantôt une statue, tantôt une icône de la Vierge considérée
comme miraculeuse. Les légendes concernant leurs origines sont peu
variées : elles ont généralement été trouvées au hasard d'un chemin
par un passant qui, en les approchant, a été touché d'une manière ou
d'une autre par la grâce mariale. Elles sont alors accrochées à un arbre
ou exposées dans une minuscule chapelle puis, la foule grandissant,

80



La Vierge Marie

1 r:ttmffr' ak/~~.a0....#f!;rm?~4t'~/là'/.r"Jt!.d ??U?r7~ ~)
1

Notre-Dame de Montaigu (ou Scherpenheuvel).

81



9 Pour l'ensemble de la chrétienté,

dont les Pays-Bas méridionaux,
W GUMPPENBERG,Atlas lllariantlS,

sive de imaginibtls Deiparae per

orbe1l1 cbristianu1I1 miraculosis, 2

vol., Ingolstadt, 1657. - Pour
l'ensemble des Pays-Bas, voir
Ferry DE LOCRE, Maria at/gllsta

virgo deipara septem libros tribllta;

cbronico & notis ad calCC111illt/strata,

R. Maudhuy, Arras, 1608, p. 108­
161. - Pour le Brabant, voir A.
WICHMANS,Brabantia Mariana

bipartita, Anvers, Jean Cnobbaert,
1632 ; A. SANDERUS,Cborogra­

pbia sacra Brabantiae sive celebrÙl1Il

aliquot in ea provincia abbatiartlm,

coenobiortlm, 1I1onastmorit/m, ecc/esia­

rtl11l,piammque fimdationtl11l descrip­

tio et i1l1aginibusaeneis ilillstrata, 3
vol., Philippe Vleugaert,
Bruxelles, 1656[-1669]. - Pour
la Flandre, voir A. SANDERUS,
Flandria illllStrata sive descriptio

comitatus istius per totum terrarl/lll

orbem celeberi1l1i,in-folio, Corn.

Van Egmond et camp.,
Cologne, 1641-1644.
10 Marc WINGENS, "De

ederlandse Mariale bedevaart

(ca 1600 - ca 1800) : van een
instrumentele naar een spirirue­
le benadering van het heilige",
dans Tra;ecta, t. 1, nO 2, 1992,
p. 168-186 ; ID., Overdegrens. De
bedevaartvan katholieke Nederlanders

in de zeventiende en achttiende eeJ/lV,

Nimègue, SUN, 1994, p. 28-44.
11 A. CORETH, Pietas austriaca.

Ursprl/ng IInd Enbvicklung Barocker

Frijmmigkeit in Osterreich, Vienne,
Verlag für Geschichte und
Politick, 1959 ; F. MATSCHE,Die
Ktlnst im Dienst der 5taatsidee

Kaiser Karts VI. Ikonograpbie,

Ikonologie und Programmatik des

''KLliserstils'', vol. 1, Berlin-New
York, Walter de Gruyter, 1981 ;
J. BÉRENGER, "Pietas allstriaca.
Contribution à l'étude de la

sensibilité religieuse des
Habsbourg", dans La vie, la mort,

la foi, le temps. Mélanges offerts à

Dévotions et pratiques religieuses

transférées dans des sanctuaires aux capacités d'accueil plus grandes
et au decorum plus fastueux. Les topographies sacrées 9 de l'époque
moderne en dénombrent plusieurs dizaines réparties assez uniformé­
ment dans tous les Pays-Bas méridionaux, anciennes Sedes Sapientiae

médiévales ou trouvailles récentes d'un badaud. La Réforme catholique
a, en effet, dans l'esprit du Concile de Trente; intensifié le réseau des
lieux sacrés et favorisé de nombreux pèlerinages tout en veillant à
contrôler étroitement ces âmes qui quittent la cellule structurée et
encadrée de la paroisse pour partir sur les routes 10. En même temps,
les différentes autorités temporelles, et en particulier les archiducs
Albert et Isabelle ainsi que leurs successeurs, représentant une dynastie
habsbourgeoise caractérisée par sapietas mariana 1 1, ont elles aussi veillé
au développement de ces sanctuaires, multipliant les cadeaux de toutes
sortes et attirant de nombreux pèlerins par leurs visites exemplaires 12.

Parmi ces innombrables statues miraculeuses, on pourrait épingler,
par exemple, la médiévale Vierge noire de Hal, offerte par Sophie de
Thuringe, la fille de sainte Elisabeth de Hongrie, au succès retentissant,
ou les modernes Vierges de Laeken et de Scherpenheuvel, particuliè­
rement honorées par les Archiducs qui firent de leurs sanctuaires des
lieux où exprimer ostensiblement leur dévotion. On notera, dans cette
longue liste, Notre-Dame de Foy près de Dinant, la Vierge de La Sartre
près de Huy, celle de Tongre en Hainaut, Notre-Dame Consolatrice
des Affligés au Luxembourg, Notre-Dame des Récollets à Verviers,
Notre-Dame du Sablon à Bruxelles et de nombreuses autres ...

Au contraire des saints qui sont généralement confinés à la guérison
d'un type bien précis de maladie, la Vierge est invoquée pour toutes
sortes de maux et offre ainsi un très large éventail de fonctions théra­
peutiques : troubles moteurs, paralysies, surdité, cécité, hernies, ...
Tout handicap ou maladie est motif à l'invoquer. Souvent également,
particulièrement dans les sanctuaires que l'on dit "à répit" comme
Verviers ou Moha, des parents désespérés lui amènent leur enfant
mort-néI3• Ils espèrent d'elle une grâce qui rendra vie à leur petit
l'espace de quelques instants pour qu'il puisse recevoir un baptême lui
évitant les limbes 14.

Les rites sur place sont multiples. On boit là-bas l'eau d'une source
sacrée, on fait ici des neuvaines de prières IS, on avale ailleurs des
morceaux de l'arbre dont le bois a fourni matière à la statue, on se

ceint là-bas encore d'un fil que la Vierge aurait donné au sanctuaire, ...
Quand la guérison se manifeste, quand l'enfant mort exhale enfin un
souffle, quand la possédée est exorcisée, les remerciements pleuvent
sous la forme de prières ou d'ex-voto en cire ou en argent que l'on
suspend tout autour de la statue.

82



La Vierge Marie

Souvenir des 33 Apparitions de Notre·Dame de Beauraing (Belgique), 29 novembre 1932-3janvier 1933. Drapelet de pèlerinage.

\3 M.-H. HENNEAU,"Un village
hesbignon aux portes du
Paradis : résurrections d'en­
fants morts-nés au sanctuaire "à

(XVI'-XIX' siècles),Paris, Fayard,
1984 ainsi que ID., "La mort et
le salut spiriruel du nouveau-né.

Essai d'analyse er d'interpréta­
tion du sanctuaire à répit', dans

Revue d'histoire moderne et contempo­

raine, t. XXXI, 1984, p. 361-376.
15 Les "neuvaines» forment un

répit" de Moha (1707-1733)",
dans Annales du Cercle hutois des

Sciences et Beaux-Arts, t. XL,

1986, p. 109-179.
14 J. GÉLlS, L'arbre et le fruit. La
naissance dans l'Occident moderne

Pierre Chazmu, éd. par J.-P.
Bardet et M. Foisil, Paris, PUF,
1993.

12 Luc DUERLOO, "Pietas

Albertina. Dynastieke vroom­
heid en herbouw van het vorste­

lijke gezag", dans Bijdragen en

Mededelingen betrejJendedegeschiede­
nis der Nederlanden, t. 112, 1997,

p. 1-18 ; ID., ''Archducal Piety
and Habsburg Power", dans
Albert & Isabella: 1598-1621.

Essays, sous la dir. de W.
THOMAS et L. DUERLOO,
Turnhout, Brepols, 1998, p.
270-276.

Les apparitions de la Vierge ou mariophanies

Au XIX' siècle, les apparitions de la Vierge ou mariophanies, même si

elles ne sont pas plus nombreuses qu'au cours des siècles précédents,

entraînent une particulière publicité et un formidable engouement des

catholiques 16. L'Église est toutefois très prudente par rapport aux

innombrables mariophanies. Ces apparitions, fortement médiatisées,

entraînent inévitablement des vagues plus ou moins importantes

d'imitation dont se méfie le pouvoir romain qui ne reconnaît l'authen­

ticité que d'une faible part d'entre elles. Les "mariophanies" attirent

cependant les foules en nombre et sont à l'origine de célèbres sanc­

tuaires extrêmement fréquentés. En 1830, Catherine Labouré, à peine

entrée chez les Filles de la Charité, rue du Bac à Paris, voit apparaître

d'abord le cœur de Vincent de Paul, puis le Christ dans l'Eucharistie

et enfin, à trois reprises, la Vierge Marie. En 1846, dans les alpages de

La Salette, la Vierge en pleurs apparaît à deux enfants bergers et leur

livre, dans le patois local, un long message appelant à la conversion
des cœurs, retranscrit dès le lendemain sous la dictée des

enfants par des habitants du village. À Lourdes, en

1858, la jeune Bernadette Soubirous verra à ensemble de prières et de pra-
..... tiques de dévotion qui ont lieu

dIx-hUIt repnses une DemOlselle qUl d f . d 1 b,. ,. pen ant neu Jours ans e ut
tantot IUl parle et tantot se taIt et d'obtenir des grâces particuliè-

finira par se présenter à elle res.

'e!t. comme l'Immaculée 16 S. BARNAY,Les apparitions de la
" 0""•• C u· L Vzerge, Pans, Cerf, 1992, p. 97 ;

1.t.'(!>JI;. ••••. oncep on. e
~~.:{Yq .••••... d y CHIRON,Enquête sur les appari-

/.:i:,"~>/11e· il~_ .• 0 g m e tions de la Vierge, Paris, Perrin,
.,d,.,; .,. ,:'_' § ~, 1995 , J. BOUFFLET et Ph .

.'cA·"~: . "~!!.!YJih.•._ BOUTRY,Un signe dans le cieL Les~ ~l1to. apparztions de la Vierge, Paris,
~ 'fl/l/1It) 9d Grasset, 1997.~~.;i.<tfa. ~,'}ll ,
' ~ ~~.,iI1fth '()P./!JJ./.

't)ei':.'l1dtren ..••••.J')
VOi\H'1: "'Ill/.,._

cauraing Œelgie) t9nOv. JQ3Z - 3 Jan.1Q33. YJ.,

Ces sanctuaires survivront en grand nombre à la Révolution française

et continueront à accueillir des pèlerins venus invoquer Marie pour le

salut de leur âme ou la guérison de leur corps. Cependant, apparaît alors

un nouveau type de sanctuaire marial dont l'attraction principale n'est
plus les pouvoirs guérisseurs et les manifestations surnaturelles d'un

objet concret comme une statue ou une icône, réalité tangible vers

laquelle focaliser ses prières mais un phénomène d'une toute autre
nature, évanescent et immatériel: la réputation des apparitions mariales.

83



17 c.-J. JOSET,Dossiers de Beauraing,

5 t., Beauraing-Namur, Pro
Maria-Recherches

Universitaires, 1981-1984.
18 Les téférences principales,
parmi une immense littérature
sur le sujet, restent R. RUTTEN,
Histoire critique des apparitions de

Bannet/x, Namur, Les éditions
Fidélité, Mouvement Eucharis­

tique et Missionnaire, 1985 ainsi
que Mgr L.-J. KERKHOFS,
Documents épiscopaux st/r lesfaits de

Bannellx Notre-Dame, Liège, H.
Dessain, 1959.

19 Sur ce sujet, voir surtout
Marlène ALBERT-LLoRCA,Les

Vierges miraculeuses. Légendes et
rituels, Paris, Gallimard, Le

temps des images, 2002 ainsi
que "La Vierge mise à nu par
ses chambrières", dans Clio.

Revue francophone d'histoire desfem­
mes, nO 2, 1995 ; Déborah
PUCCJo, "Miet/x vat/t habiller les

saints que déshabiller les ivrognes.

Vêtir les saints à San Juan de
Plan", dans Terrain, nO38, 2002,

p. 141-151 - Pour la Belgique et
le Luxembourg, voir A.
DELFOSSE, "Vêtir la Vierge:
une grammaire identitaire",
dans Habits de Lumière, tisst/s de

mensonges, catalogue d'exposition
du Musée en Piconrue,

Bastogne, 2004.
'" M. DELARUELLE,"La Vierge
et les saints habillés. Synthèse
du phénomène et inventaire des
œuvres conservées dans l'est du

Brabant Wallon", dans Le

Folklore brabançon, t. 279, 1993,
p.226-335.

Dévotions et pratiques religieuses

venait à peine d'être proclamé quatre ans plus tôt, après une pénible
élaboration doctrinale séculaire. L'immense médiatisation de l'événe­

ment contribuera à consolider fermement l'image mariale que l'Église
catholique conservatrice et radicale est en train de façonner.

La Belgique connaît elle aussi de très célèbres apparitions. En l'espace
de quelques semaines, entre la fin de l'année 1932 et le début de 1933,
une importante série de mariophanies retiennent l'attention publique.
Le 29 novembre 1932, cinq enfants de Beauraing, dans le diocèse de

amur, voient apparaître la Vierge d'abord sous le viaduc du chemin
de fer puis dans un arbuste d'aubépine planté au bord de la route 17. La
presse se fait l'écho retentissant de l'événement et mobilise des
milliers de curieux venus assister chaque soir aux extases des enfants.
Ailleurs dans le pays, en mimétisme, d'autres apparitions font bouger
les foules. L'effervescence est grande. D'un côté les zélateurs, de
l'autre les sceptiques. Des médecins sont envoyés sur les lieux et
pratiquent des expériences sur les enfants. Dans ce climat passionné,
l'Église met sur pied des commissions qui ne reconnaissent pas le
caractère surnaturel des faits. Cependant, auprès de l'aubépine, des
malades sont guéris et la piété populaire va croissant. Peu après la fm
des extases de Beauraing, la Vierge se manifeste de nouveau. Elle
apparaît à une petite fille d'un milieu social modeste habitant à

Banneux, Mariette Beco, et lui indique une source pour la guérison des
malades 18. Des rétablissements inexpliqués et donc considérés comme
miraculeux ont rapidement lieu et l'on construit une petite chapelle
près de la source. À Beauraing et à Banneux, les pèlerins affluent. Les
apparitions, cependant, ne seront considérées comme authentiques
par l'Église catholique qu'en 1949.

Habiller la Vierge

Dans les sanctuaires, les statues de la Vierge, célèbres pour leur
pouvoir guérisseur ou simples figures de dévotion, ont souvent été
l'objet des attentions particulières des paroissiens, et en particulier des
paroissiennes, qui veillaient soigneusement à les vêtir de belles toilet­
tes attirant les regards et intensifiant leur présence au sein de l'espace
cultuel 19.

Cette pratique de l'habillement remonterait, dans nos régions, au XIVe

siècle.À Tournai, des pièces d'étoffes sont alors offertes par des dévotes
pour recouvrir une statue de la Vierge 20. L'usage est particulièrement
encouragé par les archiducs Albert et Isabelle qui offrent généreusement
des robes somptueuses aux Vierges abritées dans les principaux

84



La Vierge Marie

6~)5
Bruxelles

Notre-Dame de Hal, souvenir du
couronnement le 4 octobre

1874. Photographie des frères
Ghémar.

N.-D. DE HAL
SOUVENIR DU COURONNEMENT

4 OCTOBRE 1874
Ghémar F rèren

Cette pratique se maintient
aujourd'hui dans les pays
méditerranéens et permet
d'imaginer la signification
qu'elle revêtait avant son

sanctuaires des Pays-Bas méridionaux. À l'origine, les habilleuses
étaient contraintes de faire raboter genoux, coudes et mains trop
saillants des statues pour pouvoir enfùer les vêtements et offrir la
possibilité aux plis des robes de tomber harmonieusement mais au
XVII< siècle, apparaissent chez nous des "effigies à vêtir" destinés
spécifiquement à cette pratique et inemployables sans les vêtements
qui les couvrent. Blocs de bois sculptés, à la taille extrêmement cintrée
et au buste plat, ou assemblages coniques de liteaux surmontés d'un
torse plein, ces mannequins, bien moins coûteux que les traditionnelles
statues délicatement sculptées, permettent une pose plus aisée des
habits. Ceux-ci sont offerts

par de riches donatrices ou
des moniales qui consacrent
une partie de leur temps à la
couture et la broderie. Ils

sont ensuite précieusement
rassemblés dans des trous-

seaux marials que répertorient
avec soin les curés de paroisse
dans leurs inventaires de

mobilier d'église. Les robes de
soie ou de satin de couleurs

différentes, les manteaux
brodés et les voiles de dentel­

les les plus précieux sont
gardés sous clé pour vêtir la
Vierge aux grandes occasions
tandis que celle-ci conserve le
reste de l'année des vêtements

plus communs. Ces habits
ont généralement une forme
très caractéristique de cloche
ou d'abat-jour, partant du
cou et tombant jusqu'aux
pieds sans être repris à la taille.
On parle alors d'habillement
"à l'espagnole".

85



21 M.-H. FROESCHLÉ-CHOPARD,
"La dévotion du Rosaire à tra­

vers quelques livres de piété",
dans Histoire, économie, Société, t.

10, nO 3, p. 299-316.
22 Pour un état de la question
concernant la dévotion au

Rosaire, vOir A. DUVAL,
"Rosaire", dans Dictionnaire de

spiritualité ascétique et mystique,

doctril1eet histoire [= O.S.], t. XIII,
Paris, Beauchesne, 1988, col.
937-980; H. RZEPKOWSKJ,
"Rosenlcranz", dans Marienlexi­

kon, sous la dir. de R. BAuMERet
L. SCHEFFCZYK,r. V, Sr. Ottilien,

Eos Verlag, 1993, p. 553-559.
23 J. OLIVER,"Begijnen-spiritua­
liteit en boekenproduktie in het
oude bisdom Luik", dans ln beeld

geprezen. Miniaturen uit Maaslandse

devotieboeken (1250-1350), Cata­
logue d'exposition (Saint-Trond,
1989), Louvain, 1989, p. 39.

Dévotions et pratiques religieuses

abandon dans nos régions. M. Albert-Llorca a montré combien les
femmes qui se vouent à la tâche de "chambrière de la Vierge" attachent
à cette fonction une importance primordiale. Elles entrent ainsi,
aujourd'hui comme hier, en contact étroit avec le sacré. Elles désha­
billent la Vierge, la touchent, la dorlotent, décident elles-mêmes des
atours dont elles la pareront, manipulent avec agilité épingles et fils de
soie pour arranger tout en harmonie les plis de la robe. Ce jeu confine
au rite puisqu'il donne l'intime conviction à la camériste d'actualiser le
mystère de la figure mariale en la rendant présente à tous.

Le Rosaire

Aux XIXe et XXe siècles, sous l'action conjuguée du Saint-Siège et de
l'ordre dominicain, le Rosaire est encouragé comme expression la plus
élémentaire de la dévotion mariale. Cette pratique dévotionnelle
ancienne est extrêmement répandue, par sa simplicité et sa flexibilité,
auprès des fidèles catholiques. Il s'agit en effet de réciter, à l'endroit et
l'heure que l'on désire, cent cinquante Ave Maria répartis en quinze
groupes de dix séparés par la récitation d'un Pater. Chaque dizaine est
associée à la méditation d'un des mystères de la vie du Christ. Le rosaire
est donc une pratique dont le centre est résolument le Christ mais où
la figure de la Vierge est présente comme médiatrice entre le fidèle et
Dieu 21. Le chapelet, suite de grains de petites tailles groupés par dix et
séparés par de plus grosses perles, offre un support physique à cette
récitation et en accentue la facilité. Chaque petit grain tenu entre les
doigts représente un Ave et chaque boule plus épaisse un Pater: il n'est
donc plus nécessaire de compter. L'attention du fidèle est ainsi
entièrement consacrée à la méditation 22.

Le rosaire ancre ses racines dans les régions rhéno-flamandes médié­
vales sous la forme du psautier de la Vierge, recueil assez curieux de
poèmes latins rythmés ou rimés dont les couplets, commençant
chacun par le mot Ave, paraphrasaient tour à tour les cent cinquante
psaumes davidiques les transformant en prières de louanges à la
Vierge. Les plus anciens psautiers de ce type datent du XII< siècle et
sont d'origine cistercienne23• Dès le milieu du XIIIe siècle, cependant,
l'expression psalterium beataeMariae sert également à désigner la récitation
de cent cinquante Ave Maria. Le croyant doit alors réciter, non plus
cent cinquante stances différentes rendant chacune gloire à la Vierge
mais cent cinquante fois la même prière. C'est ainsi que naît le Rosaire.
Son développement, cependant, est largement multiforme. L'ordre
religieux des Chartreux, qui connaît un important développement au
XVe siècle, assure très largement dans les villes rhéno-flamandes la



La Vierge Marie

diffusion d'un Rosaire de cinquante Ave qu'ils concluent chacun par
une clausula ou petite formule d'une ou deux lignes orientant et soute­
nant l'attention du fidèle dans sa méditation. Les Brigittins et
Brigittines développent un Rosaire de soixante-trois Ave, un pour
chaque année de la vie terrestre de la Vierge tandis que les frères
mineurs récitent, pour les mêmes raisons mais selon une interpréta­
tion différente, septante 'Je vous salue Marie".

87

Mysteria S. Rosani beatissimae Manae

Virginis par A. MULLER et F. SEIFERL,

publié à Paris chez A.W Schulgen et

à Londres chez H. Philip.



24 G.G. MEERSSEMAN,Ordofrater­

nitatis " confraternite epieta dei laici

nef medioèvo, Rome, Herder,
1977.

25 A. DUVAL, "Rosaire", dans
DS., t. XIII, 1988, col. 949.
26 A. DUVAL,"Michel François",
dans DS., t. V, 1964, col. 1114
ainsi que C. M. SCl-lULER,"The
Seven Sorrows of the Virgin :
popular culture and cultic imagery
in pre-Reformation Europe",
dans Simioltls. Netherlands qtlarterly

for the history of art, t. 21, nOl-2,
1992, p. 18, n. 50 - Le monastère
dominicain de Colmar accueiJlit
une nouvelle confrérie du
Rosaire en 1484.

27 M.-H. FROESCHLÉ-CHOPARD,
"Le Rosaire, élément de christia­

nisation des campagnes ?", dans
La christianisation des campagnes,

éd. par J-P. MASSAUT et M.-E.
HENNEAU, Actes du colloque
du C.I.H.E.C. (août 1994), t. II,
Bruxelles, Institut Historique
Belge de Rome, 1996, p. 419-444.
28 P. VJAL, "Marie-Pauline

Jaricot", dans DS., t. VIII,
1974, col. 1170-1171.

Vierge. Enveloppe de canivet.

Dévotions et pratiques religieuses

Les maîtres incontestés du Rosaire, toutefois, sont les Dominicains.

Alain de la Roche manifeste un vif enthousiasme pour cette dévotion
mariale particulière en créant en 1470 à Douai une con fraternité du
psaultier de la glorieuse Vierge Marie 24. La fraternité réunissait une série de
fidèles tenus simplement de réciter chaque jour cent cinquante Ave.

Alain de la Roche avait imaginé que cette association de prières puisse
s'étendre à l'ensemble de la chrétienté en "un énorme réseau potentiel
de solidarité spirituelle" 25. Cette innovation confraternelle n'eut pas,
en réalité, le succès escompté mais fit des adeptes dans les régions
rhéno-flamandes et en particulier auprès du monastère dominicain de
Cologne où la première confrérie du Rosaire fut fondée en 1475,
avec l'obligation pour les frères et sœurs de réciter chaque semaine
cinquante Ave 26. Progressivement, l'ordre dominicain s'accapare le
monopole de la dévotion. Il assure, par un travail permanent de prédica­
tion et de création de confréries, un ancrage solide de la formule dans
les pratiques populaires. Les confréries du Rosaire deviennent des
cellules importantes des structures paroissiales urbaines et rurales 27.

C'est donc assez naturellement que l'idée de fraternité autour de la
figure du Rosaire sera exploitée au XVII' sièclepar la création du Rosaire

perPétuel. L'initiative divise l'année solaire en 8.760 heures auxquelles
correspondent 8.760 billets qui sont distribués à tous les volontaires
acceptant de participer à cette action originale. Chacun se voit attribuer
une heure de l'année pendant laquelle il devra obligatoirement réciter
le Rosaire : ceci devait permettre un maintien continu de la pratique
au sein d'un vaste réseau de prières. La Révolution française imposera
un temps d'arrêt à cette forme de méditation qui renaît pourtant en
1826 à l'instigation de Marie-Pauline Jaricot. Elle crée l'association du
Rosaire vivant dans le but de renouveler en profondeur, avec des
méthodes simples, la dévotion. Elle incite les fidèles à se grouper par
quinze et se partager chaque jour entre eux les dizaines d'Ave du

chapelet. Chacun devra trouver cinq autres
membres qui eux-mêmes s'emploieront à
recruter cinq personnes, et ainsi de suite
afin d'élargir au maximum la communauté
de prières 28. L'institution visait d'autre part
à l'évangélisation active et efficace puisque
sa fondatrice veilla attentivement à ce que
l'œuvre fut étroitement liée à la large diffu­
sion de "bonnes lectures". À la manière de

l'œuvre missionnaire de la Propagation de la

foi qu'elle avait créée sept ans plus tôt, elle
demande à chaque associé de verser une
somme modique destinée à l'achat de "bons

88



livres" consacrés à l'exaltation de la foi

catholique, en réaction à la littérature anti­
cléricale qui prenait alors son essor 29.

Quelque trente ans plus tard, le père
dominicain Marie-Augustin Chardon
réorganise la formule du Rosaire perpétuel.

Les associés sont invités à méditer le rosai­

re un jour précis de l'année. À chaque jour est
préposé un chif de section qui veille sur les
associés du jour, et à chaque mois un chif de

division qui dirige les trente ou trente et un
chefs de section du mois. Au sommet de ce

vaste réseau, domine le directeur général. Ce
mouvement, initié à Lyon, connaît un énorme
succès à travers toute l'Europe.

La Vierge Marie _

--=--- ...~.
~

-"'.

Par ailleurs, la figure du Rosaire est également
très tôt associée à la lutte spirituelle contre l'ennemi de l'Église catho­
lique. La légende veut que lorsque, au XIII' siècle, le mouvement
albigeois secouait le sud de la France, la Vierge soit apparue à saint
Dominique et lui ait conseillé d'utiliser le Rosaire pour convertir les
hérétiques. Le moine aurait alors suggéré au comte Simon de
Montfort, chargé de mater la rébellion, de faire enrôler ses soldats

dans une confrérie du Rosaire et d'obliger chacun d'eux à porter le
chapelet au bras ou à l'épée. L'écrasement des armées cathares fut
évidemment attribué à la puissance de Notre-Dame du Rosaire. La
toute puissance du Rosaire est encore accentuée en 1571, lors de la
victoire des flottes catholiques sur les Turcs à Lépante, en
Méditerranée. Tout le monde se convainc alors que ce triomphe naval
est dû à la ferveur des prières des confréries du Rosaire qui s'étaient
employées à implorer l'aide de la Vierge. La fonction belliqueuse du
Rosaire se maintient longtemps et ressurgit lors de nombreux conflits
militaires secouant l'Europe d'Ancien Régime, que l'ennemi soit
protestant ou turc. Elle retrouvera également une étonnante vigueur
face au communisme. Le Rosaire deviendra alors l'arme de combat

d'une Église catholique radicale et intransigeante tout comme les
apparitions de la Vierge à Fatima en 1917 alimenteront un discours
anti-communiste enflammé. En Belgique, le père dominicain Luc
Hellemans initie à partir de 1936 des "Croisades du Rosaire". Leur
principe est simple. Les curés exhortent en chaire les fidèles à prier
chez eux le Rosaire pour obtenir de la Vierge que s'effondre le com­
munisme. En 1937, par l'encyclique Ingravescentibus malis, le pape Pie
XI lance à son tour un appel à la communauté catholique dans le but

89

Vierge. Canivet avec enveloppe.

29 S. TRINCHESE, "Pauline-Marie

Jaricot, fondatrice de la
Propagation de la foi et du

Rosaire Vivant, entre Grégoire
XVI et Pie IX", dans Neue

Zeitschrift jÙr MissionslVissenschaft,

t. 56 (4), 2000, p. 281-294.



30 PIE XI, Ingravescentibtls malis, 29

septembre 1937, § 6.

31 Idem, § 19 et 20.

32 H.M. KOSTER, "Marianische

K.reuzzug", dans Marienlexi­

kon ... , op. cit., t. III, 1991, p. 672.

33 N. LEMAÎTRE,M.-Th. QUlNSON

et V SOT, Dictionnaire ctllttlrel dtl

christianisme, Paris, Cerf, 1994,

p. 28 ; F. COMTE et J. BEL,
Dictionnaire de la civilisation chré­

tienne, Paris, Larousse, 1999,
195-196.

Dévotions et pratiques religieuses

de lutter contre les "exécrables théories des communistes" 30 et incite

les fidèles à prendre les armes sous la forme du Rosaire. Il renvoie à la
victoire de la Vierge sur les Albigeois et convie à une nouvelle
Croisade pour obtenir la défaite de l'ennemi 31. L'esprit conquérant de
la prière au Rosaire s'étend très largement et se manifeste à maintes
occasions notamment pour libérer l'Autriche de la présence soviétique
après la Deuxième Guerre mondiale ou face à la décision du président
brésilien en 1964 de modeler le régime de son pays sur l'exemple
cubain. Les catholiques s'associent par milliers pour prier le Rosaire en
famille ou se rassembler en masse lors de gigantesques processions
dites aussi "marches du chapelet" 32.

En octobre 2002, le pape Jean-Paul II a proclamé une Année du Rosaire.

Dans sa lettre apostolique Rosarium Virginis Mariae, il a proposé d'ajou­
ter à la contemplation des traditionnels mystères joyeux, douloureux
et glorieux de la vie du Christ - à savoir les joies de l'incarnation, les
souffrances de la passion et le triomphe de la résurrection -, une
méditation sur les mystères lumineux c'est-à-dire sur les principaux
événements de sa vie publique lorsqu'il se présente comme le Messie
au peuple juif. Il a par ailleurs fait de cette pratique une prière pour la
paix et la famille.

L'angélus

À partir de la fin du XVe siècle, les cloches des églises retentissent trois
fois par jour pour inviter à réciter l'Angélus. Matin, midi et soir, les
fidèles s'arrêtent donc, au son de trois fois trois tintements, pour
reprendre cette prière qui évoquait l'annonce de l'Archange Gabriel
à Marie. Ils abandonnent leur tâche pour se recueillir et réciter
l'Angélus. La prière est composée de trois versets dont les premiers
mots sont Angelus Domini (l'Ange du Seigneur) qui lui donnent son
nom. Ces versets, entrecoupés par trois Ave, devaient rappeler à ceux
qui les récitaient le mystère de l'Incarnation: "l'ange du Seigneur
annonça à Marie qu'elle serait la mère du Sauveur. Et elle conçut du
Saint-Esprit. - Voici la servante du Seigneur. Qu'il me soit fait selon ta
parole. - Et le Verbe s'est fait chair. Il a habité parmi nous." Ils se
terminaient par une oraison, courte prière de conclusion, en l'honneur
de Marie 33. Après ce temps de recueillement et de prière, les cloches
sonnaient à la volée et chacun retournait à son travail.

Cette pratique a été immortalisée entre 1857 et 1859 par le très célèbre
tableau de Jean-François Millet cent fois reproduit et imité par de très
nombreux artistes. Représentant un couple de paysans debout au

90



La Vierge Marie

o. r... V ln (Hl) W & V.& 11

fa Q i.\ 41l' t\ Inl,

H"' •••q"m'."'1_ Spi•.,<lJ •••.••!,••,•.

1 CA:~':~t,IJrtt(rntlt Il ." •.. ~:_, St;~'r'j;~h~~:i.~:::
c"o:;.;;;: "'~l1rt .nll. --,,:.,.,,'. _, ~: o:r:'I~~'O:_::~.f; hl911-

C4rl·~(~. Nt'1!f1f1,.tOliSi-...=;::...:- .,_~. -' '.. ''i.. ul"'I'. }ndrrwrunl.C~~}'.~::~C~~:H~:·r~,"_' _ '_;_,";/'__-"'~':I ~:~~t;:'~:.::;:,/;:::(;,,4 Zodll f'rrwutr" ~~ -' -••..' ',",::;:C! ~~ Sc/won VIlff'tlHdt'f"-

•••~·••'·.'..'f·· { . ~.~ ~.~ "'1 '''.''''''''-''

~f:~~~Ei;'~~~ :~~- ~~-"-"1~F;:~~;E::j

Il,.If,'ri,,.l;ùlf',(l''',t''"~ .._ '_ H"!j,n"',1111uli . .,.o.TI.,lI,!arlcrr,(i,I,bl'o. ". __-.•.~ ,.JrJ.'t Jn ruJ,/J/u/".fi: JJII~l"ri",. ,Vn'yJ, ••• 0(:11,.. d" llt!~I,II.

N:rt~O~:'~;~;·.Lro, J~:;;~~:~:~:::;l)nl"
Mo,dt~ du' G'ilfJ"M 1'i.,f:f'IJ':J1 litr umd",~

l!l~t:J,."tit.li.".", ," rll.U, Md ••oorofl'.
~1I'rpW'·d' ,1Jo"Ür, r"r(,.0('.tt1',4c d, ••

ldJtlclJrou. br:dn,krr,IJ.r.mu.
.AlIr1':-uYl'.rltt .v()t~ Flu.lpritr CAri,til",.,

dtr. biJ t'od1' (llil. \1&i h,1 ~'(lO'","".
Ottlr.J"/rO'IJ',VtHdll ••../" '" ~ 1."01/1""9'.1111: dor /!,.-
0tI~~~:1:1:;:"Mot-;:~~~ Ât:::;.:,.~~J;;ro~~

fI ••• , IiiJ 1'(1'\1' il"'. tri"rr/,f!~, Mar.o.

Zt;;"II/~t:t;~~::~~ œ lt 18II$QI . A~~~'Z~::th~;r./';:;
J.1Oi1'''rdt~S'''''''JIprrt 0 1Tr~lj!/t Mf/,!!" 1I1",.i" il· "rt'II~/., /i.'01l""9''' •• J'IrMa,...

PI'Il ,"od,. 0111,_ 'rl,l,u. rH ,flf!!tly"" tll in n•. Il ••• 1-1!J•• 'I''' ••.. ttl".rtll, Md ",(111'

.'11"",1,,1'dl, Z,flh9"""- ,d"yJrx, ln uv. ,qrbc"""yd. troUIt', ,.11 X""IH!linflt lil'r Q,I •.•.
ktr .•, blJ lIoor 0111. ~(J"d~,.llllglJ l.,li:tttrjt/9 ' l'Il ,1.: ruo",mm._ (ruol''''', biJ Il. O'U'

.4Ut"I"OI>,.;:;"'''llg,t. de;" "'!llIt ::111' ,fI lichntm il. ,lt. '-(>"'>01 KOlli"!l'''''II,.,.M~!/"
.ih,,,,/d, bi,/", "",. ('(ln Ide' J,tr~"trt(<rht!ld. lit 'td if, CllCtI dtll, J;iJf"ooroll4.

Enl1.,t"cliyt .'l,,~!!d, ImnJ,,. Idlt '''!JRI' 'lIIdp, tn. m!,l""" f1'/l(),t, /{Ollilf9i It'lf~ {llll! alk
L<ttft:l:Jkt MM!Jd, "Ut My"" hnlln"rtÀ,dt/l. ('Il m'Ul'le,,>, '"!lOI IÜ!lII!l""~ /"111 tl', 41.

l'lli fj••~,. URI. l,ut" tN "tt t!l"Je, f1t!l".ltrtl"', op dnt il: LnOll. Gui, , ,.,,~.
lfrns'iq" ftJ"'!l4. d""r •••r, ((U"'kryll!Jllt """"IINItk 'II ':/lr- l.m,. Go,},, 'Ill.

Uld ,,"ud,. 01<.,. dut/ntH._ fllle '''!l''' 1l·,,,I.,,•• ""09"" LN,.""t Lm« C'IIJ, , '''::.
GOf.J""f1trtl Ih/tI!!', fJlI!Jllllf'hll.t W()"d,M, fNll!/ell' lilN Zo611' CAri,t,.. ",.,..Âtwrto."

hM ,udr (),.". W1tl~"''''!l''', ÂlI'ltR, U••::t111Yad.,.., llu:,.. (Jill!. u on::••,.,
CUt'''Ull'' Aj"t9d. y, f:lllt}'d OIlJ niCl j" h~1.0fitlG' CA,,'-dtlollt{. '" DilI."..

lJlJ'''''''Obl, JI. ldJtr'trl'~lo",nndtnl.w.Hldel'l.A~ .. H",., muf. "",u'tlr

UN

Litanie van o.L. V van Lorette

tot het miraculeus beeld van

o.L. V te S cherpenheuvel.

Lithographie coloriée.

Les litanies

milieu d'un champ les mains JOIntes en signe de
prières, il a marqué les esprits et incarné un idéal de
comportement pieux tout en imposant le mythe
d'un monde rural dévot pourtant en progressive
disparition 34. Salvador Dali a interprété ce tableau
comme une représentation de la prière de parents
autour du cercueil de leur enfant mort. Son hypo­
thèse a été par la suite consolidée grâce à une analyse
radiographique révélant les traces d'une caisse aux
pieds du couple, effacée par le peintre.

Les litanies sont des prières d'intercession adressées
à Dieu ou aux saints, parmi lesquels la Vierge Marie.
Composées de courtes invocations auxquelles
répond l'assemblée par une formule généralement
invariable telle Ora pro nobis ou Priez pour nous, elles
ont un caractère presque incantatoire. Elles sont
chantées à des moments précis de l'année liturgique,
comme lors des Rogations, ces processions où étaient
bénis les champs pour assurer une bonne moisson,
lors des ordinations ou dédicaces d'églises mais
également en période de calamités, pour appeler la
Vierge, ou les saints, au secours des populations.
Des processions sont alors organisées faisant dialo­
guer soliste et fidèles qui parcourent les rues de la
ville ou les chemins des campagnes. Parmi ces litanies, les plus célèbres
sont vraisemblablement celles de Lorette adressées à la Vierge.
Particulièrement en vogue à partir du XVI< siècle auprès des pèlerins
qui fréquentent la Casa Santa de Lorette, ces litanies, imprimées à

foison, énumèrent une longue liste de titres marials divers présentant
Marie comme Mère, modèle de vertu et Vierge à travers une série
d'invocations et de références bibliques 35.

Le scapulaire

À l'origine, le scapulaire, du latin scapula ou épaule, est une pièce de
l'habit monastique portée par de nombreux ordres. Il est composé de
deux bandes d'étoffe carrées ou rectangulaires réunies par des cordons
et retombant, depuis les épaules, sur la poitrine et sur le dos par
dessus la tunique36• Des légendes émanant des milieux monastiques
veulent que ce soit la Vierge ou son Fils en personne qui l'ait offert

34 B. HELIANE, "L'Angélus de
Millet: conditions d'un discours

mythique (1856-1993)", dans
Ethnologie française, 1994, t. 24,
nO 2 (Usages de l'image), p. 243-253.
35 G. NITZ, "Lauretanische
Litanei", dans Marienlexikon ... ,

op. cit., t. IV, 1992, p. 33-44.
36 L. SAGGI,"Scapulaire", dans
DS., t.XIV, 1990, coL 390-396.

91



Dévotions et pratiques religieuses

Étoffe à scapulaires

37 J. DELUMEAU, Rassurer et proté­

ger. Le sentiment de sécurité dans

l'Occident d'autrifois, Paris,
Fayard, 1989, p. 385.

aux religieux cisterciens, prémontrés, dominicains, carmes, augustins
et servites. La plus célèbre légende concerne l'ordre carmélite et
raconte qu'au XlIIe siècle, la Vierge aurait donné au général des carmes,
l'Anglais Simon Stock, une pièce de tissu marron en lui ordonnant
d'en faire le nouvel habit de l'ordre et lui promettant que toute person­
ne qui le porterait serait assurée de son salut37•

Dès le Moyen-Age, le scapulaire est également porté, en miniature et
en dessous des vêtements, par certains laïcs réunis en confréries qui
espèrent ainsi participer aux bienfaits spirituels des religieux. Ces
petits scapulaires ou petits habits sont de toutes les couleurs : noir
chez les servites pour se remémorer les douleurs de la Vierge, bleu
ciel chez les théatins pour exalter son Immaculée Conception, marron
chez les carmes pour obtenir une bonne mort conformément à la
prédiction de la Vierge à saint Simon Stock, ... Chacun est promu par

92



La Vierge Marie

une famille religieuse particulière qui essaie, par sa diffusion, de partager
avec les laïcs les accents propres de sa spiritualité mariale. Les scapu­
laires, souvent incommodes, pouvaient être remplacés, une fois bénits,
par de simples médailles portant d'un côté l'image du Cœur de Jésus
et de l'autre une représentation de la Vierge.

Les médailles représentant la Vierge ont été des objets religieux popu­
laires extrêmement répandus. Presque chaque catholique portait
autour du cou une chaîne où pendait un médaillon frappé de son nom
et une effigie mariale, généralement offerte à l'occasion du baptême
ou de la première communion. Les médailles pouvaient également
être ramenées en guise de souvenir de pèlerinage. La Médaille miraculeuse

est la plus célèbre d'entre elles: elle fut
frappée suite aux apparitions de la
Vierge à Catherine Labouré en 1830,
rue du Bac à Paris. La Vierge lui
aurait demandé de la faire graver, en
lui donnant des indications précises, et
l'aurait assurée de son efficacité mira­

culeuse pour tous ceux qui la porte­
raient. Elle eut un succès universel et

depuis 1832 s'est distribuée par
millions 38.

Les "mois de Marie"

Après la victoire de Lépante le 7 octo­
bre 1571, le pape dominicain Pie V
ordonne, en signe de commémoration,
l'organisation d'une fête de Notre­
Dame de Victoire à chaque anniversaire
de la bataille. Grégoire XIII transforme
cette fête, en 1573, en fête du Rosaire
qu'il fixe au premier dimanche d'octo­
bre 39. Au XIXe siècle, le lien entre
Rosaire et mois d'octobre est renforcé

par la création, en Espagne, du "mois
du Rosaire", élargi à l'ensemble de la
Chrétienté par l'encyclique Ingruentium

malorum de Léon XIII en 1883 : la réci­

tation collective du Rosaire chaque
jour du mois d'octobre devient partout
obligatoire.

38 N. LEMAÎTRE, M.-Th.

QUINSON et V SOT, op. cit., p.
189 ; X. RENARD, Les mots de la

religion chrétienne, Paris, Belin,

1993, p. 297.
39 J. DELUMEAU, Rassurer et proté­

ger. .., op. cir., p. 395.

TORRES, La Vierge et un saint carmélite.

93



Dévotions et pratiques religieuses

Lithographie de Gérard à Bruxelles, s.d. (milieu XIX' siècle). Lors d'une apparition à Catherine Labouré
en 1830, la Vierge aurait encouragé la jeune fille à faire frapper, pour protéger ses dévots, une "Médaille
miraculeuse" dont la présente gravure fait la publicité en déclarant l'illustration "approuvée comme par-

faitement conforme à la Vision par M.***".

94



La Vierge Marie

L'année liturgique se dote ainsi d'un deuxième mois consacré à la
Vierge puisque, depuis le début du XVIII' siècle, le mois de mai était
déclaré "mois de Marie" pour conjurer une tradition antique qui faisait
de ce mois printanier un mois néfaste. Cette interprétation funeste
peut sans doute s'expliquer par l'organisation en mai des fêtes romaines
des Lémuries dont le but était de chasser les lémures, ces spectres des
morts venus tourmenter les vivants 40. Dès le Moyen Age, le mois de
mai devint progressivement le mois de la licence, des amours libres
hors des obligations matrimoniales et de la séduction 41. On craignit,
de ce fait, les mariages de mai susceptibles d'attirer les malheurs et les
échecs conjugaux. Consacrer ce mois en l'honneur de Marie devait
détourner les jeunes filles de ces traditions licencieuses et les inciter à

suivre avec rigueur le modèle marial42• Dans les paroisses, les adoles­
centes sont d'ailleurs souvent regroupées en associations des "Enfants
de Marie Immaculée" où, sous la direction du curé, de quelques sœurs
et dames patronnesses, elles sont exhortées, jusqu'au jour de leur
mariage, à suivre en tout les vertus mariales d'humilité, pureté et
chastete3• On leur apprend la sanctification par la prière permanente,
le dégoût pour les "mauvaises lectures" et la méfiance pour l'atmosphère
empoisonnée du monde qui les environne44•

La figure mariale a donc très largement dominé les pratiques dévotion­
nelles jusqu'au concile de Vatican II. Suscitant ferveur, enthousiasme et
dévotion, elle est apparue comme fédératrice du catholicisme, rassem­
blant autour d'elle les foules pieuses par de multiples pratiques tant
individuelles que collectives. La femme juive presque inconnue de
l'époque apostolique, s'est élevée au rang de Reine du Ciel et a
dynamisé une piété ardente de l'esprit et du cœur. Son omniprésence
a également servi l'Église catholique qui en a fait l'instrument d'un
discours souvent extrêmement conservateur. La réforme post­
conciliaire a voulu cependant canaliser l'exubérance de la piété maria­
le et rendre à la figure du Christ la primauté cultuelle. La Vierge s'est
donc progressivement effacée des pratiques quotidiennes de la plupart
des pratiquants en Europe occidentale. Elle demeure toutefois très
présente dans les dévotions méditerranéennes, polonaises ou sud­
américaines ainsi qu'au sein de certains mouvements telle renouveau
charismatique qui voit en elle un prototype pentecôtiste 45. Elle est
également au cœur de la piété ardente et sans faille du pape Jean-Paul
II dont la devise "Totus tuus", tout à toi, est l'expression d'une
vénération mariale presque sans bornes. Elle attire enfin, depuis 1981,
des pèlerins de toutes nationalités venus en masse implorer une grâce
à Medjugorje, village désolé de Bosnie-Herzégovine, où des visionnaires
disent la voir apparaître tous les jours à la même heure pour révéler au

95

""E. MOZZAN1,Le livre des super­

stitions : mythes, croyanceset légClldes,

Paris, Robert Laffont, 1995, p.
1050 et suiv. ; J. DELUMEAUet
M. CO'ITRET,Le catholicisme entre

Luther et Voltaire, Paris, Nouvelle

Clio, PU.E, 1971, p. 346.
41 R. NELL!, L'érotique des trouba­

dours, Toulouse, Privat, 1963.
Voir aussi N. BELMONT,"Le joli
mois de mai", dans L'Histoire,

n01, mai 1978, p. 16-25.
" M. ALSERT-LLORCA,Les Vierges

miraculeuses ... , op. cit., p. 195.
" La Pieuse Association des Enfants

de Marie Immaculée ancre ses origi­
nes dans les maisons des Filles
de la Chari té vers 1820 mais

connaît un succès particulier
grâce aux apparitions de la rue
du Bac. Progressivement, les
associations locales ont pu être
érigées dans toutes les paroisses
et non exclusivement chez les

Filles de la Chari té (G.
jACQUEMET, dans Catholicisme,

hier, aujourd'hui et demain, t. IV,

Letouzey et Ané, Paris, 1956,
col. 166-167).
44 Voyez, parmi les innombrables
manuels, le Manuel des Enfànts de

Marie III/II/act/léeà tusage des réunions

dirigéespar les Filles de la Charité,

Maison-Mère rue du Bac, 140,
Paris, 2' édition, 1906.

45 R. LAURENTIN,PCIltecôtismechez

les catholiques, Paris, Beauchesne,
1974.

46 E. CLAVERlE,Les guerres de la

Vierge. Une anthropologie des appa­

ritiotlS, Paris, Gallimard, nrf
Essais, 2003.



47 Historienne, assistante à l'Ulg.

Dévotions et pratiques religieuses

monde chrétien des messages dont ils sont les hérauts. Vierge miséri­
cordieuse pour les pèlerins malades, elle est en même temps, pour les
habitants de la région, une Vierge apocalyptique, annonciatrice des
drames de la guerre et fondatrice de mouvements nationalistes 46. Le
paradoxe entre ces deux figures rappelle avec éloquence l'éternelle
construction du personnage sacré auquel l'Eglise et les fidèles n'ont
eu de cesse d'attribuer des fonctions symboliques qui leur étaient
nécessaires.

Annick DELFOSSE 47

96


