2°™ colloque international pluridisciplinaire

EcoCitoyenneté

Marseille 9-10 novembre 2006-11-01

Pour une théorie de I’agir environnemental

Marc Mormont

Université de Liege

Argument

La double exigence inscrite dans la présentation de ce colloque — exigence d’une
citoyenneté d’un coOté, exigence de changement d’habitude pour des raisons
environnementales de I’autre — cette double exigence pose la question de la maniére dont nous
constituons le lien entre action publique et action privée dans un cadre environnemental. I
nous faut bien écarter alors aussi bien la solution de I’imposition autoritaire de nouvelles
regles, tout comme nous devons bien constater I’irréalisme d’un changement spontané des
pratiques par la seule diffusion des valeurs environnementales. Relever ce défi passe, c’est la
thése ici défendue, par un renouvellement de la théorie de I’action et cela débouche, j’en ferai
I’hypothese, sur I’invention nécessaire de nouveaux dispositifs de discussion et,

secondairement, de conception.

Introduction

Pour introduire cette intervention je rappellerai trois paradoxes. Le premier c’est le « value-
action gap » : le décalage entre pensée et action environnementale qui fait I’objet d’une
littérature abondante (Barr, 2004, Gilg & Barr, 2006). Ce décalage a méme pu étre caractérisé
comme un décalage entre les valeurs affirmées et les comportements. C’est un premier

paradoxe.



Le second paradoxe c’est celui des nouvelles habitudes : il peut s’exprimer comme suit. Si
les habitudes sont de I’ordre de la routine, il s’agit de sortir de la routine et pour cela il faut
s’inscrire dans un autre mode que celui de la routine, mais en méme temps il faut que le
nouveau redevienne routine, habitude. Comment penser I’habitude et le changement
d’habitude ?

Enfin le troisieme paradoxe c’est celui d’une citoyenneté environnementale. Comment
inscrire la nature et la technologie dans un ordre de citoyenneté qui ne se réféere qu’aux
humains, et qui plus est, qu’a des humains abstraits, partageant des valeurs communes, alors
méme que I’environnement est fait d’une diversité de modes d’existence tant des étres

« naturels » que des étres humains qui leur co-existent.

Face aux paradoxes, il n’y a d’autre méthode que celle du déplacement, du changement de
point de vue qui permet d’englober la tension ou la contradiction. Or ce que je voudrais
discuter devant vous c’est que ces trois paradoxes ne peuvent étre traités que si on met en

discussion la théorie de I’action.

En matiere de politiqgue environnementale, en particulier en matiere de pratiques
quotidiennes liées aux enjeux environnementaux, ce dont nous avons besoin c’est d’une
théorie de I’action., ou pour le dire plus simplement, d’une conception de la maniere dont

I’action s’oriente, se définit, se construit.

Serait-il exagéré de dire que les politiques environnementales, spécialement quand elles
s’adressent aux citoyens, aux consommateurs, bref aux individus, sont un peu schizophrénes.
Elles oscillent constamment entre une conception utilitariste (dominante) et une conception
idealiste (revendicatrice) de I’action environnementale. La vision idéaliste postule des
individus guidés, jusque dans leurs choix quotidiens, par des préoccupations genéreuses,
altruistes tandis que la vision utilitariste réduit le comportement individuel a une rationalité
égocentrée et calculatrice. L’une voit I’action déterminée par des valeurs, I’autre par des
intéréts et des contraintes pratiques et économiques. La premiére s’exprime dans des
campagnes ou I’appel a la responsabilité est premier, la seconde s’exprime dans tous les
moyens qui peuvent inciter les individus au comportement attendu.. En fait toutes les études
(voir Barr, 2204 ; Gilg & Barr, 2006, Hawthorne & Alabaster,1999, Holland & al),
concernant les mécanismes sous-jacents aux comportements écologiques font apparaitre une
bien plus grande complexité de facteurs. Le résultat en est généralement un enchevétrement
inextricable de facteurs (voir figure en annexe pour un exemple) tant personnels que sociaux,

technologiques et pratiques, culturels et économiques. Mais tous ces éléments sont trés

2



souvent étudiés et décrits comme des facteurs largement décontextualisés, alors que je
défends I’idée que I’action environnementale est historiguement, culturellement et
institutionnellement située. Dire cela c’est dire que I’action environnementale est sensible au
contexte et au langage et donc aux interactions qui la construisent en méme temps qu’elle les
construit. On sait bien — par exemple — que I’exposition a un risque, méme potentiel, - soit
dans le cas d’un projet d’installation d’un depdt de déchet — quand elle se traduit par une
action collective de protestation publique, est de nature a induire des modifications
significatives de comportement a I’égard des déchets. C’est qu’un tel contexte — qui est fait
d’actions et d’interactions — est bien plus qu’un simple ensemble de facteurs, c’est une
dynamique d’action et c’est bien a ce point que nous avons besoin d’une autre théorie de

I’action.

1. Pour une théorie de I'action environnementale

- Le point de départ serait ce que j’appelle une écologie de I’action, a savoir que I’action se
produit et se comprend comme une réaction a un déséquilibre qui est ressenti et comme une
tentative de rétablir un équilibre entre I’acteur et le monde dans lequel il évolue. Dans cette
perspective il n’y a pas vraiment de debut ni de fin & I’action, car il y a sans cesse déséquilibre
et recherche d’équilibre, de maniere incessante et continue. Il faut alors s’interroger sur les
situations ou mieux les processus dans lesquels les individus sont continuellement engageés
dans cette recherche d’équilibre avec leur « environnement ». Il est vraisemblable que, dans le
cours de I’action elle-méme, la recherche d’équilibre produit d’autres déséquilibres et que
c’est ainsi que I’action est continue par ajustements, réorientations, bifurcations qui se
succedent pour donner lieu a une maniere d’exister. La metaphore su sportif engagé dans le
jeu est une bonne métaphore de cette écologie de I’action, car elle évite de donner a la notion
d’équilibre la connotation d’un état stationnaire de repos et finalement d’inaction. L’équilibre
recherché n’est pas I’inaction, c’est celui de la poursuite du jeu, de I’action qui continue, pour

que se réalise et le jeu et I’individu dans le jeu.

Dans cette perspective il faut accorder une place centrale aux émotions et avec elles aux
perceptions qui les sous-tendent. Car ce que j’appelle déséquilibre se manifeste d’abord par
des émotions sucitées par les faits et les événements qui nous touchent. C’est cette faculté
d’étre touché — par une photo d’Arthus-Bertrand, par une pollution ou une menace — qui

définit le rapport premier a I’environnement. Ce rapport a I’environnement est d’abord donc



émotif et esthétique. Car I’émotion — étymologiquement méme - appelle I’action, elle inscrit

déja dans une action possible...vers la recherche d’un équilibre.

- Mais qu’est-ce qui guide I’action me demanderez-vous ? Bien sdr I’action est orientée,
c’est-a-dire qu’elle se réfere a des valeurs. 1l n’est pas possible de comprendre I’action si on
ne comprend pas le sens que I’acteur lui confere. Mais quel est le rapport des valeurs a
I’action ? Voila qui est bien mystérieux. Il est tentant, dans une vision « factorielle » de
I’action de définir I’action comme un effet des valeurs. Il suffirait alors de connaitre les
valeurs privilégiees par I’individu pour pouvoir prédire son action, de les modifier pour
changer ses comportements. Malheureusement cette vision de ce qu’est I’action n’est pas du
tout réaliste, car dans I’action I’individu n’est pas un exécutant servile d’une valeur qu’il
aurait préalablement définie et déterminée. D’un c6té I’action n’est jamais mono-valeur, elle
confronte toujours I’individu a une diversité de valeurs différentes, contradictoires et rarement
commensurables entre elles. Dés lors I’action ne consiste pas a exécuter ce que prescrivent les
valeurs, mais au contraire & arbitrer entre des valeurs dans une situation. Je vais y revenir.
D’un autre coté, I’action, plutot que d’étre déterminée par des valeurs, est plutdét mobilisation
des valeurs. La vision classique fait de I’action un moyen pour réaliser des valeurs
prédéfinies, donc I’action comme une ressource pour des valeurs. Tout au contraire, les
valeurs sont des ressources pour I’action, des reperes pour comprendre les situations, pour
définir I’action. Il vaudrait donc mieux voir les valeurs comme résultant d’un rapport de fait
avec I’environnement, comme I’expérience acquise et assurée de I’importance que
I’environnement, ou tel aspect de I’environnement a acquis dans notre maniere d’exister. Est

au fond valeur ce que nous avons appris qu’était une bonne relation a notre environnement.

- L’habitude doit alors cesser d’étre définie sous le seul angle de la routine. Au sens faible
I’habitude est une simple répétition machinale et routiniéere de pratiques qui nous sont
finalement devenues indifférentes.. Mais au sens fort, celui que je défends ici, pour les gestes
qui comptent, pour actions auxquelles nous ne sommes pas indifférents, les habitudes sont ce
sur quoi nous voulons pouvoir nous appuyer. L’habitude est comme une habileté, comme une
compétence qui est mobilisée dans I’action et dont I’acteur sait qu’il peut compter sur elle.
C’est gqu’elle est plutdt une accumulation d’expériences qui ont été transformées en capacité
d’action sur laquelle on peut s’appuyer dans I’action. Comme telle I’habitude n’est pas
insensible aux changements de contexte, ni aux déséquilibres, elle est au contraire ce qui
permet, par des schemes intériorisés et incorporeés, de se tenir dans I’action, de s ajuster, bref

une sorte de savoir-faire utilisable et mobilisable face aux inévitables surprises et irrégularités



du cours de I’action et des interactions. Ici aussi la métaphore de I’action sportive est
pertinente, car le sportif efficace est aussi celui qui a acquis des routines fortes qui sont

effectivement des habiletés, des compétences.

C’est quand un événement, une perception, via une émotion, viennent questionner nos
pratiques habituelles qu’un changement est appelé. Quand une pratique habituelle est ainsi

questionnée, elle appelle a des choix.

- Deés lors I’action a une importante dimension qui est celle d’étre continuellement faite
d’arbitrages, de trade-off, ou encore de transactions dans un contexte ou plusieurs valeurs sont
rendues présentes et offrent chacune une possibilité d’action et de choix. L’ action au sens ou
je I’entends ici a donc un moment qui est celui de la délibération, de la mise en relation de
valeurs différentes dans une situation, valeurs qui ont toutes la signification d’une expérience
d’existence. Délibérer ce n’est pas choisir seulement, délibérer ¢’est donner du sens a I’action

qui est en cours, en comprendre la tendance (Dewey,1922, p. 208).

Et dans I’action, les valeurs sont nécessairement multiples, différentes et contradictoires.
C’est cela qui impose a I’individu une délibération dans laquelle les valeurs ne sont pas des
déterminants, mais plut6t des horizons d’évaluation. Et c’est quand I’acteur confronte ces fins
possibles et divergentes avec les moyens qui sont disponibles que la délibération opére. Mais
les moyens ne sont pas non plus prédéfinis, ils se révélent dans I’action et dans la
confrontation aux fins. Ce qui était contrainte dans un moment peut devenir une ressource Si
une autre fin est envisagée, et ce qui était rationnel par rapport a une fin exclusive peut

devenir insenseé pour une autre valeur qui est devenue pertinente.

Ce concept d’action implique un regard sur I’agir environnemental. Il implique en
particulier une non hiérarchisation a priori des pratiques pour insister sur la diversité de nos
rapports a I’environnement. Qu’il s’agisse de traiter nos déchets, ou qu’il s’agisse de nature,
nous avons tous des pratiques ou plus exactement des maniéres d’exister avec eux, qui se sont
constituées dans des univers d’expériences qui sont les notres. Avant que de les juger a I’aune
de tel ou tel impératif, il vaut la peine de les interroger en tant qu’expérience autant
émotionnelle que rationnelle de notre rapport au monde. Ces expériences se sont traduites en
compétences et en habitudes et le degré auquel ces habitudes nous importent dépend des liens
qu’elles permettent d’établir avec notre espace de vie, nos communautés quotidiennes, nos
contraintes usuelles. Ce a quoi invite donc ma theorie de I’action c’est a un regard sur les
configurations dans lesquelles nos pratiques quotidiennes, nos habitudes s’inscrivent en méme

temps qu’elles sont constitutives de ces univers. Insister sur la diversité de ces pratiques c’est

5



avant tout insister sur la multiplicité de ces manieres de vivre nos environnements et sur les
formes d’intelligence (non pas de rationalite) qu’elles comportent, sur le sens qu’elles

acquierent a travers les transactions auxquelles elles donnent lieu.

Terminons cette premiére partie en signalant que subrepticement, en introduisant a cette
théorie de I’action, j’ai aussi glissé une premiere définition de I’environnement : j’ai en effet
considéré que chacun est et vit dans un environnement qui lui est propre, spécifique,
environnement qui ne lui est pas totalement extérieur puisqu’il est constitué par la relation que
son action construit avec le monde. J’insiste beaucoup la-dessus a la fois pour défendre une
idée qui relévede la théorie de I’action : I’action constitue I’environnement des individus et
des groupes; et pour defendre une autre idée c’est la diversité et la multiplicité des

environnements qui forment les « habitats » des groupes, des individus, des communautés.

2. Irruption de I'environnement comme problématique : la citoyenneté

des publics

J’ai proposé de considérer I’environnement non comme extérieur a I’action, non comme ce
qui environne I’action, son contexte en quelque sorte, mais au contraire comme ce qui se
constitue par I’action elle-méme. De ce point de vue nous avons bien chacun un
environnement habituel, constitué par et dans nos actions. Ce point de vue appelle une
attention aux perceptions, émotions, gestes, vocabulaires avec lesquels les individus se
définissent des habitats. Ce point de vue insiste sur la diversité des environnements qui se
constituent dans nos pratiques et dans nos habitudes.

Mais qu’en est-il de I’Environnement au sens politique qui nous est devenu commun.
L’« Environnement » au sens politiqgue ou nous I’entendons aujourd’hui n’advient pas donc
dans un milieu vide et sans environnement. Les questions écologiques, questions politiques de
I’environnement, ne surgissent pas en dehors de notre maniere habituelle d’habiter le temps et
I’espace. Elles adviennent en fait comme questionnement qui s’adresse a nos pratiques et nos
habitudes dans nos environnements habituels, c’est-a-dire dans les environnements que nous
habitons. Elles y arrivent comme des surprises, des génes, des inconvénients, des nuisances
Ou bien elles arrivent par des images, des émotions qui nous font voir autrement le monde.. Et
elles nous paraissent advenir de I’extérieur... L’Environnement tel que nous I’entendons
aujourd’hui nous parait a travers les tensions entre un mode habituel et un monde qui se

révele autre que nous le supposions.



Comment alors penser la relation entre ces deux définitions de I’environnement dont on
sent bien gu’elles sont en tension, sinon en opposition ? 1l nous faut pour cela introduire la
dimension publique de I’environnement. La dimension publique de I’environnement apparait
en fait dés lors que nos environnements quotidiens, ceux qui se constituent dans nos actions,
dans nos espaces - temps habituels, entrent en conflit du fait des effets qu’ils ont les uns sur
les autres, du fait des nuisances qu’ils provoquent. Quand cela se produit, cela donne
généralement lieu a des processus de réglement des conflits dont nous sommes en fait
coutumiers depuis les relations de bon voisinage, les codes et réglements de I’hygiéne
publique jusqu’aux regulations plus formelles des installations industrielles et des
infrastructures. Dans ce sens alors, I’Environnement c’est comme les environnements des

autres qui se heurtent a notre propre quotidien et qui appellent a négocier la coexistence.

Le point sur lequel je voudrais insister ici c’est que la constitution de questions
d’environnement en questions publiques implique la constitution corrélative de publics
(Stengers, 2005) intéressés, a partir de leurs propres pratiques et de leurs propres

environnements, intéressés a négocier la coexistence de leurs espaces propres avec d’autres®.

La citoyenneté est alors le processus par lequel des publics ainsi constitués entrent en
négociation sur les régles qu’ils peuvent ensemble se donner pour régler leur coexistence. Si
citoyenneté il y a, c’est bien par cette reconnaissance qu’il est possible et pertinent de
délibérer en public des modalités de cette coexistence. Autrement dit le pari d’une citoyenneté
écologique c’est celui d’une délibération en public de ces regles en gardant présente dans la
délibération la diversité des pratiques dont il s’agit, de leur caractere transactionnel et situé
dans des environnements singuliers.. Ceci signifie qu’il faut faire exister une relation entre la
délibération de I’individu dans ses pratiques et la délibération publique des regles de
coexistence. Ce que j’essaie de mettre ici en avant, c’est une conception de la citoyenneté qui
ne part pas d’elle-méme, de principes communs qui seraient déja la, mais une conception de la
citoyenneté comme processus. Ce n’est pas une citoyenneté par arrachement aux conditions et
attachements des individus a leurs espaces locaux, professionnels. C’est une citoyenneté par
attachement a son monde, a son environnement propre, mais qui est amené a s’ouvrir, aussi
poliment que possible, aux autres environnements. Et ce processus d’une citoyenneté en

construction a partir des questions de coexistence entre des attachements incommensurables a

1 Ceci est bien différent de la définition qu’on donne habituellement au public comme destinataire d’une
action ou public comme « supporter » d’une action définie. La différence entre ces deux sortes de public est bien
marquée par Desforges (2004) en ce qui concerne les ONG internationales.



I’avantage et en méme temps I’exigence de préserver ce qui fait la spécificité, la singularité
méme des pratiques de tous ceux qui s’engagent dans cette négociation en public c’est-a-dire
entre publics. 1l s’agit que chacun de ceux qui entrent dans le processus y entrent et y soient
reconnus pour ce qu’ils sont, en tant qu’existence propre, singuliére, irréductible aux regles
communes qui sont a élaborer. Il s’agit donc de préserver I’originalité, la différence et non de
les annuler au nom de principes préétablis. Alors la relation (a établir) entre délibération
publique et délibération privée est double : elle postule que la délibération prend en compte la
multiplicité des significations, qu’elle peut les respecter et d’autre part que la délibération
publique sera elle-méme prise en compte, de nature a modifier les termes de la délibération
privée, celle des publics particuliers qui se sont constitués au départ de I’action publique.
C’est donc poser que le changement d’habitude n’aura lieu de maniére citoyenne que par le

détour de la délibération et de la négociation.

Importent alors deux notions cruciales pour une discussion publique: le cadrage, et le
langage. Par cadrage j’entends ici simplement ce qui est pris en compte dans la définition
d’un probléme. Quant au langage ce sont les termes dans lesquels les objets, les actions et les

acteurs se pensent.

Le cadrage, ce pourrait étre par exemple I’espace temps et le statut des objets qui sont en
cause dans cet espace public. S’agit-il de biens privés qui relévent de I’autonomie
individuelle, de biens publics relevant d’un acteur collectif ou de biens communs qu’il faut
gérer de maniere patrimoniale ; de telles définitions en appellent bien d’autres, de méme
qu’elles définissent des titulaires, des modes de décision légitimes, des droits et des devoirs.
Situer la question des déchets dans le cadre d’une communauté de proximité permet de la
référer a une proximité, a une civilité de voisinage qui définit le déchet dans un certain rapport

a autrui.

Le langage c’est finalement le vocabulaire dans lequel nous pensons ces objets et notre
relation avec eux. Si nous sommes, par de multiples raisons, amenés a penser I’alimentation
dans le seul vocabulaire de la sécurité (ou du risque), nous tendrons presque nécessairement a
déplacer le regard vers le contrdle, vers les procédures de sécurisation et nous en oublierons
presqu’aussitot le caractére « négocié » de nos pratiques alimentaires, leur dimension aussi
bien gastronomique que simplement économique. Définition d’un cadre et d’un langage pour
mettre en discussion publique sont loin d’étre des opérations anodines ; elles appellent a mon

sens, pour éviter toutes les réductions possibles, & une attention a cette dimension pratique et



délibérative des actions les plus habituelles de ceux qui sont engagés par ces objets et ces

mises en débat.

Cette perspective esquisse une éco-citoyenneté qui ne se cherche pas des principes
communs et généraux qui surplomberaient I’ensemble des pratiques sociales, ou qui
chercheraient a toutes les aligner sur une vision commune du monde, de la nature ou
d’existence humaine. Ce serait plutt une éco citoyenneté qui mettrait en avant la diversité et
I’originalité de modes d’existence multiples, souvent étrangers les uns aux autres, et dont le
déploiement ne donne lieu a la négociation de régles communes que pour préserver leurs

futurs propres.

3. Techno-politique : délibération et points d’acces aux systéemes

Si les questions sont moins simples, c¢’est que nous vivons dans un monde ou nos pratiques
quotidiennes, nos habitudes donc, sont en fait connectées a de vastes et complexes systémes
d’échanges, systemes que nous avons tendance a considérer comme extérieurs a nous-mémes,
comme moralement neutres (Strijbos, 2001). Ces systemes doivent leurs performances a leurs
composantes technologiques, si bien que nos environnements quotidiens sont non pas
seulement de plus en plus techniques, mais de plus en plus ouverts par ces médiations

techniques a des espaces et temporalités trés vastes.

Si ces systémes nous paraissent étrangers, c’est non seulement qu’ils debordent, par leur
extension, leur complexité, les cadres de nos actions habituelles, mais c’est aussi que, a
travers ces systémes, nous déléguons a d’autres de multiples actions qui rendent les notres
possibles. Et cette délégation comporte inévitablement une bonne part d’ignorance : ils nous
permettent en fait d’agir en ignorant les conditions de notre action. Qu’il s’agisse
d’alimentation, de gestion des déchets, de biens de consommation ou de services, notre action
quotidienne, avec la spécificité possible de ses significations, avec la richesse de ses
arbitrages, avec la diversité des compétences que nous mobilisons, cette action quotidienne
s’appuie bien sur la complexité de multiples autres actions auxquelles elle se lie a travers ces

technologies, ces échanges marchands et leur logique de compétition.

Du point de vue de la citoyenneté, ces systemes ont aussi profondément changé dans la
période récente. D’un c6té les technologies se généralisant, elles forment des systémes a une
échelle qui dépasse aujourd’hui largement les espaces nationaux, ce qui tend a les mettre hors
de portée des Etats qui se comportent a leurs égards autant en demandeurs qu’en

commanditaires. L’espace possible de régulation se déplace alors au niveau international,



mais il reste faiblement organisé. D’un autre coté les vagues de libéralisation, en particulier
des services, ont éloigné la définition des cahiers de charge de construction des infrastructures
et de définition des services de I’espace public. Les Etats manquent méme quelquefois des
compétences publiques d’évaluation de ces technologies. Les systémes technologiques
semblent ainsi acquérir une autonomie et une imprévisibilité qui les font apparaitre dans une

certaine ambivalence entre performance et menace.

C’est I’ampleur et I’étrangeté de ces systémes qui me semble a la base a la fois du
sentiment d’impuissance et de la crise de confiance du citoyen a I’égard des institutions,
notamment politiques. On court alors le risque, bien présent, que la citoyenneté devienne
purement réactive... fondée sur des abstractions de citoyens, de nature, de sécurité...qui
appelle un nouveau développement de systemes experts qui viendrait ajouter de I’obscuriteé.
De ce point de vue I’idée du risque comme concept central de nos sociétés, si elle refléte bien
cette complexité, peut aussi devenir une maniere de réduire le monde a un seul principe, a un
seul impératif, et donc a annuler la citoyenneté. L’environnement se construirait alors comme
une problématique englobante, impérative susceptible d’annuler la diversité des modes

d’existence.

Mais ces systémes technologiques ne sont pas fermés. Ces systemes — de communication,
de provision de biens et de services — ne sont pas extérieurs a nos environnements quotidiens,
ils en sont au contraire une composante essentielle. Nous en sommes les usagers mais aussi
nous les servons. Nous en bénéficions mais en méme temps nous les nourrissons de nos

demandes. Il y a donc pour chacun ce qu’on peut appeler des points d’acces a ces systemes.

Ils sont ouverts non seulement sur nos pratiques par les connexions qu’ils ont avec nos
propres cadres d’usage, mais aussi ouverts sur des pratiques qu’ils affectent par les effets
inattendus, imprévus et donc incontrdlés et qu’on résume sommairement en termes d’impact,
de nuisances, de pollutions...Individus et communautés sont d’ailleurs de plus en plus
souvent a la fois usagers bénéficiaires des technologies et des systémes de « provision »
(fourniture de biens e de services) et en méme temps victimes des externalités que ces
systemes entrainent dans ce qui est dés lors leur « environnement » mais qui est I’habitat de

ces communautés.

Il'y a donc a ces systemes techno-politiques des points d’acces d’une part du c6té des
usages, d’autre part du coté des impacts, des conséquences non prévues. C’est a réunir dans
des espaces de délibération les acteurs concernés par ces deux types de point d’acceés aux

systémes qu’une citoyenneté écologique devrait s’attacher.

10



Une gestion réaliste des questions d’environnement se situe aujourd’hui exactement la, aux
points d’acces. Que I’on considére la question des déchets ou il faut a la fois induire de
nouveaux comportements des usagers (menages, entreprises) en matiére de minimisation des
déchets, en matiére de tri des déchets, mais aussi persuader d’accepter des filieres de
traitement et de traitement final des déchets (donc de décharges), on voit bien qu’il s’agit a la
fois de modifier des comportements et des habitudes et en méme temps d’agir sur les
systéemes de production et de commercialisation, et en méme temps de rendre acceptables des
installations (traitement, valorisation énergétique, dépét final) qui ont des impacts sur des
environnements quotidiens. Si I’on considére I’alimentation il faut tenir ensemble des

exigences peut-étre encore plus complexes.

L’hypothése de la citoyenneté écologique, c’est précisément qu’on puisse trouver des
modes de traitement de cette complexité dans laquelle I’individu ou la collectivité particuliére,
qu’elle soit territoriale ou professionnelle, puisse tenir ensemble les différentes dimensions, a
la fois d’usage — avec la diversité des mondes et des environnements utilisateurs — et de
production — avec la diversité des compétences et de formes d’organisation — et d’impact,

avec la diversité des mondes récepteurs et de leurs environnements.

La perspective que je voudrais esquisser n’a rien du caractere certain et évident de la
théorie scientifique confirmée. Elle résulte plut6t d’une multitude d’expériences dispersées et
minoritaires de delibération citoyenne. Que I’on parle de jurys citoyens, de conférences de
consensus, ou d’autres formules de délibération qui sont aujourd’hui expérimentées de par le
monde, on parle en fait de procédures qui ont trois caractéristiques :

- celle de tenter de faire se rejoindre les différents points de vue que chaque individu

peut avoir sur une question, sur un systeme selon qu’il est utilisateur intéressé, victime
potentielle ou responsable ;

- celle de considérer que I’individu ordinaire a la capacité délibérative suffisante non
seulement pour comprendre les enjeux et les mécanismes — bref la cause — mais aussi la
capacité a les tenir ensemble

- celle de croire qu’il est possible et intéressant de lier la capacité délibérative ordinaire
des individus — celle postulée par ma théorie de I’action — a une capacité délibérative
en public ou pour le public.

Favoriser la délibération aux points d’acces des usages.

Il existe d’abord des dispositifs qui tendent & favoriser la délibération des « usagers » aux
points d’acces. C’est le cas de tous les dispositifs techniques (instruments de mesure,
d’évaluation par exemple de sa consommation ou de son empreinte écologique) qui

peuvent permettre aux individus de relier leurs pratiques quotidiennes a des enjeux

11



environnementaux. Ces dispositifs fonctionnent d’autant mieux qu’ils s’insérent dans des
processus de socialisation locale ou professionnelle (Harrison, 1996) et qu’il sont validés
aux yeux des usagers par des engagements publics (Haynes-Scherer, 2003). En d’autres
termes deux types de médiations sont nécessaires a I’efficace de ces dispositifs: une
médiation qui donne confiance dans I’engagement d’autrui (via les pouvoirs publics), et
une médiation qui permet aux usagers de réorganiser leurs pratiques dans un univers privé

Ou communautaire.
Favoriser la délibération sur le fonctionnement des systéemes

Il est beaucoup plus difficile de concevoir des dispositifs de délibération sur le
fonctionnement ou les postulats de fonctionnement des systemes. Il existe bien une
tendance a donner aux citoyens des possibilités de représentation par exemple dans les
agences de surveillance (sécurité alimentaire) mais le plus souvent les dispositifs sont des
dispositifs de publicité des évaluations (consultation du public, bilan environnemental des
entreprises) ou encore des dispositifs qui informent I’usager de la qualité des produits via
des labels ou via la tracabilité des produits. Ces dispositifs s’appuient donc fortement sur
les jeux du marché et sur la possibilité qui est donnée aux consommateurs ou a I’usager de

peser sur les choix des producteurs de biens et de services par des effets de réputation.
Favoriser la délibération simultanée aux points d’acces et sur le systeme.

Enfin il existe des dispositifs souvent plus occasionnels d’évaluation qui donnent a des
citoyens I’occasion d’examiner les performances des systemes a partir d’un point de vue
ordinaire. C’est le cas des jurys de citoyen, des conférences de consensus qui sont
généralement organisés pour évaluer des innovations, parfois des politiques. Ces dispositifs
font appel a un double registre d’évaluation du fait qu’ils appellent de simples citoyens a
délibérer. D’une part on mobilise le registre de la citoyenneté en faisant appel a des prises
de position personnelle mais qui se valident dans une délibération collective : les dispositifs
placent les individus en position de se prononcer en fonction d’un intérét qui puisse étre
partagé avec les autres participants. D’autre part en mobilisant des gens ordinaires, ces
dispositifs font appel aux compétences ordinaires des usagers réels ou potentiels que sont
les participants. Ces dispositifs valent en fonction des mandats qui leu sont donnés par des
autorités et en fonction des engagements que celles-ci prennent de prendre en compte ces
évaluations. Celles-ci trouvent d’ailleurs difficilement a se traduire en prescriptions qui

s’adressent aux utilisateurs.

12



C’est donc plut6t dans I’articulation de ces dispositifs — dans des schémas cohérents — que
se trouve la clé d’une approche qui viserait a la fois a evaluer et a prescrire des

changements de pratiques quotidiennes.

Conclusion

Dans cet exposé introductif a vos débats, j’ai d’abord cherché a mettre en avant une
conception de I’action qui privilégie la délibération, et avant tout la capacité délibérative de
I’humain ordinaire. Cette capacité ordinaire a délibérer s’appuie sur la reconnaissance d’une
double pluralité, d’un double pluralisme. Pluralisme des valeurs présentes dans I’action qui
dés lors est une continuelle transaction entre valeurs : cette capacité a transiger suppose un
individu toujours en recherche de nouvelles maniéres d’exister, déployant non une rationalité
unique, mais une intelligence de I’expérience, capable de modifier ses pratiques en fonction
des résultats, des conséquences, bref de ce qu’on pourrait appeler leur productivité. Mais aussi
pluralisme, par voie de conséquence, des modes d’existence et formes de vie individuelle et
sociale : ce pluralisme est écologique en ce sens précis qu’il privilégie et préserve la diversité

de formes d’existence qui sont irréductibles les unes aux autres.

La question de la citoyenneté est alors pensée comme I’espace de la rencontre, avec sa part
de tatonnements et de risque, entre ces pluralités. L espace de cette rencontre c’est bien sdr
I’espace public si on I’entend comme espace de rencontres entre des publics qui se constituent
chacun avec les exigences de leurs propres modes d’existence mais qui reconnaissent la
possibilité d’une négociation de regles de coexistence. Cette rencontre ne se fait pas sous
I’égide de quelques principes prédéfinis. Cette rencontre a pour premiere tache de formuler le
langage et le cadre dans lequel la négociation peut se faire. Mais cet espace de delibération est

de plus en plus difficile a trouver.

C’est que dans un monde composé de systémes et de technologies complexes et puissantes,
c’est aux points d’entrée, de connexions des mondes pratiques et des technologies que la
délibération doit étre mise en ceuvre. Mais ces points d’entrée ne sont pas donnés, ils doivent
étre suscités, crées, inventés comme espaces de délibération. Ces points d’acces ne sont pas
seulement ceux des usagers, des consommateurs. Le changement d’habitudes ne se produira
de maniere démocratique, car c’est bien la I’exigence de citoyenneté, que si les acteurs se
voient mis en position de mettre en relation leurs propres exigences, celles a partir desquelles
ils déliberent guotidiennement, avec les exigences de ceux qui sont, comme eux, autrement

connectés a et dans ces systemes. C’est le défi des dispositifs multiples et souvent

13



expérimentaux qui se développent aujourd’hui dans différentes directions. Ces dispositifs
mettent en avant une conception peut-étre renouvelée de la citoyenneté, celle de citoyens
concrets et localisés, et de citoyens en méme temps capables de négocier entre publics des

regles de coexistence.
Références

Barr S (2004),Are we all environmentalists now? Rhetoric and reality in environmental
action, Geoforum, 35, 231-249.

Desforges L (2004), The formation of global citizenship:international non-governmental
organisations in Britain, Political Geography, 23 : 549-5609.

Dewey J. (1922), Human Nature and Conduct, An Introduction to Social Psychology, New
York, Henry Holt.

Gilg A & Barr S. (2006), Behavioural attitudes towards water saving? Evidence from a

study of environmental actions, Ecological Economics, 57 : 400-414.

Harrison C.M. Burgess J. and P Filius (1996), Rationalizing environmental responsabilities,
Global Environmental Change,, VVol. 6. No. 3. pp. 215 234,

Hawthorne M & Alabaster T. (1999), Citizen 2000 : development of a model of

environmental citizenship, Global Environmental Change, 9 : 25-43.

Haynes-Scherer 1. (2003), Can an informative artefact induce sustainable behaviour in the
French houselholds : the answer of a cognitive transfer experience, Phd thesis, University of
Liege, 2004,

Hickman L.A. (2004), Pragmatism, postmodernism and global citizenship,
Metaphilosophy, 35 (1-2) : 65-81.

Holland R.W., Aarts H, Langendam D (in press), Breaking and creating habits on the
working floor: A Weld-experiment on the power of implementation intentions, Journal of

Experimental Social Psychology.

Homburg A. & Stolberg A (in press), Explaining pro-environmental behavior with a

cognitive theory of stress, Journal of Environmental Psychology.

Kampinnen M & al. (2001), Citzenship and ecological modernisation in the information
society, Futures, 33 : 219-233.

14



Khalil E.L. (2003) The context problematic, behavioral economics and the transactional
view: an introduction to ‘John Dewey and economic theory’, Journal of Economic
Methodology 10,:2 : 107-130.

Morgan J.M. (2003), Citizenship, consumerism and the pursuit of excellence, Technology
in Society, 25, 55-64.

Stengers | (2005), La vierge et le neutrino, Paris, Les empécheurs de penser en rond.

Strijbos S (2001), Global citizenship and the real world of technology, Technology in
Society, 23 : 525-533

SundbergJ. (2003, Conservation and democratization: constituting citizenship in the Maya

Biosphere Reserve, Guatemala, Political Geography 22 :715-740.

Tonglet M.et al. (2004), Determining the drivers for householder pro-environmental
behaviour: waste minimisation compared to recycling, Resources, Conservation and
Recycling, 42 : 27-48.

Voutat B (2002), Suisse : réflexions sur les droits politiques et la citoyenneté, Mouvements,
n°24 (novembre-décembre) : 128-134.

15



Annexe 1

Educational attainment

Political affiliation Political |nlc1
Socm—dcnlogmplnc vari

Information retricval ability —ze Envuomncn!al awamnr:.ss

Global absr ract

oS — Som il class -~ Pcrsml'llll) v'lmbﬁ:?’/'
\ Emotionality ‘» \a
]ncome Gender Sense of social nse of personal
responsibility responsibility
Pa:emhoud
\ Locus of contra! | Religious afMiliation

Economic oricntation

Altitude to NEP

Loml abstract
knowledge knowledge Positive environmental allitudes
\ (Environmental concern)
Ability to learn Environmental educalion
and training \: Desire 1o learn

Global concrete Local concrete Perception of envi Iy responsiblc  ~g—— !

knowledg:: kmnlcdge behaviour as the social norm
L Social and economic

condilions

n\ ironmental |||eracy Desire to act

\ (Environmental responsibility)
Ability lD act /

EN VIRONMENTAL CITIZENSHIP

Fig. 1. Environmental citizenship: a working model

Extrait de Hawthorne et Alabaster (1999).

16




	Argument
	Introduction
	1. Pour une théorie de l’action environnementale
	2. Irruption de l’environnement comme problématique : la citoyenneté des publics
	3. Techno-politique : délibération et points d’accès aux systèmes 
	Conclusion

