200 RECHERCHES SUR DIDEROT ET SUR L'« ENCYCLOPEDIE »

I'heure D’Alembert ne I'exploite pas et Clairaut peut annoncer le premier, en 1749,
gu’il a réussi a concilier théorie newtonienne et observation.

Dans le traitement des questions physico-mathématiques, D’Alembert avait
le souci de tout réduire a des problemes clairement posés en définissant nettement
les hypotheses simplificatrices, méme si de nombreux contemporains et historiens
lui ont reproché de n’étre pas toujours facile a lire. Il avait conscience des limites
du traitement d’'un phénoméne et ne nourrissait aucune confiance aveugle dans les
pouvoirs des mathématiques :

«Mais la plupart des questions physico-mathématiques sont si compliquées qu'il est
nécessaire de les envisager d'abord d’une maniere générale et abstraite pour s'élever
ensuite par degrés des cas simples aux composés. Si on a fait jusque ici quelques progres
dans I'étude de la nature, c’est a I'observation constante de cette Méthode qu’on en est
redevable. »Réflexions sur la cause générale des Ventsiii, Berlin, 1747)

Il affichait souvent son scepticisme, professant qu’il faut « savoir attendre et
douter ». En « attendant », il élaborait des calculs sans application immédiate,
souvent difficiles a suivre, ou la postérité dénichera des joyaux. Contrairement a
d’autres, il aimait insister sur les difficultés et décrire avec netteté les impasses des
raisonnements usuels. Son scepticisme y trouvait de nouveaux aliments, mais sans
doute est-ce en explorant les apories que les solutions, un jour, apparaissent. Il a
produit peu de grandes syntheses, d'ouvrages didactiques. L'édition critique et
« complete » permettra de ressaisir les fils conducteurs de sa pensée. D’Alembert
trouvera peut-étre enfin les lecteurs qu'il souhaitait :

«ceux qui s'intéressent vraiment au progres des Sciences, qui savent que le vrai
moyen de le hater est de bien déméler tout ce qui peut le suspendre, qui connoissent
enfin les bornes de notre esprit & de nos efforts, & les obstacles que la nature oppose
a nos recherches : espece de lecteurs a laquelle seule les Savans doivent faire
attention, & non cette partie du public indifférente & curieuse, qui plus avide du
nouveau que du vrai, use tout en se contentant de tout effleurer (&t DE LA

TERRE Enc, VI, 761b, 1756)

Pour plus de détails, d’autres informations, les colloques et séminaires, voir
le site :_http://maplyiniv-lyonl.fr/dalembert

Anne-Marie GIOUILLET et Iréne RSSERON

BIBLIOGRAPHIE MATERIELLE ET CRITIQUE TEXTUELLE : A PROPOS
DE L'EDITION DE 1751 DESPENSEES PHILOSOPHIQUHSE DIDEROT.

La parution de l'impressionnant®ibliographie de Diderotpar David J.
Adams offre I'occasion de se pencher sur une curieuse rééditioRemsges
philosophiquesie Diderot. Celles-ci figurent, sous le titre Allitres penséeslans
un volume de 1751 intitul®hilosophie morale réduite a ses princigég. 1).
Elles accompagnent la traduction desisai sur le mérite et la vertle Shaftesbury
ainsi que leMaximesde La Rochefoucauld. Lé%enséesont agrémentées d’'un

1. Bibliographie des ceuvres de Denis Diderot, 1739-1%@0ney-\oltaire : Centre
international d’études dxwii € siecle, 2000, PY2, Il, p. 364-66.



CHRONIQUES-COMPTES RENDUS-DOCUMENTATION-BIBLIOGRAPHIE 201

trés modeste appareil de notes étrangéres a I'édition originale de 1746. Celles-ci
ont néanmoins retenu l'attention de quelques commentateurs et la question de
savoir si elles n'étaient pas dues a Diderot lui-méme s’est trouvée posée.
J. Marchand et F. Venturi envisagerent favorablement I'nypcthiésés R. Niklaus,

en particulier, la récusa dans sa bibliographieRtaséesréaffirma son avis dans
I'édition desEuvres compléteshez Hermann et ne reproduisit qu'a « titre de
document » cette douzaine de commentaires souvent laconiques, qui « ne sont
probablement pas de Diderdt Adams suit 'opinion de Niklaus.

Cette question d'attribution est liée a celle de I'origine du volume, qui se
présente sous l'adresse, manifestement fausse, de « \enise, par la Société des
libraires ». Venturi écrivait a ce propos: « Le plus curieux des réfutateurs des
Pensées philosophiquasrait Diderot lui-méme si nous pouvions étre sOrs que
I'édition de 1751 a été faite par lui [...]. Ce qui ferait peut-étre penser qu’il s’agit
de notes de Diderot lui-méme, c’est le ton antireligieux qu’elles ont tout en sauvant
Iégérement les apparences ». Pour J. Marchand, le probléme se raméne en partie
aux points de savoir a qui l'impression pouvait profiter et quelle était son
éventuelle fonction. « Lintention » lui « parait claire » : «lsximes présentées
anonymement, étaient destinées, en grossissant le volume et en égarant le lecteur,
pour peu gu'il ne fOt point demeuré familier avec I'ceuvre de La Rochefoucauld, a
amorcer et a faire passer comme une sorte de suite déddianaes les Autres
pensées. Le texte du moraliste servait en somme « d’appéat au lecteur » et de
couverture ou d'écran protecteur pour eeEnséesui « reparaissent ici pour la
premiere fois depuis leur condamnation au feu (1746) » — et juste apres I'affaire
de Vincennes.

L' hypothése est autorisée, voire favorisée, par I'appréciation de I'ancien
bibliographe E. Weller, souvent bien informé, qui voyait dans le volume une
édition parisienn® Marchand adopte lidée, mais souligne qu'a coté d'un
imprimeur parisien « sans doute complice », « le vrai responsable » du recueil « est
bel et bien Diderot ». Il en discerne I'aveu dans la fibdicours préliminairequi
remplit la double fonction — ambigué — de présenter la traductionEdsalide
Shaftesbury et d'ouvrir le volume. Le passage reproduit la présentation qui
accompagnait I'édition originale de cette traduction, parue en 1745, mais apporte
a la fin du texte une modification que 'on imprime ici italicues

Il ne me reste qu'un mot a dire sur la maniére dont j'ai traité M[Shaftesbury].

Je l'ai lu & relu : je me suis rempli de son esprit, et j'ai, pour ainsi dire, fermé son
Livre, lorsque jai pris la plume. On n’a jamais usé du bien d’autrui avec tant de
liberté. J'ai resserré ce qui m'a paru trop diffus, étendu ce qui m’'a paru trop serré,
rectifié ce qui n’était pensé qu'avec hardiesse ; & les réflexions qui accompagnent

2.J. Marchand, « Une édition subreptice dédsximesde La Rochefoucauld, ou
Diderot contrefacteur »Bulletin du bibliophile et du bibliothécairé, 1940, p. 133-38 ;
F. Venturi,Jeunesse de Didetd®aris : Skira, 1939, p. 355-67.

3. Diderot, Pensées philosophiqued. critique avec introduction, notes et
bibliographie par R. Niklaus, Geneve, Droz, 1965, p. 52-53, éditio@Eyres complétes
DPV tome Il, p. 10.

4. E. Weller,Falschen und fingierten Druksortkiepzig, G. Engelmann g&d., 1864-
67, t. Il Dictionnaire des ouvrages fran¢yip. 117.

5. Philosophie moralgp. XIX-XX. On néglige des changements orthographiques ou
de ponctuation.



202 RECHERCHES SUR DIDEROT ET SUR L'« ENCYCLOPEDIE »

cette espéce de Texte, sont si fréquentes, que I'Ecrit de N&d#tion de 1745 :

L'essa]l qui n'étoit proprement qu’'une Démonstration Métaphisique, s’'est converti

en Elémens de Morale assez considérables. La seule chose que jaie scrupuleu-
sement respectée, c’est l'ordre gu'il étoit impossible de simplifier: aussi cet
Ouvrage demande-t'il encore de la contention d’esprit. Quinconque n'a pas la force
ou le courage de suivre un raisonnement étendu, peut se dispenser d’en commencer
la lecture : c’est pour d’autres que j'ai travailgette premiére Partie ; elle est toute
sistématique. La seconde renferme de quoi contenter le gout de ceux qui aiment
les pensées détachées

Pour J. Marchand, la « premiére Partie », qui réclamait « contention d’esprit »,
désigne évidemmentdssaide Shaftesbury. La « seconde » partie renverralbdes
aux Maximeset a I'ouvrage de Diderot. « Est-ce néii@emus reum confitentem !
Voit-on assez bien par cet aveu, par la division et subdivision de I'ouvrage, par cet
adjectif : Autres penséeddans le titre de$ensées philosophiquésiprimées
immédiatement apres lddaximes si le ‘brigandage’ a été commis de propos
délibéré ? ».

Marchand postule que la modification apportée est de la main de Diderot,
sans envisager qu’'elle soit due a quelque imprimeur habile trouvant la I'occasion
de joindre auMaximesde La Rochefoucauld, texte classique promettant un débit
a long terme, une nouveauté condamnée — double argument de vente. Quel pouvait
étre cet imprimeur ? On peut penser que la question s'éclaire latéralement par
I'existence d’'une autre édition dAsitres penséest de leurs notes dans un volume
portant le titre laconique d@ensées philosophiquesla date de «1708 », sans lieu
de provenance. J. Vercruysse a examiné I'ouvrage, mais se borne a le caractériser
comme « une impression faite aux Pays-Bas », en raison d’un certain « nombre de
détails d'ordre typographique®»Rien, par ailleurs, nindique que le recueil de
1751 offre une méme origine, si vague soit-elle.

Un autre élément a retenu l'attention de C. Maffey, qui a bien voulu m’en
faire part. Le recueil a au titre une gravure figurant au titre de I'édition originale du
Code de la naturde Morelly, de 1755 (fig. 2). J'ai suggéré, en raison des caractéres
et ornements typographiques, que celle-ci pouvait sortir des presses liégeoises de
Jean-Francois Bassompierre I'ainé, selon un bruit ayant couru a I'époquoaie le
fut mis en circulatioh La gravure porte la discréte signature d’'un artiste lié aux
pays des princes-évéques : Jean Conrad Back. M. Fontius a souligné cette indication
et N. Wagner a aussi remarqué, dans sa monographie classique sur Morelly, que
Back « résidait a Liege en 1751 », qu'il était « en 1761 a Francfort-sur-le-Main »,
mais qu’on « ignore son domicile en 1753-%4 es ressources bibliographiques
locales permettent d’affirmer que le graveur se trouvait trés certainement a Liege
en 1752 et qu'il offre, pour le reste, Iimage d'un collaborateur régulier de
'imprimeur Bassompierre jusqu’au milieu des années 1760. On suggere ailleurs
gue le matériel typographique du volume de 1751 est relativement analogue a celui
employé dans I€odeet qu'il s'apparente, plus précisément, a celui des productions

6. « Recherches bibliographiques surPesisées philosophiques Diderot » Dix-
huitiéme siécld, 1972, 374-78.

7. «\oici un livre qu’on dit imprimé a LiegeLe Code de la naturele Morelly »,
RHLF 96/5, 1996, p. 943-65. Courrier de C. Maffey du 24 juillet 1997.

8. Morelly, le méconnu des Lumierddincksieck, 1978, p. 55.



CHRONIQUES-COMPTES RENDUS-DOCUMENTATION-BIBLIOGRAPHIE 203

PHILOSOPHIE % coDE
" MORALEL DE

REBUITE 13_; PRINCIPES, LA NATUR EII
. T oty

: ESSAR ?E M. S***, LE vERITABLE

CLE MERITE ET L4 FERTU, ESPRIT DE SES LOLT,

- NOCVELLE EDITION,

s Augenaie ok Penles & & Bdfloce
5 R T T
'T-mﬂﬂ!'- sz b, wwedl g, OF sy g b Nom,

FAR-TODT.

g s “EESS R atar.
" Far la Sacisne e U vaire -
2 BT e
1 ; 2
| PHILOSOPHIE
§ MORALE,
o v Hanay

S MELANGE
RArsonnt
DE PRIMCIPES,
PENSEES ET R.EPLEETGHE.

Py bl 5569, fop |
j TENTE :

':---.ﬂ-— LﬂHDRES.
e —————
M DCC LL

3



204 RECHERCHES SUR DIDEROT ET SUR L'« ENCYCLOPEDIE »

Bassompierre de la méme année, en tant qu'il se situe a l'intersection de certaines
« séquences d'utilisation » caractérisant I'évolution de cette prodfction

Notons une complication du probléme technique. Le recueil se présente sous
deux pages de titres différentes. La plupart des exemplaires localisés ont celle
comportant la gravure de Back. Mais des exemplaires conservés a la Bibliotheque
municipale de Senlis et dans les collections Leigh de Cambridge la remplacent par
une composition typographique (fig. 3). Cette seconde page de titre, qui donne
I'édition comme faite & « Londres », ce qui ne nous avance guére, semble I'originale,
puisqu’elle appartiendrait au premier cahier de I'ouvrage. Celui-ci connait d’autre
part un changement d'intitulé. Tandis que la version avec la gravure Back porte
Philosophie morale réduite a ses principes a ici Philosophie morale, ou
mélange raisonné de principes, pensées et réflexi@mditre, estime D. Adams,
correspond mieux a la réalité d’'une « recueil de pieces hétérogénes ». Il aurait été
abandonné par un imprimeur soucieux d’offrir un produit plus concerté.

Le volume de 1751 comporte d’autres modifications qui peuvent fournir des
suggestions quant a l'identité de son auteur. Certains changements sont plutot
neutres. LEssai sur le mérite et la vertauvre le recueil sous le titre spécial de
Philosophie moralePremiéere partie. Principesll s’ordonnait a I'origine, ainsi
que le signalent P. Casini et J. Spfhlen « livres », « parties » et « sections », qui
deviennent deviennent respectivement des « parties », « chapitres » et « articles ».
On ne peut guéere en déduire quoi que ce soit. Une modification plus surprenante
concerne I'épitre que comportait la traduction de Diderot : elle s’intitulait en 1745
A mon frere; elle devientA ma tante et la fin du morceau est corrigée en
conséquendgd. Difficile d’en tirer une indication sur le compositeur du recueil.
Casini et Spink voient un élément plus décisif dans le fait que « l'imprimeur ne
s’est pas soucié de la listeedfata de la premiére édition ». Diderot n'aurait pas
négligé ces corrections. On conclura qu'il « n’a pas revu ce texte et que, par
conséquent, les modifications qui ont été introduites dans cette édition ne sont pas
de lui ». Il y aurait a prolonger I'évaluation par la comparaison des deux textes. On
ne peut ici, pour juger de la fidélité de la réédition, tirer argument du fait que
J.P. Jackson a reproduiEBsaisur base de celled@

Un autre changement affecte le préambule introduisaReleséesle Diderot.
Celui-ci avait écrit par provocation en 1746 : « Si ces pensées ne plaisent a personne,
elles pourront n'étre que mauvaises ; mais je les tiens pour détestables si elles
plaisent a tout le monde ». Lintitulé annonce maintenanitres Pensées qui ne
seront peut-étre pas du godt de tout le monde, mais que I'on donne pour ce qu’elles
sont, ainsi que le précis de quelques réponses qui y ont été kztiisude de
réserve adoptée pour présenter des pensées « que I'on donne pour ce gu’elles sont »
caractérise plus généralement les notes, complaisamment qualifiées ici des

9. Signatures clandestines. Contrefagons de Liege et de Maastrichti&siecle a
paraitre dans leStudies on Voltaire

10. Présentation déEssai, tome |,Le modéle anglajsdans leSEuvres compléetes
D.P.V.

11 L'épitre invitait le destinataire & agréer I'ouvrage comme «le présent d'un
Philosophe et le gage de I'amitié d'un Frere », qui devient « le gage de I'amitié respectueuse
d’un Neveu ».

12. Ed. bilingue et préface de J.-P. Jackson, Alive, 1998.



CHRONIQUES-COMPTES RENDUS-DOCUMENTATION-BIBLIOGRAPHIE 205

«réponses ». Celles-ci se limitent aux XXIIl premiers artiletn imprimeur
décidé a faire valoir colte que colte sa maigre marchandise ne s’y prendrait pas
autrement.

Venons au contenu des notes. Plusieurs d’entre elles montrent un ton d'inter-
rogation sentencieuse ou ironique par lequel leur auteur parait prendre ses distances
avec le texte de 1746. Mais on peut aussi voir la une maniére de moucheter ou
d'atténuer la franche critique dé*nsées— une tactique visant, comme dit
Venturi, & « sauver les apparences ». Le caractére indécis de ces commentaires, de
surcroft, est modulé par la référence a un credo déiste que travaillent la tension ou
tentation matérialiste. Méme si le projet dRenséegst de combattre a la fois la
superstition et I'athéisme en persuadant que I'apologétique traditionnelle ne peut
réellement confondre celui-ci, le « statut fait a I'athée », écrit R. Mortier, « est un
hommage rendu a la force de ses argumédtd.a position modérée de Diderot
en 1746 ne peut empécher que I'on ressente (peut-étre prospectivement) I'appel de
développements virtuels plus radicaux. Cette « perspective intérieure » résulte
méme de la confrontation avec d’autres positions contemporaines. La Mettrie
invite Diderot a une telle radicalisation quand il ironise, comme le rappelle aussi
R. Mortier, « sur ce déisme mécaniste un peu vieillot » et se dit « terrassé » par le
« sublime ouvrage ». LdBenséesuraient-elles, du reste, obtenu le succés qu’elles
ont connu si elles n'avaient pas joué sur cette tension intérieure ?

Prenons, comme illustration de commentaire quelque peu byzantin, la note
de 1751 concernant le passage de 1746 qui déclarait a la suite de Shaftesbury la
superstition « plus injurieuse a Dieu que I'Athéisme » (pensée Xll). Glose de la
réedition : « Le Superstitieux injurie la Divinité ; I'Athée nie l'existence d'un
Souverain pour ne point obéir : tous deux méritent d’étre punis ; mais quel est le
plus coupable ? ». Venturi voit Ia un exemple du « ton antireligieux » des additions :
la note se bornerait & « insister sur une idée fondamentaleedsges philoso-
phigues». Mais dans la perspective déiste, il est moins grave d'offenser un Etre
supérieur dont on reconnait I'existence que d’en nier jusqu’au principe. Au dela de
celui-ci, c’est la Iégitimité de toute autorité morale et civile — le Souverain — qui
est récusée.

Deux notes concernent la question de Providence. La premiére est également
citée par Venturi comme offrant une tonalité critique ou irréligieuse. Elle porte sur
la question du « meilleur des mondes possibles ». Tel est nécessairement celui créé
par Dieu, « car si tout n'est pas le mieux qu'il est possible, c’est en Dieu impuis-
sance ou mauvaise volonté » (pensée XV). Le ton du commentaire est pourtant
celui de I'objection apologétique : « Sans user d’aucune invective, ni d’aucune
qualification offensante contre I'Athée, on peut poliment le renvoyer a la premiere
Partie de ce Recueil, pour lui prouver qu’il y a dans le Moral comme dans le
Phisique, un ordre admirable établi par une Providence ». La note renforce en fait
la position modérée du « déisme mécaniste » telle qu'elle s’exprime dans les
Penséesle 1746.

L’autre note parait particulierement ambigué. Diderot développe le théme de
'impuissance du « superstitieux » face a I'athée. Les « invectives » du premier,
attaché aux formes extérieures de la religion et lié par la « fausseté de ses notions »,
ne peuvent rien contre la capacité argumentative du philosophe sans Dieu. « Le

13. Philosophie moralep. 322-34 ; reproduites dans @sC, p. 21-30.
14. « Lecture », dari8iderot, Pensées philosophiquésles : Actes Sud, 1998, p. 73-74.



206 RECHERCHES SUR DIDEROT ET SUR L'« ENCYCLOPEDIE »

Déiste seul peut faire téte ». « Oui », commente I'édition de 1751, « si I'on peut
sans le Christianisme prouver une Providence ». D’un c6t€, au sens strict, le déiste
de 1746 en était capable, en effet. Le christianisme devient quasiment superflu
dans un univers que les articles XVI a XVIII montrent régi, note encore R. Mortier,
par une ¢hysigue expérimentale La Révélation et ses ministres ne seraient
d’aucune utilité dans « un monde qui ausais roues, ses cordes, ses poulies, ses
ressorts et ses poids Il suffit que cet « univers mathématisé » témoigne d’'une

« pensée ordonnatrice » indépendante des cultes qu’on lui rend selon les latitudes.
D’un autre c6té, la note, sous sa forme laconique et vaguement dubitative, pourrait
traduire la réaction d’'un défenseur de la religion pointant les insuffisances d’'une
pensée non-chrétienne. Le premier curé venu ne répliquerait peut-étre pas autre
chose aux provocations de Diderot.

On voit comment la brieveté des annotations donne lieu a des interprétations
trés différentes. F. Venturi considére comme univoque et « encore plus caracté-
ristique » de la critique religieuse de Diderot une autre addition, « adjointe a la
pensée XVI ». Celle-ci rapporte : « On demandoit un jour a quelqu’un, s’il y avoit
de vrais Athées. Croyez-vous, répondit-il, qu’il y ait de vrais Chrétiens ? ». La note
constate : « Point d’Athée par conviction, ni par persuasion complette ; presque
point de Chrétiens dont les mceurs soient conséquentes a leur foi ». L'attaque
contre les chrétiens parait tranchée, mais reste rhétorique dans un double sens.
D’abord, en soi, elle ne dépasse guere ce que donne souvent a lire le discours
chrétien lui-méme, quand il s’auto-critique, exhortant a la repentance ou imputant
aux « meeurs » discordantes de certains fidéles les « malheurs du temps ». Ensuite,
elle est rhétorique parce qu'induite par le couplage de I'athée et du chrétien dans
le texte commenté. Un lettré de province, voulant jouer au plus habile, était incité
a reprendre naturellement la forme duelle de la phrase de Diderot, commandée par
« l'artifice polémique » consistant a joindre « la superstition et I'athéisme afin de
faire retomber plus facilement sur la premiére les coups qu'il porte au second »
(Venturi).

Attribuer cette note de 1751 a Diderot comporte une autre difficulté. Elle
touche a la question des « vrais athées » d’'une maniére qui n’est pas totalement
conforme a ce qu'il écrit dans le reste Bensées« Point d’Athée par conviction,
ni par persuasion complette », prétend la note. Une place est cependant réservée,
par la suite, a ceux « qui vous disent nettement, qu’il N’y a point de Dieu, et qui le
pensent », les wais Athées. Shaftesbury avait défini ces hommes « a plaindre »
comme des « insolents présomptueux ». Diderot les distinguefdatarons du
parti », qui voudraient, pour leur commodité, que Dieu n’existat pas et « qui font
semblant d’en étre persuadés », et les « athées sceptiques », trés nombreux, qui
« décideroient volontiers la question & croix ou pile » (article XXIlI). Le rédacteur
des notes reviendra du reste sur le motif : « Je doute que ceux qui disent nettement
gu’il n'y a point de Dieu, puissent le penser et le croire de méme ».

Une derniere addition, plus étendue, concerne la possibilité d’'une construc-
tion purement matérialiste des « merveilles de la nature », discutée a l'article XXI.
Celui-ci rapporte le discours de I'athée qui pousse a sa limite la these du « jet
fortuit des atomes », aboutissant a une vision de la formation de I'univers qui « doit
répugner a la raison ». Mais si un tel « jet », objectera I'interlocteur chrétien, était
capable de produire un monde, des « jets fortuits de caractéres » devraient a la
longue produire spontanémeritifide ou « la Henriade de Voltaire ». Mais cette
difficulté, reprend Diderot, n'est qu’apparente et ne tient qu'a I'hypotheése d’'un



CHRONIQUES-COMPTES RENDUS-DOCUMENTATION-BIBLIOGRAPHIE 207

nombre limité d’essais. Une infinité de jets de caracteres d'imprimerie finira bien
par écrire les ouvrages cités. La véritable difficulté réside dans le fait que 'univers
n'ait pas encore engendré plusielliexde et plusieurs Voltaire. L'auteur des notes,
cette fois, va sophistiquer le débat. L'argumentation de I'athée, qui semble « redou-
table » a Diderot, ne 'est pas tant que le croit celui-ci. L'incroyant s’appuie néces-
sairement sur un dispositif de « conventions » qui « le conduisent naturellement a
'absurde ». Oui, le cadre infini qu’il postule aurait di produire effectivement
toutes les réalisations possibles et rendre en quelque sorte celles-ci éternelles. « |l
n'y a plus dgets combinésjui restent purement possibles ; tous existent quelque
part que ce soit, et le plus simple comme le plus composé est éternel et nécessaire
comme le tout infiniment combiné dont il fait partie ». En d’autres termes, si
«I'lliade d’Homere est un de cgsts mon individu et le vbtre en sont aussi ; donc
vous, moi, et I'lliade d’Homére sommes éternellement existans, et ne pouvons
cesser d’étre ». « Pourquoi Achille et Pergame ne sont-ils plus ? ». Le raison-
nement impie débouche sur « un systeme éléate de fixité absolue » (Venturi).

En conclusion, rien ne permet vraiment ni de découvrir dans les notes de
1751 le ton uniformément « antireligieux » dont parle Venturi, ni de supposer leur
attribution a Diderot. On sentirait plutét la main d’'un apprenti dialecticien jouant
a discuter, mi figue mi-raisin et sans s'attarder, des assertions et arguments
philosophiques qui se laissent retourner contre eux-mémes. Comme on a pu
envisager que le recueil de 1751 sorte des presses de Bassompierre, il convient de
se demander si celui-ci ne serait pas l'auteur des notes. Lors de la discussion
relative a I'édition originale dCode de la natureon a rappelé que I'on imputait
parfois a I'imprimeur un singuligEloge du défunt prince-évéque Georges-Louis
de Berghes, de 1743. Ce dernier avait [égué ses biens aux pauvres de Liege, mais
les autorités ne manquérent pas de s’opposer a I'exécution d’'un testament aussi
inconvenant, prétextant qu'il frustrait tous les indigents a venir au bénéfice des
seuls malheureux du moment... Des troubles éclatérent. Le successeur de Georges-
Louis de Berghes les réprima durement. Ainsi paruElage qui, sous couvert
d’'un portrait du généreux défunt, prenait le parti des mécontents. L'ouvrage se
faisait le porte-parole d’'une revendication sociale qui prenait appui sur toute la
rhétorique de la charité chrétienne pour plaider en faveur de l'intérét collectif et de
la justice. La provocation, a coup sdr, réclamait un certain courage. Elle n'en était
pas moins signée : « J.F.B. ». L'opuscule ayant paru sous I'adresse typographique
de Bassompierre, on comprend que X. de Theux, daBbkagraphie liégeoise
en ait imputé la rédaction a Jean-Francois Bassompierre. D'autres questions ou
incohérences attachées a I'hypoti&seempéchent pas d'imaginer que le jeune

15. Une difficulté majeure réside dans ceci : l'auteur Béogese dit 4gé de vingt-

trois ans, Bassompierre en aurait trente-quatre. Brouillage tactique, dans des circonstances
ou la prudence s'imposait ? Rajeunissement visant a solidariser davantage le contestataire
avec une partie du public ? On a souligné comment Diderot accentuait dans ses premiers
écrits la posture et le ton de I'enthousiaste juvénile en rupture avec un grand public perclus
d’idées dépassées. Le jeu du déguisement ne reléve-t-il pas aussi de la provocation amusée
gue la production clandestine lance elle-méme volontiers au pouvoir, quand elle ne prend
pas la peine de déguiser trop soigneusement |'origine d’'une contrefagon, claironnée par une
vignette aux initiales de I'imprimeur ou par une ornementation trop connue ?



208 RECHERCHES SUR DIDEROT ET SUR L'« ENCYCLOPEDIE »

imprimeur, dans les convulsions sociales du moment, ait été poussé a I'imprudence
par un intrépide sentiment d’adhésion aux idées qui se faisaient jour.

Si on peut refuser a Bassompierre le label de « libraire-philosophe », on
contestera difficilement sa qualité de commergant intelligent et avisé. La réunion
desPenséesle Diderot et des anciennésximesn’était pas dépourvue de sens et
d’opportunité. Les premieres, a-t-on dit, s'inscrivent « dans la tradition héroique
qui va de La Rochefoucauld & Vauvenargués Rassemblés, les deux ouvrages
entretenaient un instructif dialogue sur les élans du coeur. La Rochefoucauld
paraissait annoncer Diderot par une défense de la passion qui « rend souvent les
plus sots les plus habiles » et qui permet a « 'lhomme le plus simple » de persuader
«mieux que le plus éloguent» (maximes VI et \i{l)Mais les agitations de
I'ame, corrigeaient leBlaximes s’averent perverses quand elles se succédent dans
le coeur de 'homme par une « génération perpétuelle ». Elles « en engendrent
souvent qui leur sont contraires » et révelent un principe d'égotisme qui transparait
toujours, « quelque soin que I'on prenne de couvrir ses passions par des apparences
de piété et d’honneur ». Plutét que de « grands desseins » animés par I'enthou-
siasme, une « jalousie » de gloire, un orgueil monomaniaque se dévoilent au fond
des « grandes et éclatantes actions » qu’on admire chez Auguste ou Antoine (VII).
La conclusion de La Rochefoucauld est sans appel. « Les passions ont une injustice
et un propre intérét qui fait qu'il est dangereux de les suivre, et qu’'on s’en doit
défier lors méme qu’elles paroissent les plus raisonnables » (IX). On est loin de
I'exaltation libératrice de Diderot.

Peut-on reconstruire les intentions d’un éditeur et les effets de son travail —
le nceud complexe formé dans le public autour de son action plus ou moins
consciente ? Lelaximescorrigeaient le®enséesCelles-ci, a I'inverse, mettaient
en évidence une dynamique de radicalisation, par rapp@&ssal’ sur le mérite et
la vertu On apercevait dans le prolongement des deux textes « certains articles
insidieux de IEncyclopédie> (P. Verniere). C’est le cas quand Diderot, aprés avoir
ménagé en 1745 'érémitisme, dénonce danPéaséede « privilege exclusif »
gue s’octroient certains « pour s’enterrer dans une solitude » et dresse le désolant
tableau d'une excessive «imitation »: « Cependant il feroit beau voir une
Province entiére effrayée des dangers de la société, se disperser dans les foréts ; ses
habitans vivre en bétes farouches pour se sanctifier ; mille colonnes élevées sur les
ruines de toutes affections sociales ; un nouveau peuple de Stilites se dépouiller par
religion des sentimens de la nature, cesser d’étre hommes, et faire les statues pour
étre vrais Chrétiens ».

Sans doute est-ce le mouvement conquérant, le « cercle en expansion » de
cette critique religieuse que durent surtout percevoir et retenir les lecteurs
provinciaux d'une éventuelle contrefacon liégeoise Rlessées philosophiques
Des commentaires sybillins et goguenards ne pouvaient guére contrarier une
avancée massive des Lumiéres, portée notamment par l'intense activité
typographique dont on mesure aujourd’hui I'étendue.

Daniel DrROIXHE
Universités de Liege et de Bruxelles

16.P.Verniére, introd. augEuvres philosophiquede Diderot, Garnier, 1967, p. 10, n. 2.
17. Dans l&Philosophie moralgp. 210-12.





