988474P(3))

Jacques Duchesne-Guillemin

OPERA MINORA
111

IRAN-GRECE-
ISRAEL-ETC.

Téhéran 1978







Publication de I’'Université de Téhéran
No. 1461 /3

Jacques Duchesne-Guillemin

OPERA MINORA

I11

IRAN-GRECE-
ISRAEL-ETC.

Téhéran 1978




© 1978, Université de Téhéran

4t
O, 0RENS Qo g O yLaci dus s
Pl liyopq sl )3 QIS ol s 5 Gla
My 0L 4 Ol MKiS30les olylas! Lt Lyl o
el B gy O pgi oRES15) 5 (Ggia b5
db) py. le




Table des Matiéres

Avertissement

IRAN et GRECE

. Persische Weisheit in griechischem Gewande? (Harvard Theological

Review, April 1956, p. 115 sq.)

2. Fire in Iran and in Greece (East and West, Roma,1962, p. 198 sq.)

10,

14,

. Le Logos en Iran et en Gréce (Quaderni della Biblioteca Filosofica

di Torino, 3, 1962, p. 1 sq. )

. Heraclitus and Iran ( History of Religions, Chicago, 2, 1963, p.

34 sq.)

. D’Anaximandre 2 Empédocle: contacts gréco - iraniens (La Persia e

il mondo greco - romano, Roma Accademia dei Lincei , 1966,
p- 423 sq.)

. Sur la doctrine du feu en Iran et en Gréce ( Collogue sur le Feu

dans le Proche - Orient antique, Strasbourg, juin 1972 )

IRAN, ISRAEL et CHRISTIANISME

. Les noms des eunuques d’Assuérus (Muséon, Louvain, LXVI, 1953,

p- 105 sq.)

. Le zervanisme et les manuscrits de la Mer Morte ( Indo - Iranian

Journal, I, 1957, p. 96 sq.)

. Die Magier in Bethlehem und Mithras als Erléser ? (Zeitschrift der

Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, CXI, 1961, p. 469 sq.)
Die drei Weisen aus dem Morgenlande und die Anbetung der Zeit
(Antaios, Stuttgart, VII, 1965, p. 234 sq. )
Les Mages de Bethléhem et I’adoration du Temps (Acta Orientalia
Belgica, Bruxelles, 10, 1966. 18 pages)




12
13;

14,

15,

16.

17}

18.

19,

20.

21,

22,

23.

24,

25,

Addenda et Corrigenda ( Iranica Antiqua, VII, 1967, 1 sq.) 1057

Espace et temps dans I'Iran ancien (Revue de Synthése, ITI®s.,

55.-56, 1969, p. 259 sq. ) 122
A vanishing Problem (Mpyths and Symbols , Studies in honor of
Mircea Eliade, Chicago, 1969, p. 275 sq. ) 144
Jesus’ trimorphism and the differentiation of the Magi ( S. G, F.
Brandon Memeorial Volume, Manchester 1973, 10 pages ). 147
DIVERS

The Meaning and End of Religion, A Symposium ( Harvard The -
ological Review, 58, 1965, p. 432 sq.) 159

Gr. ieros -skr, isira-( Mélanges Boisacq, 1937, p. 333 sq.) 164

Reflections on yaozda, with a Digression on xvaetvadatha ( Myth

and Law among the Indo - Europeans, Univ, of California Press,

1970, p. 203 sq.) 170
Some Aspects of Anthropomorphism ( The Saviour God, in honour

of E,O. James, Manchester 1963, p. 83 sq. ) 178
How does Islam stand? (Unity and Variety in Muslim Civilization,

Chicago, 1955, p. 33q.) 192
L’Univers de Saint Francois d’Assise selon le Cantique du Soleil

( Synthéses, Bruxelles, juillet-aott 1959, p. 384 sq.) 204
On the Cityscape of the Mérode Altarpiece ( Metropolitan Museum

Journal, New York, 11, 1976, p. 129 sq.) 221
Un Mystére de Brancusi (Hommages 4 Marie Delcourt, Bruxelles,

1970, p. 435 sq.) 224

Le texte pahlavi % Xosrow et son page” et les origines de I'amour
courtois (Monumentum Nyberg, Acta Iranica, 4, 1975, p. 209sq.) 234

Auprés d'un coeur, aux sources du po¢me ( Sprachen der Lyrik,

Festschrift Hugo Friedrich, Frankfurt, 1975, p. 114 sq.) 240
Bibliographie de J. Duchesne - Guillemin 249

Table des Matiéres du volume II 263




Avertissement

Les articles ici réunis concernent, pour la plupart, les rapports entre
la civilisation iranienne et 1’Occident.

Je m’y suis parfois répété , corrigé, complété : c’est ainsi que les six
premiers, sur I'Iran et la Gréce, doivent étre lus ensemble,

Dans Particle 10, sur les Rois Mages, que suit, en 11, une traduction
frangzise abrégée, une grave coquille, au bas de la page 94, a été corrigée
pour Ja réimpression. Mais il faudrait supprimer, p. 76, les trois derniéres
lignesavant le sous - tire Die Reibetrommel. Le triptyque de Berlin (retable
Bladeiin de Roger de la Pasture) est étudié dans les Addenda et Corrigenda
(artice 12). Cependant, une solution satisfaisante au probléme des ¢ trois
ages ” (pourquoi les rois - mages sont représentés comme un vieillard, un
adulte et un jeune homme) n’est donnée que dans les articles 13 ( Espace
et Tenps) et 15 ( Jesus’ Trimorphism and the Differenciation of the Magi).

Le th¢me de I’article 1, Persische Weisheit, est en partie repris par
I’artide 19, Some Aspects of Anthropomorphism,

L’article 22 , sur le triptyque de Mérode, a ceci de commun avec
les étades sur les Mages que ce tableau figure au musée des Cloisters, a
New York, tout comme une autre oeuvre belge, le polyptyque des Mages,
dont a vue, en 1958, fut le point de départ de mes recherches sur le
theme des Trois Rois.

Pour I’article sur Brancusi, né d’une visite 2 Bucarest a ’occasion du
X€ Chngres International des Linguistes, je n’ai guére d’excuse ; mais il a
été bien accueilli au Congres d’Esthétique d’Uppsala en 1968 - ’année de
ma premiére visite a 1’Iran !

L’article 24 , sur les Origines de I’amour courtois ( par I'entremise
de I'lspagne musulmane ) aurait pu étre groupé avec le n°® 20 : How does

Islam stand ?




Enfin, j’ai cru pouvoir faire figurer ici, exceptionnellement , I'un de
mes articles sur Paul Valéry (au sujet de qui j’ai fait un jour avec un
extréme plaisir une conférence a I'Université de Téhéran), puisque j’y
montre que I’'Iran se retrouve, chez ce poéte, a travers Gobineau.

Mes chaleureux remerciements vont aux Presses de I’Université de
Téhéran , et particulitrement 2 mon ami leur directeur, le Professeur
Faravashi, ainsi que, comme partageant avee lui Dinitiative de cette
réimpression, mon ancien condisciple ( nous fimes ensemble éléves de W.B.
Henning a Londres), le Professeur Navvabi, aujourd’hui & I’Université
de Shiraz.

Liege, 21 septembre 1977.

J- Duchesne - Guillemin

professeur & 1'Université de Li¢ge
docteur honoris causa de I’Université de

Téhéran




IRAN-GRECE







SRS

B e e

PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM
GEWANDE?

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

L1kcE, BELcIUM

PEU D’ARTICLES ont une telle importance, pour la question des
rapports entre la pensée grecque et la pensée iranienne, que I’étude
publiée en 1923, dans la Zeitschrift fiir Indologie und Iranistik,
par Alb. Gotze, sous le titre trés significatif de “Persische Weisheit
in griechischem Gewande.”

On sait que I'Iran a professé certaines doctrines qui ne sont
pas sans analogie avec celles de philosophes grecs. La question
est depuis longtemps débattue de savoir ce que les Grecs, ce que
Platon, par exemple, ont pu devoir & I'Iran. Une des difficultés
de la démonstration vient de I’absence de chronologie du c6té
iranien. Le Bundahishn et le Dénkart, ol est exposé, entre autres
dogmes, celui de la préexistence spirituelle du monde, ne datent,
dans la rédaction que nous en avons, que du IX® siécle de notre
ére. Ils reflétent certainement des spéculations plus anciennes et
se donnent, en effet, pour des paraphrases ou résumés de morceaux
avestiques aujourd’hui perdus. Mais I’Avesta lui-méme était un
ouvrage composite dont les diverses parties dataient d’époques
trés différentes, depuis les githis de Zarathustra, antérieures d’au
moins six siécles & notre ére, jusqu’aux additions faites sous
Shapur, quelque mille ans plus tard.

Une doctrine iranienne, dans ces conditions, ne peut guére étre
datée sans quelque aide extérieure. C’est un tel secours qu’a pensé
trouver Gotze, dans un texte grec extrait du De Hebdomadibus,
sur lequel son attention avait été attirée par I’étude qu’en avait
donnée F. Boll. (Ce détail, on le verra, est capital.) L’ouvrage
grec expose notamment qu’a chaque partie du corps humain cor-
respond une partie de l'univers, doctrine professée aussi par le
Bundahishn. Certes, devant ce rapprochement, la premiére réac-
tion de I’helléniste, qui sait que ’ouvrage grec remonte au moins
au V¢ siécle avant J.-C., est de conclure que I’emprunt, si emprunt
il y a, s’est fait dans la direction de Gréce a Iran. Ainsi fait von
Wesendonk, Urmensch und Seele, 1924, qui adresse & Gotze ce




HARVARD THEOLOGICAL REVIEW

reproche, p. 122: “Auf den naheliegenden Gedanken, hellenistische
Einfliisse im grossen Bundahishn zu suchen, ist er nicht gestos-
sen.” Le ton de polémique, a distance, nous amuse, car Gotze
était si bien averti de cette possibilité qu’il ’envisageait des les
premiéres lignes de son article. “Wesendonk muss davon nichts
gelesen oder wenigstens nichts verstanden haben,” commente fort
justement Reitzenstein, Studien zum antiken Synkretismus, 1926,
p. 124. Toute 'argumentation de Gotze visait précisément, apres
avoir montré que les documents grec et iranien se ressemblent
trop pour que cette similitude soit fortuite, a faire voir que, des
deux, le texte grec ne peut étre l’original.

Sa thése, dont nous examinerons ci-dessous le bien-fondé, fut
accueillie avec enthousiasme, ou avec un scepticisme embarrassé.
Elle ne pouvait laisser indifférent. Reitzenstein y trouvait la plus
éclatante autorisation, fournie par un orientaliste, de ses théories
sur les origines iraniennes de la mystique grecque, et une impul-
sion nouvelle pour développer ces vues. Le Damdat Nask, livre
perdu de ’Avesta paraphrasé par le Bundahishn, étant désormais
assignable, grice a ’emprunt qu’y avaient fait les Grecs, au moins
au Ve siécle, Platon avait donc pu le connaitre, et y puiser a
pleines mains. C’est ce que fit valoir Reitzenstein dans ses Studien,
ou son collaborateur H. Schaeder rééditait, dans leur formulation
du Bundahishn, les doctrines cosmologiques de 1'Iran, sources
présumées de I'idéalisme et du dualisme platoniciens!

L’immensité méme de la perspective ainsi ouverte faisait reculer
les philologues plus prudents que Reitzenstein; mais la plupart,
au lieu de reprendre I’ensemble de la question, se contentérent de
tourner autour, en montrant, par exemple, que Reitzenstein avait
plusieurs fois abusé de la documentation iranienne,' ou fermérent
les yeux, comme von Wesendonk. Deux seulement, M. Wellmann
et W. Kranz, 'un et 'autre hellénistes éminents, ont travaillé en
profondeur. Mais l'un n’a envisagé qu’une moitié du probléme
et ne pouvait conclure sur I’ensemble; l'autre a repris la question
tout entiére, mais parait bien avoir conclu a contre-sens, comme
on va voir.

La thése de Gotze reposait sur deux arguments principaux.

1 Cf. J. Duchesne-Guillemin, Ormazd et Ahriman, Paris, 1952, p. 115 sq., et
P. 99 sq., avec référence aux travaux de Koster, Festugiére, etc.




PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM GEWANDE?

Primo, la doctrine du De Hebdomadibus apparait en Gréce
brusquement et isolément, tel un bloc erratique (p. 79). Il'y a
donc chance qu’elle soit un apport étranger; le véhicule en a été
probablement I'Ecole de Cnide, qui a dit communiquer avec la
Perse grace aux séjours de médecins grecs 4 la cour achéménide.

Secundo, le document grec n’offre pas une doctrine homogéne
et cohérente, et ne peut se comprendre que comme une adapta-
tion assez peu adroite: “Ohne die persische Parallele lisst sich
die Anordnung des Heptadisten nicht verstehen.”

Le premier argument a déja été considérablement affaibli par
M. Wellmann, qui a décelé, dans ce prétendu bloc erratique, quan-
tité d’éléments appartenant au stock des idées pythagoriceinnes,?
et a montré, de plus, que toute la doctrine, loin d’étre siirement
cnidienne, devait plut6t ressortir & 'Ecole de Cyréne, ce qui nous
éloigne de I'Iran et met hors de jeu les médecins grecs employés
par le roi perse. Tel est en substance l'article de Wellmann, qui
ne va pas plus loin. W. Kranz reprend ’argument et retrouve la
doctrine de I'heptadiste, ou une doctrine approchante, dans plu-
sieurs ouvrages grecs: livres I et IV du Peri diaités et fragment
de Choirilos.? Ainsi, le “bloc erratique dans I’Hellade” se trouve
avoir des fréres, comme Décrit textuellement Kranz, p. 131,
sans paraitre s’effrayer de cette contradiction. Mais ce point n’est
pas le principal de son article, qui a pour piéce maitresse la mise
en ceuvre d’une constatation aussi importante qu’inattendue, a
savoir, que le texte grec pris par G6tze pour base de comparaison

*M. Wellmann, Die pseudo-hippokratische Schrift Peri Hebdomadén, Quellen
und Studien zur Geschichte der Naturwissenschaft und Medizin, 4, 1, Berlin 1933:
“Auf pythagoreischer Lehre beruht was unser Heptadist iiber die 7-Zahl der
Planeten sagt, ferner iiber die Kugelgestalt der Erde und die Antipoden, seine
Lehre von der Erhellung der Fixsterne durch die Sonne, von dem Verhiltnis des
Makrokosmos und Mikrokosmos. Pythagoreisch ist weiter die Vorstellung, dass
die 3-Zahl die vollkommene Begrenzung abgebe, weil sie Anfnag, Mitte und Ende
in sich schliesst, die Unterscheidung von zwei Arten der Sonnenwirme . . . Pytha-
goreisch ist indirekt die Theorie von den 7 natiirlichen Prinzipien des menschlichen
Kérpers: Feuer, Wasser, Luft, Erde, Galle, Blut und Schleim, und von den 7
lebenswichtigen Funktionen des Kopfes, zu denen unser Autor die Sinne rechnet,
nur fehlt bei ihm nach Vorgang des Pythagoreers Alkmaion der Tastsinn.”

*W. Kranz, Kosmos und Mensch in der Vorstellung friihen Griechentums,
Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen, Philol.-histor.
Kl, Fachgr. I, 1938, pp. 121-161. Il s’agit du tragique (non de I’épique), comme
I'a vu Koster, Le Mythe de Platon, 1951, p. 31.




HARVARD THEOLOGICAL REVIEW

avait été indiment tronqué par Fr. Boll, qui l’avait étudié avant
lui. Il faut “enchainer” i la suite, pour que se manifeste une
structure d’ensemble. Nous retrouvons ici le second argument de
Gotze, tiré d’une prétendue incohérence du texte grec, et cet argu-
ment s’effondre: le texte, une fois ressoudé, apparait solidement
construit. L’univers y est parcouru de bas en haut, en sept étapes:

1 Firmament
Etoiles
Soleil

Lune

Air

Eau

Terre.

(Le texte tronqué par Boll ne comportait que Terre-Eau-Air-
Lune; la terre et eau étant chacune divisée en trois couches, cela
donnait ’apparence d’un nombre suffisant d’éléments pour con-
stituer ’heptade. La lune était méme de trop, a vrai dire.)

Seul le systéme complet rend compte, notamment, de ’équation
lune-sensus, ou plutét, dans 'original reconstitué, cekqjum-dpnv
(ot ¢pijv signifiait “diaphragme” et n’a plus été exactement com-
pris par le traducteur latin). Le diaphragme divise en effet le
corps par le milieu, comme la lune (c’est-a-dire la sphere de la
lune) est A égale distance du centre du monde et de sa périphérie.

Ce dernier détail suffirait & suggérer que nous avons affaire a
une conception envisageant le monde non comme une échelle de
degrés, mais comme un ensemble de sphéres concentriques. Ceci
est confirmé par lidentification du Firmament a la Peau et des
Etoiles A 1a “Chaleur qui est sous la peau”: visiblement, ce qui
enveloppe le corps est comparé a I'enveloppe de I'univers, lequel
est donc considéré comme sphéroide — alors que, dans les mythes
plus primitifs, comme chez les Chinois * ou dans le Véda, c’est
a la téte de ’homme que le ciel correspond, étant simplement le
plus élevé des échelons de 'univers. Le document grec nous met
manifestement en présence de la “conception nouvelle” dont Nils-
son,® 4 la suite d’Eisler et de Burkitt, a montré, dans le dormaine
religieux, I'incidence révolutionnaire.

4 Cf. ci-dessous.
® Geschichte der griechischen Religion, II, 1950, p. 673 sq.




PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM GEWANDE?

Seule une piéce parait manquer: les planétes. Mais peut-étre
Poriginal grec-les mentionnait-il et se dissimulent-elles sous la
traduction latine? On n’aura plus compris que le firmament était
le lieu des fixes et on aura confondu ceux-ci avec les planétes sous
le vocable général de stellae.

Rien, en tout cas, de ce systéme grandiose ne se retrouve en
Iran, ofi les identifications, quand elles ne sont pas simplement
obvies, comme celle de la terre a la chair, des os aux montagnes,
du sang des artéres a ’eau des fleuves, du souffle au vent, sont
tout autres que les identifications grecques.® — L’absence de I’-
équivalence cheveux-végétation dans la doctrine grecque, absence
d’autant plus surprenante, pour W. Kranz, que c’est 1a une méta-
phore courante de la poésie et de la mythologie grecques, recoit
maintenant son explication. Il n’y avait pas place pour cette
équivalence dans un systéme qui s’efforgait de ranger les parties
du corps, et celles du monde, en allant du dedans au dehors: les
cheveux et poils, plus extérieurs encore que la peau, aukaient eu
pour correspondant cosmique quelque chose au dela du firmament,
et non les terrestres frondaisons.

En somme, Kranz a démontré, mieux encore qu’il ne pensait,
que la doctrine grecque est un tout cohérent et homogéne. Mais
il n’a pas vu qu'’il ruinait ainsi 'argument principal de Gotze en
faveur d’une origine iranienne de cette doctrine. Comme il a
aussi dévalorisé 'autre argument, celui de I"‘erratischer Block in
Hellas,” en trouvant des fréres a cet enfant unique, on peut con-
sidérer la thése de Gotze comme réfutée.”

Cependant, nous restons en présence du probléme que Gotze a
eu lincontestable mérite de poser: comment rendre compte de
la ressemblance de doctrine entre les documents grecs et le Bunda-

®Il n’y a pas lieu d’insister, plus que Gdtze n’a paru y tenir lui-méme, sur la
paire iranienne moélle-métal, qui serait l'original du rapprochement entre medulla
cerebrum semen et quod in terra calidum humidum, la différence s’expliquant, selon
Gétze, par le terme iranien av. ayé xSustam, littéralement “métal en fusion,” ex-
pression composée dont on n’aurait retenu que le second terme: “en fusion.” On
se demande vraiment comment le traducteur supposé du perse en grec aurait pu
méconnaitre I'image si parlante des métaux enfouis (4 I’état de minerai) “dans
les entrailles de la terre” (ainsi disons-nous encore), comme la moélle dans le corps
de ’homme.

"Ceci répond 2 Widengren, Stand und Aufgaben der iranischen Religionsge-

schichte, Numen 1955, p. 79. Sa critique a été le point de départ du présent essai
de mise au point.




HARVARD THEOLOGICAL REVIEW

hishn? — On serait tenté de prendre le contre-pied de sa thése
et de conclure, comme semble y inviter la chronologie, & un em-
prunt fait par 'Iran a la Gréce. Cependant, des faits nouveaux,
des études parues depuis la sienne — et sous I'impulsion de la
sienne — engagent a rechercher une solution plus nuancée.

L’idée de macro-microcosme n’était pas seulement connue en
Greéce, dans 'Iran et dans I'Inde, mais se retrouve ailleurs sous
la forme rudimentaire du mythe selon lequel, un géant primordial
étant mis a mort, les parties de son corps donnent naissance aux
parties de 'univers. Chez les Scandinaves, Ymir est tué par Odin,
Vili et Ve: de sa chair ils font la terre, de son sang, I’eau, de ses
os les montagnes, de ses cheveux les arbres, de son crine le ciel, etc.
Ceci rappelle évidemment le dépécement du Purusha (Homme)
selon ’hymne Rigveda X, go et le meurtre de Gaybémart par
Ahriman dans le Bundahishn. La mythologie de Grimm, 4¢ édi-
tion, p. 433, avait déja signalé le paralléle cochin-chinois a ce
mythe, que reprend A. Olerud, L’Idée de macrocosmos et de micro-
cosmos dans le Timée de Platon, Uppsala 1951, p. 147. Il est
encore plus intéressant de voir comblé I'espace géographique in-
termédiaire, Asie centrale et Chine, grice aux études de Harva
et d’Eberhardt, cités ibidem, p. 148, qui retrouvent chez les peuples
altaiques et chez les Chinois un mythe tout semblable de dépéce-
ment cosmogonique. Quand meurt le géant P’an-ku, disent les
Chinois, de son souffle nait le vent, de sa voix le tonnerre, de son
ceil gauche le soleil, de son droit la lune, de ses cheveux les
plantes, etc.

Les documents chinois permettent de dater au moins du XI¢
siécle avant notre ére ce mythe trés ancien, qui a trés probable-
ment fait partie, comme 1’a montré Ronnow,® de l'idéologie du
sacrifice humain et été, a ce titre, trés répandu dans le monde.
On le retrouve dans I’ancienne Babylonie avec le meurtre de Tia-
mat donnant naissance au monde et celui de Kingir engendrant
Phumanité. Il est donc infiniment probable qu’il a eu cours chez
les Indo-européens: pourquoi auraient-ils fait exception? Clest

®Dans ses études sur le Pravargya (Monde oriental, 1929, p. 113 sq.), sur
Zagreus och Dionysos (Religion och Bibel, 1943, p. 14 sq.) et sur Dionysos och
Orfeus (cité par Olerud, p. 143, note 1).




PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM GEWANDE?

donc, chez les Germains, chez les Iraniens et les Indiens — dans
I’Edda comme dans le Bundahishn et dans le Veda — un commun
héritage. Les Grecs, il est vrai, semblent ’avoir oublié avant de de-
scendre aux rives de ’Egée: Homére n’en a pas trace, ni Hésiode,
et I'idée de macrocosme, quand elle apparait au Ve siécle, dans
le De Hebdomadibus et ailleurs, fait bien figure d’intruse. Or,
cette réintroduction de conceptions abolies est vraisemblablement,
comme pour la cosmogonie ‘‘orphique” du célébre Hymne & Zeus
(déja allégué par Gotze), le fait de la religion dionysiaque
avec son mythe de Zagreus, et de tout le mouvement orphico-
dionysiaque. A. Olerud, parce qu’il croyait & un emprunt a I'Iran,
a seulement parlé de “possibilités que présente la religion de
Dionysos de s’assimiler la spéculation orientale de macro-micro-
cosme.” ® Si 'emprunt 4 'Iran est controuvé, on conclura plutét
qu'un mythe barbare, véhiculé par les Thraco-phrygiens depuis
les temps et les lieux de la communauté indo-européenne, aura
rejoint les Grecs, porté par I'afflux dionysiaque.

Mais cette mythologie ne suffit pas a expliquer le systéme du
De Hebdomadibus: elle n’en a fourni que le substrat, 'idée d’une
correspondance, morceau par morceau, entre le corps humain et
le monde. D’autres éléments sont manifestement intervenus, qui
rendent compte de la structure septénaire et astromomique du
systéme.

Les deux mots soulignés font immédiatement penser a l'orient.
Le nombre sept, d’abord: “Die Sieben als Herrscherin ist Orien-
talin,” écrit p. 149 W. Kranz, qu’on ne songera pas a contredire
sur ce point. “Schon im 8. Jahrhundert, wenn nicht friiher, pour-
suit-il, muss sie als solche iiber die ionische Kiiste nach Griechen-
land gedrungen sein, vom Apollokult vor allem aufgenommen und
anerkannt.” Mais c’est de Babylonie et non d’Iran qu’il s’agit
cette fois.

Quant a la conception astronomique des sphéres concentriques
(entourant une Terre libre dans I’espace), cette conception —
qui tient, on I'a vu, & Pessence méme de la liste d’équivalences
présentée par I’heptadiste grec — n’est autre que la grande inno-
vation intellectuelle, rappelée plus haut, qui, née en partie sous
l'influence de Babylone encore, et défendue d’abord par Aris-

® On lira avec profit tout le chapitre, p. 191 sq., qu’il a consacré & ce sujet.




HARVARD THEOLOGICAL REVIEW

tarque de Samos, puis par Anaximandre, allait bouleverser, avec
Platon et ses successeurs, les bases de la religiosité grecque.'®

Le texte du Bundahishn, étant donné sa date tardive et I’absence
de témoignage antérieur, contient sans doute une part d’emprunt,
notamment le classement par cinq. Celui-ci est-il venu de Gréce,
ou, comme le rappelle Gétze, il figure dans le Timée; ou de 'Inde,
ou il est attesté déja dans la Chandogya-upanishad et dans le
Satapathabrihmana? Les deux sont possibles, puisque des doc-
trines de 'un et 'autre pays ont été incorporées, de fagon avouée,
a I’'Avesta sassanide.” En tout cas, la doctrine y a subi un dé-
veloppement dans le sens dualiste, et enfin, comme l’a supposé
Gotze, d’assez graves altérations, qui prouvent qu’elle n’était plus
bien comprise.

Lieége

* Sur Pimportance et la diffusion de cette vision du monde dans la philosophie
grecque et orphisme, voir ’excellent apercu de W. Guthrie, The Presocratic World-
Picture, Harvard Theological Review, 1952, p. 87 sq.

% Voir en dernier lieu R. Zaehner, Zurvan, Oxford 1955 — avec mes Notes on
Zervanism publiées & ce propos dans le Journal of Near Eastern Studies, 1956.




ire in Iran and in Greece

nce the rediscovery of the Avesta has made
ources of Iranian religion accessible to us,
ince we can read what Zoroaster said —,
have been able to return, with fresh in-
5t, to an ancient idea: that of the Oriental,
especially Iranian, origins of Greek phi-
phy. It is an idea which Antiquity had
pwed with a legendary aura, either by de-
ng that Pythagoras had been Zoroaster’s
il in Babylon (a city where neither of them
probably ever been) or by writing, as did
nent of Alexandria, that Heraclitus had
wn on « the barbarian philosophy », an ex-
sion by which, in view of Ephesus’ proxi-
to the Persian empire, he must have
int primarily the Iranian doctrines.
he problem, studied seriously by the mo-
ps, has often been negatively solved by the
historians of Greek philosophy: but it
ns, nevertheless, repeatedly to rise anew
) the Phoenix from its ashes, as though the
ptation to compare the two traditions and
over a bond of interdependence between
m periodically became irresistible.
| little over a hundred years ago Gladisch,
erman, in a book and its title Heraklit und
paster, 1859, brought together these two
nating figures, the Iranian prophet and
most complex, most gifted and most
ure of pre-Socratic philosophers. His
nple was followed, thirty years later, by
ppelli, in the Atti dell’Accademia di Na-
, 1887, and again half a century later by
gia Stella who wrote in 1927, in Rendiconti
'Accademia dei Lincei, an article entitled :
raclito, Efeso e 1’Oriente ».
ince the beginning of our own century
ology and archaeology have been able to

place Ephesus in its historical setting, as a
cross-roads in the exchange of products and
ideas, and Luigia Stella could avail -herself of
studies such as that by Max Wundt, « Die Phi-
losophie des Heraklit von Ephesus in Zusam-
menhang mit der Kultur Ioniens » (Archiv.
fiir Geschichte der Philosophie, 1907) or
Charles Picard’s Book Ephése et Claros,
1922. The distinguished Italian authoress was
able to go forward with a broadness of outlook
and high critical sense. She had the courage
to re-open to question the thesis of her own
master, Adolfo Levi, who in his article « Il
concetto del tempo nei suoi rapporti con la fi-
losofia greca fino a Platone » (Riv. di filos.
neoscolastica, 1919) had tried to set the Iranian
doctrines of Time at the origins of Heraclitus’
speculations. But it would seem that Luigia
Stella, in turn, had let herself be carried away
into exaggerating the part played by Iran when
she termed some of the Ephesian philosopher’s
characteristics Iranian: the disdain for anthro-
pomorphic images and for the sacrificial cult,
the scorn for corpses considered as objects
worthy only of being cast away. What is there
actually in common between the rite of expo-
sure of the dead, typical of the Magi, and He-
raclitus’ hostility to all funeral rites? Hera-
clitus was against some religious practices; he
coincided on two points with the Iranian atti-
tude: on the absence of sacred images and on
the forbidding of blood-letting sacrifice. But
the latter trait is not peculiar to Iran (nor
common to all of Iran).

The problem has recently been revived in a
very personal approach by Clémence Ram-
noux. This philosophical scholar, authoress
of a voluminous work whose title itself anti-




cipates its originality — Héraclite ou I’Homme
entre les choses et les mots, 1959, — confesses
in this book that she had suppressed a chapter,
originally planned, on the relation between He-
raclitus and Iran, because it raised too many
difficulties. Later on she herself, understand-
ably with less scruples, was able to publish
the material contained in that chapter in the
form of an article in a periodical. This article,
which appeared in 1959 in Revue de la Médi-
terranée, published in Algiers, is titled: « Un
épisode de la rencontre est-ouest, Zoroastre et
Heéraclite ».

We must admit from the very outset that
to draw a parallel between Heraclitus and Zo-
roaster would perhaps require a more thorough
knowledge of both of them: on the other hand,
to try to explain the personality of one in terms
of that of the other is perhaps to claim to ex-
plain obscurum per obscurius.

Obviously it would be presumptuous here to
attempt to draw a well-defined portrait of
the obscure philosopher of Ephesus and of the
prophet of Iran, and to demonstrate the in-
fluence exerted by Zoroaster on Heraclitus.
Nevertheless, it has seemed to me, in view of
the results achieved in recent years in the study
of Heraclitus’ personality and in that of Ira-
nian religion, that there might be a specific
interest in confronting these two lines of re-
search.

Above all, it seems useful to broaden the
bases of the comparison, both on the Greek
and on the Iranian side. So we shall come to
speak, as we proceed, of:

the heavenly spheres according to Anaxi-
mander;

the cosmic fire doctrines of the Indo-Ira-
nians and of Hippasus and Heraclitus;

a purely Iranian development: the doctrine
of the Xarenah;

the cosmology of the pre-Socratic philoso-
phers, and the sphere of fire in the cosmology
of the Pahlavi texts.

I am particularly pleased to discuss these
questions in Italy, both because of the debt
I owe Quintino Cataudella for his book, Fram-
menti dei Presocratici, a complete translation
of the Fragmente of Diels-Kranz, which ap-
peared in 1958 and made the study of these
early philosophers a great deal easier than it
had been so far, and because of the definitive
insights and explanations which I have found

in the works of Mazzantini, Maddalena,
dolfo, and Pagliaro.

1. Anaximander and the heavenly spheres.

Anaximander, according to Hippolytus’
dence, taught that the spheres of the sta
heavenly bodies followed one another in
following order, starting from the earth:

the Stars — the Moon — the Sun.

(And we may note that, according to
menides, Empedocles, Leucippus and Met
dorus of Chios, it was still the sun that marl]
the limits of the world).

Now let us look at the Iranian part. T
Avesta (Hadoxt Nask 2. 15) teaches that
souls of the dead reach Paradise through th
intermediate stages: humata (good though
hiixta (good words), and hvarsta (good deed
Now, according to the Pahlavi books (Mén
i Xrat, Datastan 1 Denik, Artag Viraf) and
Sad Dar, each of these stages is respectiv
identified with the place of the stars, the mo
and the sun. So there is a parallelism betwe
the Greek doctrine of Anaximander and
Iranian doctrine.

Nevertheless, there remains a chronologi
obstacle — as is always the case when we
to make use of the Iranian data: our Iran
evidences are, in fact, of a late date, sid
the works in which they appear are not earli
— to the extent that they can be dated — tk
the 9th Century of our own age. At first si
this seems wholly contrary to the idea that
doctrine was taken up from Iran by Ana
mander, who lived 1300 years earlier. Ne
theless, our ancient Iranian sources are sca
and lacunar to such an extent that the pos
bility of such a borrowing remains valid.
make this hypothesis probable or, let us s
credible, we need only demonstrate that
Greece the doctrine in question was a « fore
body », quickly rejected, whereas in Iran
stood within the framework of a system.
is what we shall try to show here.

In Greece it was sufficient that the mee
nism of eclipses became known and the oce
tation of the stars by the moon observed
this doctrine to be abandoned. The eclip
of the sun prove that the moon is nearer
the earth than the sun; the occultation of
stars shows that the moon is nearer to the ea
than the stars. One could only remain




nbt, for the second and third position, be-
een the sun and the stars, and that is the
on why Parmenides, Empedocles, etc.,
d still regard the sun as the limit of the
ld.

Chis notion survived in certain quarters, as
the fragment by Celsus cited by Origen, on
spheres of the planets, the last of which
that of the sun.

n Iran the order remained totally unchang-
Now, what is the reason for this order?
s obvious that the stars, the moon and the
n follow each other in the order of increasing
ht, and this progression is completed in a
rth and final stage, which is the destination
t of the soul’s journey: one of the names
Paradise is, in fact, anagran « infinite
hts) ¥,
That we have to do with a progression, a
rarchy, is moreover borne out by the fact
t to each stage there corresponds a category
living beings: to the stars, the plants; to
e moon, the animals; to the sun, man; to
> infinite lights, the gods or God. Now,
een these beings, the hierarchy is obvious:
nts, animals, men, gods.

We thus have the following system:

adise Infinite lights ~ God(or the
gods)

od deeds The Sun Man

'd words The Moon Animals

od thoughts The Stars Plants

Dn the basis of certain indications, we are
and to  believe that this doctrine was an-
nt, at least as old as the Avesta. In Avestan

moon is called gao-cifra, « which has
race of the ox », and this means that the
esta was familiar with the astro-biological
lief, explicitly taught in the Pahlavi books,
sording to which the living species were pre-
ed in the heavenly bodies: man in the
, the animals in the moon, and the plants
the stars. (This view accounted for the
edness of the species). All this is told mytho-
ically in ‘the Bundahiin: at the death of
lyomart, the first man, a part of his seed
on the ground, while another part was
lected by the god Nerydsang, « messenger of
mans», who took it to the sun to be purified.
the same way the seed of the primordial
1 was borne to the moon. We shall return

11

to this belief shortly, with reference to the fire
doctrine, because the vital seed which trans-
mits life, and hence warmth, is therefore a
species of fire.

We may even go back to a period earlier
than the Avesta, so far as the affinity of man
with the sun is concerned. Many names of
vrimal men are traceable, by comparison, to
the Indo-Iranian mythology, especially Yama
and Manu. The latter, which flourished in
the Indian creeds, did not remain in the Ira-
nian tradition except as a survival, in the
proper name Manuicifra, literally « race of
Manu ». As to Yama, in India, he became
the King of the dead, whereas in Iran he sur-
vived as the first king, the one who established
cattle sacrifice, etc. Now, both in India and
in Iran, Yama is the son of Vivasvant — (in
Iranian, Vivarhan) — a figure about whom
very little is known, but whose name, in San-
skrit, is one of the names of the sun. This
solar kingship of Yama is borne out, in Ira-
nian, by the constant epithet x3aéta « resplen-
dent », which he shares with hvar, another
name of the sun (from which comes Persian
xor$id « sun ») and with Mithra.

This solar nature of Yama provides the key
to the doctrine of the Bundahién, just men-
tioned above, that the human species is pre-
served in the sun. In fact, it is natural that
the first man, the ancestor of the ancestors,
should have been the chief of his descendants,
their king. And, as their king, he was descend-
ed from the sun, according to a conecept fairly
widespread everywhere in the world and al-
ready observed in Babylon and in Egypt. But
this solar character, which be owed to his
function, became inseparable from his person.
So, when Gaya maretan replaced him, be-
ginning with the reform of Zoroaster, as the
first man, he retained the same solar nature '),
which he transmitted to his entire race.

The system we have outlined gives rise to
another observation. From the parallelism we
have observed it appears that the three terms
humata « good thoughts », hixta « good
words », and hvardta « good actions » them-
selves form a rising hierarchy. So actions are
superior to words which, in turn, are above
mere thoughts. This is very different from
what was set forth by a Heraclitus, for whom
both speech and action are based on thought.
The latter is an intellectual doctrine, whereas
the Iranian doctrine fits in perfectly with a
system almost exclusively preoccupied with




morality. In fact, it is worse (to give an exam-
ple) to be caught committing flagrant adultery
than to merely make a declaration of love to
one’s neighbour’s wife, and it is still less of a
sin, I suppose, to have merely desired her in
one’s mind.

So we can explain, through Iran and by
means of an organic body of beliefs, Anaxi-
mander’s doctrine on the spheres of the stars,
the moon and the sun.

But the late date at which the ascending
scale of the three stages — stars, moon, sun
— towards Paradise is observed in Iran gives
us matter for reflection. This doctrine may
be an Iranian adaptation of the beliefs in the
astral destiny of souls, beliefs which were un-
doubtedly Babylonian in origin and spread
throughout the entire East — and the Roman
world—towards the first century B.C. In place
of the seven planetary spheres, a Babylonian
theory, the Iranians, in their ignorance of
astronomy, might more simply and according
to a naive hierarchy of brilliance, have placed
the stars, the moon, and the sun.

This same naive idea might have been at the
bottom of Anaximander’s theory, without ne-

cessarily presupposing a bond of relationship
with the Iranian creed.

The second point on which we must broaden
our basis of comparison on the Greek side is
Hippasus® doctrine of fire. We should not in
fact forget, since Aristotle himself tells us so,
that Heraclitus was not the only one to have
proclaimed fire the principle of all things: as
we read in the Metaphysics (A 3.984 a 7),
« Hippasus of Metapontium and Heraclitus of
Ephesus say (that the primary element is)
fire ». And Simplicius, Aetius and Clement
of Alexandria all report the same thing in more
or less detail. We read, for example, in Sim-
plicius (who took this information from Theo-
phrastus): « Hippasus of Metapontium and
Heraclitus of Ephesus both say that the One
is in motion and limited, but they made fire
the principle, and they make things derive
from fire by condensation and rarefaction, and
dissolve them in fire anew, as though this na-
ture alone were their foundation ».

II. After these preliminary observations, the
second of which, as we have seen, somewhat
limits Heraclitus’ originality by attributing a
Pythagorean precursor to him, we can begin

to deal with the fire doctrine in Heraclitus
in Iran.

Let us begin with Heraclitus. There ar
least four fragments which expound Hera
tus’ reflections on fire. The first is transmi
to us by Clement of Alexandria and by
tarch: « This cosmic order, which is the s
for all, was not made by any of the god
'of mankind, but was ever and is and s
be ever-living fire, kindled in measure
quenched in measure ». The second fragm
is from the same source: « the transformati
of fire: first, sea; and of sea, half is ea
and half fiery water-spout ».

The third fragment is transmitted by
tarch: « all things are counterparts of fi
and fire of all things, as goods of gold and g
of goods ».

Similarly, Maximus of Tyre reports th
according to Heraclitus, « fire lives the de
of the earth, and air lives the death of fi
water lives the death of air, and earth that
water.» Finally, a fragment of Hippolyt
without expressly naming fire, names ligl
ning, which is probably the same thing: « T
thunder-bolt steers all things.»

Another passage by the same author,
which fire is said to be due to judge all thi
at the end of the world, was suspected
Reinhardt (Hermes, 1942, 22) of menr
being a Stoic and Christian interpretation
the Heraclitean doctrine of fire; but its
thenticity has recently been vindicated
Zeller-Mondolfo, La filosofia dei Greci, 1,
221 e 251).

Turning now to Iran, we will first of
examine the gathas of Zoroaster. The role
fire in them is fundamental. Twice Zoroasf
calls upon « the fire of Ahura Mazda », ei
to make offerings to it (Y 43. 9) or to ackne
ledge its protection (Y. 46. 7). More f
quently (in all the other passages, to be preci
fire is characterized as an instrument of
deal. Ordeal is not found in the gathas as
actual practice, except for one single men
of it (Y. 32. 7), but several times there
reference to a future ordeal which is to
made by means of fire to separate the ga
from the wicked, and which Zoroaster invok
Here fire is the instrument of truth or justi
(a3a), from which it derives its power (her
the epithet asa-aojah). This connection of
with asa is constant; it appears again in a p
sage I have mentioned (Y. 43. 9), which m
be translated: « I wish to think, insofar




‘able, of making unto thy fire (O Ahura
da!) the offering of veneration for asa ».
other words, to venerate ada, offerings are
de to the fire of the Lord. In the same way,
en each of the elements or each of the ca-
ries of beings of the universe are placed

er the protection of the Entities which sur-
nd Ahura Mazda, 43a is the patron of Fire.

pw the question arises: could this doc-
e of the gathas have been known to Hera-
5?2 Neither the date nor the place of Zo-
er’s reform are known with certainty, but
probable that it occurred at the beginning
he Sixth Century B.C., in north-eastern
. We do not know what of it may have
hed the West of the Persian Empire at
time of the early Greek philosophers, when
cities of Tonia bordered on this empire and
e incorporated into it.
Vhat we do know is that Darius worshipped
ra Mazda, standing before the altar of
5. At Naqgs i Rustam, near Persepolis, on
facade of his rock tomb, he is shown stand-
on a great throne borne up by slaves, be-
e a fire-altar, with his right hand raised
sign of adoration and his left holding up a
resting on the ground. Between the king
the altar, and above them, hovers the
ged disc with the bust of Ahuramazda.
Dn the other hand, in a Fifth Century relief
nd at Dascylium (capital of the satrapy of
a Minor on the sea of Marmara), we see
magi with their mouths covered by a veil,
s the custom to this day among the Parsee
sts during the sacrifice, holding the ritual
gs. Below them are the head of a bull and
of a ram, obviously intended for the sacri-
. In front of them there is a column, sur-
nted by a sort of abacus or table, possibly
ire altar. Here is the idea which Heraclitus
y certainly have had of the magi who, be-
es, are mentioned in one of the fragments
his which have remained, but promiscuously
h the « noctambules, Bacchants, Maenads,
tiates » whom he accuses of impiety.

But what could he have known of the doc-
nes of the magi, and especially of their fire
ctrine? To answer this question we must
end our Iranian inquiry, searching else-
ere than in the gathas of the prophet, which
that time were perhaps still unknown in

n Medieval Iran, and already partly in the
jesta — and we shall see that these ideas are
obably more ancient — different species of

fire are distinguished, and there are even three
ways of classifying fires.

First of all, in contrast to the normal fires,
Adaran, there was the fire Varhran. This was
the fire of the highest species. It is said that
this fire had the power of attracting all the
gods to itself: when the heavenly gods come
to earth, we learn from two Pahlavi texts
(Denkart, 522. 21 and Pahlavi Rivayat,
Dhabhar 57. 10), they go first of all to the
fire Varhran, and only after that to other
places. The fire Varhran, preserved in the
temples of the first magnitude and importance,
is treated like a king; a crown is suspended
above it. Many Pahlavi texts call him « the
king of fires ». The ceremony of his instal-
lation is called enthronement; perhaps this
gives us the key for the interpretation of a
feature which is found very frequently on the
obverse of the Sassanid coins. These coins
almost all have an image of a fire altar. Now,
on many of them, the altar appears with lions’
paws, the presence of which has never been
explained. In view of their resemblance to the
feet of the throne or seat of the Achaemenid
sovereigns, as we see it portrayed on many re-
liefs, these lions’ paws seem to me clearly in-
tended to give the altar the appearance of a
throne and, consequently, to endow fire with
the dignity of a king.

There is a second classification: in a certain
sense, it completes the first, because it con-
cerns three fires, called Farnbag, Gusnasp and
Burzén-Mihr, patrons respectively of the three
social classes, — priests, warriors, farmers.
So that, by adding the fire Varhran to them,
we have the entire society.

The two classifications considered so far con-
cern only the ritual fires (Varhran, Adaran,
Farnbag, Gusnasp and Burzén-Mihr). There
is also a third classification, which seems more
general, in which a physical theory is reflected,
and which consequently allows us to set them
in relation to the early philosophers of Ionia,
of whom Heraclitus was one.

This classification (found in the Avesta, Y.
17. 11, and in the Bundahisn, chapter 18) dis-
tinguishes five fires:

1. Berezisavah, which shines before the
Lord;

. Vohufryana, which is found in the body
of men and of animals;

. Urvazista, which is found in plants;




4. Vazista, which fights against Spenjagrya
among the clouds;

5. Spenista, which is used for work.

This classification presupposes a physical
doctrine on the universal presence of fire. But
for the moment we must pass over the first
and the last: we may observe that the other
three form a system; for (reading from the
bottom up) the fire of lightning (that which
fights with Spenjagrya, demon of the storm,
among the clouds) brings on the rain which
nourishes plants, from which we can get this
fire by rubbing together two pieces of wood,
and the plants nourish the animals and men
in whom fire becomes vital heat.

It would seem that a confusion arose be-

Farnbag. .. Priests... Ahavaniya...

Gusnasp... Warriors...

Burzén-Mihr... Farmers...

The comparison has been made by Dumézil,
Hommages Herrman, 1960, 321, and illustra-
tes yet again the tripartite ideology of the In-
do-Europeans which this scholar has so often
pointed out.

The other Indian classification, that distin-
guishing and defining five fires, is the one
which concerns us most here: we readily ob-
serve in it a doctrine of vital and cosmic fire
similar to that of Iran; these are the names
and characteristics of these fires:

asau lokah, the heavenly world, from which
Soma is born,

parjanyah, the storm, the tempest, from
which rain is born,

prthivi, the earth, from which nourishment,

purusah, man, from whom sperm,

yosa, woman, from whom the embryo.

It is clear that at the base of such a classi-
fication lies a primitive theory of the fiery na-
ture of the vital fluid or sap which runs
through the entire scale of beings. And here
is undoubtedly still another reflection, which
is very ancient, of the same theory: Apam
Napat, a divinity certainly Indo-Iranian in
date, and whose name literally means « grand-
son of the waters » is called in the Avesta (Yt
19. 52) « the god who created men (males),
who fashioned men ». Why specifically

14

Anvaharya (daksina)...
Garhapatya..

tween the first and the fifth fire, since spen
(the name of the fifth fire) means, des
the definition given it, « the most sacred
which, rather, corresponds to the definitio
the first fire.

In any case, the doctrine of vital and cost
fire is very ancient, although it has been
dified in the course of time. So it is, in fa
not by chance that India, especially in
Chandogya-Upanisad, is acquainted, just |
Iran, with a classification of fires into th
types, and one into five types, and that
three fires of the former classification are,
in Iran, ritual or sacrificial fires, and — wh
is even more important — that these cor
pond identically to the three Iranian fires af
social classes:

fire of the oblation to the gods
fire which wards off demons

domestic fire.

males, if not as the repositories of the flu
which transmits life and which eriginates
lightning?

The Iranian fire rituals permit us, in
same way, to make two other interesting d
ductions. The fire Varhran is made up of
number of different fires, brought togeth
and ritually purified. Now, one of these fi
comes from lightning.

One the other hand, it is forbidden to I
the rays of the sun fall on the sacred fire: f
the fire of the altar itself symbolises the su
or rather, it is in a certain way the sun, b
fore which the other sun must disappear.

III. Any discussion of the fire doctrine
Iran would be seriously incomplete without tk
mention of the X"arenah, one of the most
nowned ideas of Iranian civilization and whig
seems to lie at the origin of the aureoles of th
saints of Buddhism, Christianity, and Islan
There is not enough time or space here °)
explain the reasons which make it necessa
to return, contrary to Bailey’s thesis, to 2
etymology of the word x"arenah put forwa
about a hundred years ago, and which relate
it to x’ar, « sun », and hence to Sanskrit sve
and its derivative svarnara, a term which seen
to have designated the heavenly source
soma, the sacred, invigorating liquor. So th



15
enah must be an emanation of the sun,
heavenly fire, a luminous life-force which
mmunicated to men.

w, this fluid is transmitted primarily to
‘head because, as Onians °) has ably de-
strated, for the ancient Greeks, Latins,
this was the seat of vital power or strength.
he figures (accompanied by the word
>0 or PAp0) with a diadem and an aureole,

we find on certain Kusana coins, un-
ptedly represent the same concept. We
t nevertheless admit, in agreement with
ey, the possibility of the transportation
transposition of attributes in a religion as
ously composite as that of the Kusanas

ut another type of portrayal of the x"arr
more sheltered from outside influences.
the one appearing on the Sassanid coins,
hich in general we find the expression of
daean orthodoxy. These are, specifically,
ain coins of Ohrmazd II, of Sapor II, of
hran V, and of Valai: on the fire altar
uman head is shown, in the case of the
two in the flames of the altar; in the case
he other two, with no other flames but
e radiating from the head itself.”). This
e is sometimes interpreted as being that of
mazd, and we are referred in this respect
he Achaemenid reliefs. But on the latter
ramazda is not in the fire: he hovers above
fire (when there is any fire shown), or
her, he dominates the entire scene, above
fire and the king. In the Sassanid por-
als, the head is on the altar, in the fire (or
ead of it). So we can see in these, in
sement with J. M. Unvala (Kharegat Me-
jal Volume, p. 52) « Fire » itself, the
of the Kuiana coins. One can even spe-

. which fire: since the head is, in both
s, crowned, since these are royal coins,
| since, as we have seen, the altar is some-
les given the appearance of a throne by the
ition of lions’ paws to it, we must come to
 conclusion that this is the fire Varhran,
fire of kings and king of fires. But if that
he case, another possibility arises. Accord-
to the evidence of Zatspram the x'arr
its seat in the fire Varhran. So perhaps
as the a’arr that was meant to be por-
ed. Must we therefore, choose between
two interpretations: Atar or Xvarr?
thaps the two are not mutually exclusive:
haps the intention was to portray, even
than the residence of one within the

other, the fundamental oneness or identity of
the heavenly Fire, son of Ahura Mazda, and
of the Xvarenah, the splendour that emanates
from the sun to give men life and happiness.

The parallelism between fire and the X'are-
nah is further borne out by the fact that as
the X¥arenah — according to the Avesta —
protects the king and the three social classes,
so there is a fire specifically for the king (the
fire Vahran) and one for each of the social
classes.

In short, the doctrine of the X¥arenah ap-
pears to us to be a special development — par-
ticular to Iran — of the Indo-Iranian doctrine
of fire.

And now it is time to conclude on this third
point. In the Indo-Iranian religion, and after-
wards in the most ancient religion of Iran, it
seems that there existed a rudimentary cosmo-
logy of fire. Heraclitus may have heard of it.
Certainly his acquaintance with the Milesians
and Hippasus would have been sufficient
for him to have some information on such a
system of physics. But it is not unlikely that
it was due to the suggestiveness of the doctrines
of the magi that he chose, among the various
kinds of physics which were widespread from
Thales on, one which assigned the basic func-
tion to fire.

This probability would be increased, by con-
vergence, if we could demonstrate that both
in Iran and with Heraclitus fire was associated
with an abstract principle, universal truth or
justice. But I have discussed this elsewhere.”)

IV. Perhaps an influence in the opposite
direction is illustrated in our fourth and final
point.

The image of the world appears to us, ac-
cording to the pre-Socratic philosophers, as a
fiery sphere suspended in the subtle and divine
ether, which more or less penetrates it °). In
Iran we again find something similar in the
cosmogony, but this does not occur before the
Pahlavi books, dating from the 9th century.

According to chapter I of the Bundahisn,
26, Ohrmazd, in order to create the world,
made « a form of fire, luminous, white, round,
and visible from afar ». What was this form?
We are not told.

But we read a little further on, in paragraph
29 of the same chapter, that Ohrmazd extract-
ed from infinite light a form termed asar or




asarak or asrok, depending on the manuscript,
in which all creatures were contained, which
was outside of time and from which emerged
the prayer ahunvar. Here there is a point
which remains obscure: what is the meaning
of this adjective asar, or asarak, or asrok, and
how is it to be read?

The most reliable manuscript, the Parisinus,
gives asrok and this term is often interpreted
as an adjective derived from the noun of learn-
ed or scholarly origin asron (from the Avestan
abravan) « fire-priest ». But the regular for-
mation, in parallel with the abstract asronih
which is observed in Dénkart, 204, 4, where
it goes with the word brahm, « priestly gar-
ment », should be asronak or asronik. This
seems to have led Zaehner, Zurvan, p. 303,
to reject the reading asrok and to adopt asar
(of which asarak seems to be but a negligible
variant) from whence his translation: « Infi-
nite Form » °).

Nevertheless, we fail to grasp the meaning
of this « infinite form » issued from infinite
light. And, on the other hand, asrok karp
appears again in the Datastan i Dénik, chapter
64. Here, to eliminate this « awful body of
a priest », as he says, Zaehner, BSOAS 1959,
p- 367, coolly emends asrok, as it reads in the
K35 manuscript (Datastan, folio 177 verso,
line 2) into asar and translates: « infinite form
(or without a head) ».

Now, not only does he make this correction
in such an entirely arbitrary fashion, but he
pays no attention to another appearance of the
same word, three lines further on, where we
read this time that « in this asron karp there
was, etc. ». Shall we therefore find it neces-
sary to readmit the « form of priest »? I
thought so at first ), but a closer examination
convinced me that I was mistaken.

In fact, the text of the Datastan tells us
that « the light of this form was that of fire »,
and, on the other hand, the word written
above as asron does not actually end with three
vertical dashes, but with only two, so that it
may be interpreted as asro (with the sign for
the end of a word), that is, Avestan abro,
genitive of atar « Fire »°). The graphic repre-
sentation asrok is equally susceptible to inter-
pretation as asré with 6k noting final 6.

This interpretation of ours is corroborated,
as Gherardo Gnoli has pointed out to me, by
two other Pahlavi passages.

In the first, the Pahlavi Rivayat, p. 128 (Z7

16

in Zaehner, Zurvan, p. 361), there is a

tion of the creation, starting from infinite
(hac ’an i asar rosnih), of a luminous in
ment of fire: awzar but cégon x"arag i

i ’pat rosnih ’pak; and that, beginning
this instrument, all creation was made.

see, therefore, that that instrument is

other than our sphere of fire.

In the second passage, Dénkart, 349,
(Z 10 in Zaehner, Zurvan, p. 371), we
what this instrument was called in Aves
*i-§ apistakik ’nam asrok karpak, which’
must translate: « whose Avestan name is
kehrp *), that is, « form of fire ».

What had been taken for a « body
priest » or « infinite form » is therefo
« form of fire », and this is none other t
the « form of fire, luminous, white, ro
visible from afar » of which the Bunda
spoke a few paragraphs earlier (§ 26).

Thus we are relieved of « multipl
beings », any more than the Creator hi
did!

Now, how do we explain the resembl
between this sphere of fire and.the pre-
cratic cosmology?

The Pahlavi cosmogony presents at |
one feature visibly taken from the Greek
sics, namely, creation through successive
ses of increasing condensation. Conseque
the sphere of fire seems to us to be ano
borrowing from the Greeks by the Iranian
the Pahlavi period.

L

As a general conclusion, summing up
four points but setting them in chronologi
order, we may formulate four theses:

1. An Indo-European doctrine of the v
force a luminous and radiant force con
ed in the head — this is proved by the st
of Servius Tullius — underwent a special
velopment in Iran with the xarenah, w
was this vital fire as emanated from the s

2. Among other cosmologies taught by
early Greek philosophers, Hippasus and He
clitus proclaimed a doctrine of cosmic fire.
similar doctrine is found in Iran and in Ind
and was probably already Indo-Iranian.
this Indo-Iranian doctrine fire was associat




h the Truth, 43a-Rta: as Fire was with the
os by Heraclitus.™)

Anaximander’s spheres: the stars, the

, the sun. In Iran, the same order cor-
onded to a hierarchy of living beings:
ts, animals, men, gods, and to the succes-
levels of the soul’s journey towards Para-
. What we have here are independent and
er late developments.

. Finally, there is the pre-Socratic doctrine

e world as a sphere floating in the ether,
octrine which seems to us to be reflected
the Pahlavi cosmogony, in the sphere of
, born of infinite light, and which con-
ed all beings.

J. Duchesne-Guillemin

') Besides, Gaya maretan was of himself solar, as K.
Hoffmann has shown in Miinchener Sprachw. Stud., 11, 85.

?) But see AION, 1962.

3) Origins of European Thought, 2, 1954.

3bis) An intaglio in the Bibliotheque Nationale (Survey
of Persian Art, 255 U) must also be classified together with
the first series of such coins.

*) See Filosofia, Turin, 1962; also above, p. 10.

®) See Guthrie, The Pre-Socratic World-picture, Harv.
Theol. Rev., 1952, p. 87 sq.

) Cf. already Tavadia, Studia Indo-Iranica (Festgabe
Geiger), p. 239.

") Symbolik des Parsismus, 1961, p. 99 sq.

®) This interpretation finds confirmation in the Pahlavi
translation, Vidévdat 3. 2, of Av. @abravat “provided with fire’:
the Pahlavi term ought to be read asré-omand, cf. Kapadia,
Glossary of Pahlavi Vendidad, Bombay 1953, p. 235, and,
for a more detailed discussion, my article in the Unvala
Memorial Volume, to appear in 1963.

*) The final k in both words indicates that these are
transcriptions from an Avestan original. Zaehner saw this
(p. 372) perfectly well, but failed to draw from it the
proper conclusion for the reconstruction of this Avestan
original.

%) This comparison seems much more plausible, from
the historical vne'w-pmnt, dun the one envisaged by A.
Somigli M ismo greco nei fram-
menti di Emcluo, Padova 1961




LE LOGOS EN IRAN ET EN GRECE®*

Depuis que la découverte de 1’Avesta nous a donné accés aux
sources de la religion iranienne, depuis que nous lisons ce que disait
Zarathustra, on a pu reprendre avec un intérét nouveau une idée
ancienne, celle des origines orientales, et particuliérement iraniennes,
de la philosophie grecque — idée a laquelle 1’Antiquité avait donné
une forme légendaire en disant que Pythagore avait été 1’éleve de
Zarathustra, a Babylone (ville ou ils n’ont probablement été ni 1’un
ni I’autre), ou en écrivant, comme Clément d’Alexandrie, qu’Héra-
clite avait puisé dans la « philosophie barbare » — par quoi il enten-
dait avant tout, vu la proximité d’Ephése avec 1’empire perse, les
doctrines iraniennes.

La question, sérieusement étudiée par les modernes, a plusieurs
fois recu une réponse négative de la part des grands historiens de
la philosophie grecque; elle semble pourtant renaitre périodique-
ment, comme le Phénix de ses cendres — comme si, au bout d’un
certain temps, la tentation devenait irrésistible de confronter les
deux traditions et de leur découvrir un lien de dépendance.

Il y a un peu plus de cent ans, un Allemand, Gladisch, réunissait
dans un livre, et dans son titre, Heraklit und Zoroaster, les deux
figures fascinantes du prophéte iranien et du plus complexe, du plus
génial et du plus obscur des philosophes présocratiques (1). Son
exemple fut suivi trente ans plus tard par Alessandro Chiappelli,
dans les « Atti dell’Accademia di Napoli », 1887, et encore, un demi-
siécle aprés, par Luigia Achillea Stella, qui écrivit en 1927 dans les
« Atti dell’Accademia dei Lincei », un article intitulé « Eraclito,
Efeso e 1'Oriente ».

Depuis le début de notre siécle, I’histoire et 1’archéologie avaient
su replacer Ephése dans son véritable milieu, 2 un carrefour d’échan-
ges de produits et d’idées; et Luigia Achillea Stella avait pu profiter
d’études comme celle de Max Wundt, « Die Philosophie des Heraklit
von Ephesus im Zusammenhang mit der Kultur Ioniens » (« Arch.
f. Gesch. der Philosophie », 1907) ou comme le livre de Charles
Picard sur Ephése et Claros, 1922. La savante Italienne a su pro-
céder avec largeur de vue et sens critique. Elle eut le courage de
révoquer en doute la thése de son propre maitre Adolfo Levi, qui
dans son article sur « Il concetto del Tempo nei suoi rapporti con

* Conférence donnée en italien a la Bibliothéque Philosophique de Turin le
12 mars 1962.




19

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

la filosofia greca fino a Platone » (« Riv. di filos. neoscolastica »,
1919) avait tenté de placer les doctrines iraniennes sur le Temps a
I’origine de la spéculation d’Héraclite. Mais Luigia Achillea Stella,
de son coté, s'est laissée aller, semble-t-il, 2 exagérer la part de
I'Iran quand elle a signalé comme iraniens certains traits du philo-
sophe d’Epheése: le dédain des images anthropomorphes et du culte
sanglant, le mépris des cadavres, objets dignes d’étre jetés a la
voirie. Qu’y a-t-il, en effet, de commun entre le rite mage d’expo-
sition des morts et I’hostilité d’Héraclite envers tout rite funéraire?
Héraclite est adversaire de certaines pratiques religieuses; il rencontre
sur deux points l'attitude iranienne: 1’absence d’images divines et
la proscription du sacrifice sanglant. Mais ce dernier trait n’est pas
particulier a I'Iran (ni commun a tout I'Iran).

De nos jours, la question a été reprise sur un ton trés personnel
par Clémence Ramnoux. Cette philosophe, auteur d’un gros ouvrage
dont le titre déja annonce 1’originalité, Héraclite, ou I’Homme entre
les choses et les mots, 1959, avoue, dans ce livre, avoir supprimé un
chapitre d’abord prévu, celui des rapports entre Héraclite et 1'Iran,
parce que trop difficile a faire. Mais elle a pu ensuite, avec moins
de scrupules, publier la substance de ce chapitre sous la forme d’un
article de revue. Cet article, paru en 1959 dans la « Revue de la
Méditerranée », publiée a Alger, a pour titre: « Un épisode de la
rencontre est-ouest, Zoroastre et Héraclite ». Article intelligent et
nuancé, comme le livre, et dont nous reprendrons ou discuterons
certaines théses.

Il faut bien avouer, en commengant, que comparer Héraclite et
Zoroastre demanderait peut-étre que 1’on sache un peu mieux qui
ils étaient, I’'un et 1’autre, et que vouloir expliquer I'un par 1’autre
est peut-étre prétendre expliquer obscurum per obscurius.

Il serait manifestement présomptueux d’annoncer ici des portraits
authentiques et certains de 1’obscur Milésien et du prophéte de
I'Iran, et une démonstration de l'influence exercée par celui-ci sur
celui-la. Mais il m’a semblé, en considérant ce qui a été accompli
en ces derniéres années dans l'investigation de la pensée d’Héraclite
et dans celle de la religion iranienne, qu’il pouvait y avoir intérét
a confronter ces deux ordres de recherche, entre lesquels je crois
ipercevoir un certain parallélisme.

Il m’est particuliérement agréable de traiter ce sujet en Italie,
d’abord pour la reconnaissance que je dois a un Quintino Cataudella,
dont le livre, I Frammenti dei Presocratici, traduction compléte,
parue en 1958, des Fragmente de Diels-Kranz, a rendu 1’étude de
ces premiers philosophes beaucoup plus aisée qu’elle n’était, et aussi
a cause des clartés décisives que j’ai trouvées dans les travaux d’un
Mazzantini, d’'un Maddalena, d’'un Mondolfo, d'un Pagliaro...

La grande question préalable, il me semble, quand on veut

-




20

LE LOGOS

parler d’Héraclite, est de savoir s’il faut se fier plutot aux fragments
conservés de son oeuvre, ou aux témoignages et paraphrases que
nous ont laissés de lui les Anciens. A premiére vue, on pourrait
croire qu'il faille absolument donner la préférence aux fragments,
tandis que les témoignages seraient suspects de refléter les vues per-
sonnelles de leurs auteurs, au détriment de la vérité. Mais la question
n’est pas si simple; car les fragments nous sont conservés, eux aussi,
par des auteurs qui avaient souvent leurs idées, leur systeme, et il
n’est pas toujours aisé de faire le partage, dans ce qu’ils citent, entre
citation littérale, authentique, et paraphrase plus ou moins interpré-
tative. Il est nécessaire, pour apprécier la validité des fragments,
de savoir quelles furent, dans la suite, les opinions qui prévalurent
sur les diverses questions auxquelles avait touché Héraclite. Ceci
apparait clairement, je crois, en ce qui concerne le Logos. Il sera
bon de nous demander ce que les Stoiciens, puis les chrétiens, ont
entendu par Logos, si nous voulons éviter d’attribuer indiment a
Héraclite des conceptions qui n'apparurent qu’aprés lui.

Cependant, s’il peut y avoir du désaccord sur 1’étendue et le
contenu total de la doctrine du Logos chez Héraclite, je crois que,
sur le point de départ de cette doctrine, il n’y a pas de désaccord
possible. Il y a plus d’un quart de siécle (E. Hoffmann, Die Sprache
und die archaische Logik, 1925), mettait en relief le fait, jusque la
méconnu, que le Logos est un acte de parole, un discours. Puis, sur
la base de cette étude, mais aussi de réserves formulées a son égard
par Calogero, Pagliaro a pu préciser, dans un article sur « Eraclito
e il Logos » (Saggi di Critica semantica, p. 131), que le logos, tel
qu’il se présente dans le Premier Fragment, comporte deux aspects,
1’'un verbal, les #rea, ’autre réel, les Zpya: entre ces deux aspects,
il n'y a pas opposition, comme le soutenait Hoffmann, mais, au con-
traire, c’est précisément leur union, leur correspondance réciproque
qui constitue le logos. Autrement dit, le logos, le discours vrai,
n’existe pas seulement dans le langage, mais dans les choses: il est
I’accord de la phrase et de ce qu’elle représente. Cette vérité, qui
est dans la phrase, peut-elle étre déja dans le mot? Oui, a condition
que celui-ci, comme la réalité, réunisse des contraires: ainsi [iog
signifie vie ou le contraire de la vie: 1’arc qui donne la mort.

Mais si le mot est univoque, ainsi &vodog, il faut lui associer
son contraire, xd%0dog, pour exprimer la réalité (2).

Le logos est donc la formule sélon laquelle toutes choses se
passent: ywvopévov yaQ mdviov xatd tOv Aéyov tévde. C’est la norme
de chaque chose, et par exemple, I’ame, la vy a un logos.

Jusque 1a, 1’accord est possible, et méme inévitable. Il reste a
savoir si Héraclite a été plus loin. A-t-il compris, a-t-il enseigné que
le Logos soit la substance unique, le principe supréme, actif, direc-
teur de 1'univers?




21

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN
\

C’est ainsi que les stoiciens ont congu le Loges. Pour eux, le
Logos était identique au Feu qui régit le monde. Venant apres
Platon et Aristote, ils prétendaient abolir la distinction entre esprit
et matiére qu’avait enseignée Platon. Ils étaient pourtant dans la
ligne du Timée, concevant l'univers comme un vivant, mais ils de-
vaient beaucoup aussi, en cela, a la médecine (et peut-étre par la,
a l'orient — mais ceci est une autre question). L’univers était donc
un vivant, dont 1’ame, souffle igné répandu a travers toutes choses,
tenait ensemble les parties; et cette ame était le Logos. Pour cette
conception, les stoiciens, puisqu’ils abolissaient en partie Platon, se
réclamaient d’Héraclite, dont ils se sont fait peut-étre une image
déformée, ce que nous tacherons de voir.

Il en fut de méme, apres eux, des chrétiens. Dans le Logos
chrétien, survit jusqu'’a nos jours le logos stoicien, fondu avec la
conception sémitique de la parole de Dieu. Voici en peu de mots
comment les choses se sont passées.

Le parole créatrice de Dieu, le ° Fiat lux '’ de la Geneése, était
déja représentée en Egypte, a Sumer, en Babylonie, comme un étre
distinct. L’Egypte la figurait concrétement, sortant de la bouche du
dieu dont elle exprimait la volonté, dont elle faisait connaitre les
ordres. Le Second Isaie — un peu comme les Egyptiens — vit
concrétement cette parole (55.11): « Ainsi en est-il de ma parole
(hébr. dobhar), qui sort de ma bouche: elle ne retourne point a
moi sans effet, sans avoir exécuté ma volonté et accompli mes des-
seins ». De méme, le Psaume 147. 15: « Il envoie ses ordres sur la
terre: sa Parole court avec vitesse » (3).

Pour traduire cette Parole, les LXX employérent le mot lo-
gos (4). Celui-ci apparut ensuite dans le Livre (grec) de la Sagesse
(18. 14-16), ou la Parole de Dieu est personnifiée en un guerrier.
Cette concrétisation fut sans doute aidée par celle de la Sagesse
elle-méme (Hokhma-Sophia), qu’avait favorisé, déja, le stoicisme
diffus dans le monde hellénistique (5).

Cette image du logos guerrier allait étre reprise et développée
dans I’Apocalypse de St-Jean (19.13 sq.). Mais le texte le plus
important — qui rejette dans I’ombre les apocalypses tant chrétiennes
que juives (Jubilés 12. 5, IV Esra 9. 5. Baruch syriaque 14. 17) —
est sans conteste le prologue du IV® Evangile, par lequel la notion
de Logos se placa au centre de la théologie chrétienne. Dans ce
morceau célebre, I’Evangéliste d’Ephése, tout en continuant la tra-
dition des livres bibliques, y compris ce qu’ils avaient emprunté au
stoicisme, se rattachait visiblement au Philosophe d’Ephése — ce
que je n'ai pas le temps de montrer en détail. (Mais voir, apres
Norden, Kranz, « Rhein. Mus. », 1949, 88 sq.).

Il n’est pas étonnant, aprés cela, que Clément d’Alexandrie ait
vu dans Héraclite un précurseur de la révélation chrétienne. Et il




22

LE LOGOS

ne serait pas plus étonnant qu’il ait attribué a cet ancétre quelque
idée stoicienne ou juive dont le philosophe ionien était innocent.

Examinons sur quels textes se fondent ceux qui prétendent
qu’Héraclite concevait le Logos comme une substance et comme un
principe actif, directeur.

Sur le logos-substance, on a le témoignage de Sextus Empiricus
qui dit que

«Secondo Eraclito dunque, diventiamo intelligenti aspirando, con la respi-
razione, questo logos divino, e durante il sonno siamo dimentichi, ma al risveglio
ritorniamo in possesso del senno, giacché nel sonno, essendo chiusi i pori sensori,
la mente che & in noi resta separata dall’unione con cid che ci circonda, solo
conservandosi per via della respirazione un punto di attacco come una specie di
radice, e, una volta separata, perde la facolta mnemonica che aveva prima ».

A Tappui de ce témoignage, on peut citer un fragment, a con-
dition d’y prendre 10 copdv pour synonyme de logos — ce qui n’est
nullement certain. Fragm. 108 (Stobée):

«Di tutti quelli dei quali ho udito i discorsi, nessuno giunge al punto
di capire che la sapienza copdv & cosa separata da tutte le altre (xexwoiopévov)s.

Maintenant, cette substance séparée est-elle un principe actif,
dirigeant et gouvernant toutes choses? Nous avons a ce sujet un
fragment (72) qui commence comme suit: ...6pihovor Adye 1@ T SAa
dioxotvri. Mais ces derniers mots sont suspects de n’étre qu’une
glose introduite par l’auteur de la citation, Marc-Auréle, qui, en
plus de son stoicisme bien connu, avait encore une raison particu-
liere de déclarer le logos maitre du monde: c’est qu’il pouvait voir
en lui une sorte de modéle de lui-méme, empereur romain, donc
maitre du monde.

La méme doctrine se reflete du coté chrétien, dans le commen-
taire que donne Clément d’Alexandrie d’un autre fragment (31):
che il fuoco Umd toU drowotviog Adyov xal deod, xtA.

Enfin, ces deux témoignages paraissent corroborés par d’autres
fragments, mais a condition, encore une fois, de voir des synonymes
du logos dans 1o cogov, dans yvdun (41) (vd cogov... Eniotracdar yvd-
unv o0tén éxvPéovnoe mdvra), et dans xegavvdg (64: « tutte le cose
timoneggia il Fulmine », olox{ler xepavvdg.

En somme, il semble difficile d’admettre qu’Héraclite n’ait pas
senti la synonymie de tous ces termes, et donc n’ait pas concu le
logos comme une substance séparée, principe actif et gouverneur du
monde. Ainsi, les chrétiens — aujourd’hui encore — pourraient a
bon droit retrouver dans le penseur d’Ephése un prophéte de leur
Dieu. (Telle est par exemple, ’attitude d’un Mazzantini, Eraclito,
1945).

Mais il y a a cela une difficulté: si Héraclite a déja eu cette
conception, s’il a déja mis le Logos 1a ou Platon devait mettre le
Bien, Aristote le Moteur Immobile, et les chrétiens Dieu, comment




23

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

se fait-il que Platon n’en ait rien dit, ni Aristote, alors qu’ils con-
naissaient tres bien 1’oeuvre d’Héraclite (et pas seulement les frag-
ments qui nous en restent) et que Platon a fait mention d’une tenta-
tive analogue, celle d’Anaxagore, qui mettait a la téte de toutes
choses le Notg ?

Mais non, ils ne rapportent pas la méme chose d’Héraclite et
du Logos. Et pourtant le terme logos est de ceux qu’ils emploient,
soit a propos d’Héraclite soit autrement, mais jamais au sens d’un
principe actif et directeur du monde. Pour eux, le logos d’Héraclite,
c’est sa doctrine, et cette doctrine s’épuise en trois points: 1’écou-
lement général des choses, 1’équivalence de 1'un et du tout, I’har-
monie des contraires. (Ceci a été démontré par Surig dans sa thése
de Nimégue, De Betekenis van Logos bij Herakleitos, 1951).

Ce n’est pas, répétons-le, par manque d’intérét pour la notion
de logos: bien au contraire, cette notion a été adoptée par Platon
et par Aristote, et s’ils I'ont développée, ce fut dans des sens tout
différents de celui que les stoiciens allaient lui donmner et préter a
Héraclite.

Bien plus, Platon (ou Socrate) a méme beaucoup travaillé a
défendre des positions d’Héraclite, concernant le logos, contre les
déformations que leur avaient fait subir des philosophes qui se récla-
maient de lui: les sophistes et les Héraclitéens. Contre les sophistes,
il soutint que le logos n’est pas seulement un moyen de combat,
mais qu’il y a un logos dans les choses; contre les Héraclitéens,
qui voyaient (ou cherchaient) la vérité dans les mots, il soutint
qu’elle n’est que dans le logos, c’est-a-dire dans la phrase. Mais
enfin (dans ses Lettres) il alla au dela du Logos, en posant, comme
degré supréme auquel puisse accéder la connaissance, au dessus des
paroles, les idées.

Quant a Aristote — lui qui a connu le texte d’Héraclite au point
de pouvoir y discuter de la place d’une virgule (avant ou apreés del,
dans le Premier, Fragment) — il a soutenu, lui aussi, dans la ligne
de ses prédécesseurs Héraclite et Platon, qu’il n'y a de vérité que
dans le jugement. Et il est allé au dela du logos-jugement en décou-
vrant le mécanisme purement formel du syllogisme.

Il est donc évident que, pour Platon, le logos est du domaine
de D’épistémologie, et pour Aristote, du domaine de la logique.
Ni I'un ni ’autre n’en a fait un étre métaphysique, ontologique.
Alors, ou bien ils ont trahi Héraclite, ou bien ils n’ont pas vu que
cette valeur du logos existat déja dans la pensée de I’obscur éphésien
(a Vétat d’implesso etico-metafisico, comme dit Mazzantini).

Quittons maintenant Héraclite pour Zoroastre. Dans le groupe
des Entités qui, selon le prophéte iranien, entourent le dieu supréme,
Ahura Mazda, 1’'une des plus importantes, sinon la plus importante,




24

LE LOGOS

est Asa, qu’on traduit habituellement par Justice ou Vérité. Elle
est étymologiquement identique a 1'arta du vieux-perse et, dans 1’inde
védique, a I'rta. Comme c’est en sanskrit que les textes sont les plus
nombreux et les plus explicites, c’est aussi par 1’Inde qu'il faut
commencer 1’étude de cette notion certainement déja indo-iranienne.

Mais I’interprétation du rta védique fait, entre savants, 1’objet
d’une contestation qui dure depuis un demi-siécle.

On s’était habitué, depuis le Dictionnaire de St-Pétershourg, dont
la doctrine fut notamment reprise par Bergaigne et par Oldenberg,
a voir dans le rta non seulement la vérité (rtam vad signifie « dire
vrai »), mais ’ordre des choses, a la fois dans la nature, dans la
liturgie et dans la conduite morale. On en inférait que les Indo-
Iraniens avaient congu une sorte de grande loi cosmique, régissant
a la fois le cours des astres et 1’action des hommes. Contre cette
interprétation, Liiders s’éleva en 1910 (Sitz. Berlin 1910, p. 931):
il fallait dans tous les cas, selon lui, traduire rta par « vérité ».
Mais le détail de sa démonstration ne fut publié qu’aprés sa mort,
dans le deuxiéme volume, paru en 1959, de son ouvrage intitulé
Varuna.

Cette nouvelle thése, qui eut des partisans, fut repoussée au
profit de I’ancienne par Oldenberg en 1915 et par B. Geiger en 1916
et 1934 (Oldenberg, NGG 1915, p. 167 sq.; Geiger, Die Amesa Spen-
tas, 1916; Rta und Verwandtes, WZKM 1934, p. 107 sq.). Ces auteurs
ont notamment attiré 1’attention sur 1'impossibilité de comprendre
anrta, dans certains passages, comme « non-vérité ». Le plus clair de
ces passages est RV VIIL. 86, 6, ou un pécheur, s’adressant a Varuna,
demande pardon de ses fautes inconscientes:

«Ce ne fut pas par intention, ce fut aveuglement, la boisson, la colére,
les dés; et méme le sommeil n’écarte pas 1’angta ».

Le sens obvie de ce dernier mot est incontestablément « faute,
péché, manquement a une loi ».

Loi ou Vérité? Devant cet apparent dilemme, une troisiéme
solution était proposée par Renou, qui écrivait dans ses Etudes védi-
ques, 1955:

«Le poéte pense en fait dans maints passages a cette forme éminente du
sacré qu’est la priére, le Verbe, son propre Verbe — inscrit dans la “loi’ ou
dans la ~ vérité ’ ».

Je ne sais si « le sacré », terme de la science moderne des Reli-
gions, est une traduction suffisamment claire du rta, et suffisamment
fidele, mais il est intéressant de noter qu’en parlant de « priére »,
Renou se place sur le terrain ou allait se développer la démons-
tration de Liiders, telle qu’elle parut quatre ans plus tard. Cette
démonstration, qui occupe plusieurs centaines de pages, sans que
sa structure logique soit suffisamment apparente, peut étre analysée
comme suit.




25

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

Liiders part de la constatation qu’en sanskrit classique, rte signi-
fie toujours et clairement « vérité ». De la, il montre, et c’est son
premier point, que ce sens existait déja en védique, bien plus abon-
damment attesté qu’on ne 1’avait cru. Ce sens se déduit, d’une part,
du fait que rta est opposé, comme a son contraire, a tel ou tel terme
qui signifie « erreur » ou « mensogne »: anrta, druh, vrjina, yatu;
d’autre part, le sens de « vérité » se déduit du fait que rta est em-
ployé avec des verbes signifiant « dire, parler, etc. ». Jusqu’ici, Lii-
ders ne fait qu’étayer des théses connues, sur des relevés complets.
Mais voici, qui est plus neuf.

Dans un grand nombre de passages, rta est synonyme de brahman,
c’est-a-dire d’hymne, de « Kultlied ». Ce sens est, grace a une dis-
cussion serrée des traductions jusque la en cours, richement attesté.
Et ’on peut en déduire, ainsi que des passages ou rta veut dire
« vérité », le sens, a la fois général et précis, de rta comme « tout
énoncé vrai sur le dieu, ses pouvoirs et ses exploits » (« jede wahre
Aussage iiber den Gott, seine Krifte und Taten »). En corollaire a
ce sens, deux expressions figurées sont notables. L’une signifie « che-
min du rta »: c’est le chemin que parcourt la priére vers les dieux
et que ceux-ci, en sens inverse, parcourent vers l'orant. L’autre
expression, « flot du rtea » est une maniére de désigner concrétement
la priére, ou la liqueur sacrée offerte en méme temps qu’elle aux dieux.

Voila pour le premier point. Et voici le second, que Liiders
aborde beaucoup plus loin dans le volume, mais qu’il nous faut
logiquement placer ici. A cdté du premier sens — énoncé vrai a
I’éloge du dieu —, il en est un second, tout aussi richement attesté:
« puissance cosmique ». Selon Liiders, ce second sens dérive du pre-
mier; mais il faudra voir comment, car le lien n’est pas évident et
en tout cas, il n’y a pas, entre les deux sens, une succession chro-
nologique que garantiraient des textes de date différente — et c’est
ce que Liiders ne dit pas clairement.

Quoi qu’il en soit, le second sens est aussi bien documenté que
le premier. Une foule de passages montrent rta comme la cause fon-
damentale de toutes choses (« Urgrund aller Dinge »), comme le
principe central qui a créé le monde et qui le maintient en ordre
(« das zentrale Prinzip, das die Welt in ihrer Ordnung erhilt »).
Le rta est notamment l’instrument des Adityas, les dieux souverains
qui s’en servent pour régler le cours du soleil, etc.

Pourquoi, dans ces conditions, Liiders refuse-t-il la traduction
traditionnelle de rta par « Weltordnung »? C’est, dit-il, parce que
c’est 1a un sens secondaire, a partir du sens primaire de « Vérité ».
Or, ceci est 2 démontrer; mais, méme en admettant que ce le soit,
ce n'est pas une raison suffisante, il me semble, pour refuser toute
traduction qui, s’éloignant du sens premier, ferait justice a un sens




26

LE LOGOS

dérivé. Mais peu importe, il n’y a la, en somme, qu'une querelle
de mots, j’allais presque dire: une querelle d’Allemand.

Ce qui est plus important, c’est de constater — ce que Liiders
n’a pas fait, mais qui nous sera utile — que cette puissance cosmique
qu’est le rta est rarement sujet d’une phrase: presque toujours, il
est 2 un autre cas que le nominatif, et le plus souvent c’est I’instru-
mental. Le monde a été créé « au moyen du rta », il est réglé (par
les Adityas etc.) « au moyen du rta » (rténa).

Reprenant maintenant I’exposé de Liiders, nous faisons, avec lui
cette fois, une autre constatation intéressante. Le rta, puissance
cosmique, est localisé et matérialisé. Souvent, sous le nom de « grand
rta », il est placé dans le ciel supréme, avec Agni (le feu) dans les
Eaux célestes d’ou chaque matin surgissent le soleil et 1’aurore, et
ou réside aussi le soma, la liqueur sacrée. Ce ciel supréme est aussi
le monde du sikrta, c’est-a-dire le Paradis ou les hommes goiitent
la récompense de leurs bonnes actions (sikrta).

Le védique présente le dérivé rtdvan, épithéte de dieux, des
peres défunts et de la mort: comme 1’a montré Kuiper, le rta est
lié au domaine de la mort, car « il est réguliérement caché la ou
I’on dételle les chevaux du soleil » (RV V 62, 1).

C’est 'du ciel supréme que vient l’inspiration du poéte sacré,
et c’est pourquoi, comme 1’a montré Paul Thieme, un disciple de
Liiders, (ZDMG 102, p. 112) on lit, RV VII 36: prd brahmaitu
sidanad rtisya « que la priére (brahman) surgisse du séjour du
rta ». Dans d’autres passages, c’est le rta lui-méme qui « inspire »
le prétre et c’est exprimé concrétement, soit par la racine S$vas
« souffler » (rtdm asusandh « ceux qui soufflent le rta » etc.), soit
par la racine vat (dpy avivatann rtim « ils ont insuffié (a leur pére)
le don de la parole, le rta »), et a ce sujet il faut remarquer, avec
Thieme et Renou, que « I’idée est toujours celle d’insuffler une force
spirituelle dans I’ame du poéte et que « ce ne peut étre un hasard
si un vieux nom du poéte inspiré, lat. vates, recouvre exactement
cette racine ygvédique ».

Enfin, sous sa forme localisée et matérielle, le rta est aussi,
parfois, visible: c’est une lumiére.

Et ceci termine I’exposé du second point de la démonstration
de Liiders.

Il lui faut maintenant montrer comment s’est fait le passage du
premier sens — vérité — au second — puissance cosmique. Selon
lui, ce passage s’explique par la croyance a la force magique de
I’énoncé vrai.

Cette croyance est a la base de 1’opération bien connue appelée
satyakriya et souvent décrite dans la littérature bouddhique, brahma-
nique, etc. Elle consiste en ce que, pour obtenir une faveur d’un
dieu, on énonce une vérité. Cette vérité peut étre un exploit du dieu,




27

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

dont le rappel incitera ce dieu a accorder a nouveau ses faveurs;
mais ce peut étre aussi une vérité générale, sans rapport particulier
avec le dieu ni le fidele: en I’énoncant, le fidéle se place dans I’ordre
de la vérité et par la, il contraint le dieu.

Liiders montre que cette pratique, bien que le terme qui la
désigne n’apparaisse, pour la premiére fois, qu’en pali bouddhique,
est déja védique, et méme plus ancienne. Elle nous fait comprendre
le role mythique que joue le rta dans maint passage du Veda: par
le rta (ou le brahman, ou vac « la voix », etc.) a été ouvert le Vala,
la caverne d'ou ont été délivrées les eaux et la lumiére; c’est par
le rta, en prononcant le rta, qu'a été vaincue 'éclipse de soleil;
et le rta est I'instrument des Rbhus dans leurs mille exploits mira-
culeux.

Et ce qui prouve que la satvakriva est plus ancienne que le
Veda, c’est qu'on en retrouve l'analogue dans I’Avesta.

En conséquence, le passage du sens de « priére vraie » a celui
de « puissance cosmique » peut étre, lui aussi, de date indo-iranienne
et pourra donc rendre compte du sens cosmique d’Asa comme il
explique celui d’rta. Mais avant de passer a I'Iran, il faut noter,
avec Liiders et a 'appui de sa théorie, un remarquable paralléle,
dans la pensée indienne, au processus sémantique qu’il suppose.
Aprés ’époque du RgVeda, dans 1'AtharvaVeda et dans les brahma-
nas, le rta est tombé en désuétude comme principe cosmique. Mais
il a été remplacé, successivement. par deux autres, le tapas « ascé-
tisme » et le brahman « priére ». Ce dernier surtout nous intéresse,
car s’il est vrai que brahman était synonyme d’rta, on voit que,
dans un cas comme dans l’autre, un méme processus sémantique s’est
manifesté: parce que la priére avait sur les dieux une force con-
traignante, elle a été élevée au rang de principe cosmique, et I’éle-
vation du brahman ne fait que répéter, a 1’époque des brahmanas
et en quelque sorte sous nos yeux, l'évolution de sens qu’avait subie
rta a I’époque indo-iranienne (6).

Si maintenant nous nous tournons vers l’Iran, nous y voyons
les effets de cette évolution sémantique. Qu’Arta y ait été déja congu
comme une « Puissance », cela ressort de 1'usage qui en est fait dans
des noms propres comme Artaxsa¥ra (nom d’Artaxerxes, littérale-
ment: « qui tient son pouvoir d’Arta ») ou Artafarnah (« qui tient
sa gloire d’Arta »). Et ce role d’Arta est plus ancien que nos plus
anciens documents iraniens, car on le trouve également dans maint
nom propre de chefs aryens attestés dans les sources cunéiformes et
a el-Amarna, entre 1600 et 1250: Artamanya, Artasumara, etc.

Le vieux-perse a encore arta dans deux dérivés, artavan et artaca,
qui tous deux impliquent une localisation de I'arta. En effet (pour
parler d’abord d’artavan), ce terme dénote une qualité des défunts
(« et puissé-je, mort, étre artavan », dit Xerxés) qui correspond par-




28

LE LOGOS

faitement a véd. rtdvan, dont on a vu ci-dessus qu’il se référe au
domaine de la mort.

Quant a artdca, j’ai proposé ailleurs (7) d’y voir un instru-
mental adverbial signifiant « dans la direction de l’arta », ce qui
prouverait une fois de plus que l’arta était matérialisée, localisée.

Quant a la forme avestique de ’arta, A3a, elle illustre les mémes
sens que le terme védique. Comme rte s’opposait a druh « men-
songe », ainsi asa s’oppose a druj; et cette opposition prend, dans
le systéme zoroastrien, une importance véritablement cardinale, car
elle commande en quelque sorte tout.le dualisme iranien: d’un coté
les asavan, les bons, de 1’autre les drogvant, les méchants. Et de
méme que [rta signifiait (premiérement) « vérité », de méme Asa,
dans la traduction qu’en donne Plutarque (sans doute d’aprés Théo-
pompe) est *AAjdeia. Ensuite, A3a est trés rarement, dans les gathas
de Zarathustra, sujet de phrase. On dit plus volontiers qu’une chose
se passe asal haca « selon Asa », de méme qu’en védique on a bien
plus souvent l’instrumental que le nominatif de rta.

Asa, dans la cosmologie zoroastrienne, patronne le feu; or, le
feu est l’auxiliaire de la vérité (et non seulement, comme dans
I’ordalie, de la justice et de la vérité a la fois): écoutons le prophéte
(31. 19):

« Elles ont été entendues (vos paroles et maximes), dit-il an Seigneur, par
celui qui pense a AZa, par le guérisseur du monde, par ’homme qui sait, &
Seigneur, et qui dispose a loisir de sa langue pour parler correctement, avec 1’aide
de ton feu brillant, 6 Sage » (8).

Et comme Rta, enfin, A3a est lumineux. Dans une autre strophe,
et en un style qui semble annoncer Bossuet, le prophéte s’écrie:

« Celui qui, le premier, créa par la pensée l’intelligence, 1’ASa pénéirant
de lumiere les espaces libres... ».

Sans entrer dans plus de détails, nous pouvons conclure que
I’Iran, comme 1’Inde, nous présente un terme qui a da signifier
premiérement « 1’énoncé vrai »; que cet énoncé, parce qu’il était
vrai, devait correspondre a une réalité objective, donc matérielle;
et que, de méme que le discours, cette réalité devait embrasser
toutes choses; qu’enfin, puisque toute chose se passait selon elle,
on a reconnu en elle un grand principe cosmique. C’est de 1'Iran
et de I'Inde que je vous parle; mais cela ne s’applique-t-il pas a
Héraclite, a son Logos vrai et objectif et substantiel et plus ou moins
gouverneur du monde?

Il y a évidemment une différence: l'arta est la priére, la for-
mule sacrée; le logos est sans doute plus profane: c’est la formule
philosophique. Mais la différence n’est pas radicale. Le logos — et
en général Héraclite et tous les premiers philosophes — se dégage
du sacré, mais il ne fait encore que s’en dégager, c’est-a-dire qu’il
y tient encore par l’origine.




29

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

Et, quoi qu'il en soit, un tableau final (*) de ce que nous avons
trouvé dans ’Inde et en Iran fera ressortir tous les points communs
entre la doctrine d’Asa-Arta-Rta et celle du Logos.

Rangeant les données selon la géographie, nous mettrons I'Inde
a droite, puis a sa gauche I'Iran, et enfin I'lonie. Et d’autre part
nous donnerons aux notions la place qu’elles ont dans la cosmologie
dont elles font partie.

Tout en haut a droite, le « séjour du rta » (rtisva yoni), ou
réside aussi, notamment, Agni, le feu, et qui, d’autre part, est le
« monde des bonnes actions » sitkrtasya lokdh, le paradis des justes.
Et de la haut I’rta descend comme une inspiration, une insufflation.

Plus a gauche, A3a, principe lumineux situé la ou d’autres textes
placent les « lumiéres infinies », séjour aussi des artavan, c’est-a-dire
des bienheureux, ciel supréme au dessous duquel s'échelonnent le
ciel des bonnes actions, celui des bonnes paroles et celui des bonnes
pensées — respectivement identifiées, dans cet ordre, au soleil, a
la lune et aux étoiles, ordre qu'on retrouve chez Anaximandre —
mais ceci est, encore, une autre histoire (8).

Enfin, a gauche, le Logos, qui, selon Sextus Empiricus, dépasse
toute chose et qui, de la-haut, inspire I’homme; et aussi selon lequel
toute chose se passe (xatd 10v Aéyov t6vde), comme dans I'Inde rténa
et en Iran asat haca. Principe céleste qui se confond plus ou moins
avec le feu et 1’éclair, comme dans 1'Inde Agni séjourne avec le
rta au ciel supréme et comme en Iran Asa, lumineux, patronne le
feu et est aidé par lui.

Allons-nous conclure de tout cela qu'Héraclite a connu les doc-
trines des mages sur le feu et la vérité? Rien ne s’y oppose, il me
semble. Mais il est peut-étre nécessaire de faire remarquer, pour
finir, entre Héraclite et Zoroastre, des analogies générales (9) (qui
ne prouvent pas une influence historique) et des différences impor-
tantes (qui prouvent que, s’il y a eu emprunt, il n’y a pas eu imi-
tation servile).

L’analogie générale que l’on peut constater entre la pensée
d’Héraclite et celle de Zarathustra s’explique en dehors d’eux et
avant eux: tous deux, dans leur représentation du monde, font usage
d’entités, d’abstractions personnifiées. En Gréce, c’est vrai déja

(*) ‘Gréce Iran Inde
Logos Lumieres Infinies } g Giki
feu Asa, artavan ! 4
éclair Feu Agni
bonnes actions sukrtasya lokdh

bonnes paroles

bonnes pensées
xatd tOv Adyov asat haca rtena
inspiration inspiration




30

LE LOGOS

d’Hésiode, pour lequel Héraclite manifeste un certain mépris, (peut-
étre parce que ce fut I’un de ses maitres); en Iran, 1’usage de 1’abs-
traction a précédé Zarathustra: 1’exemple de la notion d’rta-asa,
déja indo-iranienne, suffit a le prouver.

Mais voici une autre analogie: chez Héraclite comme chez Zara-
thustra, 1'usage des abstractions ou entités s’est tellement installé
qu’elles prennent la place des anciens dieux. Toutefois, la rupture
avec ceux-ci est plus radicale chez le prophéte iranien qu’elle ne 1’est
chez Héraclite, qui tout de méme condamnme les sacrifices sanglants.

Il y a pourtant enfin une différence capitale: 1’Iran, a partir
de Zarathustra, et peut-étre depuis bien plus longtemps, oppose irré-
ductiblement le bien au mal, la vie a la mort. Héraclite, entre la
vie et la mort (et autres couples analogues), proclame 1’harmonie
des contraires. C’est 1a certainement une intuition, avec celle de
I’équivalence de 1’'un et du tout et avec le mdvie i — en somme
les trois points principaux de sa doctrine, selon Platon — dont nous

-

devons laisser la paternité a son génie; méme si d’autre part, en
tant que prophéte du Logos et 1'un des péres, par la, de la pensée
chrétienne, nous devons reconnaitre qu’il devait quelque chose au
vieil Iran.

(1) L’année précédente, F. Lassalle, dans sa Philosophie Herakleitos des
Dunkeln, 1858, 2 vol., avait rapproché le logos de la priére Ahunvar, ce qui
ne menait a rien.

(2) C’est ce qu’ont méconnu les Héraclitéens, qui ont, indistinctement, cherché
la vérité dans tous les mots. (Cf. Mondolfo, Il problema di Cratilo e Uinterpre-
tazione di Eraclito, « Riv. crit. stor. filos. », 1954, et Zeller-Mondolfo, La Filo-
sofia dei Greci, I, 1v, p. 344).

(3) Cf. L. Diirr, Die Wertung des gittlichen Wortes, 1938.

(4) Ainsi se réunirent deux notions trés différentes: celle de parole d'un
dieu, expression d’une volonté divine, et celle de parole humaine, expression
d’une intelligence humaine.

Je n’ai pas D’intention de retracer toute I'histoire du logos dans la tradition
hébraique. Il faudrait au moins y mentionner Philon.

(5) H. Ringgren, Word and Wisdom, 1947.

(6) Le brahman n’étant qu’un développement purement indien, une compa-
raison de ce terme avec le logos d’Héraclite, telle que I’a tentée récemment
A. Somigliani (citée et discutée par Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci,
I, v, p. 413 sq.) a évidemment moins de vraisemblance historique que celle que
nous instituons ici avec fta-arta.

(7) Bull. Sch. of Or. and Afr. Stud., june 1962.

(8) Cf. D.-G., Il fuoco nell'Iran e in Grecia, « East and West », 1962, et
La doctrine du xvaranah, « Ann. Ist. Or. Napoli », 1962.

(9) Cl. Ramnoux, art. cit.




31

Jacques Duchesne-  HERACLITUS
Guillemin | AND TRAN

Since the rediscovery of the Avesta has made the sources of Iranian
religion accessible to us, so that we can really say ‘Thus spake
Zarathustra,” we have been able to return, with fresh interest, to an
ancient idea: that of the Oriental, and especially Iranian, origins of
Greek philosophy. It is an idea which Antiquity had endowed with a
legendary aura, either by declaring that Pythagoras had been Zo-
roaster’s pupil in Babylon (a city to which, probably, neither had ever
been) or by writing, as did Clement of Alexandria, that Heraclitus had
drawn on “the barbarian philosophy,” an expression by which, in view
of Ephesus’ proximity to the Persian Empire, he must have meant
primarily the Iranian doctrines.

The problem, studied seriously by moderns, has often been nega-
tively solved by great historians of Greek philosophy: but it seems,
nevertheless, repeatedly to rise anew like the phoenix from its ashes,
as though the temptation to compare the two traditions and discover a
bond of interdependence between them periodically became ‘irre-
sistible.

The problem has recently been revived in a very personal approach
by Clémence Ramnoux. This philosophical scholar, authoress of a
voluminous work whose title itself anticipates its originality—Héra-
clite ou ’homme entre les choses et les mots (1959)—confesses in this book
that she has suppressed a chapter, originally planned, on the relation




32

between Heraclitus and Iran, because it raised too many difficulties.
Later she herself was able, with fewer scruples, to publish the chapter
as an article in a periodical. The article, which appeared in 1959 in
Revue de la Méditerranée (published in Algiers), is “Un Episode de la
rencontre est-ouest, Zoroastre et Héraclite.”

We must admit at the very outset that to draw a parallel between
Heraclitus and Zoroaster would perhaps require a more thorough
knowledge of both of them; on the other hand, to try to explain the
personality of one in terms of that of the other is perhaps to claim to
explain obscurum per obscurius.

Obviously it would be presumptuous here to pretend to draw genu-
ine and well-defined portraits of the obscure philosopher of Ephesus
and of the prophet of Iran, and to demonstrate the influence exerted
by Zoroaster on Heraclitus. Nevertheless, it has seemed to me, in view
of the results achieved in recent years in the study of Heraclitus and in
that of Iranian religion, that there might be a specific interest in con-
fronting these two lines of research.

In dealing with Heraclitus, it is necessary to ask a preliminary
question—whether one may rely on the preserved fragments of his
work, or rather on the testimonies and paraphrases that the ancients
have left us. At first glance one would believe that it was absolutely
necessary to give preference to the fragments, since the testimonies
might be suspected of reflecting the personal views of their authors, to
the detriment of the truth. But the question is not that simple; for the
fragments also were preserved by authors who often had their own
ideas, their own system, and it is not always easy to distinguish, in
what they cite, between literal, authentic citation and more or less
interpretative paraphrase. It is necessary, in order to appraise the
validity of the fragments, to know the opinions which prevailed later
concerning the diverse questions that Heraclitus treated. This will
appear clearly, I believe, in the case of the Logos. It will be good to ask
ourselves what the Stoics, then the Christians, have understood by
Logos, if we wish to avoid attributing unduly to Heraclitus some con-

" ceptions which appeared only later. It is also necessary, of course, to
take similar precaution when dealing with Fire, as we shall now pro-
ceed to do.

There are at least four fragments which expound Heraclitus’ reflec-
tions on fire. The first is transmitted by Clement of Alexandria and by
Plutarch: “This cosmic order, which is the same for all, was not made
by any of the gods or of mankind, but was ever and is and shall be
ever-living fire, kindled in measure and quenched in measure.” The
second fragment is from the same source: “The transformations of




33

Heraclitus and Iran

fire: first, sea; and of sea, half is earth, and half fiery water-spout.”

The third fragment is transmitted by Plutarch: “all things are
counterparts of fire, and fire of all things, as goods of gold and gold.of
goods.”

Similarly, Maximus of Tyre reports that, according to Heraclitus,
“Fire lives the death of the earth, and air lives the death of fire, water
lives the death of air, and earth that of water.” A fragment of Hip-
polytus, without expressly naming fire, names lightning, which is
probably the same thing: “The thunder-bolt steers all things.”

Another passage by the same author, in which it is said that fire will
judge all things at the end of the world, was suspected by K. Rein-
hardt' of merely being a Stoic and Christian interpretation of the
Heraclitean doctrine of fire; but its authenticity has recently been
vindicated.?

Turning now to Iran, we will first of all examine the Gathas of
Zoroaster. The role of fire in them is fundamental. Twice Zoroaster
calls upon “the fire of Ahura Mazda,” either to make offerings to it
(Y. 43.9) or to acknowledge its protection (Y. 46. 7). More frequently
(in all other passages, to be precise) fire is characterized as an instru-
ment of ordeal. Ordeal is not found in the Gathas as an actual prac-
tice, except for one single mention of it (Y. 32. 7), but several times
there is reference to a future ordeal which is to be made by means of
fire to separate the good from the wicked, and which Zoroaster in-
vokes. Here fire is the instrument of truth or justice (a$a), from which
it derives its power (hence the epithet aSa-aojah). This connection of
fire with asa is constant; it appears again in a passage I have men-
tioned (Y. 43.9) which may be translated: “I wish to think, insofar as
I am able, of making unto thy fire (O Ahura Mazda!) the offering of
veneration for asa.” In other words, to venerate asa, offerings are
made to the fire of the Lord. In the same way, when each of the ele-
ments or each of the categories of beings of the universe are placed
under the protection of one of the Entities which surround Ahura
Mazda, asa is the patron of Fire.

Now the question arises: Could this doctrine of the Gathas have
been known to Heraclitus? Neither the date nor the place of Zo-
roaster’s reform are known with certainty, but it is probable that it
occurred at the beginning of the sixth century B.c., in northeastern
Iran. We do not know what of it may have reached the western part
of the Persian Empire at the time of the early Greek philosophers,

! Hermes, 1942, p. 22.
*See Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci, Vol. 1.IV (1962).




34

when the cities of Ionia bordered on this empire and then were incor-
porated into it.

What we do know is that Darius worshipped Ahura Mazda, stand-
ing before the altar of fire.

On the other hand, in a fifth-century relief found at Dascylium
(capital of a satrapy of Asia Minor on the sea of Marmara), we see
two Magi with their mouths covered by a veil, as is the custom to this
day among Parsee priests during the sacrifice, and holding the ritual
twigs. Below them are the heads of a bull and a ram, ostensibly in-
tended for the sacrifice. In front of them there is a column surmounted
by a sort of abacus or table, possibly a fire altar. Here is the idea which
Heraclitus may have had of the Magi who, besides, are mentioned in
one of his fragments that have remained, but placed promiscuously
along with the “noctambules, Bacchants, Maenads, initiates” whom
he accuses of impiety.

But what could he have known of the doctrines of the Magi, and
especially of their fire doctrine? To answer this question we must ex-
tend our Iranian inquiry, searching elsewhere than in the Gathas of
the prophet, which at that time were perhaps still unknown in Asia
Minor.

In medieval Iran, and already partly in the Avesta—and we shall
see that these ideas are probably even more ancient—various species
of fire are distinguished, and there are three ways of classifying fires.

First of all, in contrast to the normal fires, Adaran, there was the
fire Varhran. The fire Varhran, preserved in the temples of the first
magnitude and importance, is treated like a king; a crown is suspended
above it. Many Pahlavi texts call him “the king of fires.”” The cere-
mony of his installation is called enthronement.

There is a second classification: in a certain sense, it completes the
first, because it concerns three fires, called Farnbag, Gusnasp and
Burzen-Mihr, patrons, respectively, of the three social classes—priests,
warriors, farmers—so that, by adding the fire Varhran to them, we
have the entire society.

The two classifications considered so far concern only the ritual
fires. There is also a third classification, which seems more general, in
which a physical theory is reflected, and which consequently allows us
to set it in relation to the early philosophers of Ionia, of whom
Heraclitus was one.

This classification (found in the Avesta, Y. 17. 11, and in the
Bundahi$n, chap. xviii) distinguishes five fires with their respective
definitions:

R ———



35

Heraclitus and Iran

. Barazisavah, which shines before the Lord;

. Vohufryana, which is found in the body of men and of animals;
. Urvazita, which is found in plants;

. Vazista, which fights against Spanjagrya among the clouds;

. Spinista, which is used for work.

U QOB -

This classification presupposes a physical doctrine of the universal
presence of fire. But for the moment we must pass over the first and
the last: we may observe that the other three form a system; for (read-
ing from the bottom up) the fire of lightning (that which fights with
Spanjagrya, demon of the storm, among the clouds) brings on the rain
which nourishes plants, from which we can get this fire by rubbing to-
gether two pieces of wood, and the plants nourish the animals and men
in whom fire becomes vital heat.

It would seem that a confusion arose between the first and the fifth
fire, since spanista (the name of the fifth fire) means, despite the defini-
tion given it, ‘“the most sacred,” which, rather, corresponds to the
definition of the first fire: “which shines before the Lord.”

In any case, the doctrine of vital and cosmic fire is very ancient, al-
though it has been modified in the course of time. So it is, in fact, not
by chance that India, especially in the Chandogya-Upanisad, is ac-
quainted, just like Iran, with a classification of fires into three types,
and one into five types, and that the three fires of the former classifica-
tion are, as in Iran, ritual or sacrificial fires, and—what is even more
important—that these correspond identically to the three Iranian fires
and social classes:

Ahavaniya—Priests—fire of the oblation to the gods

Anvaharya—Warriors—fire which wards off demons
Garhapatya—Farmers—domestic fire

The comparison was made by Dumézil? and illustrates yet again the
tripartite ideology of the Indo-Europeans which this scholar has so
often pointed out.

The other Indian classification, that distinguishing and defining
five fires, is the one which concerns us most here: we readily observe in
it a doctrine of vital and cosmic fire similar to that of Iran; these are
the names and characteristics of these fires:

asau lokah, the heavenly world, whence Soma is born

parjanyah, the storm, the tempest, whence rain is born

prthivi, the earth, whence nourishment

purugah, man, from whom sperm

yo0$d, woman, from whom the embryo

It is clear that at the base of such a classification lies a primitive
theory of the fiery nature of the vital fluid or sap which runs through

3 Hommages Herrman (1960), p. 321.




36

the entire scale of beings. And here is undoubtedly still another reflec-
tion, which is very ancient, of the same theory: Apam Napit, a deity
certainly Indo-Iranian in date, and whose name literally means
“grandson of the waters,” is called in the Avesta (Yt. 19. 52) “the god
who created men (males), who fashioned men.” Why specifically
males, if not as the repositories of the fluid which transmits life and
which originates in lightning?

The Iranian fire rituals permit us, in the same way, to make two
other interesting deductions. The fire Varhran is made up of a number
of different fires, brought together and ritually purified. Now one of
these fires comes from lightning.

On the other hand, it is forbidden to let the rays of the sun fall on
the sacred fire: for the fire of the altar itself symbolizes the sun; or
rather, it 7s in a certain way the sun, before which the other sun must
disappear.

And now it is time to conclude on this first point. In the Indo-
Iranian religion, and afterward in the most ancient religion of Iran, it
seems that there existed a rudimentary fire-cosmology. Heraclitus may
have heard of it. Certainly his acquaintance with the Milesians and
Hippasus would have been sufficient for him to have some information
on such a system of physics. But it is not unlikely that it was due to
the suggestiveness of the doctrines of the Magi that he chose, among
the various kinds of physics which were widespread from Thales on,
one which assigned the basic function to fire.

In the Indo-Iranian doctrine, then, fire was a life-giving, seminal
substance—Heraclitus’ #0p el {Gov. At the end of all things, it would
judge the world. In a more general way it was associated with the
truth, to which we shall now turn, examining first the Logos in Heracli-
tus, then the Indo-Iranian notion of Rta-Ada.

The answers to both problems seem to oscillate between two ex-
tremes; and on both sides it has been bedeviled by very peculiar cir-
cumstances. I think, though, that with a certain amount of good sense
the right answer, in both cases, is in sight.

On Heraclitus we have a volume in Zeller’s Philosophie der Griechen,
which has recently undergone a thorough revision at the hands of the
Italian scholar Mondolfo. It has doubled in bulk.

The book, although it is generally up to date, unfortunately does
not mention a thesis which is of capital importance, a thesis published
at Nijmegen in the Netherlands, by Surig, “De betekenis van Logos in
Heraclitus” (1951).

Surig attacks with a novel argument, drawn from Plato, the ex-
treme view (inherited as we shall see from the Stoic and Christian
tradition) that the Logos is a Cosmic principle that rules the world—




37

Heraclitus and Iran

in other words, a kind of God. Did Heraclitus understand and teach
that the Logos is a unique substance, the supreme, active principle
which directs the universe?

Such was the way that the Stoics conceived of the Logos. For them
the Logos was identical with the Fire that rules the world. Coming
after Plato and Aristotle, they claimed to abolish the distinction be-
tween spirit and matter which Plato had taught. They were, however,
in line with the Timaeus, conceiving the universe as a living being, but
they owed a great deal also in this respect to medicine (and perhaps
because of this, to the East—but that is another question). The uni-
verse was, then, a living being whose soul, igneous breath diffused
through all things, held the parts together. On account of this concep-
tion, seeing that it annulled Plato in part, the Stoics claimed to follow
Heraclitus whose view they perhaps deformed, as we shall try to see.

The same thing happened later among the Christians. In the Chris-
tian Logos the Stoic logos survives until our time, blended with the
Semitic conception of the word of God. God’s creative word, the Fiat
Lux of Genesis, came to be hypostatized, personified in the manner in
which it was represented in Egypt, Sumer, and Babylonia, as a distinct
being. Egypt used to figure it concretely as a little man issuing forth
from the mouth of the god whose will he expressed, whose orders he
carried. The Second Isaiah (55:11) saw this word quite concretely:
“So shall my word (dabhar) be that goeth forth out of my mouth: it
shall not return unto me void, but it shall accomplish that which I
please.” Similarly Psalm 147:15: “He sendeth forth his command-
ment upon earth: his word runneth very swiftly.”

In order now to translate this “word,” the Septuagint used the best
word available in Greek, namely “logos,” although it had had a rather
different past and possessed a different set of meanings. It was then
used in the Greek Book of Wisdom (18:14-16), in which the word of
God is personified as a warrior. This concretization was probably
helped along by that of Wisdom herself (Hoxma-Sophia), a process
which had in turn already been stimulated by Hellenistic Stoicism.

This logos notion was further elaborated by Philo. As for the image
of the warlike logos it was to be taken up and developed in St. John’s
Book of Revelation (19:13 ff.). But the most important text—over-
shadowing the Christian and Jewish Apocalypses, Jubilees (12:5}, IV
Ezra (9:5), the Syriac Baruch (14:17)—is certainly the Prologue to
the Fourth Gospel, thanks to which the Logos notion became the very
center of the Christian theology.

It is therefore not astonishing that Clement of Alexandria saw in
Heraclitus a precursor of the Christian revelation. And it would not be




38

more astonishing that he should have attributed to this ancestor some
Stoic or Jewish idea of which the Ionian philosopher was innocent.

We have on this subject a fragment (72) which begins as follows:
duhodar Moy 7@ & 8Na dwowkodvre. But the last four words are suspected
of being a mere gloss introduced by the author of the citation, Marcus
Aurelius, who besides his well-known Stoicism, had yet a particular
reason to declare that the logos is the ruler of the world: he could then
see in it a kind of model for himself, the Roman emperor, and there-
fore master of the world.

The same doctrine is reflected from the Christian side in the com-
mentary which Clement of Alexandria makes on another fragment
(31) that fire dmd 70b dtowkodvros Noyou kal Geod, KTN.

Finally, these two testimonies appear to be corroborated by other
fragments, but on the condition of seeing synonyms of logos in 7é
abpov, in yvaun (16 gdbpov . .. éwloraclar yvauny érén éxvBéprnoe Tavra
[41}and in kepavwds (64): The thunderbolt steers all things, rd 6¢ rérra
olaki{el kepavwos.

In short, it would seem that Heraclitus was conscious of the syn-
onymy of all these terms, and thus conceived of the logos as a distinct
substance, the active principle and ruler of the world. Thus, the Chris-
tians—still today—would with good reason recognize in the thinker of
Ephesus a prophet of their God.*

But as Surig has shown, there is a difficulty in this: If Heraclitus
had already had this conception, if he had already put the Logos there
where Plato was to put the Good, Aristotle the Immovable Mover,
and the Christians God, how is it that Plato said nothing of it, nor did
Aristotle, although they knew the work of Heraclitus very well (and
not only the fragments of it which remain for us) and although Plato
mentioned a similar attempt, that of Anaxagoras, who put the Nois at
the head of all things?

"But no, they do not report anything like that of Heraclitus. How-
ever, the term “logos” is among those which they employ, either with
respect to Heraclitus or otherwise, but never in the sense of an active
principle and director of the world. For them (as Surig has shown), the
logos of Heraclitus is his doctrine, and this doctrine exhausts itself in
three points: the general flow of things, the equivalence of the one and
the all, and the harmony of opposites.

It is not, let us repeat, because of lack of interest in the notion of the
logos: much to the contrary, this notion was adopted by Plato and
Aristotle, and if they developed it, it was in senses altogether different
from those which the Stoics gave it and attributed to Heraclitus.

4 Such is, e.g., the attitude of Mazzantini, Eraclito (1945).




39

Heraclitus and Iran

Moreover, Plato (or Socrates) even endeavored to defend the posi-
tions of Heraclitus concerning the logos against the deformations
made by the philosophers—Sophists and Heracliteans—who claimed
to follow him. Against the Sophists he maintained that the logos is not
only a means of combat, but that there is a logos in reality : against the
Heracliteans, who saw (or looked for) the truth in words, he main-
tained that truth is only in the logos, that is to say, in the sentence or
judgment. But finally (in his Letters) he went beyond the Logos, in
posing, as the supreme degree to which knowledge can reach, above
words, the ideas.

As for Aristotle—who knew the text of Heraclitus to the point of
being able to discuss the place of a comma in it (before or after del,
First Fragment)—he maintained, in line with his predecessors, Heracli-
tus and Plato, that only in judgment is there truth. And he went
beyond the logos as judgment in discovering the purely formal mecha-
nism of the syllogism.

It is then evident that, for Plato, the logos belongs to the sphere of
epistemology, and for Aristotle, to the sphere of logic. Neither of them
made a metaphysical, ontological being of it. Shall we therefore con-
clude that they failed to see that this value of the logos already existed
in the thought of the obscure Ephesian?

Or shall we, with Surig, go to the other extreme and say that to
Heraclitus, the Logos was simply his teaching: When he said that
things happen according to the logos he meant “according to the doc-
trine he had been teaching, namely that of incessant flux, equivalence
of one and all, union of opposites”?

More than a quarter-century ago, E. Hoffmann put in relief the
fact, until then unrecognized, that the logos is an act of speech, a dis-
course.’ But this logos does not simply exist in Heraclitus’ mind. It
has, according to his own statements, an objective reality. On the
basis of Hoffmann’s study, but also of some reservations formulated
with respect to it by Calogero (another Italian scholar), Pagliaro (an
Iranist, by the way) was able to specify® that the Logos, as it appears
in, the First Fragment, has two aspects, the one verbal, the érea, the
other real, the ¢pya, and that there is no opposition between these two
aspects, as Hoffmann maintained but, on the contrary, it is precisely
their union, their reciprocal correspondence, which constitutes the
logos. In other words, the logos, the true discourse, exists not only in
language but in things as well: It is the agreement of the sentence with

8 Die Sprache und die archaische Logik (1925).
¢ “Eraclito e il Logos,” Sagg: di Critica semantica (1953), p. 131.




what it represents. Now, can this truth, which is in the sentence, be
already in the word? Yes, on the condition that this word, like reality,
combines opposites: thus Bwos signifies life or, the opposite of life: the
bow which kills.

But if the word is univocal, thus &vobdos, it is necessary to associate
with it its opposite, x4fodos, in order to express the reality.

The logos is, then, the form according to which all things take place:
It is the norm of each thing; for example, the soul, the yux#, has a
logos.

But did Heraclitus go further? One might perhaps adduce on the
logos as a substance the testimony of Sextus Empiricus who said:

It is then by drawing in by inspiration this divine logos that, according to
Heraclitus, we become intelligent, and while forgetful during sleep, become
sensible again on waking. For during sleep, as the passages of the senses are
closed, the mind within us is cut off from its natural union with the enveloping
substance—only the connection by way of respiration, like that of a root,
being preserved—and being thus parted it loses the power of memory which it
previously possessed, etc.

It is, of course, only too easy to dismiss this testimony as a late,
rather coarse interpretation of Heraclitus’ doctrine. We might cite a
fragment in support of it, but on condition that we take ré sbpor as
a synonym of logos—which is by no means certain: Of all those whose
discourse I have heard, none arrives at the realization that that which
is wise is set apart from all things (Frag. 108).

Be that as it may, we must admit that the logos was not for Heracli-
tus an active, directing principle; otherwise, Plato and Aristotle would
have said so.

On the other hand, Heraclitus’ logos was not purely epistemological
or logical, for such a distinction had not yet been recognized by the old
Ephesian sage. I mean that the notion of a purely abstract principle
was yet to be born. We may safely conclude, then, that the logos was
at once mental and substantial but not active. It was the objective
truth, according to which all things happen.

Let us now turn to India and Iran. In the Veda, Rta plays a con-
spicuous part. What did it mean exactly?

Ever since the Petersburg Dictionary appeared, whose opinion was
taken over notably by Bergaigne and Oldenberg, it has been custom-
ary to see in the rta not only truth (rtdm vad means “to tell the truth’’)
but the order of things, be it in nature, in the liturgy, or in the moral
conduct. It could be inferred that the Indo-Iranians had conceived of
a sort of great cosmic law, controlling both the course of the heavenly
bodies and the behavior of men.




Heraclitus and Iran

Against this interpretation Liiders protested in 1910. He main-
tained that the Vedic authors did not have the notion of a universal
order. Rita is merely the truth, the non-lie.

Unfortunately Liiders died before publishing the full demonstration
for which he had been amassing material for thirty years. And this is
one of the unfortunate circumstances to which I alluded: his manu-
script, retrieved in a rather bad shape from a shelter in Germany, was
published only in 1951-60 (2 volumes), and the book was therefore
largely obsolete when it appeared. It is a pity that Liiders was
unable not only to take the recent literature into account, but also to
take part in the discussion which the publication of his book seems to
have revived.

Liiders obstinately maintains that the only possible translation of
rta is truth, Wahrheit—a translation which can only be upheld by
stretching the meaning of the German or English term so as to include
notions which are not usually part of it—such as “cosmic power.”

Why then stick to Wahrheit? Why this obstinacy? The reason is, I
think, because Liiders thought (perhaps rightly) that he had discov-
ered in Wahrheit the original meaning of the word.

If the rta, he said in substance, is supposed to influence the course
of the stars and human conduct, ritual or otherwise, it is by virtue of
the magical power of the true utterance, of the exact formula uttered
in the cult. The ceremony which brings this power into play is well
known, although its name is not attested in Sanskrit: it is the sac-
cakiriya of the Pali texts. In order to obtain the favor of a god, one
pronounces a truth (not necessarily a reminder of a former favor of this
god), and this secures success.

Liiders shows that this ceremony is already Vedic and even more
ancient. It enables us to understand the mythical role which rta plays
in many passages of the Veda: by réta (or by brahman, or by vac
‘“voice,” etc.) has been opened the Vala, the cavern from which come
the waters and the light; it is by rta, by pronouncing the rta, that the
eclipse of the sun has been conquered: and rta is the instrument of the
Rbhus in their thousand miraculous exploits.

Liiders’ analyses have had at least one positive result, by showing
the magic origin of the cosmic value given the rta. But Liiders thought
he had discovered in the Veda this process by which a mere utterance
from the mouth of men becomes a force in the universe. It is more dif-
ficult to follow him here, for we do not witness the process developing
in the Veda; we see only the result of it.

As Gonda has shown in his review of Liiders’ book published in




42

Oriens, and in the second issue of History of Religions (p. 256), we
cannot distinguish in the Veda a first stage in which Rta was conceived
of as a mere Begriff, and a second stage in which this Begriff assumed
a sensible form. From the earliest texts on, we find the conception of
the ria as an objective, cosmic power. And this conception is not only
Vedic, but is found also, as we shall see presently, in Iran.

Meanwhile a certain parallelism may already have become notice-
able between the Rta-Ada problem and that posed by the logos in
Heraclitus. And on both sides we find in the last analysis a notion
which is neither purely objective nor purely abstract, but both at
once.

But there is more to come. As Liiders again has shown, in a large
number of passages rta is synonymous with brahman, that is to say,
with “hymn,” with “Kultlied.” One can deduce from this, as well as
from passages in which rta means ‘““truth,” the meaning, at once gen-
eral and precise, of rta as “any true statement about God, his powers
and his exploits” (jede wahre Aussage tiber den Gott, seine Krdifte und
Taten). What is more important is to ascertain—which Liiders has not
done, but which will be useful for us—that this cosmic power which is
rta is rarely the subject of a sentence: almost always, it is in a case
other than the nominative, and most often it is in the instrumental.
The world has been created ‘“by means of rta,” it is regulated “by
means of ria”’ (rtena).

Returning to Liiders, we make, with him this time, another interest-
ing statement. Rta, cosmic power, is localized and materialized. Often,
under the name of “great rta,” it is placed in the supreme heaven, with
Agni (fire) in the celestial waters from which arise the sun and the
dawn each morning, and where soma, the sacred liquor, also resides.
This supreme heaven is also the world of sukrta, that is, the Paradise
where men enjoy the recompense of their good actions.

It is from the supreme heaven that the inspiration of the sacred poet
comes, and that is why (as Paul Thieme, a disciple of Liiders, has
shown in ZDMG 102, p. 112) one reads: prd brdhmaitu sddanad rtdsya:
“may prayer (brahman) rise from the abode of rta” (RV VIL. 36).
In other passages it is rta itself which “inspires” the priest and this is
expressed concretely, either by the root $vas “to breathe” (rtdm
asusandh ‘“‘those who breathe rta,” etc.), or by the root vat (dpy
avivatann rtdm, ‘“‘they have insufflated the gift of the word, the rta”),
and we must remark, with Thieme and Renou, that “the idea is al-
ways that of insufflating a spiritual force into the soul of the poet’’ and
that ‘it cannot be chance if an old name for the inspired poet, lat.
vates, covers exactly this rg-vedic root.”




Heraclitus and Iran

The practice of satyakriyd is even more ancient than the Veda: this
seems proved by the fact that one finds its analogue in the Avesta.

In consequence, the movement from the sense of “true prayer” to
that of ““cosmic power” can itself be of Indo-Iranian date and will then
give account of the cosmic sense of A3a in Iran as it explains that of
rta in India. But before turning to Iran it is necessary to note in the
Indian thought two remarkable parallels to the semantic process
which Liiders’ theory postulates. As Van Buitenen has recently dem-
onstrated” the term aksara, already in the Rig Veda, claimed the posi-
tion of a supreme principle, without however for a moment ceasing to
mean “syllable.”” And the parallel with rta goes further in that, as
Agni was said to abide in the womb of the rta, so was it addressed as
“most excellent Fire, sparkling in the syllable which is thy mother’s
womb . . . ; seated in the womb of the rta” (RV 6. 16. 35-36).

On the other hand—and this was noticed by Liiders himself—after
the time of the Rig Veda, in the Atharva Veda and in the Brahmanas,
rta fell into disuse as a cosmic principle. But it was replaced, suc-
cessively, by two other terms, lapas, “asceticism,” and brahman,
“prayer.” It is especially the latter which interests us, for if it is true
that brahman was a synonym of rta, one sees that in the one case as in
the other, the same semantic process shows itself: because prayer had a
constraining force on the gods, it was raised to the rank of cosmic
principle, and the elevation of brahman only repeats, at the time of the
Brahmanas and in a sense before our eyes, the evolution of meaning
which rta had undergone during the Indo-Iranian period.

If now we turn toward Iran, we see there the effects of this pre-
historic semantic evolution. That Arta was already conceived there as
a “Power” shows in the usage made of it in proper names such as
ArtaxSafra (name of Artaxerxes, meaning literally: ‘“who holds his
power from Arta”) or Artafarnah (“who has his glory from Arta”).
And this role of Arta is more ancient than our most ancient Iranian
documents, for one finds it also in many names of Aryan chiefs at-
tested in the cuneiform sources between 1600 and 1250: Artamanya,
Arta¥umara, ete.

The Avestan form of arta, A%a, shows clearly the same meanings as
the Vedic term. Just as rta was opposed to druh “lie,” so asa opposes
itself to druj; and this opposition has, in the Zoroastrian system, a
truly cardinal importance, for it orders in a way the entire Iranian
dualism: on one side the afavan, the good ones, on the other the drag-
vant, the evil ones. However, since it could be objected that this is a

7 JAOS, 1959, pp. 176 ff.




44

purely Iranian development, or even a purely Zoroastrian one, it is
best left out of account; we can then consider only the Old Persian
term, artavan. This connotes a quality of the deceased (‘“‘and may I,
dead, be artava, says Xerxes, Persepolis h. 48), which corresponds per-
fectly—as shown recently by Kuiper®—to Vedic rtavan, an epithet of
gods, of the deceased fathers, and of death, the essential point being
that rta is lined up with the domain of death: “it is regularly hidden
where the sun’s horses are unharnessed” (RV 5. 62, 1). It is also appar-
ent that afa is connected with afterlife, for a passage of the Gathas
(Y. 30. 1), in Kuiper’s novel interpretation,® speaks of “the bliss of
Ada.”

Furthermore in the same way that rta signified “truth,” Ada is
"AMfea in the translation that Plutarch gave of it (undoubtedly fol-
lowing Theopompus). Again, in the Gathas of Zarathustra A$a is very
seldom the subject of a sentence. One says more often that a thing
takes place a$at haca, “according to Ada,” just asin Vedic one has the
instrumental far more often than the nominative of rta.

A#a, according to Zoroastrian cosmology, is the patron of fire; fire is
the auxiliary of the truth (and not only, as in the ordeal, of justice and
of truth at the same time). Let us listen to the prophet (31:19): “They
have heard (your words and maxims, he says to the Lord) by him who
thinks of A8a, by the healer of the world, by the man who knows, O
Lord, and who uses his tongue at will in order to speak correctly, with
the aid of thy brilliant fire, O Wise One.”

Ada, like Rta, is, in short, luminous. In another stanza, and in a
style which seems to anticipate Bossuet, the prophet cries: “He who
first created intelligence through thought, who created A%a penetrat-
ing the free spaces with light. . . .”” Moreover, according to Kuiper’s
interpretation cited above, the bliss of A¥a ‘“‘manifests itself in the
lights.”

We can conclude, without entering into more detail, that Iran, as
India, presents us with a term which has had to signify first of all
“true statement”; that this statement, because it was true, had to
correspond to an objective, material reality; and that, as the discourse
did, this reality must embrace all things; and, finally that one recog-
nized in it a great cosmic principle since all things happen according to
it. I am speaking of Iran and India; but does this not apply to Heracli-
tus, to his true, objective, substantial Logos, according to which all
things happen?

8 Indo-Iranian Journal, 1959, p. 215.
¥ Indo-Iranian Journal, 1963 (obligingly communicated in/ manuscript).




45

Heraclitus and Iran

There is an obvious difference: ria is prayer, the sacred formula;
logos is undoubtedly more profane: it is the philosophical formula.
But the difference is not a radical one. The logos—and in general
Heraclitus and all the first philosophers—disengage themselves from
the sacred, but they are still in the process of doing so; that is, the logos
is still tied, so to speak, to its origin.

However that may be, a final table of what we have found in India,
in Iran, and in Greece will bring out all the common points between
the doctrine of Afa-Arta-Rta and that of the Logos, including the
connection with fire (Table 1).

Arranging the data according to geography, we shall put India on

TABLE 1
Greece Iran India
Infinite Lights rtdsya yéni
Logos Asa, artavan
Bliss of ASa sukytdsya lokdh
Fire (lightning) Fire Agni
Will finally judge the | Instrument of eschato-
world logical ordeal
katd Tov Noyov Tévde a3at haca rténa
Inspiration Inspiration

the right, then at its left Iran, and finally Ionia; and we shall give to
each entity the place which it occupies in the cosmology of which it is
part.

At the top right is the “abode of rta” (ridsya yéni)—where, notably,
Agni, the fire, resides also and which, besides, is the “world of good
actions” (sukrtdsya lokdh), the paradise of the just. And from above
rta descends as an inspiration, an insufflation.

In Iran, A$a, the luminous principle situated where other texts
place the “infinite lights,” is the abode also of the artdvan, that is, of
the blessed. This 43a is associated with fire, the instrument of ordeal,
especially of the eschatological ordeal.

Finally, in Greece the Logos, which, according to Sextus Empiricus,
is beyond all things and which, from up there, inspires man; and ac-
cording to which all things happen (kard rév Néyor Tévde), as in India
rténa and in Iran adat haca. It is the celestial principle, which mingles
more or less with—but is less active than—lightning, or than the fire
which will finally judge the world.

Shall we conclude from all this that Heraclitus knew the doctrines




of the Magi concerning fire and truth? It seems to me that nothing is
opposed to this conclusion. But it is perhaps necessary to take note of
some general analogies between Heraclitus and Zoroaster (which do
not prove a historical influence) and some important differences
(which prove that if there has been borrowing there has not been
servile imitation).

The general analogy which one can ascertain between the thought
of Heraclitus and that of Zarathustra results from developments which
had already taken place in Greece and Iran when the prophet and the
philosopher appeared. Both, in their representation of the world,
make use of entities, of abstractions, which are personified. In Greece
it is already the case with Hesiod, for whom Heraclitus shows a certain
contempt (perhaps because he was one of his masters); in Iran the use
of abstraction preceded Zarathustra: rta-aa, for example, was already
an Indo-Iranian notion.

But there is another analogy: in Heraclitus as in Zarathustra the
use of abstractions or entities was established in such a way that they
took the place of the ancient gods. However, the rupture with these is
more radical in the case of the Iranian prophet than it is in the case of
Heraclitus, who nevertheless condemns the bloody sacrifices to the
gods.

Finally, however, there is a capital difference: Iran, beginning with
Zarathustra and perhaps long before, irreducibly opposed good to bad,
life to death. Heraclitus proclaims the harmony of opposttes, between
life and death (and other analogous pairs). There is here certainly an
intuition, with that of the equivalence of the one and the all and with
the révra pei—in sum, the three principal points of his doctrine, ac-
cording to Plato—which should be attributed to the genius of Greece.
Nevertheless, as propounder and prophet of the Logos and of ever
living fire, it would seem to be apparent that Heraclitus owed some-
thing to old Iran.




J. DUCHESNE-GUILLEMIN

D’ANAXIMANDRE A EMPEDOCLE:
CONTACTS GRECO-IRANIENS

REsUME. — Heéraclite, en associant la loi cosmique et la loi morale, et plus particulié-
rement le feu et Pordre vrai, s’est placé dans la ligne de la plus haute spéculation iranienne.

Il est possible que les mages n’aient pas envisagé en une doctrine I’ensemble de leurs
pratiques et de leurs croyances relatives au feu, 4 la semence, & I’ame. Mais ce qu’ils faisent
t croyaient a pu suffire 2 inspirer ’Ephésien et 2 lui faire écrire: ¢ éclat sec: ’ame la plus sage
t la meilleure ».

Depuis que les Anciens ont fait voyager Pythagore en orient pour Yy
atre 'éleve de Zoroastre 4 Babylone — ville ot ils n’ont probablement jamais
été ni 'un ni l'autre — on a souvent essayé de faire intervenir I'Iran dans le
développement de la pensée pré-socratique. Cette attitude —  ex oriente lux’ —

’a produit aucune conclusion nette.
L’attitude opposée, qui séduit d’abord par sa sobriété, consiste a se dire

qu’il faut épuiser tous les moyens d’explication internes avant de faire appel
3 D'extérieur. Hélas, tout irait bien si on pouvait écrire I'histoire de la pensée
grecque des VI et Ve siécles. Mais, pour peu qu'on lise les travaux modernes
oncernant les pré-socratiques, — travaux dont le volume semble inversemernt
proportionnel 4 celui des maigres fragments qui leur servent de base —, on
onstate vite que chaque savant se construit, tant bien que mal, son Anaxi-

andre, son Héraclite, son Empédocle, etc., et que l’accord n’est fait sur
aucun d’eux, moins encore sur le développement d’ensemble de la pensée
ipré—socratique; de sorte que si l'on voulait s’en tenir a la maxime susdite,
e moment de comparer ce mouvement i une pensée étrangére reculerait a
'infini.

Dans un article récent ", Richard Frye a montré que les contacts intel-
lectuels entre Iran et Gréce ne sont pas ‘ documentés’ avant la conquéte
d’Alexandre. Est-ce a dire que nous ne devions pas remonter plus haut ?
Je ne le crois pas.

I1 nous faut, plutdt, ouvrir les yeux a la fois sur I'Iran et sur la Grece et

ettre en paralléle fragments grecs et bribes iraniennes pour y faire aperce-
voir des ressemblances, quittes & nous contenter ensuite de conjecturer la
probabilité de contacts.

(1) Reitzenstein and Qumran revisited by an Iranian, « Harvard Theological Review »,
1962, pp. 261 sq.




48

Si I'on peut supposer qu'il y ait eu influence, dans quel sens s’est—elle
le plus probablement exercée ? Il faudra se le demander dans chaque cas.
Entre deux peuples mis en présence, il est possible que I'emprunteur soit le
plus curieux des deux, celui qui se posait le plus de questions. Mais ce qui
est décisif, c’est le prestige relatif des deux civilisations, par exemple, 2 partir
d’Alexandre, celui de I'hellénisme en Iran, puis, inversement, celui de I'Orient
dans la monde romain.

En étudiant quelques aspects de la pensée grecque, d’Anaximandre i
Empédocle, nous aurons affaire successivement a des types d’homme assez
différents: physiciens, moralistes, poétes, médecins, et quelquefois le tout
ensemble — c’est le cas pour Empédocle.

Le premier Ionien qui ait écrit ses pensées, et le premier dont les doctrines
nous soient connues avec quelques détail, Anaximandre, est aussi le premier
qui soit suspect d’emprunt a I'Iran. Il a fait 'objet, récemment, de deux études
trés sérieuses, dont les conclusions sont diamétralement opposées. L'une est
le livre de Charles Kahn, Anaximander and the Origin of Greek Cosmology, |
1960, l'autre est l'article de Walter Burkert, Zranisches bei Anaximander,
paru dans le « Rheinisches Museum » de 1963.

Rappelons bri¢vement les faits. Anaximandre enseignait que les astres
se succédaient dans l'ordre que voici, en partant de la terre: — Etoiles — Lune
— Soleil.

Or, ’Avesta présente le méme ordre. Il y est enseigné que I’ame des morts
gagne le Paradis par trois échelons intermédiaires: Aumata (bonnes pensées),
htixta (bonnes paroles), Avarsta (bonnes actions). Ces échelons, selon les livres
pehlevis, s’identifient respectivement 4 la station des étoiles, 4 celle de la lune
et a celle du soleil. Il y a donc parallélisme entre la doctrine d’Anaximandre
et la doctrine iranienne.

Quelle est la raison de cet ordre? Il est évident que les étoiles, la lune et
le soleil se suivent en ordre de luminosité croissante. En Iran, la progression
s'achéve par un quatrieme terme, qui est aussi I'aboutissement du voyage
de I'ame: I'un des noms du Paradis est, en effet, anagra raoca ‘ lumiéres in-
finies ’. Qu'il s’agisse bien d’une progression, d’une hiérarchie, c’est confirmé
par le fait qu’a chacun des degrés correspond, en Iran, une catégorie d’étres
entre lesquels la hiérarchie est évidente: aux étoiles, les plantes; 4 la lune,
les animaux; au soleil, 'homme; aux lumiéres infinies, Dieu ou les dieux.
On a donc le tableau:

4 Paradis Lumiéres infinies Dieu(x)
Bonnes actions Soleil Hommes
Bonnes paroles Lune Animaux
Bonnes pensées Etoiles Plantes

Cette doctrine, en Iran, est-elle ancienne ? L’Avesta n’étant pas datable avec

précision, nous ne savons pas si elle est plus ancienne qu’Anaximandre.

On peut, grace a la comparaison avec I'Inde, remonter 4 1'"époque indo-ira-
] )




49

nienne, mais seulement pour une partie du systtme: l'Inde védique situe
au-dela du soleil le séjour des ‘ bonnes actions ’ (le Paradis promis aux hommes
de bien). Mais rien ne dit que le reste du systeme soit aussi ancien.

Chez Anaximandre, la doctrine constitue un systtme mathématique:
les astres, d’intensité croissante, entourent la terre comme des anneaux de
grandeur croissante:

Terre étoiles) lune) soleil)

Au dela, il y a P'&mepov, terme qui, dans ce contexte, exprime certaine-
ment l'absence de précision spatiale. (Tel est le génie d’Anaximandre: il a con-
struit le premier modéle du monde). Mais aussi, c’est de 'dmeipov que vient
tout le reste, par limitations diverses de cet illimité. On voit la différence ca-
pitale avec I'Iran: Ia ou I'Iran place au dela des astres de plus en plus bril-
lants, par simple passage au superlatif, les lumieéres infinies, Anaximandre place,
par suppression de toute qualification, I'indéterminé.

Historiquement, il y a aussi un obstacle. La prise de Sardes, qui mit fin
au royaume de Lydie et incorpora I'lonie a I’empire perse, eut lieu en 547.

Mais Anaximandre est mort a peu prés a la méme date.

Il ne faut pas exclure, en somme, que l'influence se soit exercée en sens
inverse. Etant donné le prestige de I'astronomie grecque a partir de Thalés,
qui fut le maitre d’Anaximandre, il est possible que les Iraniens aient ajouté
a leur croyance sur l'au—dela cette structure cosmographique — sans retenir
P'&merpoy.

Le cas d’Héraclite est différent. Au temps d’Héraclite, c’est-a—dire a
la fin du vI© siecle et au début du ve, Ephése fait partie de 'empire achéménide.

D’autre part, 'horizon mental d’Héraclite semble plus large que celui
d’Anaximandre. Celui-ci, pur Ionien, n’étudiait que le monde. Héraclite,
héritier a la fois des Ioniens et des Pythagoriciens, annexe & sa vision du
monde 'homme.

On me permettra de ne pas reprendre en détail les ressemblances,
dont j’ai parlé ici méme il y a quelques années, entre les doctrines d’Héraclite
et ce qu’enseignait 'Iran — et aussi I'Inde — touchant le feu et I’aa-rta (*.

En somme, Héraclite, en associant la loi cosmique et la loi morale, et
plus particuliérement le feu et I'ordre vrai, s’est placé dans la ligne de la plus
haute spéculation iranienne.

Qu’en est-il de sa conception de ’dme ?

Avant de répondre, il nous faut faire appel 4 un troisi¢tme genre de té-
moins, en quittant le domaine du savoir pour celui de la croyance: Hésiode,
I .ndare, Empédocle.

Pindare dit qu’une partie de ’homme est divine; il parle de la rétribution
apres la mort et de la transmigration; il situe I'lle des bienheureux au dela
du soleil. Avant lui, Hésiode avait enseigné que les hommes de 1'dge d’or

(2) J. D.=G., Heraclitus and Iran, « History of Religions», 1963, pp..34 sq.

Quaderno N° 76




50

étaient devenus, a leur mort, des dafpoves. On peut expliquer le développe-
ment de ces croyances, durant la période archaique, comme une générali-
sation ou démocratisation (due au développement de la cité) del'idée de jus-
tice: parallelement a ‘I'éducation morale’ de Zeus qui s’est approfondie
de I'Odyssée a Eschyle en passant par Hésiode, I'idée de justice engendre
celle de rétribution, soit que les descendants paient pour les fautes de leurs
peéres, soit que, avec les progres de l'individualisme, chacun expie dans I'au-
dela, soit enfin qu’il expie en des réincarnations successives, ce qui rend compte
aussi des souffrances actuelles, apparemment imméritées mais dues a d’an-
ciennes fautes.

Ainsi I'idée de justice aurait-elle pu développer logiquement ses consé-
quences. .. En fait, deux autres facteurs au moins semblent étre intervenus
dans le mirissement de ces croyances.

Premiérement, 'idée que I'dme peut mener une existence propre, indé-
pendamment du corps ou elle n’est qu’accidentellement enfermée, cette idée
semble correspondre a certaines pratiques d’extase. Il y a prés de cent ans
que fut lancé a ce propos (par Diels) le mot de ckamanisme, qui allait faire
fortune. Mais ce n’est qu'en 1935 que parut dans ¢ Hermes» 'article deMeuli
intitulé Seythica qui inspira iranistes et hellénistes. D'une part H. S. Nyberg
tenta d’éclairer la plus ancienne histoire religieuse de I'Iran en faisant de
Zarathustra une espéce de chamane. Son livre, Jrans forntida Religioner, est
de 1937.

D’autre part E. R. Dodds, en des conférences publiées en 1951, Zke
Greeks and the Irrational, met en évidence ce qui rattache a 'ancienne Scy-
thie, ou a la Thrace, les figures semi-légendaires de la préhistoire pythagorie-
ienne, un Aristée, un Abaris, et Pythagore lui-méme, ou, dans l'orphisme,
un Zalmoxis, et il nous présente Empédocle comme le dernier des chamanes.

Le malheur est que le seul de tous ces personnages qui nous soit histori-
quement accessible, I’Agrigentais, est dépourvu de la caractéristique essen-
tielle du chamane: il ne visite pas le royaume des morts pour y accompagner
les défunts, ou les en ramener. D’autre part, la métempsychose est inconnue
des chamanes — et de toute la tradition iranienne (3.

Il reste que l'auteur des Katharmoi se sent un dieu déchu, victime d’une
faute ancienne, et que les pythagoriciens sont tous obsédés par I'idée de souil-
lure et par celle de purification. Ces idées occupent, comme on sait, une large
place dans la religion de I'Iran; méme Zarathustra, qui a plutét insisté sur
celle de libre choix, enseigne que les démons corrompent I’existence de ’homme
et toute sa doctrine pourrait se résumer en une lutte contre les démons.

Le second facteur extrinséque qui me parait étre intervenu dans le dé-
veloppement des croyances sur l'au-dela concerne le lieu ou séjour des bien-
heureux. Selon le catéchisme pythagoricien, les iles des bienheureux, ce sont
le soleil et la lune. Je sais: on dit (Dodds, p. 263) que «such fancies seem to

(3) Cf. CH. KAHN, Empedocles among the Shamans, « Archiv f. Geschichte der Philo-
sophie », 1960, pp. 30 sq.




51

have originated independently in many parts of the world ». Mais on n’explique
pas pourquoi ces idées si simples ne sont jamais venues 4 l'esprit des Grecs
avant le ve siécle.

Nous devons invoquer un quatrieme genre de témoignages en appelant
a notre secours les médecins.

C’est précisement au Ve siecle qu’apparait pour la premiere fois, dans
certains écrits du Corpus Hippocraticum, la doctrine du parallélisme entre
différentes parties du corps et de 'univers.

La méme doctrine est attestée en Iran, a date tardive, certes, mais comme
elle se retrouve en Inde dés le Veda, avec le dépecage de 'homme primordial
(Purusa), dont les différentes parties ont constitué les parties de I'univers,
c’était probablement déja une doctrine indo-iranienne. On a méme des rai-
sons de croire que les Indo—européens I'ont connue. Son apparition en Gréce
serait alors une résurgence. C'est ce que j’ai soutenu il y a quelques années
dans un article de la « Harvard Theological Review » qui reprenait le titre
d’une étude célebre de Gétze, mais en 'affectant d'un point d’interrogation:
Persische Weisheit in griechischem Gewande ? ¥ Je pense que j'ai eu tort.
L’apparition de cette doctrine, bloc erratique dans I'Hellade du ve sitcle,
ne peut s’expliquer que par une circonstance historique, comme le soutenait
Goétze. Quelque médecin grec employé  la cour du roi de Perse aura rapporté
de la-bas cette idée.

Un autre médecin, Alecméon de Crotone, en une ‘nouvelle version du
parallélisme entre le microcosme et le macrocosme’ (%), enseignait que 1’Ame
est constituée de la méme substance que les astres, ’éther, et animée comme
celui—ci d’'un mouvement circulaire, garant de son immortalité.

L’idée d’expliquer 'homme comme un microcosme, rcflet du monde qui
I'entoure, nous la retrouverons chez un autre médecin encore, mais qui était
aussi beaucoup d’autres choses: Empédocle.

D’autre part, la croyance au retour de la $uy# ou du wvebpa a I'éther igné
apparait chez Euripide, chez Epicharme et dans I'épitaphe des morts de Po-
tidée (432). Faut-il encore, comme tout a I’heure, invoquer, avec Dodds,
(¢bid. p. 174) le développement naturel d’une idée simple: « the simple idea
that psyche is breath or warm air (cf. Anaximenes), which will tend to float
upwards when released at death into the atmosphere»? Encore une fois,
pourquoi une conséquence évidente n'aurait-elle été apergue des Grecs qu’a
partir du ve siécle ?

Chez Héraclite, le feu cosmique n’est pas déclaré source de vie, mais
-eulement ‘ éternellement vivant’, nlp &eilwov. Mais il entre dans la compo-
sition de I'ame. Celle—ci, comme I'a montré récemment Ch. Kahn (®, est un
souffle humide et chaud, donc un composé d’air, d’eau et de feu. Que lui ar-
rive-t-il & la mort ? Héraclite, la-dessus, n’est pas explicite. Il ne dit pas,

(4) «Harvard Theological Review » 1956, pp. 115 sq.
(5) J. BURNET, L'Aurore de la Philosophie grecque, p. 228.
(6) 4 new Look at Heraclitus, « American Philosophical Quarterly », 1964.




52

comme pourrait le faire un orphique, qu’a la mort I’dme rejoigne l’éther.
Mais il observe (fr. 36) que « pour les 4mes, c’est la mort que de devenir eau,
pour 'eau de devenir terre », et que « de la terre nait I’eau et de ’eau I'dme ».
Ainsi, I'dme participe & 'éternel changement des choses.

Cependant, le changement de I'dme est un peu différent (¢ not quite the
same », Kahn, p. 13). On peut méme aller plus loin avec Armand Delatte (7,
qui rapprochait du fragment 15 sur l'identité de Dionysos et d’Hades le frag-
ment 68 sur l'efficacité des rites pour le soin de I'dme et concluait que, chez
Héraclite, «la mort est pour I’dme une délivrance, le début d’une régénéra-
tion ». Héraclite est peut—étre trop différent d’un orphique pour dire cela,
ou trop aristocrate pour proposer au commun des hommes la béatitude cé-
leste. Ce qu'il sait, c’est que le sage va a I'opposé de I’homme ivre, dont I’Ame
est humectée (fr. 118): «éclat sec: I'dme la plus sage et la meilleure ». Cette
ame suit donc une voie montante vers 1’éther divin.

Invoquons enfin un cinqui¢éme genre de témoin en la personne d’Em-
pédocle.

Plus encore que par son obsession de la souillure et de la purification,
Empédocle nous rappelle par son horreur du sang le prophéte iranien, qu’api-
toyait la plainte de '’Ame du Beeuf. La condamnation du sacrifice sanglant
est déja chez Héraclite, ce qui n’enléve rien & I'hypothése d’une origine ira-
nienne de cette condamnation. La méme origine peut encore rendre compte
des pratiques pythagoriciennes d’abstinence. Ces pratiques ont pour but, chez
Empédocle, de nous faire retrouver I’dge d’or. En Iran, elles se répercutent
dans I'eschatologie: de méme que le premier couple humain s’était d’abord
nourri d’eau, puis aussi de plantes, puis de lait et enfin de viande, les hommes
des derniers millénaires, & la venue des trois sauveurs futurs, s’abstiendront,
en ordre inverse, de viande, de lait puis de plantes, pour ne garder enfin que
I'eau.

La croyance a la rétribution a pris, chez Empédocle comme chez les
pythagoriciens, une forme qui, comme je I'ai rappelé tout a I'heure, est in-
connue a I'Iran: celle de la métempsychose. Dans ces conditions, il ne faut
pas donner trop d'importance a un détail qui, en soi, pourrait évoquer les
croyances iraniennes, a savoir, que I’animal et la plante dans lesquels on doit
souhaiter se réincarner sont de caractére nettement solaire: le lion et le laurier.

Une autre idée, celle qui voit dans ’homme un reflet de 'univers et dont
nous avons admis ci—dessus l'origine iranienne, joue un réle fondamental
chez Empédocle et caractérise notamment sa conception de la médecine.
Il I'aura regue de I'Iran par I'entremise des médecins de I’école de Cnide ‘®.

Un point particulier de ce systtme concerne le feu divin, cosmique,
vital, dans la mesure ol 'homme participe 4 ce feu. Mais d’abord, Empédocle |
déclare que la loi et 1’éther sont coextensifs I'un a 'autre. Fr. 135: « (Pourtant) |
la loi générale est largement étendue a travers I’éther-au-vaste—empire et

(7) Les Conceptions de I’Enthousiasme chez les Pré-socratiques, 1934.
(8) W. KRANZ, Empedokles, 1949, pp. 23 sq.




95

I'immense éclat du ciel ». Ceci nous rappelle certainement Héraclite et, & tra-
vers lui, Zarathustra proclamant la coincidence d’Afa et de la lumiére: «Ce-
lui qui a pensé & ASa remplissant de lumiéres les espaces libres, celui-la fut,
par la pensée, le créateur » (Yasna 31.7).

Le feu est aussi, pour le médecin Empédocle, la semence vitale, fr. 62:
«comment le feu en se sécrétant produisit les rejetons des hommes et des
lamentables femmes. .. et ce feu tend & remonter 4 son semblable, ’éther ».

Comment se présentent, du coté iranien, les croyances relatives & 'dme
et a sa survie ? Nous avons rappelé la doctrine du voyage de I’Ame. Ce schéma
peut étre complété, ou plutét, on peut I’éclairer par d’autres données et entre-
voir un ensemble de croyances et de pratiques. Il est, certes, dangereux de
construire un systéme, d’ajouter aux données, mais si tel détail ne s’explique
que dans ce plus large contexte ?

Dans le manichéisme, les parties de lumiére sont censées s’élever par
une roue cosmique en une colonne de lumiére (inspirée de I'idée primitive que
la Voie Lactée est le chemin des 4mes), d’abord dans la lune (pendant la quin-
zaine de croissance), puis de la (pendant que la lune décroit) dans le soleil et
enfin au paradis de lumiére.

Dans la cosmogonie mazdéenne, la semence du taureau premier—créé
est purifiée dans la lune, celle du premier homme I’est dans le soleil. * Semence ’
et non ‘ lumiére ’, mais, comme le note Widengren ?, cela revient au méme,
car la semence est un fluide igné. Certes, il serait plus str d’avoir affaire au
méme terme: notre démonstration perd en rigueur ce qu'elle gagne en fa-
- cilité. Mais n’ayons pas la superstition des termes techniques: ce qui compte,
ce sont les conceptions. Or, I'Iran a certainement eu celle de la semence ignée
| et lumineuse. C’est ainsi, en effet, qu’il faut décidément comprendre le x*aranah,
comme je I'ai montré ici méme il y a trois ans, me rencontrant avec une thése,
- alors inédite, de Gherardo Gnoli ©*),

Fluide igné émané du soleil, cette semence de vie tombe du soleil ou de
la lune et réside dans les eaux nourriciéres, d’oti elle monte dans les plantes,
. les animaux et 'homme — notamment dans la téte, d’ou elle rayonne sous
forme d’auréole; spécialement chez les rois et les prophétes, mais aussi, vir-
tuellement, chez tous les fidéles de la bonne religion. Selon le Bundahi&n (173.
- 13), ¢chaque soir, un 2%arrak de chaque créature retourne 3 Ohrmazd, c’est-
. a-dire A son origine ».

’ On objectera peut—étre que cette semence, ce n'est pas I'dme. Je répon-

drai que c’est une maniére d’dme, un principe de vie. Et méme, en sogdien
- manichéen, le farn est formellement considéré comme une partie — comme
la partie 2 nommer la premiére — de I'étre humain 2,

(9) Die Religionen Irans, 1965, p. 304. ;

(10) J. D.~G., Fire in Iran and in Greece, « East and Wests, 1962, pp. 198 sq., et Le
x"aronah, ¢« AION-L », 1963, pp. 19 sq.; GH. GNOLI, « AION-O», 1962, pp. 95 sq.; ajouter,
du méme, ¢« AION-O», 1963, pp. 295 sq.

(11) HENNING, Ein manich. Bet— und Beicktbuch, 1932, p. 624.




54

Maintenant, qu’est-ce que la purification dont parlent les textes maz-
déens qui disent que la semence de I'homme et du taureau est purifiée dans
le soleil et la lune ? Pour comprendre cela, il est indispensable de se rappeler (*2)
le rituel mazdéen du feu. Rituel de régénération et de purification: on régénére
un feu en transportant de sa braise au feu d’ou il dérivait; cette régénération
est donc en méme temps un retour a 'origine (comparer le x°a7rak regagnant
Ohrmazd). On purifie le feu en transportant sa flamme seule, en une chaine
d’allumages successifs.

Ainsi, les pratiques nous éclairent le mythe. Inversement, on peut dire,
peut—étre, que la théorie — la doctrine de I'dme — nous fait comprendre la va-
leur symbolique qui s’attachait au rituel du feu. En régénérant et purifiant
le feu, le prétre mazdéen régénére et purifie non seulement I’élément associé
a l'ordre vrai du monde, et le fils d’Ahura Mazda, mais la substance dont
sont faites les 4mes. C’est peut—étre ce qui a donné a ce rituel son importance
centrale dans la religion de Zarathustra — importance que semble avoir re-
connue I’Antiquité classique qui définissait les mazdéens des ignicolae.

On peut étre str qu’il y a eu des mages a Ephése au temps d’Héraclite.
Il est possible qu’ils n’aient pas envisagé en une doctrine systématique l’en-
semble de leurs pratiques et de leurs croyances relatives au feu, a la semence,
a I’ame. Il leur a manqué un théologien — ou un Bachelard. Mais, ce qu'’ils
faisaient et croyaient a pu suffire A inspirer — sntelligenti pawca — 'obscur
Ephésien, 2 lui faire écrire, par exemple, albyh) Enpd) Quyh copwrtdt xal dploy.

Il nous reste a étudier un trait, et non des moindres, de la cosmologie
d’Empédocle. L'univers, selon lui, est ma alternativement par I’Amour, qui
en rassemble les parties en une sphére parfaite, et par la Haine, qui désagrege
cette sphére. C’est & ce propos que l'on parle le plus volontiers d'une origine
iranienne. Méme si, comme Jean Zafiropoulo, auteur du plus récent livre sur
I’Agrigentais (1953), on ne pose & aucun autre moment la question des origines
étrangeéres, on écrit que «dans une certaine mesure, cette conception dualiste
a pu étre influencée par les spéculations des mages sur le principe du bien
et le principe du mal, sur la lumiére et 'ombre ». Est—ce parce que la méme
question — celle des deux 4mes du monde — a été discutée par Platon, qui
connaissait cértainement les doctrines des mages ? Mais je me demande par
quel canal ces doctrines seraient parvenues a la connaissance du philo-
sophe sicilien. Il n’est guére possible qu'il les ait connues directement. Il est
bien plus probable que son systéme, ol se combinent la sphére de Parménide
et 'idée de couples d’opposés, ait hérité cette derniére de la tradition pytha-
goricienne, ce qui ne veut pas dire qu’elle ne remontait pas a I'lran.

Ces couples d’opposés, que connaissaient les pythagoriciens, Empédocle
s’en est servi de deux fagons. D’une part, a la suite d’Héraclite, il a reconnu
I’harmonie des contraires et a pu ainsi rendre compte du mélange des élé-
ments; d’autre part, tenant deux de ces contraires pour séparés et irréductibles,

(12) J. D.=G., La Religion de I'Iran ancien, 1962, pp. 79 sq.




55

comme le sont en Iran I'Esprit Bienfaisant et I'Esprit Destructeur, (ou, a
partir du 1vesiecle au plus tard (puisque Aristote en parle), Ahura Mazda et
Anra Mainyu), il a fait régir le monde alternativement par I'Amour et la Haine.
De méme, selon le Bundahi$n, « Ohrmazd savait que, de ces 9ooo ans, 3000
se passeraient selon sa volonté, 3000 dans le mélange de la sienne et de celle
d’Ahriman et que finalement, au bout de 3000 ans, Ahriman serait réduit
4 l'impuissance ».

Mais on peut songer, mieux encore, a cause de l'attaque qui, venant
nécessairement du dehors, envahit la sphére parfaite de ’Amour, au mythe
que Plutarque rapporte dans sa notice sur les mages (De Iside, 47): «Et
(Oromazes), ayant fait encore vingt—quatre dieux, les mit dans un ceuf. Mais
ceux qui, en nombre égal, étaient nés d’Areimanios, percérent I'ceuf et les
en firent sortir, et c’est pourquoi les choses mauvaises sont mélées aux bonnes ».

Cependant, il n'y a peut—étre, dans ce mythe iranien, qu'un souvenir
de I'ceuf cosmique. Mais la cosmogonie iranienne, telle que I’exposent les
livres pehlevis, connait aussi une doctrine plus savante. La naissance du monde
est ainsi décrite dans le Bundahi$n et ailleurs: & partir des lumiéres infinies
se forme une sphere de feu, dans laquelle se forment toutes choses. Cette
sphere porte divers noms; j'ai cru pouvoir, ici méme ¥, éliminer deux de
ces noms (‘ forme de prétre’ et ‘forme infinie’) et montrer que as»ék karp
transcrivait simplement une expression avestique @7¢ £24rp— ‘ forme de feu '.

Mais la sphére céleste a, en Iran, un autre nom encore, et ce nom est grec:
spithr < opalpa 9, L'Iran semble donc avoir emprunté cette notion aux
astronomes grecs et donc, indirectement, 3 Empédocle, a Parménide, a Ana-
ximandre.

L'Iran médiéval connait aussi un Premier Homme de forme sphérique,
comme le monde. Je serais porté a y reconnaitre, aprés ce que nous venons
de voir, un reflet de 'Homme primitif d’Aristophane (dans le Banquet de
Platon) et d’Empédocle, plutét que son modele. Car I'Iran, aprés avoir peut-
étre contribué aux premiers développements de la philosophie grecque, regut
certainement de Gréce plusieurs idées.

(13) Cf. Unvala Memorial Volume, 1964, pp. 14 sq.
(14) Plutét que parent de skr. $vifra—, qui ne veut dire que ‘blanc’.




SUR LA DOCTRINE DU FEU
EN TRAN ET EN GRECE

PAR

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Dans la cosmogonie mazdéenne, le monde apparait d’abord,
a partir des Lumiéres Infinies, sous une forme que certains textes
pehlevis désignent par I’expression longtemps lue asron karp et tra-
duite par «forme de prétre» (interprétation encore adoptée par
Marijan Molé, La naissance du monde, 1959, p. 320), jusqu’a ce que
H.S. Nyberg, dans son Hilfsbuch des Pehlevi, 1931, p. 22, puis
R. Zachner, dans son Zurvan, 1955, p. 316 sq., aient préféré lalegon
asar «sans commencement» ou «sans fin». J’ai montré, en un
article de I'Unvala Memorial Volume, 1964, p. 14 sq., que I’expression
pehlevie en question n’est que la transcription d’une expression
avestique signifiant « forme de feu ». Et comme j’exposais cette in-
terprétation au cours d’une conférence faite a I'Université d’Oxford,
Zachner s’y est publiquement rallié. Ceci méritait d’étre signalé,
tant il est rare que deux iranistes tombent d’accord.

Sur deux autres points relatifs & la doctrine du feu, le désac-
cord — ou le dialogue de sourds — continue.

Javais exposé, en un article des Annali dell’Istituto Orientale di
Napoli, Sez. linguist., V, 1963, p. 19 sq., les difficultés que souléve
la nouvelle étymologie du terme avestique x’aranah « gloire royale,
etc. » avancée par Harold Bailey dans ses Zoroastrian Problems, 1943.
Je proposais qu’on en revienne a I’étymologie soutenue il y a plus
d’un siécle par Spiegel et qui, voyant dans le x’aranak essentiellement
un fluide igné émané du ciel, rattache ce mot a la racine du nom
sanskrit du «ciel », svar, etc., tandis que Bailey 'explique comme




o4

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

désignant, a Porigine, les «good things of life» ct invoque une
racine ar « prendre ».

Dans la seconde édition de son livre, identique a la premiére
sauf une Introduction et parue en 1971, Bailey ne rencontre pas
mes arguments et se contente de m’expédier, en méme temps que
Gherardo Gnoli, en quelques lignes, p. XXi1X, comme victimes de

deux mille ans de tradition hellénisante et symbolisante — comme
si ’histoire du x°arsnah plongé dans un lac, selon I’Avesta, et repéché
trois fois, n’était pas du symbole et du mythe!

Bailey tirait argument, notamment, de I’étymologie proposée
par lui du nom khotanais de la « (main) droite », hvarandaa, qu’il
expliquait comme «la preneuse ». J’ai proposé au contraire d’ex-
pliquer ce mot, en me référant 3 la coutume attestée chez maint
peuple et qui oblige 4 se servir de la main droite pour manger, la
gauche étant réservée & un usage honteux, comme signifiant « la
mangeuse ». Bailey, ayant 2 traiter 2 nouveau de ce mot dans sa
Prolexis to the Book of Zambasta, 1967, p. 434, n’a pas mentionné
mon étymologie, mais a « quietly dropped » la sienne! Il ne doit
pourtant pas ignorer — argument auquel je n’avais pas pensé moi-
méme — que le signe chinois de la «droite » est composé d’une
main et d’'une bouche...

M. L. West, dans son récent ouvrage Early Greek Philosophy
and the Orient, 1971, m’admet, p. 169, parmi les « leading Iranists »,
mais trouve mon traitement d’Héraclite « not rigorous or detailed
enough »; cependant que son propre effort prouve, une fois de
plus, combien il est difficile d’étre a la fois assez bon classiciste et
assez bon iraniste pour débrouiller la question des rapports entre
I’Iran ancien et la philosophie pré-socratique. Son information sur
IIran est partiale et partielle: il ne cite pas mon dernier article 2
ce sujet: « D’Anaximandre 2 Empédocle, contacts gréco-iraniens »,
in La Persia e il Mondo greco-romano, Roma, Accad. Lincei, 1966,
p. 423 sq. Le dialogue n’est donc pas méme vraiment engagé.




RELIGION

Iran , Israél et

Christianisme







LES NOMS DES EUNUQUES D’ASSUERUS

Les noms des sept eunuques & qui le roi Assuérus donne 1’ordre
d’amener en sa présence la reine Vasthi, au chapitre premier du
livre d’Esther, verset 10, ont été souvent discutés par les commenta-
teurs et éditeurs, sans se préter, sauf quelques-uns, & une solution
évidente; de méme pour les noms des sept « princes de Perse et
de Médie » énumérés au verset 14. Ces deux listes n’ont jamais été
traitées d’ensemble, & l’exception des quelques lignes que leur a
consacrées (. Dumézil, en une note i son article « Les fleurs Haurot-
Maurot et les anges Harvatat-Ameretat » (Rev. des Et. Armémiennes,
VI, 196, p. 64).

La question vaut d’étre reprise moins sommairement, dans le
sens indiqué par cette note.

Il1 est & peine besoin de rappeler, préalablement, que le livre
d’Esther, dont la scéne est censée se passer & la cour de Perse,
renferme plusieurs éléments linguistiques incontestablement ira-
niens. Dés le verset 3, les commandants de 1’armée des Perses et
des Médes sont désignés par un terme transparent : o'vnp, pluriel
hébreu d’un terme iranien reposant sur l’avestique fratama « pre-
mier, qui vient en téte ». Plus loin, on trouve n4, ¢’est-d-dire pehlevi
dat, de vieux-perse data « loi », mot qui, d’ailleurs, figure également
dans Esdras et en araméen biblique.

En fait de noms propres, celui du roi lui-méme, YyMnK, parait
d’abord étrange, cadrant mal avec le nom de Xerxés, vieux-perse
zsayarse, auquel il est généralement identifié. L’écart est méme si
grand que, pour la Septante, dans toutes ses copies sauf une — qui
se contente de transcrire en 'Acovnpo; —, la graphie hébraique
est interprétée par le nom d’’Aprafeping?. Cependant, cette gra-
phie se laisse, & peu de frais, — en mettant hors de compte la voca-
lisation massorétique, négligeable en tout ceci —, ramener au nom
de Xerxés, surtout si 1’on adopte la variante wwnwx 2. I1 suffit

1 Interprétation qui semble bien & exclure, puisque c’est par KPWwRRIN
qu’est noté, dans Esdras et Néhémie, le nom d’Artaxerxés (iranien ArtarsaOra).

2 La lecon courante, ®i11wne, s’expliquerait alors comme contaminée par
¥197, qui notait Dareyava(h)us.




61

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

de lui comparer la transcription akkadienne hi-§i-’-ar-Sa. Si 1’on
met a part I’N, destiné a faciliter la prononciation d’un groupe
consonantique initial, les deux transcriptions se recouvrent presque
exactement, sauf que 1’akkadien note par ’ et 1’hébreu par 1 le y du
vieux-perse. Et peut-étre faut-il corriger ce 1 en %, ce qui donnerait
finalement ©wn(x), a lire zSayarsa.

Ces préliminaires ® nous autorisent & chercher aussi des modéles
iraniens aux noms de nos listes d’eunuques et de princes. Il ne
s’agit pas, bien entendu, de retrouver des personnages réels, dans
un réeit dont presque tout est roman; il s’agit de montrer que les
noms, du moins, n’étaient pas imaginaires, mais empruntés, par
souci de couleur locale, & 1’usage réel de 1’Iran.

Or, parmi les noms iraniens les plus courants et susceptibles
d’étre le plus largement connus, devaient figurer ceux des Archan-
ges, si caractéristiques de la théologie zoroastrienne : Vahu Manah
« Bonne Pensée », X$afra « Royaume », Aramati « Dévotion », ete.
Ces noms s’appliquaient notamment aux mois du calendrier et
pouvaient servir, comme encore aujourd’hui, de noms de personnes.
On ne sera pas surpris d’en retrouver plusieurs, selon 1’observation
de Dumézil, dans nos listes.

1. Déja, le premier nom de la premiére liste, 2100, désigne 1’un
de ces archanges. En effet, si 1’on se rappelle que v est générale-
ment rendu par m en élamite comme en akkadien, il est permis,
comme le propose Dumézil, de lire Vahuman; et c’est la forme
qu’avait prise, 4 1’époque de la rédaction d’Esther, le nom de Vahu
Manah « Bonne Pensée ».

Avant d’examiner les autres noms un & un, il faut placer ici une
remarque propre a les éclairer tous. Dumézil a observé que les deux
listes « se recouvrent en partie et donnent 1’impression de doublets ».

3 On peut laisser hors de cause le nom de la reine N et celui de
1’héroine du récit, le premier parce que la femme du roi de Perse n’était
pas nécessairement une Iranienne, que 1’Iranien ne fournit pas d’équivalent
satisfaisant, — le vahi§td proposé par Driver étant trop lointain phonétique-
ment et non attesté comme nom de personne, — et qu’enfin un nom propre
wasti esf; connu en élamite (JENSEN, Elamitische Eigennamen, WZEKM, VI,
1892, p. 62). Quant au nom d’"NOK, puisqu’il s’agit d’une Juive, non d’une
Iranienne, on y verra quelque reflet de la Babylonienne Istar (dont le &
serait, il est vrai, assez mal noté par D), plutét que de 1’avestique star
« étoile »,




62

LES NOMS DES EUNUQUES D’ASSUERUS

En effet, & mn»o de la premiére semble répondre [2wn de la
seconde, & N de l'une, Y de l’autre, ete. Mais on peut aller
plus loin, en tenant compte de 1’ordre suivi dans chacune des deux
listes. On voit alors qu’au n° 1 de la premiére, répond le n° 7 de
la seconde; au® 2 de la seconde, le n° 6 de la premiére, ete. Ceeci
suggére que la seconde liste ne soit en réalité que la premiére,
prise a rebours. Cette hypothése les éclairerait 1’une par 1’autre.
Rangeons-les donc téte-béche, pour les comparer ensuite plus facile-
ment terme & terme :

Lo mnn e T
2. NN NDWw 6
3. wx»man ow b
4, 8na3 vwhn 4/
5. Nnaaw wnpIR 3
6. e e 2

i D373 B 1

A Vaide de ce tableau, et en faisant appel aux variantes, on
obtient, pour les six termes non encore discutés, les interprétations
que voici.

2. XN12 a pour variante intéressante Malav, qui parait étre une
notation assez fidéle — si 1’on se rappelle la valeur du { grec —
de Mazda, augmenté d’un suffixe en na. Telle est déja la lecture
proposée par Markwart. Dans ces conditions, 8N13 est une graphie
défective et relativement moins fidéle que 6’ Xip7w, lequel se cor-
rigera aisément en R, soit Mazdana (peut-étre, par haplologie,
mazdadana « don de Mazda », cf. Oeddwpog).

3. ®)271 n’a rien de commun, apparemment, avec DI. Mais,
si l’on y regarde de prés, on remarque que le premier mot, moyen-
nant une minime altération, de ) en 4, et 1’addition d’un 5 final,
80it <7>8M237n, ne rend pas mal (avee Sw notant v, comme en
pehlevi wb) Harv-dad, forme qu’avait d prendre en moyen-iranien
le nom de 1’archange Harvatat « Santé ». Dés lors, c’est son associé
Amytat « Non-mort », devenu Murddd, qu’on recherchera dans le
défectif b m de la seconde liste, & restituer en TNTM®.

4. ®n)3a pour variantes, dans le texte méme (2.21 et 6.2), 1n33 et
83n33. Deux solutions, proches 1’'une de 1’autre, ont été proposées :
Bagadana (Driver) « don de Dieu », et Bagadita (Markwart) « donné
par Dieu». Cette seconde interprétation est préférable, puisque le




63

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

mot est en effet attesté (dans celui de la ville de Bagdad). Dans
ce cas, le 1 des variantes serait mécaniquement transporté de 3
et de 1.

L’autre liste a ici un mot tout différent : v &7n. Cependant, au
chapitre 2, verset 21, ce méme mot est associé au jni3 qui lui fait
face dans ’autre liste, et auquel il semble done avoir été ici substitué.

5. C’est ici le mot de la seconde liste qui est le plus clair, surtout
si 1’on adopte, avec Dumézil, la variante syriaque 8n»In,soit Armat
(suivi de 1’8 final des substantifs syriaques), forme moyen-iranienne
de 1’archange Aramati « Dévotion ». Dés lors, 8228 de la premiére
liste se corrigera en NNDIN.

6. anr et N reflétent deux maniéres de rendre l’initiale z§-,
tendant & §, du nom de 1’archange XSafra « Royaume ».

7. Le dernier terme est aberrant, étant apparemment dépourvu,
contrairement & tous les autres, de contenu religieux : D371 fait
songer & l’avestique kahrkdse « vautour» (d’on pehlevi karkas),
assez proche du mot kahrkana, attesté comme nom de famille et
équivalent de skr. krkama, «sorte de perdrix », lui aussi usité
comme nom de personne. ¥3¥12 est alors une corruption assez violen-
te, due en partie, semble-t-il, 4 la contamination de 6’ N3pw 4.

En résumé, la liste unique, et en double exemplaire, de person-
nages iraniens a la cour d’Assuérus semble refléter, — & part un
nom propre de valeur profane, karkas « vautour » —, le nom de
Mazda, celui de Baga (autre nom de Mifra, probablement ®) et ceux
de plusieurs archanges : Vahu Manah « Bonne Pensée », Aramati
« Dévotion », X$abra « Royaume» et le couple Harvatat-Amrtat
« Santé et Non-mort » 8, ;

Lisége. J. DUCHESNE-GUILLEMIN,

4 Je m’écarte de Dumézil sur ce qui était la raison d’étre de sa mnote :
il proposait en effet de voir dans Kharsena et Marsena le couple des archanges
Khurdad-Murdad, objet de son article, et que mnous avons, au contraire,
identifiés a 3 et 57,

5 C’est ainsi que le mois de MiOra, dans le calendrier « de Cappadoce »,
s’est substitué au Bdgayadi du calendrier vieux-perse; etc.

6 Le caractére conjectural de la solution ici proposée m’apparait & moi tout
le premicr. Néanmoins, 1’ayant exposée devant 1’Assemblée annuelle de 1’4meri-
can Oriental Society en 1950, & Cincinnati, j’ai été encouragé & la publier.
Jo dois a M. Herbert Paper le paralléle élamite & la notation de v par m dans
10,




LE ZERVANISME ET LES MANUSCRITS DE LA MER MORTE

par
J. DUCHESNE-GUILLEMIN
Liége

Avant la découverte des manuscrits de Qumran, la doctrine des Deux
Esprits était sommairement attestée dans la littérature juive. Elle y avait
été étudiée, notamment, par Ringgren, Word and Wisdom (Uppsala, 1947).
Nous savions que I’esprit de Yahweh n’était pas toujours bon et bienveil-
lant. Nous lisions dans les Juges que Yahweh envoie un mauvais esprit
entre Abimelek et les citoyens de Sichem, et que quand Yahweh aban-
donne Saiil, un “mauvais esprit” s’empare de lui.

Dans la littérature apocryphe, chrétienne, rabbinique, le bon et le
mauvais esprit s’opposent I’'un a ’autre: le Testament de Judas parle des
deux esprits qui servent les hommes, celui de vérité et celui d’erreur; puis
il mentionne un troisiéme esprit, qui personnifie le pouvoir de choisir:
“Et au milieu est ’esprit d’intelligence, auquel il appartient de se tourner
ot il veut.” En général, seuls le bon et le mauvais esprits sont nommés:
ainsi dans le IVe évangile; dans Hermas, ils sont appelés 1’esprit saint et
Pesprit mauvais qui habitent ensemble ’homme.

Au lieu de ces mentions laconiques, le Manuel de Discipline trouvé
dans les documents de Qumran nous donne tout un petit traité des deux
esprits. On y insiste préalablement sur le fait que Dieu est créateur de
toute chose. Puis (d’aprés les traductions de Millar Burrows, The Dead
Sea Scrolls, 1955, pp. 374 sq., de Dupont-Sommer et de K. Kuhn en leurs
articles cités ci-dessous):

Il créa I’'homme pour avoir ’empire du monde et fit pour lui deux esprits, afin
qu’il marche avec eux jusqu’au jour fixé pour Sa visite; ce sont les esprits de
vérité et d’erreur. Dans le séjour de lumiére sont les origines de la vérité, et dans
la source des ténébres sont les origines de I'erreur. Aux mains du prince des
lumiéres est I’empire sur tous les fils de lumiére: dans les voies de la lumiére
ils marchent. Et dans la main de I’ange de ténébres est tout I’empire sur les fils
de Derreur; et dans la voie des ténébres ils marchent. Et A cause de I'ange de
ténebres s’égarent tous les fils de justice, et tout leur péché, toutes leurs iniquités,
outes les rébellions de leurs oeuvres sont I’effet de son empire. . .

Mais Dieu, dans les mystéres de son intelligence et dans sa glorieuse sagesse




65

LE ZERVANISME

a prescrit un temps pour la ruine de ’erreur, et au moment fixé pour le chatiment
il la détruira pour jamais. Alors apparaitra pour toujours la vérité du monde. . .
On songe d’abord a la doctrine gathique des deux esprits, dont se retrouve
ici le dualisme éthique et eschatologique. Et c’est ce qu’ont fait, indépen-
damment I'un de I'autre, Dupont-Sommer dans son article “L’Instruction
sur les deux Esprits”, dans Revue d’Histoire des Religions, 1952, et K. G.
Kuhn en son étude “Die Sektenschrift und die Iranische Religion®, Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche, méme année.

Tous deux ont cité la doctrine gathique bien connue. L’un d’eux, il
est vrai, a expressément noté que le document juif différe de la doctrine
iranienne sur un point important, A savoir la prédestination, en face du
libre choix zoroastrien; cependant, il n’a pas eu I'idée d’en chercher la
source en dehors des gathis et de I’orthodoxie zoroastrienne.

Un troisiéme savant, H. Michaud, sans étre, plus que les deux autres,
spécialiste de I’Iran, a eu le mérite de penser au zervanisme. Son article
sur “Un Mythe zervanite dans un des manuscrits de Qumran”, Vetus
Testamentum, 1955, m’était inconnu lorsque j’ai pris moi-méme position
dans ce sens, a deux reprises, en une contribution au Reallexikon fiir
Antike und Christentum, article Dualismus, sous presse, et dans mes
Ratanbai Katrak lectures, faites 3 Oxford en 1956 et a paraitre sous le
titre de Western Response to Zoroaster.

Je voudrais ici apporter quelque appui 4 la thése d’H. Michaud. Son
argumentation me parait en effet insuffisante, s’appuyant entiérement, du
coté iranien, sur un témoignage, celui de Plutarque, dont nous ne sommes
méme pas slirs qu’il puisse étre invoqué en matiére de zervanisme.

Depuis la magistrale étude de R. Zaehner, Zurvan (Oxford, 1955), et
Particle de G. Widengren, “Stand und Aufgaben der iranischen Religions-
geschichte”, Numen, 1955 — étude et article au sujet desquels je renvoie,
pour étre bref, & ce que j’en ai dit, respectivement, dans le Journal of
Near Eastern Studies, April 1956, et dans la Deutsche Literaturzeitung, a
paraitre — nous sommes suffisamment au clair sur le zervanisme sans
devoir recourir 2 Plutarque, encore moins, le prendre comme 1"unique
source. La question des origines iraniennes de la doctrine des deux
Esprits & Qumrn peut étre reprise plus largement.

La thése zervaniste ne parait pas d’abord indispensable  1’élucidation
de cette doctrine. La divergence signalée par Kuhn, libre choix chez
Zarathushtra, prédestination 3 Qumran, pourrait résulter d’'une adap-
tation de la doctrine gathique au contexte de la religion juive; on expli-
querait de méme que Yahweh soit déclaré le créateur des deux Esprits
(du bon comme du mauvais), ce qui est contraire 2 la doctrine avestique,




66

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

tant gathique que postérieure. Cependant, la survivance d’une pure
doctrine gathique jusqu’a I'époque du Manuel tiendrait de 1’érigme,
étant donnés les changements profonds survenus dans la religion iranienne
depuis ’époque du prophéte.

En fait, un trait au moins indique une source non gathique: 1'denti-
fication du bon esprit avec la lumiére, du mauvais avec les ténébres, iden-
tification pour laquelle les gathas fournissaient tout au plus un modeste
point de départ: ““Celui qui le premier pensa: que les espaces bienheureux
se remplissent de lumiéres” (Yasna 31. 7).

Ceci nous encourage a chercher aussi une source iranienne non gathique
pour expliquer I’absence, dans le document juif, de ce qui était 1’essence
méme du message gathique: le role des deux Esprits comme acteurs dans
le drame du Choix. (Notons que ce rdle leur est apparemment si étranger,
dans les documents juifs, qu’il a fallu ’attribuer, dans le Testament de
Judas cité ci-dessus, a un troisieme Esprit.)

Finalement, si nous récapitulons ces traits, la prédestination opposée
au libre choix, I’identification des deux esprits a la lumiére et aux téngbres,
et y ajoutons I’explicite création de ces deux esprits par Dieu, nous serons
renvoyés au mythe zervaniste d’'un dieu du temps ou du destin, pére du
clair Ormazd et du sombre Ahriman. Aussi bien, puisque telle est la
forme courante de la religion iranienne a I’époque de la Nouvelle Alliance,
c’est, a priori, cette forme que les membres de cette secte ont pu connaitre,
et non la pure doctrine de Zarathushtra ensevelie dans les gathas.

Notre conjecture est corroborée par ce que nous savons, griace a Flave
Josephe, du réle que jouait la Destinée dans la religion des Esséniens et,
grice aux textes de la mer morte, de 'importance des sorts et temps fixés,
chez les sectateurs de la Nouvelle Alliance. Voici le passage de Joseph:
“La secte des Esséniens tient que le Destin est maitre de toute chose et que
rien n’arrive aux hommes qui ne soit décrété par lui” (Antiqu. Juives, XIII,
5.9). Et voici les passages du Manuel de Discipline et des Psaumes d’ac-
tions de grace (d’aprés la traduction de Burrows): “Tu as jeté pour
I’homme un sort éternel”... “Et selon I’héritage de chaque homme en
vérité il fait le bien et hait ’erreur; mais selon sa possession du sort de
I’erreur il agit mal et abhorre la vérité.”. .. “Sous leur direction sera réglé
chaque sort pour chaque cas ayant trait a la loi, a la richesse, a la justice,
etc.”... On songe aussi a la synagogue de Bet-Alpha, dont la mosaique?
figure un zodiaque.

En contraste avec le massif monothéisme des prophétes, la doctrine des

! Reproduite en couleurs dans I'Oeil, septembre 1956.

PO




67

LE ZERVANISME

deux Esprits, de méme que la conception de Satan comme adversaire de
Dieu, représentait une évolution dans un sens pessimiste; une nouvelle
étape, dans le méme sens, fut atteinte lorsque Satan fut appelé par Paul
“roi de ce siécle” et par Jean le “prince de ce monde”. Semblable étape se
voit dans le zervanisme, au moment ol Zervan, a la fin du mythe rapporté
par Eznik, dit & Ahriman: “J’ai fait régner Ormazd au dessus de toi,” ce
qui signifie qu’ Ahriman est prince de ce monde, mais qu’Ormazd régne
dans le monde céleste de I'esprit. On peut, enfin, supposer la méme
conception dans le mithraisme des mystéres si, comme Legge, Zaehner et
moi-méme I’avancons,? le dieu a téte de lion n’est autre qu’Ahriman,
représenté, avec son serpent, ses signes du zodiaque, ses quatre ailes, en
maitre de ce monde.

*  Cf. Duchesne-Guillemin, “Ahriman et le Dieu supréme dans les Mystéres de Mithra,”
Numen, 1955.




Die Magier in Bethlehem und Mithras als Erldser?
Von JacQuEs DUCHESNE-G UILLEMIN, Liege!

Die Mysterien des Mithras, von Iran iiber Babylon und Kleinasien kom-
mend, haben in der romischen Welt der ersten Jahrhunderte unserer Zeit-
rechnung mit dem Christentum um die Herrschaft iiber die Seelen gerungen.
Wie sahen nun die Christen diese konkurrierende Religion ?

Im Gegensatz zu den Verleumdungen eines Commodius, eines Arnobius,
eines Hilarion Diakonus nahmen Justinus der Mirtyrer und Tertullian eine
weniger negative Haltung ein. Nach ihrer Uberzeugung war die Mithras-
religion eine Nachahmung des Christentums. Justinus erblickte in der Eucha-
ristie der Mithrasglaubigen und in ihrem Glauben an einen aus dem Felsen
(d.h. nach seiner Auffassung wie Jesus in einer Hohle) geborenen Gott einfach
eine teuflische Nachiffung. Tertullian schreibt sogar die Waschungen, die
Einweihung, die Celebrierung und Darreichung des Brotes und zuletzt sogar
die Tatsache, da3 Mithras (in seinen Worten) ¢maginem resurrectionis inducit,
einer Hinterlist des Teufels zu.

Andere Apologeten hatten weniger eingeengte Anschauungen. So fand
ein Clemens von Alexandrien auch unter den Heiden Propheten des Christen-
tums. Schon ein Heraklit, der aus der Philosophie der Barbaren schopfte,
habe das ewige Hollenfeuer vorausgesehen. Und da die Magier in ihren
Biichern auf die Verkiindigung vom Kommen des Erlosers gestollen waren,
muBte ihr Prophet Zarathustra mit der einen oder anderen alttestament-
lichen Personlichkeit identisch sein, die dieses Ereignis, seit Balaam den
Jakobsstern voraussagte, prophezeit hatten.

Die Gelehrten, die sich heute mit den Anfingen des Christentums be-
fassen, sind geneigt, die Beziehungen zwischen den beiden Religionen anders
zu bewerten: sie suchen in der Mithrasreligion niimlich eine der Quellen des
Christenglaubens. Sollte die Vorstellung eines fleischgewordenen Gottes,
eines vom Himmel herabgestiegenen Erlosers ihren Ursprung nicht etwa in
Iran haben ? Néamlich in der Hoffnung auf die Inkarnation des Erlosergottes
Mithras ?

Solches behauptet mit erstaunlicher Gelehrsamkeit einer unserer besten
Iranisten und Religionshistoriker, GEO WIDENGREN, in gedringter Form
in seinem Beitrag Stand wund Aufgaben der iranischen Religionsgeschichte
(Numen II [1955] 106), ausfiihrlich in seiner Schrift Iranisch-semitische
Kulturbegegnung in parthischer Zeit (1960, 62ff.) und zuletzt in seiner Ira-
nischen Geisteswelt (1961).

Die Beweisfithrung des schwedischen Gelehrten stiitzt sich hauptséichlich
auf das Studium der orientalischen Legenden, die sich auf die Magier des

! Fir die deutsche Fassung meines Referates auf dem XV. Deutschen
Orientalistentag 1961 in Géttingen bin ich ELISABETH GRAFIN KLINCKOW-
STROEM zu besonderem Danke verpflichtet.

31*




69

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gottingen 1961

Evangeliums beziehen, und zwar besonders auf eine syrische Version dieser
Erzédhlungen.

Besagte Chronik von Zugnin schildert zuerst, wie der fiir den kommenden
Erléser bestimmte Schatz sowie ein Buch durch Seth, den Sohn Adams, in
einer Hohle des Mons Victorialis im Osten hinterlegt wurden. Danach sahen
die Magier, zwolf an der Zahl, als der Augenblick gekommen war, einen
groBen Stern oben auf einer Lichtsiule aufsteigen. Der Stern geht in die
Hohle ein, und eine Stimme befiehlt ihnen, ihm dorthin zu folgen, worauf sie
sein Licht zu einem kleinen Mann verdichtet finden, der sie begri3t, ihnen
offenbart, wer er ist, und sie nach Jerusalem entsendet. Sie begeben sich
nach Palistina, finden den Sohn, der in der Grotte von Bethlehem geboren
ist, und bringen ihm ihre Schétze dar.

Fiir WipENGREN liBt sich das Eintreten des Sterns in die Hohle im Osten
und seine Verdichtung in einen kleinen Mann nur als Spur einer alten Ge-
burtslegende erkliren: eine iranische, vorchristliche Uberlieferung miisse
die Geburt des Erlosers Mithras in einer Grotte auf dem Mons Victorialis
vorherverkiindet haben.

Ehe wir WIDENGRENS Beweisfithrung einer Kritik unterziehen, fassen
wir zusammen, was man von Mithras als Erléser fiir den uns beschiftigenden
Zeitabschnitt, d. h. also am Anfang unserer Zeitrechnung, wissen oder besser :
vermuten kann.

1. Der iranische Mithra, Sonnengott und Erloser, spielt in den spiten
Texten des orthodoxen Mazdaismus (etwa des 9. Jahrhunderts unserer Zeit-
rechnung) in der Eschatologie nur eine sehr beschréinkte Rolle. Diese Rolle
scheint jedoch in fritheren Zeiten sehr viel erheblicher gewesen zu sein. Fir
die Mysterien ist diese Wichtigkeit erwiesen durch die Identifikation des
Mithras mit Phaéton (auf dem Relief von Dieburg).

2. Die Uberlieferungen des Mittelmeerraumes und des Nahen Ostens (also
des Raumes von Babylonien bis nach Italien hin) enthalten drei Elemente,
die in der Vierten Ekloge des Vergil vereint sind :

a) die babylonische Lehre vom GroBen Jahr;
b) die syrisch-babylonisch-dgyptische Sonnenreligion ;
¢) der Mythos vom Erloserkind.

Die Frage ist nun, ob sich diese Bestandteile bereits vor dem Christentum
verschmolzen hatten ? Das ist das Thema, das EDUARD NORDEN in seinem
Meisterwerk Die Geburt des Kindes (1924) behandelt hat, und obwohl es heute
Mode ist, sich diesem Buche gegeniiber ablehnend zu verhalten, glaube ich
dennoch, daB seine These nicht widerlegt worden ist, daB unsere Frage also
bejaht werden darf. Vergil war immerhin ein Dichter, der wullte, was er

sagtel.

3. Als niichstes ist zu fragen, ob es zwischen diesen Uberlieferungen und
Mithras einen Zusammenhang gab? Mit anderen Worten: wurde Mithras
als Erloserkind aufgefaBt, dessen Kommen man in einer Grotte oder Hohle
erwartete ? Hierzu ist folgendes zu sagen.

1 Ungeachtet einer Vergil herabsetzenden Stromung, wie sie sich etwa in
KARL BUCHNERs einschligigem Beitrag zu PAuLy-Wissowa (16. Halbband
der II. Reihe [1958]) bekundet.




70

Der XV. Deutsche Orientalistentag Géttingen 1961

Mithras’ Geburtsfest wurde am 25. Dezember gefeiert. Wir wissen nicht
gicher, ob dieses Fest bereits in die Zeit vor dem 3. Jahrhundert unserer
Zeitrechnung zuriickreichte, und noch weniger, ob es bereits vorchristlich
war. Doch wollen wir letztes einmal unterstellen. Es war ein Erinnerungs-
fest; aber sein Datum erweist, daf3 es ein periodisches Ereignis feierte, niam-
lich die jahrliche Wiederkehr des Sonnenlichtes nach dessen tiefstem Stande
zur Zeit der Wintersonnenwende, dal man also diese Geburt oder ihr Ge-
denken als ein kiinftiges Ereignis feierte. Der neugeborene Mithras wird
jedoch nie als Kindlein in Windeln (Lukas 2. 7), sondern als Kniblein dar-
gestellt, das sazigenus bzw. metpoyévng hie.

Was bedeutete dieser Beiname genau ? Nach all den Abbildungen besagt
er, da3 Mithras als aus Stein geboren galt, so wie Feuer aus dem Feuerstein
hervordringt oder vielmehr: wie die Sonne hinter den Bergen emporsteigt.
Andrerseits diirfen wir nicht vergessen, da} dieses Fest in den Mithras-
tempeln begangen wurde, die — in Anspielung auf das Himmelsgewolbe —
die Form von Grotten hatten. Von hier aus war es nur noch ein Schritt,
Mithras als in einer Hohle geboren aufzufassen.

Versetzen wir uns einen Augenblick in die neue Perspektive, die durch die
Geburt Jesu und den Evangelienbericht geschaffen worden war. Halten wir
zunéichst fest, daB3 den kanonischen Evangelien zufolge Jesus in einer Krippe
geboren war: daf3 dies in einer Grotte oder Hohle geschah, wird nicht aus-
driicklich gesagt. Es bestanden also nebeneinander drei Vorstellungen:

1. Das im Stalle geborene Jesuskind; 2. der aus Stein hervorgegangene
Mithrasknabe; und 3. dessen Geburtsfeier in grottenférmigen Tempeln.

Sind nun diese drei Vorstellungen miteinander verschmolzen ? Eine Stelle
bei Justinus dem Mirtyrer legt den SchluB nahe, man habe die Ahnlichkeit,
den Parallelismus der drei Vorstellungen gesehen. Aus diesem Grunde lie8
man seit Justinus dem Mirtyrer, Origenes und dem apokryphen Jakobus-
Evangelium Jesus in einer Grotte geboren werden.

Eine andere Frage ist, ob diese Kombination bereits vor dem Christen-
tum bezeugt ist. Mit anderen Worten: ein Bericht iiber das in einer Grotte
geborene Mithraskind fehlt.

Den Beweis will jedoch WIDENGREN in den eingangs zitierten Arbeiten
erbringen, im besonderen in seiner Iranisch-semitischen Kulturbegegnung
(1960). Indes, die Legenden, die sich auf die Magier des Evangeliums be-
ziehen, waren, bereits ehe sich WIDENGREN damit befaBte, mehrfach und mit
verschiedenartigen Ergebnissen untersucht worden, ndmlich von E=rNsT
HERZFELD, von Pater GIUSEPPE MEssINA, und von Uco MONNERET DE
Vizrarp!. Im Lichte dieser Untersuchungen, deren ausgedehnte Gelehr-
samkeit uns den Boden bereitet hat, kénnen wir die ganze Fragestellung
leicht wieder aufnehmen.

Jene Texte, die sich auf die Magier des Evangeliums beziehen — christ-
liche Texte, welche vorgeben, besser als Matthius iiber die Besucher Bescheid
zu wissen, die aus dem Morgenlande gekommen waren, um das Gotteskind
anzubeten —, zeigen untereinander Verschiedenheiten, die nicht zu iiber-
sehen sind, und teilen sich in zwei Gruppen.

Nach dem syrischen Buch von der Schatzhiohle, das stellvertretend fiir die

1 E. HErzrELD, Archaeological History of Iran [1935] und in fritheren
Aufsiitzen; G. MEssINA, I Magi a Betleemme e una predizione di Zoroastro
[1933] — vgl. auch Religione mazdea [1952] (Maschinenschrift); Uco Mon-
NERET DE VILLARD, Le Leggende orientali sui Mags evangelici [1952]).




71

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gottingen 1961

erste Gruppe steht, erblicken drei Magier einen Stern, in dem sich eine Jung-
frau befindet, die ein gekrontes Kind tréagt. Durch das Orakel des Nimrud
belehrt, auf den Berg Nod (an den Grenzen von Norden und Osten — wir
wissen nicht genau, wo das ist —), um aus der Schatzhéhle das Gold, den
Weihrauch und die Myrrhen zu holen, welche sie dann dem Kind in der
Grotte zu Bethlehem darbringen. Verschiedene Texte erldutern, wie in der
Erwartung des kommenden Erlésers diese Schitze von Adams Sohn Seth
in dieses Versteck verbracht wurden.

Die zweite Gruppe umfaft zwei Texte, einen verhédltnismédBig kurzen,
lateinischen unter dem Titel Liber apocryphus nomine Seth im ,,Opus imper-
fectum in Maitthaeum* des Pseudo-Johannes Chrysostomos, und einen zweiten,
viel lingeren und ziemlich weitschweifigen, syrischen — die Chronik von
Zugnan.

In diesen beiden Texten sind es zwdolf Magier — in Anlehnung an die
Apostel, da sie durch den heiligen Thomas mit der Ausbreitung des Evan-
geliums im Osten beauftragt werden. GeméB dem lateinischen Text ver-
einigen sie sich alljahrlich in der Erwartung des Erlosers auf dem Mons
Victorialis, wo sich ein Gebiisch, eine Quelle fiir Waschungen sowie eine
Hohle befinden. Als die Zeit gekommen ist, und nachdem sie sich gewaschen
und drei Tage lang schweigend zu Gott gebetet haben, erblicken sie auf ein-
mal einen Stern, der das Bild eines kreuztragenden Kindes umschlieBt;
dicser Stern heif}t sie, sich nach Judéda zu begeben, was sie entsprechend
dem Evangelienbericht tun.

Die Chronik von Zugnin, auf die wir schon eingangs verwiesen haben, be-
richtet zuerst von der Hinterlegung des Schatzes und eines Buches in der
Hohle durch Adams Sohn Seth. Diese Hohle liegt auf dem ‘Berg des Sieges’
(Mons Victorialis) im Lande Syr, das wir sonst nicht kennen. Dann erblicken
die zwolf Magier, als die Zeit gekommen ist, einen groBen Stern oben auf
einer Siule mit einem Etwas in der Form einer menschlichen Hand. Himm-
lische Gestalten bilden eine Art Hof um den Stern. Dann geht dieser in die
Hohle ein, in die einzutreten eine Stimme die Magier heilt. Dort erblicken
sie das Licht des Sterns zu einem winzigen Manne verdichtet, der sie begriit,
sich ihnen offenbart und sie nach Palistina entsendet. Sie begeben sich
dorthin und finden den Sohn, dem sie ihre geheimen Schiitze darbringen.

Beide Texte, das Opus tmperfectum und die Chronik von Zugnin, sind zwar
bestimmt miteinander verwandt; aber zwei Abweichungen, die Form des
Sterns und den Zeitpunkt seines Erscheinens betreffend, verbieten uns, wie
schon MONNERET DE VILLARD richtig gesehen hatte, sie einfach als vonein-
ander abgeschrieben aufzufassen. Vielmehr gehen sie auf eine beiden ge-
meinsame Uberlieferung zuriick, die der lateinische Text anscheinend ver-
kiirzt, der syrische dagegen betrichtlich erweitert hat.

Dies hindert WIDENGREN nicht, ganz willkiirlich so vorzugehen, als ob
der Chronik eine unvergleichliche Autoritit zukidme, und zu behaupten,
der Zug, den sie allein aufweist — namlich das Eingehen des Sterns in die
Hohle des Mons Victorialis und seine Verwandlung in ein Ménnlein —,
stelle die ilteste Form der Legende dar. Zwar nicht gerade die urspriingliche,
primitive Form, aber immerhin: ,,Selbstverstindlich®, so schreibt WIDEN-
GREN (Kulturbegegnung S. 72), ,,haben wir hier vor uns die eigentliche Ge-
burtserzihlung, genauer: die Spuren einer solchen. Der schwedische Ge-
lehrte postuliert hier, was wir vergeblich gesucht haben, ndmlich das Vor-
handensein einer iranischen Legende, die vor dem Christentum die Geburt
des Erlosergottes Mithras in einer Grotte auf dem Mons Victorialis erzéhly




72

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gottingen 1961

oder verkiindet; einer Legende, deren Spur gerade die Chronik von Zugnin
weniger undeutlich als jeder sonstige Text fortiiberliefert hitte, wihrend
sich diese Spur in den iibrigen Texten stéirker verwischt hitte. WIDENGREN
beruft sich dabei unter anderem auf den angeblich iranischen Charakter der
Chronik.

Es ist jedoch festzustellen, daB die meisten Ziige, die WIDENGREN in der
Chronik als typisch iranisch auffassen zu kénnen glaubt: die Wichtigkeit des
Begriffes Licht bzw. Leben, die Bezeichnung Gottes als ‘Vater der GroéBe’
usw., einfach gnostisch sind. Freilich ist fiir WIDENGREN der Gnostizismus
selbst iranischen Ursprungs. Diese Ansicht ist jedoch nicht zu halten. Hoch-
stens konnte man zugestehen, daB Iran bei der Entstehung der gnostischen
Bewegung eine gewisse Rolle gespielt habe. So erscheint zum Beispiel der
Grundgedanke der Gnosis, die Welt sei aus einer Mischung entstanden, die
wieder aufgelost werden miisse, eher als iranisch denn als griechisch. Trotz-
dem kann man aus der Tatsache, daB der Gnostizismus iranische Elemente
enthilt, noch keinesfalls folgern, alles, was gnostisch ist, komme aus Iran.
Und dies wiirde GEo WIDENGREN auch nicht behaupten wollen. Daraus
folgt, daB die zahlreichen gnostischen Ziige, die er in der Chronik von Zugnin
hervorhebt, keineswegs den iranischen Charakter dieses Textes erweisen.

Was nun den Stern, der den Erloser verkiindet, betrifft, — ist das vielleicht
ein spezifisch iranischer Zug ?

Es trifft zwar zu, da8 die Geburt des Mithradates Eupator, wie WIDEN-
GREN in Erinnerung bringt, Justinus zufolge durch einen Stern, der heller
leuchtete als die Sonne, kundgetan worden sei. Aber #hnliche Glaubensvor-
stellungen waren auch der Welt des Mittelmeeres geliufig: so sprach man
beispielsweise vom Stern eines Julius Caesar.

In seiner Analyse der Chronik von Zugnin hat sich WIDENGREN an zwei
bestimmten Punkten geirrt: das eine Mal wegen unzuldnglicher Unter-
richtung, was bei ihm eine Seltenheit ist, das andere Mal wegen unvoll-
stidndiger Zitierung.

In der Chronik wird der Weltraum wie folgt umrissen: ,,und die Héhe
und die Tiefe und die Linge und die Breite. ,,Die gleiche Formel®, so
kommentiert WIDENGREN, ,,ist im Griechischen in etwas abweichender
Ordnung bekannt, sowohl in der Gebetsliteratur und den Zauberpapyri, als
auch in Ephes. 3 : 17—19°. Letzter Text lautet wie folgt: tva Eiaybonte
xatodaféoour abv maEow Toig dyloig T To mAdTog Xl pxog xal Oog xal BdBog.
»DIBELIUS hat richtig hervorgehoben®, so fihrt WIDENGREN fort, ,,daBB
diese Formeln die Dimensionen des Himmels andeuten wollen: ‘Die Himmels-
stadt und der Himmel werden quadratisch oder kubisch vorgestellt’. Nun
glaube ich*, fiigt WIDENGREN hinzu, ,,daB der Ursprung dieser Formel im
Iran zu suchen ist*, und er vergleicht sie mit einer Stelle im Bundahién,
Kapitel 1, wo eine iihnliche Wendung gebraucht sei, und zwar ,in ihrem
richtigen Sitz im Leben‘‘. Er schlieBt daraus, daB in dem syrischen Text wie
in dessen angeblich iranischen Vorbildern der Himmel als Wiirfel aufgefalBt
werde (Iranisch-semitische Kulturbegegnung S. 75f. und noch in seiner Irani-
schen Geisteswelt [1961] 58).

Leider ist der betreffende Pahlavi-Ausdruck kiirzlich anders aufgehellt
worden, nidmlich durch A. PAGLIARO!: es ist palakan i Gsman zu lsen und

! In einem ausfiihrlichen Artikel der Studi Orientalistici in onore di GIOR-
GI0 LEVI DELLA VIDA (II [1956] 252ff.): I precedenti iranici di aribo falak
,,crelo®t.




73

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gottingen 1961

darunter das Himmelsgewélbe oder die Himmelskuppel zu verstehen. In-
folgedessen hat die Formel in der syrischen Chromik — sei sie nun mit der
griechischen in den Papyri oder mit der im Epheserbrief verwandt oder
nicht — jedenfalls nichts Iranisches an sich: ihr angebliches Vorbild im
Bundahisn weist vielmehr auf die Lehre von der Kugelgestalt der Welt, eine
Lehre, die der Mittelmeerwelt geldufig war und wahrscheinlich aus Babylon
stammte.

Der zweite Punkt, den ich in WIDENGRENs Argumentierung bemiingle,
ist folgender: ,,Mit dem iranischen Grundcharakter der Erzéhlung stimmt
noch ein anderer Zug iiberein‘‘, so schreibt er (Kulturbegegnung S. 77). ,,Als
die Magier bei der Huldigung in Bethlehem ihre Gaben vor die Fiile des
neugeborenen Erlésers niederlegen, sind diese nicht die aus der Evangelien-
erzihlung bekannten ‘Gold und Weihrauch und Myrrhen’ (Matth. 2, 11),
sondern Kronen: ‘Und wir nahmen unsere Kronen und legten sie unter seine
FiiBe’. Dieser Zug ist wichtig*‘, so schlieBt WIDENGREN, ,,weil er zeigt, dal
die in der Chronik von Zugnin erhaltenen Traditionen iranischen Ursprungs
von der Evangelienerzéhlung in vielen wichtigen Einzelheiten vollkommen
unabhéngig sind.*

So weit das Zitat! Dieses ist aber nicht die ganze Geschichte! Lesen wir
einmal in der Chronik weiter, doch unter vorheriger Einbeziehung des von
WIDENGREN angefithrten Passus. Das kénnen wir, wenn wir kein Syrisch
verstehen, bequem in der italienischen Ubersetzung tun, die G. LEVI DELLA
Vipa in U. MONNERET DE VILLARDS oben genanntem Buch (8. 39) gegeben
hat: ,,Ed entrammo dietro a lei [gemeint ist der Stern] e prendemmo le nostre
corone e le deponemmo sotto 1 swoi piedi, perché a lui appartiene il regno in
eterno. E ci inginocchiammo e ci prostrammo a terra innanzi a lui, perché ogni
ginocchio in cielo e in terra si piega e si prostra a lui. Insoweit scheint der
Text WipDENGRENS Beweisfithrung zu bestédtigen. Aber dann heillt es weiter:
B aprimmo ¢ nostri tesori nascosti che erano suggellati — das sind offenbar
die Schitze, die sie in der Schatzhéhle gefunden hatten —, ,,li togliemmo e
li ponemmo presso il Tesoro della vita che é suggellato nella Maesta somma. Ed
estraemmo 1 nostri tesor: davanti a lui, che é il Tesoro della vita, per riceverls
moltiplicati da luz nel regno davanti al suo trono‘‘.

Dies widerlegt WIDENGRENs SchluBfolgerung. Denn offensichtlich stimmt
die Chronik von Zuqgnin hinsichtlich der Darbringung der Schiitze, obschon
diese nicht genauer bezeichnet werden, durchaus mit dem Evangelienbericht
uberein. Und das Motiv der Kronen erweist sich wie so viele andere Einzel-
heiten und Ausschmiickungen lediglich als sekundérer Zusatz.

Zwar finden sich in der Chronik — und zu einem gewissen Grad auch in
unseren anderen Texten — zweifelsohne einige unbestreitbar iranische Ziige,
wie etwa das stumme Gebet oder das Murmeln der Magier. Allein, sie be-
weisen noch keineswegs den urspriinglich iranischen Charakter der Er-
zéhlung. Sie beweisen nur, daf es den Verfassern, also den syrischen Christen,
die sich daran versuchten, dem Bericht des Matthidus einen iranischen
Hintergrund zu geben, gelungen ist, ihrer Geschichte etwas Lokalfarbe bei-
zumischen. Die Variante in der Chronik von Zugnin, wonach der Stern in die
Grotte im Osten eintrat und sich dort in ein menschliches Wesen verwandelte
— eine Variante, die véllig allein dasteht —, muf3 anders erklirt werden als bei
WiIDENGREN. Die Chronik ist weitschweifig und voller Wiederholungen.
Demgemil kann es nicht verwundern, daB nach einem Verfahren, wie es
sich bei den Erzihlern aller Zeiten und Vélker findet, das Motiv von der Ge-
burt in der Grotte zu Bethlehem verdoppelt und durch Vorausnahme auch




74

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gottingen 1961

noch in-die Schatzhéhle verlegt worden ist. Aus der Darstellung, wie sie uns
in allen sonstigen Varianten begegnet, geht deutlich hervor, daB3 diese erste
Grotte nicht fiir die Geburt des Erlosers bestimmt war, sondern fur die
Aufbewahrung der ihm darzubringenden Schétze.

Lage und Beschaffenheit dieser Grotte ndher zu erortern, wie dies in
mannigfacher Weise 1. HErzreELD, G. MESSINA, U. MONNERET DE VILLARD,
L..I. RincBoM und G. WipeENGREN! getan haben, ist hier nicht der Ort. Im
groBen und ganzen wuliten die in Krage stehenden christlichen Verfasser:
von den Iranern — abgesehen von den oben erwihnten malerischen Einzel-
heiten wie gemurmeites Gebet, Waschungen usw. — nur, daB sie einen Er-

loser erwarteten. Auch glaubten sie zu wissen, dal sie Astrologen seien —
was fiir die hellenisierten und babylonisierten Magier ohne Zweifel zutraf.
Mehr brauchte es fiir die christlichen Apologeten nicht, um Zarathustra
unter die Propheten des wahren Messias zu rechnen, und um ihn mit einer
jener Gestalten gleichzusetzen, denen man aus dem einen oder anderen
Grund zuschrieb, sie hiitten diesen Messias verkiindigt, sei es nun ein Balaam
(den Verkiinder des Jakobssterns) oder ein Nimrod oder ein Baruch. Mehr
brauchte es fiir sie nicht, um in Treu und Glauben den Evangelienbericht
von der Anbetung der Magier in einen iranischen Zusammenhang zu fiigen.

Hinzu kommt, daB die christlichen Kiinstler, die diese Szene der An-
betung der Magier darstellen sollten, in Rom als Vorbilder gewisse heid-
pische Denkmiiler benutzten, welche Triger von Opfergaben darstellten,
wie F. CuMoNT aufgezeigt hat?. Aber selbst wenn das weit zuriickliegende
Vorbild dieser Szenen etwa iranisch gewesen sein sollte — némlich die Tri-
butbringerreliefs in Persepolis —, so ist es trotzdem ausgeschlossen, mit
WIDENGREN dem vorchristlichen Iran eine Darstellung von Magiern, die
ihrem Erloser entgegeneilen, zu unterstellen.

Wir fassen kurz zusammen : die These, die Iraner hétten vor dem Christen-
tum an das nahe oder ferne Kommen des Mithras geglaubt, der, als wirk-
licher Mensch in einer Grotte geboren, die Welt erlosen wiirde, bleibt nach
wie vor unbewiesen. Sie hat bis auf weiteres als ein schéner, von der mo-
dernen Wissenschaft aufgebrachter Mythos zu gelten, der nie existiert hat —
es sei denn im Geiste einiger Gelehrter.

Die Gotternamen der Kusan-Miinzen
Von HErmuT HuMBAcH, Mainz

¥

In seinem im Jahre 1887 erschienenen Aufsatz ,,Zoroastrian deities on
Indo-Scythian coins** beklagt sich MArk AUREL STEIN dariiber, dal die
philologische Erforschung der Typen und Legenden der indo-skythischen
Miinzpriigung seit den Zeiten von PRINSEP und LASSEN vergleichsweise nur

1In den oben bereits angefiihrten Untersuchungen; fiir L.-I. RiN¢BOM
sind seine zwei geistreich-phantastischen Biicher Gralstempel und Paradies
[1951] und Paradisus terrestris [1959] nachzutragen.
e ;’f In den Atti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia 111 [1932]




75

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gottingen 1961

geringe Fortschritte gemacht habe!. Inzwischen haben die Kusan-Miinzen
in der wissenschaftlichen Literatur hédufige Erwihnung gefunden, aber
mutatis mutandis gilt Steins Klage auch heute noch. Im philogischen Ver-
stéindnis der Miinzen sind wir, 64 Jahre spéiter, kaum sehr viel weiter, als
seinerzeit STEIN es war. Zwei wesentliche Positiva sind allerdings aus neuester
Zeit zu vermerken. Erstens hat sich ROBERT GOBL der Miinzen von der nu-
mismatischen und von der paldographischen Seite her angenommen und
. vermag somit dem Philologen wertvolle quellenkritische Unterlagen zu
* geben?. Zweitens aber ist wenigstens ein Teil der unter DANIEL SCHLUM-
BERGER gefundenen Kusin-Inschriften bekanntgemacht worden. Wie die
Miinzlegenden mancherlei zur Klidrung der Inschriften beitragen, so ist um-
gekehrt aus den Inschriften auch mancherlei fir die Deutung der Miinz-
legenden zu gewinnen.

Vor allem die groBe Kani$ka-Inschrift gibt manchen Aufschluf iiber den
altertiimlichen Sprachstand, den wir zu erwarten haben®. Unter anderen
enthiilt sie Worter pweo ,,Sonne, Mifra‘, uxo ,,Mond, Monat*‘, Bayo ,,Herr",
oado ,,Wind*, oapo , Herrschaftsglanz‘‘, oavivdo ,,Siegbringer‘, oavo ,be-
siegend*‘. Sie erlaubt uns daher, die als Miinzlegenden auftretenden Gétter-
namen Wipo (LL0po, [LLLPO, UELPO USW.), Koo, pavao [Boyo, oo, @upo (popepo).
oavvdo, poldooavo mit hinreichender Sicherheit der niamlichen Sprache
zuzuschreiben. Diese Sprache nannte W.B. HENNING in seinem ersten
Deutungsversuch ,,baktrisch*4. Da uns jedoch vorléufig unbekannt ist, ob
sie das alte Baktrische fortsetzt oder ob es sich um die Sprache der in Bak-
trien eingewanderten Skythen handelt, habe ich ihr die neutrale Bezeich-
nung , kusanisch gegeben. Wer trotzdem Wert auf ihre baktrische Pro-
venienz legt, sollte m. E. nicht einfach ,,baktrisch*, sondern deutlicher
, kusanbaktrisch‘‘ sagen.

Einen einigermaBen brauchbaren Hinweis auf Baktrien bietet der Gottes-
name opAayvo (opAxyvo) < *(v)ordayna-< aw. versfrayna-. Die Entwicklung
rl<rd<r6r, die hier festzustellen ist, entspricht ziemlich genau der Ent-
wicklung 2l < 20 < z0r in skr. bahli- < aw. baxdi- < *bax0ri- (ap. baztri-).
Nichsdestoweniger wiire es falsch, nun einfach simtliche auf den Miinz-
legenden vorkommenden lautlichen Erscheinungen als baktrisch oder auch
nur als kudanisch zu bezeichnen, denn wir haben doch auch mit Entlehnungen
aus anderen Dialekten zu rechnen.

Das gilt selbstverstindlich fiir pappo mit seinem auch sonst im Iranischen
verbreiteten und aus dem Medischen stammenden anlautenden f gegeniiber
2% in aw. a’aronah-. Aus einem dem Awestischen sehr nahe verwandten Dia-
lekte scheint apacigpo entlehnt zu sein, denn sein Vorderglied apax stimmt
zu aw. ada- und zeigt den bislang nur aus dem Awestischen bekannten
Wandel 7¢> 4, ohne allerdings seines Hintergliedes wegen als zoroastrisch
angesprochen werden zu koénnen. Fremd ist auch das bekannte paopnopo

1 MARK AUREL STEIN, Oriental and Babylonian Record, August 1887, p. 11f.

2 RoBERT (6BL, Die Miinzprigung der Kusan von Vima Kadphises bis
Bahram IV., in Franz AvteEmM/RuTH STiEHL, Finanzgeschichte der Spit-
antike (Frankfurt/Main 1957). Eine Arbeit iiber die Paléographie der
Kusin-Miinzen vom gleichen Verfasser ist im Druck. — Ein vollstindiges
Verzeichnis der Legenden gibt ANDRE MARICQ, Journ. As. 1958p. 4211f.
' ; 3 H. HuMBAcH, Die Kanigka-Inschrift von Surkh-Kotal (Wiesbaden 1960)
p. 44ff.

4+ W. B. HEnning, BSOAS XXIII (1960) p. 47ff.




DIE DREI WEISEN AUS DEM MORGENLANDE
UND DIE ANBETUNG DER ZEIT

4. Duchesne-Guillemin

wie auch die bildlichen Darstellungen der drei Weisen aus dem

Morgenlande, manche Elemente, die man vergebens im Bericht des
Matthius-Evangeliums suchen wiirde. So wird einer der drei Konige
oft als Mohr dargestellt. Diese Gepflogenheit ist aber nur einige Jahr-
hunderte alt.
Auf Gemilden der flimischen Schule, zum Beispiel auf dem Polyptychon
aus der Schule des Rogier van der Weyden im Museum The Cloisters in
New York, ist im Stern der Magier ein kleines Kind zu sehen, ja sogar eine
Frau mit ihrem Kindlein. Die Weisen sind auf einem Berg als Badende
dargestellt — oder, genauer gesagt, sie waten mit nackten Beinen in einem
Teiche (Taf. IX). Auf demselben Bild erscheint den gleichen drei Konigen
— jetzt wieder angekleidet und kniend — der Stern mit dem Kindlein.
Die Szene des Fufibades fehlt auf einem Berliner Triptychon, auf das wir
noch zuriickkommen; es kann also dem New Yorker Polyptychon nicht als
Vorlage gedient haben, obwohl es von van der Weyden selbst stammt.

Der Volksglaube und das Brauchtum am Dreikonigstag enthalten,

1. DIE REIBETROMMEL

Die Reisen der heiligen drei Konige spiegeln sich in einem volkstiimlichen
Brauch wider, der noch vielfach auf dem Land weiterlebt: Zwischen Weih-
nachten und dem 6. Januar gehen Kinder singend von Hof zu Hof und

bekommen dafiir einen Groschen. Dabei wird manchmal ein sonderbares |

Musikinstrument verwendet, im flimischen Land »Rommelpot« genannt.

Der Brauch ist unlingst von einem belgischen Musikwissenschaftler, Paul |

Collaer, wie folgt beschrieben worden !:

Die Gruppe setzte sich gewdhnlich aus drei Singern zusammen. Der erste trug einen an
der Spitze eines geschmiickten Stockes befestigten Papierstern. Er war der Hauptsinger.

Der zweite spielte die Reibetrommel, »Goebe« oder »Rommelpot« genannt. Der dritte

Y9

R Ty



Die drei Weisen aus dem Morgenlande

rug eine Laterne. Oft waren die Singer verkleidet, begniigten sich jedoch manchmal
amit, ihre Kleider zu wenden. Auch beschmierten sie sich Gesicht und Hinde: der eine
chwiirzte es mit Ruff, der andere stiubte es mit Mehl weif) ein und der dritte firbte es
nit Schweineblut rot. Sie sangen vor den Tiiren und erhielten eine Geldmiinze zur Be-
ohnung. Auferdem gab man ihnen Honigwaben, Lebkuchen oder ein Glas Schnaps.

Die Goebe oder der Rommelpot ist ein Fifichen oder eine zylindrische Schachtel, auf die
ne Membrane aus Schweinsblase gespannt ist, durch die ein Stab hin und her bewegt
ird, so daf} er ein dumpfes Gerdusch hervorbringt.

Der Brauch wird von Paul Collaer folgendermafien gedeutet, ohne dafl er
edoch eine Beziehung zu den drei K6nigen herstellt:

Das Instrument ist, wie gesagt, mit Schweinsblase oder Pergament bespannt, und es wird
hiufig auf das Schweinchen angespielt, dessen Pfoten und Speck gegessen und mit dessen
Blut das Antlitz und die Hinde des Singers beschmiert werden; wihrend des ermiidenden
vichtlichen Ganges durch das Land 1ifit man den Rommelpot dréhnen; die Kollekte an
Speisen soll nicht den Musikanten gelten, sondern dem Rommelpot, der personifiziert er-
cheint. Einige Gesiinge sprechen von dieser Speise als von einem Anteil Gottes, der ihm
als Dank fiir seinen gottlichen Schutz gebiihrt. (Diese Einzelheiten stimmen, fiigt Collaer
inzu, mit der germanischen Mythologie zusammen, in welcher Gotter in tierischer Ge-
talt auf die Erde herabkommen, um ihre Gaben zu verteilen.)
Die Vorstellung eines Opfers soll nicht ausgeschlossen werden, schreibt er weiter, und
zwar des Tieres, dessen Briillen nachts ertont, dessen Fleisch gegessen und dessen Blut auf
as Gesicht des Menschen gerieben wird. Der Opferbegriff wiirde das Wiedererscheinen
es Rommelpot wihrend der Karwoche rechtfertigen.

n einem zweiten Aufsatz 2 falt Collaer die iiber den Gebrauch der Reibe-
ommel bekannten Tatsachen bei verschiedenen Volkern zusammen:

eremonien, bei denen ein solches Instrument gebraucht wird, sind mit Todes- und Auf-
rstehungsriten verbunden ... Der Tod wird durch ein Opfer hervorgerufen, das das
Leben erneuern soll. Frither waren es Menschenopfer . . . Meist wird ein Tieropfer symbo-
isiert, indem die Reibetrommel das Opfertier darsteilt und dessen Stimme ertonen
ifdt.

ie steht es aber mit der roten, weiffen und schwarzen Farbe, mit der sich
ie Singer das Gesicht beschmieren? Collaer gibt dazu, freilich mit Frage-
eichen, eine Erklirung, die wir spiter erortern miissen: »Wenn das Be-
chmieren mit Ferkelblut leicht erklirbar ist«, schreibt er, auf das angeb-
iche Opfer anspielend, »was soll aber das Einstduben mit Mehl bedeuten?
Konnte es mit den Krapfen, die man ifit, in Zusammenhang stehen? Also

ufl = Tod; Mehl = Leben; Blut = Opfer?« Die richtige Antwort wer-
den wir in der schriftlichen Uberlieferung suchen.




J. Duchesne-Guillemin

2. DIE LEGENDEN VON DEN DREI KONIGEN

Die Weisen aus dem Morgenlande machten als Reliquien eine letzte Rei
und zwar im zwolften Jahrhundert von Mailand nach Kéln.

Angeblich waren jene Reliquien zuerst von Helena, der Mutter des Kaiser
Konstantin, die auch das wahre Kreuz gefunden hatte, nach Konstantinop
gebracht und dort in der Sophien-Kirche beigesetzt worden; spitestens im
12. Jahrhundert wurden sie dann nach Mailand in die Kirche Sankt Eustor
gio liberfiihrt. Im Jahre 1162 wurde aber Mailand von Kaiser Friedri
Barbarossa erstiirmt, und er schenkte die Reliquien zuerst vielleicht de
Fiirstbischof von Liittich, dann sicher dem Erzbischof von Kéln, Rainald
Dieser stellte sie in seinem damaligen Sankt Peters-Dom zur Verehrun
durch Gliubige und Pilger aus. Ugo Monneret de Villard schreibt in seine
schonen Buch »Le Leggende Orientali sui Magi Evangelici« 3:

Der Kult solcher Reliquien entwickelte sich ziemlich rasch. Philipp von Heinsberg (1167
bis 1191), der Nachfolger Rainalds (dem die Reliquien iibergeben worden waren) auf dem
bischéflichen Thron, lie den grofen Heiligenschrein herstellen, ein Denkmal von grofier
kiinstlerischer Bedeutung, in dem sie aufbewahrt wurden; der Wallfahrtsort, von einer
tiichtigen Propaganda erndhrt, gewann bald grofie Bedeutung. Im Jahre 1221 stiften
Heinrich von Lothringen und seine Gemahlin in St. Peter zu Koln zu Ehren der heiligen
drei Konige eine Pribende, und 1247 gewihrt Papst Innozenz IV. allen denen einen
Ablafi, die eine Wallfahrt zu den heiligen drei Konigen nach Koln machen. Aber im
folgenden Jahre wird der alte Dom durch einen Brand vernichtet. Man nimmt unverziiglich
den Bau eines neuen, kolossalen Doms in Angriff. Daher muff man Geld fiir das riesige
Werk und fiir die Wallfahrtsstitte sammeln, die im Jahre 1249 Konig Wilhelm von Hol-
land und 1338 Konig Edward III. von England anziehen sollte, und zu beiden Anlissen
mufite man Pilgern eine Geschichte der verehrten Heiligen liefern, eine Erzihlung von
ihren Taten, um ihren Ruhm zu erhéhen und den Eifer der Frommen anzufeuern.

So wurde eine reiche Literatur iiber die heiligen drei Konige geschaffen,
aus der besonders das Buch von Johannes von Hildesheim hervorsticht,
das in der Mitte des 14. Jahrhunderts verfa8t und ins Deutsche, Nieder-
lindische und Franzosische iibersetzt worden ist.

Die unmittelbare Quelle fiir das Werk war das »Speculum Humanae Salva-
tionis« (1324), das wiederum aus der »Legenda Aurea« des Jakob a Vora-
gine geschopft hatte. Dieser hatte seinerseits iltere Schriften benutzt,
namentlich das dem Johannes Chrysostomos filschlich zugeschriebene
»Opus imperfectum in Matthiume.




Die drei Weisen aus dem Morgenlande

In diesem Text und in einigen anderen erscheinen die Magier in der Zwolf-
zahl (in Nachahmung der Apostel, da sie vom heiligen Thomas beauftragt
. werden, im Orient das Evangelium zu verkiinden). Nach dem »Opus
imperfectum« versammelten sie sich alljihrlich in Erwartung des Erlosers
auf dem Mons Victorialis, wo sich ein Wildchen befand, eine Quelle fiir
Waschungen und eine Grotte. Nach einer Waschung und drei Tagen des
Schweigens und des Gebetes sollen sie, wenn die Zeit dafiir reif ist, einen
Stern sehen mit dem Bild eines Kindes, das ein Kreuz tragt. Dieser Stern
gebietet ihnen, sich nach Judia zu begeben. Sie tun das denn auch, wie es
das Evangelium berichtet.

Die Chronik von Zugnin, ein syrischer Text, berichtet zunichst von der
Niederlegung der Schitze zusammen mit einem Buch, das Seth, der Sohn
des Adam, verfafit haben soll, in der Grotte auf dem Berg der Siege. Dann
sehen die zwolf Magier, sobald der Augenblick gekommen ist, einen
grofen Stern, der sich iiber einer Siule erhebt und mit dem sich etwas ver-
bindet, das die Form einer menschlichen Hand hat. Dann tritt der Stern
in die Grotte ein, aus der eine Stimme ihnen zu folgen gebietet; und sie
finden drinnen das Licht des Sterns gleichsam zusammengedringt zu einem
kleinen Mann, der sie begriifit, ihnen enthiillt, wer er ist, und sie nach
Palistina schickt. Sie begeben sich dorthin und finden den Sohn, dem sie ihre
geheimen Schitze anbieten.

Diese Traditionen haben lediglich den Text des Matthdus-Evangeliums
paraphrasiert und glossiert, um die Religion der Magier mit dem Christen-
tum zu verbinden. Eine andere Gruppe von Legenden lifit die Beziehungen
zwischen den beiden Religionen in einem anderen Licht erscheinen, indem
sie die Verehrung des Feuers, die fiir die Religion der Magier charakte-
ristisch ist, als eine jiidische oder christliche Einrichtung ausgeben. Nach
dem »Buch der Schatzhéhle« und dem »Buch von Adam und Eva« sah
Nemrod ein Feuer aus der Erde aufsteigen und richtete um seinetwillen
den Kult ein. Andere Legenden bringen die Feuerverehrung mit dem Ge-
schenk in Verbindung, das Jesus oder auch Maria den Magiern gemacht hat
zum Dank fiir die Gaben, die sie nach Bethlehem gebracht haben.

Nach einem uighurischen Text, der in Bulayiq (in der Nihe von Turfan
in Zentralasien) gefunden wurde, hat Jesus ihnen einen Stein geschenkt,
und da sie auf dem Heimweg schwer an dieser Last zu tragen haben,




80

J. Duchesne-Guillemin

entledigen sie sich ihrer, indem sie den Stein in einen Brunnen werfen und
ihren Weg fortsetzen. Aber nun sehen sie ein grofies Leuchten am Him-
mel und kehren um: eine Flamme erhebt sich aus dem Brunnen. Sie be-
greifen, dal der Stein gottlich war und dafl dieses Feuer der Anbetung
wiirdig ist.

Nach dem arabischen Autor Mas‘udi 4 ist es Maria, die die Magier fiir ihre
Geschenke belohnt:

... Maria gab den Boten der Kénige ein rundes Brot. Diese versteckten es nach ver-
schiedenen Abenteuern unter einem Stein. Das Brot verschwand in der Tiefe der Erde an
einem Ort in der Provinz Fars. An dieser Stelle grub man einen Brunnen und sah zwei
Feuerzungen emporlodern, die wie der helle Sonnenschein leuchteten.

Dieselbe Legende findet sich wieder in der dthiopischen Version des Proto-
Evangeliums des Jacobus, wihrend das arabische »Evangelium von der
Kindheit« — einem syrischen Text folgend — eine Variante bietet. Diesmal
gibt Maria den Magiern die Windeln, in die sie das Kind gewidkelt hatte.
In ihre Heimat zuriickgekehrt, opfern die Magier ihrer Sitte gemifl dem
Feuer und werfen die kostbaren Windeln in die Flammen. Aber sobald das
Feuer erloschen ist, kommen, weifi wie Schnee, die Windeln wieder zum
Vorschein: das Feuer hat ihnen nichts anhaben konnen. Der Sinn des Textes
ist deutlich: indem die beiden Religionen so handgreiflich einander gegen-
iibergestellt werden, soll die Uberlegenheit des Christentums bewiesen
werden. So sagt denn auch der syrische Text:

Die Magier ergriffen die Windeln, die so wunderbar bewahrt worden waren, kiiiten sie
und legten sie sich auf die Augen, indem sie sagten: »Wahrhaftig, dies ist ohne Zweifel
die Kleidung des Gottes aller Gétter, denn das Feuer unserer Gotter hat sie nicht ver-
zehrte.

Viele Legenden iiber die Magier liefen im Orient um, noch zur Zeit Marco
Polos, der sie in seinem berithmten »Milione« aufgezeichnet hat. Diese
Texte enthalten, wie gesagt, die Losung unseres kleinen Problems der
roten, schwarzen und weiflen Burschen. Beschiftigen wir uns aber zuerst
mit einer allgemeineren Frage, nimlich der der vorchristlichen Elemente in
diesen Legenden, und mit der Vorstellung der Geburt eines gottlichen
Erloserkindes. Die Frage ist die, ob das Heidentum, und im besonderen
der Mithrakult dem Christentum hinsichtlich dieser zentralen Vorstellung
zuvorgekommen ist.




8]

Die drei Weisen aus dem Morgenlande

3. MITHRA ALS ERLOSER

Fassen wir zuerst zusammen, was man von Mithra als Erloser wissen, oder
besser, vermuten kann.

Zarathustra, der iranische Prophet, rief in seinen Gesingen die Erldser
(Saoshyant) an, die als Morgenrote neuer Tage in die Welt kommien sollten
(Yasna 46. 3). Und er hoffte, selbst einer derjenigen zu sein, »die diese
Welt herrlich werden machen« (Yasna 30. 9).

Nach des Propheten Tode wurde im jiingeren Awesta dieser Glaube an
kiinftige Erloser weiterentwickelt, Zarathustra sollte, wenn auch nicht als
er selbst, so doch:in der Person seiner drei Schne, in die Welt wiederkom-
men, um sie zu retten. Jene drei Sohne, aus seinem in einem Meer auf
wunderbare Weise bewahrten Samen und einer Jungfrau geboren, sollten
nach je einem Jahrtausend einander folgen. Der dritte von ihnen, der Er-
l6ser par excellence, sollte die Auferstehung herbeifithren und, mit der
Keule der mythischen Helden bewaffnet, die Liige besiegen und die Wut
in die Flucht schlagen, ein Vorspiel zum allgemeinen Kampf, in dem die
Teufel vernichtet werden sollten.

Und Mithra? Spielte er im Drama des Weltendes eine Rolle? Im Awesta
erfahren wir dartiber nichts. Und gemify den Pahlavibiichern (im 9. Jahr-
hundert nach Chr. abgefafit) ist Mithras Rolle eine nebensichlich-episo-
dische. Im Bahman Yasht ist er nur ein Statthalter Ohrmazds, der Anfiihrer
seiner Heere. Dem Peshotan (einem der Vorldufer des Erlosers) zu Hilfe
geschickt, schlidgt er die Wut in die Flucht. Es scheint also unberechtigt,
wenn Reitzenstein schreibt: »Noch in der Auffassung des persischen Bah-
man Yasht ist Mithra beim Weltende der Gegner Ahrimans und der eigent-
liche Erloser.«

Immerhin scheint es, dal Mithra auflerhalb der mazdaistischen Orthodoxie
eine wichtigere Rolle in der Eschatologie gespielt hat, Um dies zu erldutern,
stehen uns nur aufier-iranische Dokumente zur Verfiigung, nimlich die
Denkmailer der Mithra-Mysterien und ein paar griechische und lateinische
Texte.

Der Weltbrand ist im Mithraismus und bei den Magiern von Kleinasien
auf einem Denkmal und in einem Text bezeugt. Auf dem 1926 in Dieburg
gefundenen Relief sieht man, wie der Sonnengott seinem Sohn Phaéthon




82

J. Duchesne-Guillemin

die Erlaubnis gibt, seinen Wagen zu lenken. Nun sah schon Plato in diesem
Mythos eine Anspielung auf den Brand, der die Welt periodisch verheeren
soll. Vermutlich wollten die Anhinger von Mithra die Rolle ihres Gottes
im Weltbrand festlegen, indem sie Mithra mit Phaéthon identifizierten.

Die Kosmogonie des Dio von Prusa beweist, dafl die Magier schon im
Kleinasien des ersten Jahrhunderts vor Christus die Lehre des Weltbrandes
lehrten.

Ein weiteres Zeugnis von der eschatologischen Rolle des Mithra ist Ter-
tullian zu entnehmen, der schreibt, da8 Mithra »imaginem resurrectionis
inducit«.

Es gibt auch, wie gesagt, griechische und lateinische Texte, bis in die ersten
Jahrhunderte nach Christus, ja sogar bis in die letzten zwei vorchristlichen
Jahrhunderte zuriickreichend, die, ohne Mithra ausdriicklich zu erwihnen,
eine Verbreitung des Glaubens an einen sonnenhaften Erloser von Baby-
lonien bis Italien erweisen. Es sind das die Sibyllinischen Biicher, die Orakel
des Topfers und des Hystaspes, und schlieflich Vergil.

Die Sibylle kiindigt im dritten Buch (das ungefihr 140 vor Chr. verfafit
worden ist) einen Konig an, der von der Sonne aus geschickt wird: xai zov’
an’ feroto Oeds méuyer Paciiija (»und dann schickt der Gott einen Ko6nig von
der Sonne«). Ebenso spricht der aus Agypten als »Orakel des Topfers«
bekannte griechische Text von einem Konig aus der Sonne: a6 sjiiov . . . faci-
aevs. Das Orakel des Hystaspes hat teilweise Laktanz bewahrt, der es nur
zum Teil dem Christentum angepafit hat. Die Weltgeschichte lauft in sechs
vom Bosen beherrschten Jahrtausenden ab, denen das Jahrtausend Christi
nachfolgen wird, wie etwa nach der Schopfung der siebente Tag. Dann
tibernimmt der Teufel ein letztes Mal die Herrschaft: zeitweilig verheeren
viele Kriege die Welt; die Berge verflachen sich, die Gerechten suchen in
den Bergen Zuflucht, wo der Feind sie belagert; aber der Erloser wird sie
dort schlieflich befreien. Diesen Erléser nennt Laktanz »rex magnus de
caelo«.

Vergil verbindet in seiner beriihmten 4. Ekloge drei Themata, nimlich die
Wiederkunft des Goldenen Zeitalters, das Sonnenkonigtum und das Er-
loserkind. Es ist gefihrlich, einen so umstrittenen Text wie diesen zu ver-
werten: die Interpretationen schwanken. Im Augenblick scheint die Ten-
denz zur Deflation vorzuherrschen. Man hat sich nach den herrlichen




~N
g
T
i
s
~
#
g
E
=
|
C
P
=]
"
o
5
=
A
-
to
«
g
R}
==}
E
=4
N
P
<
-
€3]
-
<
=




TAFEL X Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234—252

TAFEL XI Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234







o,

ro
,L
&
g ]
y e
v
7 PO

= ~ —_
!
Ry |
g ¥
e :
> A
NN
&R *
N ks

TAFEL XII Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234—252




87

Die drei Weisen aus dem Morgenlande

Exegesen eines Eduard Norden, eines Jeanmaire eines anderen besonnen.
Man behauptet namentlich ®, das Kind, von dem Vergil spricht, sei kein
Erloser; andere vermuten, dafl kein Wort iiber ihn von der Sibylle geduflert
worden sei; man bestreitet sogar 8, dafl Apollo — in »tuus iam regnat
Apollo« — die Sonne bedeute. Dies geht offensichtlich zu weit, war doch
die Gleichsetzung Apollo = Sonne fiir einen Servius und einen Zosimus
selbstverstindlich und — woran Alf6ldi 7 erinnert hat — wurde Antonius
seit 43 als Sol dargestellt.

~ Wie dem auch sei, es gelang Franz Cumont auf Grund jener Texte wie
auch der Tatsache, daffl Mithra ein Sonnengott (der oft mit der Sonne
identifiziert wird) und ein Erl6sergott war, die apokalyptische Rolle, die
diesem Mithra nach den sogenannten hellenisierten Magiern zukam, zu
rekonstruieren.

Nachdem nun mit geniigender Wahrscheinlichkeit festgestellt worden ist,
dafl Mithra im ersten Jahrhundert vor Christus eine grofie Rolle in der
Eschatologie spielte, miissen wir priifen, ob er je als Erloserkind aufgefafit

wurde, auf dessen Geburt die Menschheit wartete.

Mithras Geburtstag wurde am 25. Dezember gefeiert. Auf diesen Tag legte
man 354 in Rom das Weihnachtsfest. Bis dahin waren die Geburt Christi,
die Anbetung der Magier und die Taufe Christi am 6. Januar gefeiert wor-
den. In der vorchristlichen Zeit war der 6. Januar der Geburtstag des Aion
gewesen, namentlich in Agypten. Vermutlich hat sich von Agypten aus das
christliche Fest an eben diesem Tage iiber die ganze Christenheit, auch die
abendlindische, verbreitet. Umgekehrt verbreitete sich von Rom aus der
25. Dezember als Tag des Weihnachtsfestes iiberallhin, auch im Orient.
Schliefllich wurden die beiden Feste iiberall gefeiert, die Geburt Christi
allerdings auf das erste, die Anbetung der Magier aber auf das zweite
Datum eingeschrinkt.

Lassen wir jedoch das zweite Datum vorldufig beiseite. Mithras Geburts-
fest war ein Erinnerungsfest; aber sein Datum erweist, daf§ es ein perio-
disches Ereignis feierte, nimlich die jihrliche Wiederkehr des Sonnenlichtes
nach dessen tiefstem Stande zur Zeit der Wintersonnenwende, dafi man
also diese Geburt oder ihr Gedenken als ein kiinftiges Ereignis feierte. Der
meugeborene Mithras wird jedoch nie als Kindlein in Windeln (Lukas 2. 7),

Aantaios VII - 17




88

J. Duchesne-Guillemin

sondern als Kniblein dargestellt, das saxigenus bzw. metgoyévms hiefl.
‘Was bedeutete dieser Beiname genau? Nach all den Abbildungen besagt er,
daf} Mithras als aus Stein geboren galt, so wie das Feuer aus dem Feuerstein
hervordringt oder vielmehr: wie die Sonne hinter den Bergen emporsteigt.
Andrerseits diirfen wir nicht vergessen, dafl dieses Fest in den Mithras-
tempeln begangen wurde, die — in Anspielung auf das Himmelsgewolbe —
die Form von Grotten hatten. Von hier aus war es nur noch ein Schritt,
Mithras als in einer Hohle geboren aufzufassen.

Versetzen wir uns einen Augenblick in die neue Perspektive, die durch die
Geburt Jesu und den Evangelienbericht geschaffen worden war. Halten
wir zunichst fest, daff den kanonischen Evangelien zufolge Jesus in einer
Krippe geboren war: dafl dies in einer Grotte oder Hohle geschah, wird
nicht ausdriicklich gesagt. Es bestanden also nebeneinander drei Vor-
stellungen:

1. Das im Stalle geborene Jesuskind; 2. der aus Stein hervorgegangene
Mithrasknabe; und 3. dessen Geburtsfeier in grottenformigen Tempeln.
Sind nun diese drei Vorstellungen miteinander verschmolzen worden?
Eine Stelle bei Justinus dem Mirtyrer legt den Schluf3 nahe, man habe die
Ahnlichkeit, den Parallelismus der drei Vorstellungen gesehen. Aus diesem
Grunde lieff man seit Justinus, Origenes und dem apokryphen Evangelium
Jacobi Jesus in einer Grotte geboren werden.

Eine andere Frage ist, ob diese Kombination bereits vor dem Christentum
stattgefunden hatte. Mit anderen Worten: ein Bericht iiber das in einer
Grotte geborene Mithrakind fehlt 8. Die These, die Iranier hitten vor dem
Christentum an das nahe oder ferne Kommen des Mithra geglaubt, der, als
wirklicher Mensch in einer Grotte geboren, die Welt erlosen wiirde, bleibt
in den Tatsachen unbewiesen. Wir sind auf eine logische Folgerung ange-
wiesen. Da die Geburt eines sonnenhaften Erloserkonigs erwartet wurde,
eine Uberlieferung, die in Vergil ihren Niederschlag gefunden hat, und da
anderseits Mithra ein sonnenhafter Erloserkonig war: warum sollte dann
nicht er dieses wunderbare Kind sein?

Es unterliegt keinem Zweifel, daff die drei von Vergil verschmolzenen
Motive, nimlich die Wiederkunft des Goldenen Zeitalters, das sonnenhafte
Kénigtum und das Erléserkind, schon lange vor ihm bestanden, obwohl
sie vielleicht nie zuvor zu einer Synthese vereinigt worden waren.




89

Die drei Weisen aus dem Morgenlande

ie babylonische Lehre vom Grofien Jahr und schon frither die Vorstel-
ng von einer periodischen Erneuerung und einer ewigen Wiederkehr
atten die Hoffnung auf eine neue Ara bis nach Italien verbreitet. Das
estitigen romische Miinzen mindestens seit Cisars Tod. Auflerdem war
ie Idee von einer neuen Ara besonders in Agypten mit der der Erscheinung
ines neuen Ko6nigs verkniipft. Auch wurde in Agypten der Konig aus-
riicklich als sonnenhaft aufgefait. Dariiber hinaus wurde jedes Jahr am
5. Dezember die Riickkehr des Sonnenlichtes gefeiert und am 6. Januar die
rneuerung des Aion °.
Endlich — und dies fiihrt zum dritten Thema — wurde die Riickkehr der
Sonne als die Geburt eines Kindes dargestellt, indem Isis, die Jungfrau,
den Horusknaben, das Sonnenkind, gebar.
an sieht, welche innere Verwandtschaft zwischen diesen Motiven bestand
nd sie pridisponierte, sich zu einer Synthese zusammenzuschliefen.
urde nun diese Synthese schon vor der Sibylle, oder aber erst von ihr,
der von Vergil zum ersten Mal hergestellt, oder — wie einige neuere
xegeten behaupten — hatte Vergil selbst unbewuflt die Synthese bewirkt,
ndem er deren Elemente von ungefihr vereinigte, ohne der Verbindung
wischen ihnen gewahr zu werden? Mir scheint das ein nur schwierig auf-
echtzuerhaltender Standpunkt, und ich gestehe, dafl ich von Eduard Nor-
dens meisterhaftem Buch »Die Geburt des Kindes« (1924) immer noch faszi-
piert bin.
emifl Norden bestand unsere Synthese schon im griechisch-dgyptischen
eldentum: Es war nicht nur der Mythos vom Sonnenkinde (Horus) 10,
essen Erscheinung das Goldene Zeitalter wiederbringen sollte, dem Chri-
tentum vorangegangen, sondern er war die eigentliche Quelle der Isaiah-
rophetie iiber das Kommen des Erlgserkindes Emmanuel.
Selbst die sonnenhafte Eigenart dieses Mythos lebte schwach weiter, ob-
ohl die Israeliten, als Verehrer des einzigen Gottes, sie vermutlich bewufit
erdunkelten, und hinterlie§ im Datum der Geburt Christi — nimlich der
intersonnenwende — wie in demjenigen des Festes Johannes des Taufers
der Sommersonnenwende — eine Spur.
ir haben uns nun wohl geniigend mit dem grofien Thema des Erloser-
Lkindes beschiftigt, um jetzt den Bericht des Evangeliums im einzelnen ver-
folgen zu konnen.




J. Duchesne-Guillemin

4. DER BERICHT DES MATTHAUS

Kaum geboren, wird der Erloser angebetet, zuerst von den Hirten, dann
von den Magiern. Im ersten dieser beiden Motive wird sozusagen die
idyllische Atmosphire fortgesetzt, in der sich bei Vergil die Geburt des
Erl6sers ankiindigt. Man braucht daraus vermutlich nicht mit Réville und
Geffcken auf orientalischen Ursprung zu schliefSen.

Hier interessiert uns besonders das zweite Motiv, die Anbetung der Magier.
Um seine Bedeutung zu erfassen, mufl man sich vor Augen halten, was die
Alten, d. h. die Griechen und Rémer, von den Magiern wufiten.

Die Magier waren nach Herodot, der ihre eigentiimlichen Gebriduche be-
schrieben hat, ein medischer Volksstamm. Sie bestatteten weder ihre Toten,
noch verbrannten sie sie, sondern setzten sie den Vogeln aus. Sie kannten
die Ehe unter Blutsverwandten. Ihre dualistische Auffassung von der Welt
lieB sie unterscheiden zwischen Tieren, deren Totung verboten, und sol-
chen, deren Tétung Pflicht war.

Unter den ersten Achimeniden wuchs der Einfluf der Magier im Staate
weiter, so dafl sie schlieflich das Monopol der Religion in Hinden
hielten.

Die Religion des Avesta ist das Ergebnis der Verschmelzung der mit volks-
timlichen Kulten und Sitten vermischten Lehren und Gebriuche der
Magier mit der zarathustrischen Reform. Die Magier gaben Zarathustra
als einen der ihren aus, um so als Erben der ersten Zarathustra-Anhinger
zu gelten. Zwar kommt der Ausdruck »magu« (Magier) in den Gathas
iiberhaupt nicht und im Avesta nur ein einziges Mal vor, aber die Gathas
bringen ein Wort »magavanc, das diesem dhnelt und ihm letztlich vielleicht
doch verwandt war. Es scheint die Bedeutung »teilhabend an dem Biindnis,
dem mystischen Geschenk« besessen zu haben. Die Existenz dieses Aus-
drucks hat ohne Zweifel die Annahme der zarathustrischen Religion durch |
die Magier erleichtert.

In Griechenland wurde die Magie nach den Magiern benannt, zumindest
seit dem 5. Jahrhundert. Einige Autoren wufiten allerdings, dal die ge-
wohnliche schwarze Magie zu unterscheiden ist von der wahren Magie,
derjenigen der Perser, die eine Form des Gotterkults ist. So etwa der Ver-
fasser des pseudoplatonischen Dialogs, Alkibiades. Und Aristoteles — oder




Die drei Weisen aus dem Morgenlande

war es Antisthenes von Rhodos? — konnte in dem verlorengegangenen

Traktat »Magikos« erkliren, daf} die iranischen Magier die Magie iiber-
- haupt nicht kennen. Aber der allgemeine Sprachgebrauch vermischte immer

mehr die iranischen Magier mit den Zauberern und Astrologen der
| Chaldier.

In hellenistischer Zeit war die allgemeine Vorliebe fiir den Orient so grof},
' dafl man, um irgendeiner magischen oder alchimistischen oder astrologi-

schen Schrift mehr Gewicht zu verleihen, nichts Besseres tun konnte, als sie
- unter die Autoritit Zoroasters oder eines anderen angeblichen Magiers zu

stellen.

Die Reise der Magier nach Bethlehem wurde von A. Dietrich in einem
berilhmten Aufsatz ! verglichen mit einem Ereignis des Jahres 66 — einem
Ereignis also, das wenige Jahre vor der vermutlichen Abfassung des Mat-
thius-Evangeliums stattfand. Es handelt sich um die Reise des Konigs
Tiridates nach Neapel und Rom, die er mit einigen Magiern in seinem
Gefolge unternahm, um dem Herrn der Welt, Kaiser Nero, zu huldigen.

Dieses Ereignis hitte jedoch offensichtlich nicht geniigt, um die Idee einer

- Reise der Magier nach Bethlehem entstehen zu lassen, wenn nicht gewisse
religiose Vorstellungen und gewisse Gebriuche bereits verbreitet gewesen
wiren. So erwihnten wir schon die Vorstellung, dafl die Geburt grofier

' Minner durch das Erscheinen eines Sterns angezeigt wird. Daraus folgte,
daf} die Magier, da sie Astrologen waren, die Fihigkeit besaflen, eine solche
Geburt vorauszusehen und auf sie zu achten. Vielleicht wufite man sogar in

- der antiken Welt, daf} die iranischen Magier, als Jiinger Zarathustras, die
Ankunft von Erlésern erwarteten.

Andererseits war das Motiv, daf3 Orientalen einem Herrscher Geschenke

- bringen, um ihm ihre Ergebenheit zu beweisen, in der griechisch-romischen

- Welt verbreitet, wie das Cumont 12 gezeigt hat. Wir werden davon noch

- zu sprechen haben.

- In der Literatur der Apokryphen und in Kommentaren zum Matthdus-

- Evangelium schlossen sich noch weitere folkloristische Themen dem Stern-
Motiv und dem Geschenk-Motiv an 13:

" 1. Die Geschichte vom Besuch eines Konigs bei einem Heiligen in einer

Grotte. Man kann hier an Indras Besuch bei dem Buddha denken, oder an

- die Szene im Alexander-Roman, in der der Kaiser einen indischen Eremiten




J. Duchesne-Guillemin

aufsucht. Es gilt dabei zu beachten, dafy der Bericht des Matthdus nur von
Magiern spricht, nicht von Magiern, die zugleich Konige sind. Dafl man
die Magier spiter als Konige auffafite, beruht auf einer Kontamination mit
Psalm 72, Vers 10: »Die Konige von Tarsis und der Inseln werden Ge-
schenke bringen; die Konige aus dem gliicklichen Arabien und aus Saba
“werden Gaben herbeifithren.« Diese Kontamination konnte jedoch sehr
bald entstehen, sofort nach der Abfassung des Matthidus-Evangeliums, da
alle Leser des Evangeliums die Psalmen auswendig konnten 14,

2. Ein weiteres volkstiimliches Motiv, das sich mit der Legende von den
Magiern verbunden hat, wie sie das »Opus imperfectum« und die anderen
bereits genannten Texte darstellen, ist das Motiv von dem Berg, der als
Mittelpunkt der Welt aufgefafit wird.

Gewisse der hier angefiihrten Motive und verschiedene Einzelheiten des
Berichtes von Matthius finden sich auch in einer Apokryphe, dem so-
genannten » Testament Hiobs«.

5. DAS »TESTAMENT HIOBS«

Ob dieses Werk jiidisch oder christlich ist, weifs man nicht, aber die Uber-
einstimmungen mit dem Bericht des Evangelisten sind so, dafl man sich
fragen muf}, welches der beiden Werke das andere beeinflufit hat. Schon
1907 hat Spitta ! darauf aufmerksam gemacht, dafl Hiobs drei Freunde
ebenso wie er selbst Konige sind, in Ubereinstimmung mit dem Buch Hiob
in der Septuaginta, Nachdem sie von Hiob vernommen haben, kommen
sie aus dem Osten herbei, jeder aus seinem Lande. Sie treffen in der Stadt
Lepsitis ein, forschen nach Hiob, und erfahren, daf er auf seinem Dung-
haufen auflerhalb der Stadt sitzt. Darauf begeben sie sich mit ihrem Weih-
rauch zu ihm . ..

Man konnte zunichst mit Spitta annehmen, dafl diese Erzdhlung dem Be-
richt des Matthius zugrunde liegt, aber es besteht eine Schwierigkeit, die
der gelehrte Strafiburger Exeget nicht erwihnt hat: wenn Matthdus tat-
sichlich diesen Text verwendet hitte, warum sagte er dann nicht — warum
iiberlieB er es der Nachwelt, zu prizisieren —, dafl die Magier Konige und
daf} ihrer drei waren?




93

Die drei Weisen aus dem Morgenlande

Die umgekehrte Hypothese, nach der der Besuch der orientalischen Konige
bei Hiob aus denjenigen der drei Magier in Bethlehem hervorgegangen ist,
hat Spitta summarisch verworfen. Aber warum eigentlich?

Geschah es, weil sie aus dem »Testament Hiobs« ein christliches Werk
machen wiirde, wihrend doch nichts darin spezifisch christlich ist? Aber
lieBe sich nicht denken, dafl der Verfasser dieses Werkes die christlichen
Legenden gekannt hat, sich aber streng an die jiidische Linie hielt? Die zahl-
reichen Ubereinstimmungen in Wortschatz und Stil, die Spitta zwischen
dem Testament Hiobs und den neutestamentarischen Berichten im all-
gemeinen festgestellt hat, wiirden sich durch diese Hypothese ebensogut
erkliren lassen wie durch die der vorchristlichen Entstehung des »Testa-
ments Hiobs«. Gewifs war Hiob wie auch die Gestalt des leidenden Ge-
rechten ein Vorliufer von Jesus. Aber was hindert uns, anzunehmen, daf},
wenn die Juden die Geschichte von Hiob weiterentwickelt haben, dies auch
ein bifichen deshalb geschah, um Jesus Konkurrenz zu machen? Ich begniige
mich damit, diese Frage den Fachleuten vorzulegen.

In den iltesten bildlichen Darstellungen sind die Magier von Bethlehem
mit einer phrygischen Miitze bekleidet. Dies charakterisiert sie nicht — wie
einige Gelehrte neuerdings meinten — als Priester des Mithra, sondern
— wie Cumont in dem soeben zitierten Aufsatz bewiesen hat — einfach
als Orientalen, als Iranier 6.

Die ersten Darstellungen der Magier zeigen sie alle gleich, einen wie den
anderen. Das einzige, wodurch sie sich unterscheiden, sind die Geschenke,
die sie tragen: Weihrauch, Myrrhe, Gold. Deren Zahl hat offenbar die Zahl
der Magier selbst bestimmt. So auf dem Sarkophag-Relief im Lateran-
Museum aus dem 4. Jahrhundert, oder auf dem Holzrelief von der Sabina-
Tiire1?.

Dafl man spiter die Magier differenzierte, geschah auf zwei verschiedenen
- Wegen.

6. ROT, SCHWARZ, WEISS

Jetzt konnen wir endlich zu unserem anfinglichen Problem zuriidkkehren:
Warum beschmieren sich die drei Burschen das Gesicht rot, weiff und
schwarz? Steckt vielleicht etwas Heidnisches darin?




94

J. Duchesne-Guillemin

Die unmittelbare Lésung findet sich meines Erachtens in den bildlichen
Darstellungen und in den schriftlichen Uberlieferungen von den Weisen
aus dem Morgenlande.

Wir pflegen uns die drei Konige als einen Neger und zwei Weifle zu
denken. Diese Darstellung reicht aber, wie Kehrer und Monneret bewiesen
haben, nicht weiter als in die Mitte des 14. Jahrhunderts zuriick und ist nie
allgemein durchgedrungen.

Freilich erscheint die Vorstellung, daff die Weisen, deren Zahl offenbar
von der Dreiheit der Gaben bestimmt wurde, die drei Weltteile vertraten,
schon bei Augustinus. Aber ein Afrikaner wurde nicht notwendig als
Neger aufgefafit.

Andererseits vertraten die drei Weisen, gemifl der Lehre von Beda (im
8. Jahrhundert), das ganze Menschengeschlecht in dessen drei Altersstufen:
Jugend, Mannestum und Greisenalter. So seien sie darzustellen, hief} es im
Handbuch der Malerei auf dem Berge Athos 18 und so erscheinen sie auf
manchen Bildern im ganzen Christentum, zum Beispiel auf dem Poly-
ptychon von The Cloisters (Taf. IX), auf dem Altar Rogiers van der
Weyden in der Pinakothek zu Miinchen, auf dem Gemilde des Hans Mult-
scher im Dahlemer Museum, auf dem des Gentile da Fabriano in den
Uffizien, auf einem spanischen Fresko-Gemilde von etwa 1200, auf dem
Mosaik von Ravenna, auf einem Fresko-Gemilde in Faras (Sudan), das
ungefihr vom 8. Jahrhundert datierbar ist1? (Taf. X), auf dem Etsch-
miadzin Evangeliar, etwa 550; und zuerst, am Beginn des 6. Jahrhun-
derts 2, auf dem Architravrelief des Nordportals der Westfassade von
S. Marco zu Venedig, und auf den Monzer Ampullen, die im heiligen Land
als Gefifle fiir das Ol des Kreuzes den Pilgern verkauft wurden und die
vielleicht Denkmiler von Bethlehem reproduzierten: dort sehen wir immer
einen bartlosen Jiingling, einen schwarzbiirtigen Erwachsenen, einen Greis
mit weiflem Bart 21,

Und sie sind folgendermaflen in einem Text beschrieben, der, »Collectanea
et Flores« genannt, filschlich Beda zugeschrieben wird:

Primus fuisse dicitur Melchior, senex et canus . . .

secundus nomine Caspar, iuvenis imberbis, rubicundus . . .
tertius fuscus, integre barbatus (das heifit gebriunt und ganz birtig), Balthasar nomine . . .




Die drei Weisen aus dem Morgenlande

n seinem schonen Buch »Die Heiligen drei Konige in Literatur und

unst« 22 hat sich Hugo Kehrer geirrt, als er »rubicundus« mit »rothaarig«
bersetzte. Denn »rubicundus« bezeichnet nie die Farbe des Haares, son-
dern immer die der derben kriftigen Gesundheit 23 (z.B. »adulescentem

ibicundum«). Andererseits pflegt man nicht rothaarig zu sein und dann
nacheinander schwarz und weifl zu werden. Die natiirliche Folge ist viel-
mehr die, dafl man erst bartlos ist, dann einen schwarzen und schliellich
einen weiflen Bart trigt. »Rubicundus« bezeichnet also, im Gegensatz zum
schwarzen Bart des Erwachsenen und dem weiflen des Greises, die roten

angen des Jiinglings.

Diese Farben aber, rot, schwarz und weif}, sind die nimlichen, mit denen
ich die drei Gesellen auf dem Land das Gesicht beschmieren. Die Deutung
dieses Brauchs ist also ohne Zweifel die, dafl die drei Gesellen die drei

Lebensalter symbolisieren.

Als dann im Mittelalter die Vorstellung auftauchte, dafl einer der drei ein
Neger sei, ersetzte sie nicht die von den Lebensaltern, sondern wurde mit
ithr verschmolzen.

s war zuerst Balthasar, der — vielleicht wegen seines schwarzen Bartes —

s Neger aufgefafit wurde: in einer Handschrift des 10. Jahrhunderts der
chon zitierten »Collectanea et Flores« erscheint im Satz iiber Balthasar
die Glosse »niger«: »fuscus, niger, integre barbatus«. Und Elisabeth von

ngarn ruft Balthasar an, »der schwarz ist« — »qui niger«. Schon »fuscus«
veist auf eine dunkle Hautfarbe hin.

och in Giorgiones beriihmten »Drei Philosophen« haben die Rontgen-
trahlen eine erste Version enthiillt, in der der Mann in der Mitte, der
veder jung noch alt ist, ein Neger war 24, Dieser Umstand, zusammen mit
der morgenlindischen Tracht und dem Turban, liefert uns meines Er-
achtens eine einfache Losung des angeblichen Riitsels dieses Gemildes,
indem er beweist, dafl Giorgione, bevor er schlieBlich Philosophen dar-
tellte, zuerst an die drei Weisen aus dem Morgenlande gedacht hat.
edoch konnte der Neger auch mit dem Jiingling identifiziert werden: dies
st der Fall auf dem Triptychon von Rogier van der Weyden zu Berlin

Taf. XI), auf einem Gemilde von Hugo van der Goes daselbst und bereits
in der ersten Darstellung eines Neger-Magiers, auf dem Portal zu Thann

m Elsaf} 25,




J. Duchesne-Guillemin

Der Grund fiir diese Identifizierung — die Kehrer irrig dem Beda zuge:
schrieben hat, denn bei Beda findet man nichts davon — liegt wohl darin
wie Kehrer sagt —, dafl der Neger im Mittelalter eine licherliche, lustigg
Figur war, was zu dem jiingsten der drei Weisen am besten pafite: dahe;
-in Deutschland die komische Figur des Kasperle.

Manchmal wird der Weise nicht selbst, sondern nur ein Mann in seine
Gefolge als Neger dargestellt: so in den »Tres riches Heures du Duc d
Berry« im Schlof3 Chantilly.

Oder man eliminierte den Neger folgenderweise, und zwar im volkstiim:
lichen Brauch. In Hildesheim hatte noch am Anfang des 19. Jahrhundert
»der Sterntriger das geschwirzte Gesicht, um ihn als Mohr kenntlich z
machen; gegenwiirtig ist er dem Herodes zugetheilt, wohl um ihn als grau
sam zu bezeichnen« 26,

Dem Brauch in Flandern aber, den wir studiert haben, lag offenbar dié
andere Vorstellung zugrunde, der gemifl, zwischen dem weiflen Greise
und dem rotwangigen Jingling, der Erwachsene der Neger war.

7. ZURVAN — AION

Woher nun — dies ist unsere letzte Frage — stammt die Idee, die dre
Magier als Vertreter der drei Lebensalter aufzufassen? Vielleicht darf ich
dazu eine Antwort vorschlagen.

Auf einer Tafel aus dem Luristan, die mindestens bis zum 8. Jahrhunde
v. Chr. zuriickreicht und die vor fiinf Jahren verdffentlicht worden ist 27
erscheinen vor einer mythischen Gestalt drei Reihen von Anbetern, nim
lich Kinder, Erwachsene und Greise (Taf. XII). Diese Gliederung schein
fiir die Anbetung eines Wesens besonders passend, das im iibrigen als eine
Art Zeitgott charakterisiert wird: er hat nimlich Fliigel sowie — als Sym
bole der einem Urgott geziemenden Zweigeschlechtigkeit — zwei Ge
sichter. Man hat hier eine Anspielung auf den Zeitgott Zurvan erkann
der andererseits auf syrisch als Afoqar, Frafoqar und Zarogar bezeichnet
wurde, d. h.28 als Gott der Jugend, des Mannestums und des Greisen
alters.

Ob die dargestellte Anbetung zu bestimmten Jahreszeiten stattfand, muf
dahingestellt bleiben. Immerhin ist es vielleicht nicht unbedeutend, daf} be




Die drei Weisen aus dem Morgenlande

uns im Christentum die entsprechenden drei Magier — der Junge, der
. Erwachsene, der Greis — nicht einfach vor Gott auftreten, sondern sich
als Anbeter eines Gottes einstellen, der sich zu jenem Zeitpunkt mani-
festiert, an dem das Jahr — und daher ja die Zeit selber — sich erneuert.

- Tatsichlich hie Zurvan auf griechisch Aion, und Aion war es, wie gesagt,
- dessen Geburtstag am 6. Januar gefeiert wurde, an jenem Tag also, der
- spater das Fest der Drei Konige werden sollte. Er war aber als Jiingling
. (von Herakleitos, Euripides, usw.) oder als vollkriftiger Mann (auf dem
. Gemilde, das Johannes von Gaza beschrieben hat 29) oder als Greis (Clau-
dianus 3%) vor- und dargestellt, fafite also in sich alle drei Lebensalter
zusammen, die dann auf die drei Magier verteilt worden sind.

! Paul Collaer, in Les Colloques de Wégimont (bei Liittich), I, 1954, S. 188 ff. — 2 In
Etbhnomusicologie 11, Liége, 1960, S. 104 ff. — * Ugo Monneret de Villard, Le Leggende
Orientali sui Magi Evangelici, Citta del Vaticano, 1952, S. 223. — ¢ Mas‘udi, Les Prairies
a@Or, trad. Barbier de Meynard et Pavet de Courteille, 1861—1877, IV, S. 79 f. — 8 J. Carco-
. pino, Le Mystére de la Quatriéme Eglogue, 1932, S. 22. — ¢ So Biichner in der Realencyclo-
padie der classischen Altertumswissenschaft, s. v. Vergilius. — 7 A. Alfoldi in Hermes,
1930, S. 374. — ® Solch einen Bericht glaubt der schwedische Gelehrte Geo Widengren in
der syrischen Chronik gefunden zu haben. Jener Text bietet uns aber, wie ich in ZDMG
1961, S. 469 ff. gezeigt habe, nur eine spitere Variante der Legende. — ® Epiphanius,
. Panarion, haer. 51, 22, 8 ff. ed. Holl, II, S. 28 5 ff. — 1® Vgl. Emma Brunner-Traut, »Pharao
- und Jesus als Sohne Gottes«, Antaios II, S. 266, mit Literatur. — 1* A, Dietrich, »Die
i Weisen aus dem Morgenlande«, Z. f. Neutest. Wiss. 111, 190z, S. 1 ff. — 12 F. Cumont in
. Atti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia, Ser. 111, vol. III, 1932, S. 81 ff.
— 13 Vgl. Mircea Eliade, Méphistophélés et P Androgyne, 1962, S. 39 ff. — 14 Die Grotte des
Mithra hat hiermit nichts zu tun, trotz Sopers Abhandlung »Aspects of Light Symbolism«
in Artibus Asiae 1949 und 1950. Sie hat deshalb nichts damit zu tun, weil ja niemand
. Mithra besucht. — 15 Spitta, Zur Geschichte und Literatur des Urchristentums, 111, 2, 1907,
- S. 192. — 1 Widengren, der Cumonts Werk benutzt, schreibt auf S. 70 seiner Iramisch-
semitischen Kulturbegegnung, 1960, daff der belgische Gelehrte aus seiner vollstindigen
- Sammlung des ikonographischen Materials nicht den richtigen Schluf§ gezogen habe, nim-
lich den, da8 die Iranier schon vor dem Christentum die Anbetung eines Erloserkindes
'~ durch die Magier dargestellt hitten. Aber einen solchen Schlufi geben die Dokumente nicht
- her; es lalt sich aus ihnen nicht mehr gewinnen als Cumonts Folgerung, da8 die christ-
. lia.:n Kiinstler nicht gewufit hitten, wie sie die Magier von Bethlehem darstellen sollten,
- und daher die zahlreichen heidnischen Werke imitiert hitten, auf denen Orientalen zu
sehen waren, die Geschenke bringen — ein Motiv iibrigens, das man bis zu den Friesen
von Persepolis verfolgen kann. Das, was Widengren in bezug auf Cumont einen »un-
- notigen Umweg« nennt, ist der einzige Schluf, der sich aufdringt. — 7 Hugo Kehrer, Die
Heiligen Drei Konige in Literatur und Kunst, 11, 1908, Abb. 14 und 30. Besonders inter-
essant ist der Clipeussarkophag in der Calixtkatakombe, der neulich interpretiert worden




J. Duchesne-Guillemin | Die drei Weisen aus dem Morgenlande

ist: vgl. Friedrich Gerke, Die drei Weisen aus dem Morgenlande, ibre Entstebung in d
Kunst des klassischen Altertums, Mainz 1963. Vgl. auch Hanna Jursch, »Das Weihnachts
bild, seine Entstehung und seine Entwicklung bis zur Renaissance«, in Wiss. Z. der Univ
Jena, 4, 1954/55, gesellsch. u. sprachw. Reihe, Heft 1/2, S. 59 ff. — 8 Das Handbuch d
Malerei auf dem Berge Athos, iibers. v. Schifer, Trier 1855, S. 174. — 1° Von Prof. Dr. T,
Zawadzki, Krakau, iibermittelt und hier mit der freundlichen Genehmigung von Prof.
Dr. Michatowski zum ersten Mal reproduziert. — 20 Kehrer II, S. 45. — 2! Das Motiv der
drei Lebensalter ging auf die drei Hirten iiber, wie an Martin Schongauers Geburt Christi
im Dahlemer Museum zu sehen ist, und weiter noch in einem Gemilde von Cranach i
der Weimarer Galerie, auf die drei am Fufl des Kreuzes Anwesenden, nimlich: Johannes
der Tiufer, Martin Luther, Lukas Cranach. — 22 Kehrer, Ibidem, S. 67. — 23 Bliimner, Di
Farbenbezeichnungen bei den romischen Dichtern, 1892, S. 174. — 2 G. F. Hartlaub, »Die
Symbolik von Giorgiones >Drei Philosophen« «, Antaios 1, 1960, S. 13 ff. — 25 Dies trotz
Monneret de Villard, der in seinen Leggende Orientali, S. 218, 1, schreibt, dafl er in diese
Figur keinen Neger sehen kann. — 28 Dr. Floss, Dreikonigbuch, Koln 1864, S. 174.
# R. Ghirshman, »Le dieu Zurvan sur les bronzes du Luristan«, Artibus Asiae, XXI, 1958
S. 37 ff. — 28 Vgl. H. S. Nyberg, »Questions de Cosmologie et de cosmogonie magdéennesx,
Journal Asiatique, 1931, II, S. 89. — 2 Johannes von Gaza, Vers 138 (ed. Friedlinder,
1912, S. 141). — % Claudianus, De Consulatu Stilichonis, II, Vers 425 ff. (ed. Plattnauer,
1922, II, S. 32). — Die dreifache Manifestation Zurvans ist bereits angezogen worden,
um eine von Marco Polo aufgezeichnete Version der Legende zu erkliren, nach der Jesus
dem ersten Magier als Kind, dem zweiten als Mann in den besten Jahren und dem dritten
»de greignor aajes« erschien, vgl. L. Olschki, »The Wise Men of the East in Oriental
Traditions«, in Semitic and Oriental Studies presented to W. Popper, Berkely 1951,
S. 3881—386, der eine ismailitische Vorstellung mit dieser Variante vergleicht. Anderseits
erwihnt Monneret de Villard, der diesen Artikel in seinen Leggende Orientali, S. 78,
zitiert, auch die armenische Version, wonach Kaspar Jesus als Kind, Balthasar Jesus auf
dem Thron und Melchior den toten und auferstandenen Jesus gesehen habe. Weder
Olschki noch Monneret haben an die dreifache Erscheinungsform Aions gedacht; beide
konnten natiirlich die erst spiter entdeckte Tafel aus dem Luristan nicht kennen.

TAFEL IX: Schule des Rogier van der Weyden, 2. Hilfte des 15. Jahrhunderts: Die
Anbetung der Magier. Mit freundlicher Genehmigung des Metropolitan Museum of
Art, the Cloisters Collection, New York.

TAFEL X: Die drei Weisen aus dem Morgenlande. Fresko aus der Basilika von Faras,
8. Jahrh. Vgl. Anm. 19.

TAFEL XI: Rogier van der Weyden, um 1450: Anbetung der drei Konige. Mit freund-
licher Genehmigung der Stiftung Preufiischer Kulturbesitz, Staatliche Museen, Gemilde-
galerie Berlin-Dahlem.

TAFEL XII: Silbertafel aus dem Luristan. 8. Jahrh. v. Chr. Mit freundlicher Genehmi-
gung des Cincinnati Art Museum, Cincinnati, Ohio.




Les Mages
de Bethléem et ’Adoration du Temps

PAR

JacQues DUCHESNE-GUILLEMIN

Professeur a 1'Université de Liege.

Les croyances et usages populaires de 1'Epiphanie, ainsi que les
figurations des trois Mages, contiennent maint élément que l'on
chercherait en vain dans le récit de 1'évangile de Mathieu.

On représente souvent 'un des trois rois comme un négre, Cet
usage n'est vieux, comme nous le verrons, que de quelques siécles.

Sur des tableaux de l'école dite flamande, par exemple sur le
polyptyque de 1'école de Roger van der Weyden exposé au musée
des Cloisters, 8 New York, on voit dans l'étoile des mages un
petit enfant; ou méme une femme avec son enfant. Les mages sont
représentés se baignant sur une montagne ou plutét faisant comme
on dit, trempette, jambes nues dans un étang. Sur le méme tableau
apparait aux mémes mages, maintenant rhabillés et agenouillés,
I'étoile avec l'enfant (1).

Ce tableau est une copie assez libre du retable commandé par
P. Bladelin & Roger van der Weyden pour I'église de Middelbourg
(prés de Bruges) et conservé au musée de Berlin-Dahlem.

Le voyage des Trois Rois se refléte dans un usage populaire
qui survit en maint endroit de la campagne : entre Noél et le
6 janvier, des enfants vont chantant de ferme en ferme et récoltent
quelque menue monnaie. Ils se servent souvent, ce faisant, d'un
bizarre instrument de musique, qu'on appelle en pays flamand

(1) Une version allemande de cette conférence, accompagnée d’il-
lustrations et de notes plus abondantes, a été publiée dans Antaios,
sept. 1965.




100

CORRESPONDANCE D ORIENT

« Rommelpot ». Cet usage a été récemment étudié par un musico-
logue belge, Paul Collaer, qui 1'a décrit comme suit dans un article
des Colloques de Wégimont, prés de Liege, 1, 1954, p. 188 sq. :

« Généralement, le groupe comportait trois chanteurs. Le pre-
mier portait une étoile en papier fixée au bout d'un baton orné.
Il était le chanteur principal. Le deuxiéme jouait du tambour a
friction, appelé ,,Goebe” ou ,,Rommelpot”. Le troisiéme portait une
lanterne allumée. Ces tournées se faisaient le soir. Les chanteurs
¢taient souvent travestis, se contentant parfois de retourner leurs
vétements. Ils se barbouillaient le visage et les mains : I'un en noir,
avec de la suie; un autre en blanc, avec de la farine; le troisiéme en
rouge, avec du sang de porc. Ils chantaient sur le seuil de la porte,
et étaient payés en monnaie sonnante. En outre, on leur donnait des
gaufres, des crépes ou un verre de geniévre, »

Paul Collaer explique I'usage de la maniére suivante, sans faire
de rapprochement avec les Trois Rois :

« Il semble donc que les caractéres les plus constants relatifs
au rommelpot et & son utilisation soient les suivants : instrument
a friction recouvert d'une vessie de porc ou d'une peau; allusion
fréquente au porc dont on mange la chair (pieds, lard) et dont
le sang est frotté sur le visage et les mains du chanteur; course
fatigante a travers la campagne, le soir, pendant les Treize Nuits,
en faisant mugir le rommelpot; quéte de nourriture non pour les
musiciens, mais pour le rommelpot, qui a une personnalité (étre
vivant ou esprit). Certaines chansons parlent de cette nourriture
comme d'une part de Dieu, due en remerciement de la protection
divine. (Ces détails, ajoute Collaer, sont conformes a la mythologie
germanique : les dieux descendant sur terre sous forme animale
pour y répandre leurs bienfaits.)

» L'idée d'un sacrifice ne doit pas étre exclue, écrit encore notre
musicologue, animal dont on entend le grognement pendant la
nuit, dont on mange la chair, dont le sang est frotté sur le visage
d'un homme. Cette idée du sacrifice expliquerait la réapparition du
rommelpot pendant la Semaine Sainte. »

En un second article, paru dans Ethnomusicologie, 11, Liége 1960,
p. 91 sq., P. Collaer résume les faits connus sur I'usage du tambour
a friction chez divers peuples :

« Sauf les cas ou ils sont devenus des jouets d'enfant ou des
instruments de charivari, les instruments & friction sont partout
réservés a des fins rituelles. On n'en fait usage qu'a certaines
époques de l'année.

» Les cérémonies au cours desquelles ils sont utilisés se ratta-
chent a des rituels de Mort et de Résurrection :




101

LES MAGES DE BETHLEEM

a) Mort et résurrection de la nature (Solstice d’hiver) : Flandre,
Frise, Estremadure, Pays basque, Lucanie, Majorque, Roumanie,
Hongrie, Venezuela;

b) Mort et résurrection d'un dieu ou d'un initié. Semaine
Sainte : Flandre, Frise, Provence, Pyrénées Centrales. Cérémonies
funébres des sociétés secrétes : Bas-Congo, Pende;

c) Cérémonies funébres : Nouvelle-Irlande, Iles Marquises, Indo-
chine (Moi).

La mort est causée par un sacrifice consenti ou imposé en vue
du renouvellement de la vie. Anciennement sacrifices humains :
Pende, Bena Kanioka, certaines tribus de 1'Uele.

Sacrifice symbolique d'un animal, le tambour & friction étant
censé étre l'animal sacrifié, le son de l'instrument étant la voix
de l'animal : cochon : Flandre, Bas-Congo; taureau : Rouergue,
Moldavie; léopard : Bas-Congo, Bangongo, Bushong. A Majorque,
on adresse des couplets au ximbomba comme s'il était présent, vi-
vant, La voix de l'animal sacrifié est reconnue comme lugubre,
plaintive, triste, dans de nombreuses contrées, »

Mais qu'en est-il des couleurs rouge, blanche et noire dont les
enfants se barbouillent la figure ? Collaer donne de cela une ex-
plication (premier article, p. 192 sq.) que nous devrons discuter
tout a l'heure :

« Si le barbouillage au sang de porc est explicable, écrit-il, fai-
sant allusion au prétendu sacrifice, que faut-il penser du barbouil-
lage a la farine ? Celui-ci serait-il lié¢ a l'idée des crépes que l'on
mange ? Suie = mort, farine = vie, sang = sacrifice ? »

La réponse, il nous faut la chercher dans la tradition écrite.

***

Les Mages accomplirent un dernier voyage a l'état de reliques,
quand ils allérent, au douziéme siécle, de Milan & Cologne.

Ces reliques étaient censées avoir été d'abord apportées 3 Con-
stantinople par la reine Héléne, la mére de l'empereur Constantin
— celle qui avait aussi trouvé la vraie croix — et qui les fit ense-
velir dans I'église Sainte-Sophie; elles furent alors, au plus tard
au XII* siécle, transférées a Milan a Saint-Eustorge. Mais, en
1164 — il y a donc exactement huit cents ans — Milan fut prise
par l'empereur Frédéric Barberousse, qui fit cadeau des reliques
peut-étre d'abord au prince-évéque de Liége, puis certainement
a l'archevéque de Cologne, Rainald. Celui-ci les plaga dans sa
cathédrale Saint-Pierre, a Cologne pour les offrir & la vénération
des fidéles et des pélerins.

L % Y &
® 4
[ |
- j\‘_-




102

CORRESPONDANCE D'ORIENT

« Le culte de ces reliques se développa assez rapidement », écrit
Ugo Monneret de Villard dans son beau livre sur Le Leggende
Orientali sui Magi Evangelici, Citta del Vaticano, 1952, p. 223.
« Le successeur de Rainald sur le si¢ge archiépiscopal, Philippe de
Heinsberg, fit faire la grande chasse qui devait les abriter, chef-
d’'ceuvre d'orfévrerie. Le pélerinage acquit bientét de l'importance,
grace a une propagande efficace. En 1221, Henri de Lorraine et
sa femme fondent a Saint-Pierre de Cologne une prébende en
I'honneur des Mages et en 1247 le pape Innocent IV accorde
une indulgence pléniére & tous ceux qui iront visiter en pélerinage
les corps des Trois Rois. Mais, I'année suivante, la vieille cathédrale
est détruite par un incendie. On se met sans tarder a construire un
nouveau Dom, qui sera colossal. Pour cela, il faut récolter de I'ar-
gent pour la gigantesque entreprise et pour le pélerinage, qui devait
attirer en 1249 le roi Guillaume de Hollande et en 1338 Edouard II
d'Angleterre; dans ce but il faut donner aux pélerins une histoire
des saints vénérés, un récit de leurs faits et gestes, afin de rehausser
leur gloire et de stimuler le zéle des fidéles. »

C'est ainsi que se développa une riche littérature au sujet des
Trois Rois, en particulier le livre de Jean de Hildesheim qui,
composé au milieu du XIV* siécle, fut traduit en allemand, en
néerlandais et en francais.

La source immédiate de cet ouvrage était le Speculum Humanae
Salvationis, 1324, qui a son tour avait puisé dans la Légende Dorée
de Jacques de Voragine. Celui-ci avait utilisé des écrits plus an-
ciens, notamment I'Opus Imperfectum in Matthaeum, faussement
attribué a Jean Chrysostome.

Dans ce texte et dans quelques autres, les mages sont au nombre
de douze ( a I'imitation des apétres, parce qu'ils seront chargés par
saint Thomas d'évangéliser 1'Orient). Selon 1'Opus imperfectum,
ils se réunissaient chaque année, dans l'expectative du sauveur,
sur le Mont Victorialis, oii se trouvaient un bosquet, une source
a ablutions et une caverne. Aprés s'étre lavés et avoir prié Dieu
en silence pendant trois jours, ils apergoivent, quand le temps en
est venu, une étoile renfermant l'image d'un enfant portant une
croix; cette étoile leur enjoint de se rendre en Judée, ce qu'ils font
comme le raconte 1'Evangile.

La Chronique de Zugnin, texte syriaque, raconte d'abord le
dépdt des trésors dans la caverne, en méme temps que d'un livre,
par Seth, fils d'Adam, sur le Mont des Victoires. Puis les douze
mages (censés raconter eux-mémes leur aventure) voient, le mo-
ment venu, une grande étoile surmontant une colonne et avec une
chose en forme de main humaine. Puis I'étoile entre dans la caverne,




103

LES MAGES DE BETHLEEM

ot une voix leur dit de la suivre et ou ils trouvent sa lumiére
condensée en un petit homme qui les accueille, leur révéle qui il
est et les envoie en Palestine. Ils s’y rendent et trouvent le Fils,
auquel ils offrent leurs trésors secrets.

Ces traditions ne faisaient que paraphraser et gloser le texte
de saint Mathieu, pour rattacher au Christianisme la religion des
mages. Un autre groupe de légendes présentait sous une lumiére
différente les rapports entre les deux religions, en donnant le culte
du feu, caractéristique de la religion des mages, comme une fon-
dation juive ou chrétienne. Selon le Livre de la Caverne au Trésor
et le Livre d’Adam et Eve, Nemrod vit un feu surgir de terre et
il en institua le culte. D'autres légendes mettent le culte du feu
en relation avec le cadeau fait aux mages par Jésus ou par Marie,
en échange de ceux qu'ils avaient apportés & Bethléem. Selon un
texte uigur trouvé & Bulay‘q prés de Turfan (Asie centrale), Jésus
leur a donné une pierre, et comme ils se fatiguent de la porter sur
le chemin du retour, ils finissent par la jeter dans un puits et
continuent leur chemin. Mais ils voient alors une grande lueur
dans le ciel et se retournent : une flamme s'éléve du puits. Ils
comprennent que la pierre était divine et que ce feu est digne
d’'adoration.

Selon l'auteur arabe Mas®udi (Prairies d'Or, IV, p. 79 sq.),
- c'est Marie qui a récompensé les Mages de leurs présents, en leur
donnant un pain rond : « ... Marie donna aux messagers des rois
un pain rond; ceux-ci, aprés diverses aventures, le cachérent sous
une pierre. Le pain disparut dans la profondeur de la terre en un
endroit de la province du Fars. On creusa un puits en cet endroit
et on vit jaillir deux jets de feu qui brillaient & la surface du
sol. »

La méme légende se retrouve dans la version éthiopienne du
Protévangile de Jacques, tandis que 1'Evangile arabe de I'Enfance,
a la suite d'un texte syriaque, en offre une variante. Cette fois,
Marie donne aux Mages les langes dont avait été enveloppé I'En-
fant, Retournés dans leur pays, les Mages y font, selon leur cou-
tume, un sacrifice au feu, dans lequel ils jettent les langes précieux.
Mais ceux-ci, quand le feu s'éteint, en ressortent blancs comme
" neige : le feu n'a pas eu prise sur eux. On voit la portée de ce
récit : en confrontant matériellement les deux religions, il s'agit
de prouver la supériorité du christianisme. « Les mages, dit en
effet le texte syriaque, prirent et baisérent les langes ainsi mira-
culeusement épargnés et se les placérent sur les yeux en disant :
. En vérité, et sans aucun doute, ceci est un vétement du Dieu des
dieux, car le feu de nos dieux n'a pu le consumer”. »




104

CORRESPONDANCE D'ORIENT

Beaucoup de légendes avaient encore cours en Orient au sujet
des Mages au temps de Marco Polo, qui les a consignées dans
son célébre Milione.

Ces textes contiennent, je pense, la solution de notre petit pro-
bléme des couleurs rouge, noire et blanche dont se barbouillent les
enfants a I'étoile. Mais laissons cela pour la fin de cette conférence
et occupons-nous d'abord d'une question plus générale, a savoir,
celle des éléments pré-chrétiens dans ces légendes, et en parti-
culier dans l'idée de la naissance d'un divin enfant sauveur.

La question est de savoir si le paganisme, et particuliérement
le culte de Mithra, a précédé le christianisme dans cette conception
capitale.

Commencgons par résumer ce que l'on peut savoir de Mithra
comme sauveur — ou plutdt, ce que l'on en peut conjecturer,

Zarathustra, le prophéte iranien, invoquait dans ses hymnes les
Sauveurs (Saoshyant) qui, telles les aurores des jours nouveaux,
devaient venir au monde (Yasna 46.3).

Il exhorte les plus grands de ses disciples, notamment Vishtaspa,
a « s'avancer sur les chemins du don, piété qu'a créée le Seigneur
comme celle d'un sauveur » (53, 2).

Et il espére lui-méme étre de ceux qui rendront le monde splen-
dide (je cite littéralement (30, 9)) : « Puissions-nous étre de ceux
qui rendront splendide ce monde ! ».

Tels sont — avec d'autres que nous pourrions citer — les pre-
miers indices de la croyance en la venue de sauveurs eschatolo-
giques.

Dans I'Avesta postérieur a Zoroastre, cette croyance s'est déve-
loppée et précisée. Zoroastre est devenu I'objet d'un culte, sa per-
sonne est devenue légendaire. A sa venue, les démons se sont
enfuis de la surface de la terre et il a apporté au monde la vraie
religion, Il reviendra pour le sauver, non pas lui-méme a vrai dire,
mais en la personne de siens fils qui, de millénaire en millénaire,
naitront de sa semence miraculeusement préservée dans un lac,
o se sera baignée chaque fois une vierge. Le troisiéme et dernier
de ces sauveurs, Astvat Ereta « Justice incarnée », sera le sauveur
par excellence, Saoshyant. Il présidera a la résurrection et, armé
de la massue des héros mythiques, il en abattra la Tromperie et
mettra en fuite Aéshma « la Fureur », préludant ainsi a la bataille
générale ot les démons seront définitivement défaits (Yasht 19).

Et Mithra ? Avait-il un réle dans le drame de la fin du monde ?
L'Avesta ne nous en dit rien. Et selon les livres pehlevis, le rdle




105

LES MAGES DE BETHLEEM

eschatologique de Mithra est secondaire, épisodique. Dans le Bah-
man Yasht, il n'est qu'un lieutenant d'Ohrmazd, le capitaine de
son armée. Envoyé au secours de Peshotan (l'un des précurseurs du
Sauveur final), il met en fuite la Violence. Il ne semble donc pas
que l'on puisse écrire, comme le fait Reitzenstein : « Noch in der
Auffassung des persischen Bahman Yasht ist Mithra beim Wetende
der Gegner Ahrimans und der eigentliche Erléser ».

Et pourtant il semble qu'en dehors de l'orthodoxie mazdéenne
le réle de Mithra dans l'eschatologie ait été plus important. Pour
le prouver, nous disposons seulement de documents extérieurs a
I'Iran, & savoir les monuments des Mystéres de Mithra et quelques
textes grecs et latins.

Sur le relief trouvé & Dieburg en 1926, on voit Phaéton recevant
du Soleil la permission de conduire son char. Or, Platon déja
(Timée 22 C) voyait dans ce mythe une allusion aux conflagra-
tions qui ravageaient périodiquement l'univers. Les mithraistes ont
probablement voulu, de la méme fagon, en identifiant Mithra a
Phaéton, symboliser I'intervention de leur dieu dans l'incendie final.

La Cosmogonie de Dion prouve que, déja en Asie Mineure au
premier siécle de notre ére, les maguséens professaient, a la maniére
stoicienne, la doctrine de 1'embrasement, ekpyrésis. Dion de Pruse
rapporte en effet comme suit la cosmologie « que chantaient Zo-
roastre et les enfants des mages qui I'ont apprise de lui ». Un atte-
lage de quatre chevaux, menés par un conducteur invisible qui
est la sagesse supréme, fait éternellement le tour de l'univers et
en régle les mouvements et les événements. Le cheval extérieur, le
plus fort et le plus puissant, puisqu'il parcourt le plus grand cercle
(tandis que l'intérieur ne tourne que sur lui-méme), c'est Zeus, etc.
Quand ce premier cheval, pris de colére, met le feu, par son souffle
embrasé, aux crins du quatriéme, il s'ensuit une conflagration gé-
nérale, que Dion compare au mythe de Phaéton.

Un dernier témoignage invoqué concernant le réle eschatologique
de Mithra, c'est le texte de Tertullien : imaginem resurrectionis
inducit. Mithra devait, apparemment, étre représenté ressuscitant
les morts a la fin des temps.

Il y a aussi des textes grecs et latins qui remontent aux premiers
siécles de notre ére ou méme jusqu'aux deux premiers siécles avant
et qui, sans mentionner expressément Mithra, prouvent la diffu-
sion, de la Babylonie a I'ltalie, de la croyance en un sauveur solaire.
Ce sont les livres sibyllins, les oracles du Potier et d'Hystaspe et
finalement Virgile.

La Sibylle, dans son livre III — datable d'environ 140 avant




106

CORRESPONDANCE D'ORIENT

notre ére — v. 652, annonce un roi envoyé du ciel, kai tot’ ap’
éelioio theos pempsei basiléa. De méme, le texte grec d'Egypte
connu sous le nom d'Oracle du Potier parle d'un roi venu du soleil,
apo héliou basileus.

L'Oracle d’'Hystaspe nous a été partiellement conservé par Lac-
tance, qui ne I'a que partiellement adapté au christianisme. L'his-
toire du monde se déroule en six millénaires dominés par le mal,
auxquels succédera, comme le septiéme jour aprés les six de la
création, le millénaire du Christ. Aprés quoi, le Démon reprendra
une derniére fois I'ascendant : pendant un temps, de nombreuses
guerres ravagent le monde; les montagnes s'aplanissent, les justes
s'y réfugient; l'ennemi les y assiégera, mais un Sauveur viendra les
délivrer. Ce sauveur est appelé par Lactance rex magnus de caelo.

Virgile, dans sa fameuse Quatriéme Eglogue, méle trois the-
mes, le retour de I'age d’or, la royauté solaire et 'enfant-sauveur.
Il est périlleux d'utiliser un texte aussi controversé que celui-ci,
et dont l'interprétation est sujette a de telles variations de mode.
Actuellement, la tendance est, peut-on dire, 4 la déflation. On est
revenu des magnifiques exégéses d'un Norden, d'un Jeanmaire,
par exemple. On prétend notamment (Carcopino, Le Mystére de
la quatriéme églogue, 1932, p. 22) que l'enfant dont parle Virgile
n'est pas un sauveur; d'autres soutiennent qu'il n'en est pas fait
mention dans la Sibylle; on nie (Biichner, RE, s. v. Vergilius)
qu'Apollon (... tuus iam regnat Apollo) soit le soleil. C'est sans
doute aller trop loin : sur ce dernier point notamment, il faut obser-
ver que l'équivalence Apollon-Soleil était, dans ce texte, évidente
pour Servius et pour Zosime et que (comme l'a rappelé Alféldi,
Hermes, 1930, p. 374) Antoine était souvent, depuis 43, représenté
en Sol....

Quoi qu'il en soit, se fondant sur ces textes et, d'autre part,
sur le fait que Mithra était un dieu solaire, souvent identifi¢ au
soleil, et un dieu sauveur, Cumont a reconstruit le réle apocalyp-
tique de Mithra selon les Maguséens (mages hellénisés et baby-
lonisés). « Quand les temps seront révolus, lisons-nous dans Les
Religions orientales dans le Paganisme romain, p. 147, Mithra
redescendra du ciel sur la terre, il ressuscitera tous les hommes et
versera aux bons un breuvage merveilleux, qui leur assurera I'im-
mortalité, tandis que les méchants seront anéantis avec Ahriman
lui-méme par le feu qui consumera l'univers. »

En formulant ce mythe d'un Mithra eschatologique, Cumont
développait une suggestion de Windischmann (!) et de Darme-

(1) Zoroastrische Studien, Mithra, p. 73.




107

LES MAGES DE BETHLEEM

steter (1), qui avaient avant lui établi, ou plutdt postulé, I'équiva-
lence Mithra-Saoshyant.

Aprés avoir reconnu que Mithra, au premier siécle avant le
Christ, était une grande figure de l'eschatologie iranienne, nous
devons examiner s'il fut jamais congu comme un enfant sauveur,
dont I'humanité devait attendre la naissance.

L'anniversaire de la naissance de Mithra était célébré le 25 dé-
cembre. C'est ce jour qui plus tard fut choisi, 4 Rome, comme
date de Nogl. Jusqu'alors, la naissance du Christ, 'adoration des
Mages et le baptéme du Christ étaient fétés le 6 janvier. Ce jour
avait été, avant le christianisme, en Egypte notamment, le jour
anniversaire d'Aion, et c'est probablement d'Egypte que la féte
chrétienne de ce jour-la s'était répandue dans toute la Chrétienté,
Occident compris. Par un mouvement inverse, la féte de Nogl
du 25 décembre se diffusa & partir de Rome, gagnant notamment
tout 1'Orient.

Occupons-nous seulement, pour le moment, de la féte du 25 dé-
cembre, avant le christianisme. Elle commémorait la naissance de
Mithra; mais sa date, le 25 décembre, prouve qu'elle concernait
un événement périodique, le retour annuel de la lumiére solaire
aprés son déclin le plus bas au moment du solstice d’hiver. On
fetait donc cette naissance ou son souvenir comme un événement
futur. Cependant, le Mithra nouveau-né n'est jamais représenté
comme un nourrisson dans des langes (& la fagcon de Jésus), mais
comme un jeune gargon, appelé saxigenus ou petrogenés.

Que signifiait exactement cette épithéte ? A en juger par toutes
les représentations, elle voulait dire que Mithra passait pour étre
né de la pierre comme le feu sort du silex, ou plutét : comme le
soleil se léve derriére les montagnes, D’autre part, nous ne devons
pas oublier que cette féte était célébrée dans les temples de Mithra,
qui — par allusion a la voiite céleste — avaient la forme de
grottes. De 1a a concevoir Mithra comme né dans une grotte, il
n'y avait qu'un pas.

Mettons-nous maintenant un moment dans la perspective nouvelle
créée par la naissance de Jésus et le récit évangélique. Constatons
d'abord que, selon les évangiles canoniques, Jésus était né dans
une créche : il n'est dit nulle part que ¢'ait été dans une grotte.
Il y avait donc, paralléles I'une a l'autre, trois conceptions :

1. L'enfant Jésus né dans une étable;

2. Le garcon Mithra sorti de la pierre et

3. sa naissance fétée dans des temples en forme de grotte.

(*) Ormazd et Ahriman, p. 328, n° 3.




108

CORRESPONDANCE D'ORIENT

Ces trois conceptions se sont-elles combinées ensemble ? Un pas-
sage de Justin Martyr donne a penser qu'on avait remarqué la
similitude, le parallélisme des trois idées, C'est pourquoi, a partir
de Justin, d'Origéne et de l'évangile apocryphe de Jacques, on fit
naitre Jésus dans une grotte.

Une autre question est de savoir si cette combinaison s'était déja
produite avant le christianisme. En d’autres mots : il nous manque
un récit sur la naissance de Mithra enfant dans une grotte.

Le savant suédois Geo Widengren a cru trouver un tel récit
dans la chronique syriaque de Zuqnin. Mais ce texte ne nous
donne, comme je l'ai montré ailleurs, qu'une variante tardive de
la légende des Mages.

En conclusion : la thése selon laquelle les Iraniens auraient cru
avant le christianisme a la venue proche ou lointaine de Mithra
qui, s'incarnant en homme dans une grotte, sauverait le monde,
reste non attestée dans les faits, Nous en sommes réduits a une
déduction logique : puisque l'on attendait la naissance d'un roi
sauveur solaire — tradition qui se reflete dans Virgile — et puis~
que d'autre part Mithra était un roi sauveur solaire, pourquoi ne
serait-il pas, lui, cet enfant merveilleux ?

Il nest pas contestable que les trois thémes qu'a combinés Vir-
gile — retour de l'age d'or, royauté solaire, enfant sauveur —
existaient depuis longtemps avant lui, méme s'ils n'avaient jamais
été réunis tous les trois en une synthése. La doctrine babylonienne
de la Grande Année, et plus primitivement celle de I'éternel retour,
suggérée par le renouvellement saisonnier, avait répandu jusqu'en
Italie I'espoir d'une ére nouvelle. Les monnaies romaines, au moins
a partir de la mort de César, en portent témoignage.

L'idée d’'ére nouvelle était, d'autre part, associée — notamment
en Egypte — a celle d’'avénement d'un roi nouveau, En Egypte
aussi — comme ailleurs encore — le roi avait un caractére solaire.
Et d'autre part on fétait chaque année, le 25 décembre, le retour
de la lumiére solaire (aprés le solstice d'hiver) et, le 6 janvier,
le renouvellement de 1'Aion.

Enfin, et ceci mettait en jeu le troisitme théme, le retour du
soleil était représenté comme la naissance d'un enfant, Isis (la
Vierge) mettant au monde le petit Horus, 1'enfant-soleil.

On voit quelles affinités existaient essentiellement entre ces
thémes, les prédisposant en quelque sorte 2 se combiner en une
synthése. Cette synthése a-t-elle été faite avant la Sibylle, ou seu-
lement par la Sibylle, ou par Virgile pour la premiére fois, ou

enfin — comme le prétendent certains exégétes récents — Virgile




109

LES MAGES DE BETHLEEM

lui-méme a-t-il opéré inconsciemment cette synthése, en n'en réunis-
sant que sans le savoir les divers éléments sans en apercevoir le
lien ? Cette derniére position me semble difficile & tenir — Virgile
n'était pas si béte! — et j'avoue que je reste impressionné par
I'ampleur des vues d'Eduard Norden, dans sa magistrale étude,
Die Geburt des Kindes, 1924.

Selon cet exégéte et historien des religions, notre synthése exis-
tait dés le paganisme gréco-égyptien : non seulement le mythe de
I'enfant solaire (Horus), dont l'apparition devait ramener l'age
d'or, avait précédé le christianisme, mais il avait été la source de
la prophétie d'Isaie sur la venue de l'enfant sauveur Emmanuel.

Méme le caractére solaire de ce mythe survivait faiblement, bien
que les Israélites, adorateurs du dieu unique, l'eussent — proba-
blement sciemment — obscurci, et avait laissé une trace dans la
date de la naissance de Jésus, a savoir, le solstice d'hiver, — ainsi
que dans celle de la féte de Jean le Baptiste, — le solstice d'été.

Nous nous sommes peut-étre suffisamment appesantis sur le
grand théme de l'enfant sauveur pour pouvoir passer maintenant
a la suite du récit évangélique.

***

Aussitét né, le sauveur est adoré successivement par des bergers
et par des mages. Le premier de ces motifs prolonge, peut-on dire,
I'atmosphére idyllique dans laquelle se présentait, chez Virgile,
I'annonce de la naissance salvatrice. Il ne faut peut-étre pas con-
clure de la, avec Réville et Geffcken, a l'origine orientale de ce
motif.

C'est le second motif, celui de I'’Adoration des Mages, qui nous
intéresse surtout. Pour en pénétrer la signification, il faut se rap-
peler ce que les Anciens, Grecs et Romains, savaient des Mages.
Et d'abord, qui étaient les Mages ?

Ils étaient, selon Hérodote, qui a décrit leurs usages, une tribu
méde. Ils n'enterraient ni ne briilaient leurs morts, mais les expo-
saient aux oiseaux. Ils pratiquaient le mariage consanguin, étaient
spécialistes en oniromancie, astrologie, magie. Ils avaient une con-
ception dualiste du monde, distinguant entre les animaux qu'il était
interdit de tuer et ceux dont le meurtre était obligatoire.

Sous le régne de Cambyse, tandis que celui-ci conquérait
I'Egypte, le mage Gaumata s’empara du pouvoir, se faisant passer
pour le frére de Cambyse, dont il avait appris la mort. Cambyse,
rentrant d'Egypte, mourut en route. Darius réussit & abattre Gau-
mata, qu'il fit mourir ainsi que quelques autres mages, et & s'empa-




110

CORRESPONDANCE D'ORIENT

rer a son tour du pouvoir. L'événement fut désormais commémoré
chaque année par une féte qu'on appelait « Meurtre des Mages ».
Cependant, I'influence des mages ne cessa de s'accroitre dans I'Etat,
si bien qu'ils détinrent enfin le monopole de la religion.

La religion de I'Avesta est le résultat de la fusion de la réforme
zoroastrienne et des doctrines et coutumes mages, mélées a des
cultes et usages populaires. Les mages donnérent Zarathustra com-
me l'un des leurs, se faisant ainsi passer pour les héritiers directs |
des premiers convertis. En fait, le terme magu « mage » n'est pas
attesté dans les gathas de Zarathustra et il ne I'est qu'une seule
fois dans le reste de I'Avesta. Mais les gathas avaient un mot
magavan, qui ressemblait a celui-la et lui était peut-étre, en der-
niére analyse, apparenté. Il semble avoir signifié « ayant part
a l'alliance, au don mystique, au sacrement ». L'existence de ce
terme a sans doute facilité l'appropriation du zoroastrisme par les
mages.

En Gréce, les mages avaient donné leur nom a la magie — au
moins dés le V* siécle av, ]J.-C. Certains auteurs savaient bien qu'il
fallait distinguer, de la magie vulgaire et malfaisante, la magie
véritable, celle des Perses, forme de culte divin. Ainsi faisait 'auteur |
du dialogue platonicien Alcibiade. Et Aristote — ou Antisthénes
de Rhodes — dans le traité perdu Magikos, a pu déclarer que les
mages d'Iran ne connaissaient nullement la magie. Mais l'usage
général confondit de plus en plus les mages de I'Iran avec les
sorciers et astrologues de Chaldée.

A I'époque hellénistique, 'engouement oriental fut tel que, pour
donner du poids a n'importe quel écrit de magie, d'alchimie ou
d’astrologie, on ne trouvait rien de mieux que de les placer sous
l'autorité de Zoroastre ou de quelque autre prétendu mage.

Le voyage des mages a Bethléem a été comparé, en un article
célebre d'A. Dieterich (), & un événement de I'an 66 — donc
antérieur de quelques années a la rédaction de I'évangile de
Mathieu : le voyage que fit le roi parthe Tiridate, qui alla 2 Naples
et 2 Rome, avec des mages dans sa suite, rendre hommage au
maitre du monde, I'empereur Néron.

Cependant, cet événement n’aurait évidemment pas suffi a2 don-
ner l'idée d'un voyage des mages a Bethléem si déja certaines
croyances et coutumes n'avaient été répandues, notamment la
croyance selon laquelle la naissance des grands hommes était mar-
quée par l'apparition d'une étoile. Il s’ensuivait que les mages,

(1) « Die Weisen aus dem Morgenlande », Z. f. Neutest. Wiss., III
1902, 1 sq.




111

LES MAGES DE BETHLEEM

comme astrologues, étaient censés capables de prévoir une telle
naissance et de la guetter, Peut-étre méme savait-on, dans le monde
classique, que les mages d'Iran, disciples de Zarathustra, atten-
daient des sauveurs a venir.

D’autre part, le motif d'Orientaux apportant des offrandes & un
souverain, pour lui manifester leur soumission, était répandu dans
le monde gréco-romain, ainsi que 1'a montré Cumont dans un arti-
cle des Atti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia,
paru en 1932, dont nous reparlerons.

Dans la littérature d’apocryphes et de commentaires qui fit suite
a I'évangile de Mathieu, d'autres thémes folkloriques vinrent s’ajou-
ter a ceux de l'étoile et de l'offrande, et notamment (cf. Eliade,
Méphistophélés et I'’Androgyne, 1962) :

1. Le théme de la visite d'un roi auprés d'un saint personnage,
dans une grotte. Nous pouvons penser a la visite d'Indra au Bud-
dha; ou bien, dans le roman d'Alexandre, & ce souverain allant
trouver un ermite dans I'Inde. Il faut remarquer que le récit de
Mathieu ne parlait encore que de mages, non de rois-mages. C'est
seulement par contamination avec le psaume 72, 10 : « Les rois
de Tarsis et des iles apporteront des présents; les rois de 1'Arabie
heureuse et de Saba améneront des dons », que les Mages furent
congus comme rois. Mais cette contamination a pu se faire trés
tot, aussitdt aprés la rédaction de Mathieu, puisque tous ses lec-
teurs savaient par cceur les psaumes. Autre remarque : malgré
Soper, auteur de deux savants articles parus dans Artibus Asiae
de 1949 et 1950 sur des « Aspects of light symbolism », la grotte
de Mithra n'a rien a faire ici, puisque personne n'y fait visite a
Mithra.

2. Un autre théme populaire qui s'agglomére a la légende des
mages, telle que la connaissent 'Opus imperfetum et d'autres textes
dont nous avons parlé tout a l'heure, c'est le théme de la mon-
tagne congue comme le centre du monde.

Certains des motifs précités, ainsi que plusieurs détails du récit
de Mathieu se retrouvent dans un apocryphe, le Testament de Job.
On ne sait si cette ceuvre est juive ou chrétienne, mais, précisément,
les coincidences sont telles, avec le récit évangélique, qu'elles posent
le probléme de savoir laquelle des deux ceuvres a influencé 'autre.
Comme I'a signalé dés 1907 Spitta, Zur Geschichte und Literatur
des Urchristentums, 11, 2, p. 192, les trois amis de Job sont, comme
lui-méme, rois — conformément au Livre de Job dans la Septante.
Ayant entendu parler de Job, ils accourent de 'Orient, chacun de
son pays. Arrivés a la ville (de Lepsitis), ils s'informent et appren-




112

CORRESPONDANCE D'ORIENT

nent que Job est sur son fumier, en dehors de la ville. Ils se ren-
dent vers lui avec de I'encens... On pourrait d'abord penser, avec
Spitta, que ce récit est a l'origine de celui de Mathieu, mais il y a
une difficulté, que le savant exégéte de Strasbourg n'a pas men-
tionnée : si vraiment Mathieu s'était inspiré de ce texte, pourquoi
n’aurait-il pas dit — pourquoi aurait-il laissé a la tradition ultérieure
le soin de le préciser — que les mages étaient rois et qu'ils étaient
trois ?

L’hypothése inverse, selon laquelle la visite des rois orientaux
a Job serait issue de celle des Mages a Bethléem, est sommairement
écartée par Spitta. Mais pourquoi ? Est-ce parce qu'elle ferait du
Testament de Job une ceuvre chrétienne, alors que rien n'y est
spécifiquement chrétien ? Mais ne peut-on penser que, tout en se
voulant conforme a la pure ligne juive, cette ceuvre n'a pas ignoré
les légendes chrétiennes ? Les nombreuses coincidences de vocabu-
laire et de style — mises en lumiére par Spitta — entre le Testament
de Job et la littérature néo-testamentaire en général s'expliqueraient
aussi bien par cette hypothése que par celle du milieu préchrétien
ou serait né le Testament de Job. Certes, le personnage de Job
fut — comme aussi celui du Juste souffrant — un précurseur de
Jésus. Mais est-il interdit de penser que si les Juifs ont développé
I'histoire de Job, c'était aussi, un peu, pour faire, aprés coup, con-
currence & Jésus? Je me contente de soumettre la question aux
spécialistes.

Dans les figurations des mages de Bethléem, ceux-ci apparais-
sent d'abord, sur tous les plus anciens monuments, coiffés du bon-
net phrygien. Ceci les caractérisait non pas comme prétres de
Mithra, comme l'ont cru plusieurs savants modernes, mais — Cu-
mont en a fait la preuve dans l'article cité ci-dessus — simplement
comme Orientaux, comme Iraniens.

Widengren, utilisant 1'ouvrage de Cumont, écrit, p. 70 de sa
Iranisch-semitische Kulturbegegnung, 1960, que le savant belge, qui
avait rassemblé tout le matériel iconographique, n'a pas su en
conclure que les Iraniens représentaient déja, avant le christianisme,
I'adoration, par des mages, d'un enfant sauveur. Mais une telle
conclusion ne découle nullement des documents, dont Cumont a
tiré tout le parti possible en écrivant que les artistes chrétiens, ne
sachant comment représenter les mages de Bethléen, avaient imité
les nombreuses ceuvres paiennes montrant — en un motif que l'on
peut suivre jusqu'aux frises de Persépolis — des Orientaux porteurs
d'offrandes. Ce que Widengren appelle, de la part de Cumont,
« einen unnétigen Umweg » est la seule conclusion qui s'impose.




113

LES MAGES DE BETHLEEM

Les premiéres figurations des mages les montrent identiques I'un
a l'autre : ils ne se distinguent que par les présents qu'ils apportent
— encens, myrrhe, or — et dont le nombre a évidemment déterminé
celui des mages eux-mémes. Ainsi sur le relief du sarcophage au
musée du Latran (Kehrer, fig. 14); ou sur le relief de la Porte
Sabine (fig. 30).

La différenciation des mages s'est opérée ensuite selon deux voies
distinctes.

Nous avons coutume, je vous le rappelais en commencant, de
concevoir les trois mages comme un Négre et deux Blancs. Mais
cette conception ne remonte qu'au XIV* siécle et n'a pas pénétré
partout. Il est vrai que l'idée que les mages représentent les trois
parties du monde se trouve déja chez Augustin. Mais qui disait
Africain ne disait pas nécessairement, en ce temps-1a, Négre. Saint
Augustin lui-méme était un Africain blanc...

D’autre part, selon une conception attestée notamment chez
Béde le Vénérable, compilateur fameux du VIII* siécle, qui avait
dti la lire quelque part, les trois mages représentaient I’humanité
dans ses trois dges : jeunesse, age adulte, vieillesse. Il était pres-
crit, dans le manuel de peinture du mont Athos, de les représenter
de cette fagon et c'est ainsi qu'ils apparaissent sur mainte image,
dans toute la chrétienté, par exemple sur notre polyptyque flamand
du musée des Cloisters, sur le retable de Roger Van der Weyden
au musée de Munich, sur la célébre peinture de Gentile da Fa-
briano aux Uffizi & Florence, sur une fresque espagnole d'environ
1200, sur une fresque inédite de Faras (Soudan), datable du VIII*
siécle, sur une mosaique de Ravenne, malheureusement restaurée
au XIX®, sur une miniature de 'évangéliaire d'Etchmiadzin (vers
550), sur l'architrave du portail nord de la facade de Saint-Marc
de Venise (attribuée au début du VI* siécle), sur les ampoules de
Monza, qui reproduisent des monuments de Jérusalem et de Beth-
léem. Sur tous ces monuments, nous voyons un vieillard a barbe
blanche, un adulte barbu et un jeune homme imberbe.

Et ils sont décrits comme suit dans un texte faussement attribué
& Béde, sous le titre de Collectanea et Flores :

primus [uisse dicitur Melchior, senex et canus...
secundus nomine Caspar, iuuenis imberbis, rubicundus...
tertius [uscus, integre barbatus, Balthasar nomine...

Hugo Kehrer, dans son beau livre Die Heiligen drei Kénige in
Literatur und Kunst, 1908, s'est trompé en traduisant, p. 67, rubi-
cundus par roothaarig. Car rubicundus ne désigne jamais la cou-
leur des cheveux, mais celle de la santé florissante (voir Blimner,
Die Farbenbezeichnungen bei den Rémischen Dichtern, 1892,




114

CORRESPONDANCE D'ORIENT

p. 174), par exemple adulescentem rubicundum. D’autre part, on
n'a pas I'habitude d'étre successivement roux, puis noir, puis blanc.
La suite naturelle est bien plutét, il me semble, qu'avant d’'avoir
une barbe noire, puis blanche, on n'ait pas de barbe du tout.
Rubicundus désigne donc, par opposition a la barbe noire de I'adulte
et a la blanche du vieillard, les joues rouges du jeune homme.

Mais ces couleurs, rouge, noir et blanc sont les mémes dont les
trois enfants de nos campagnes se barbouillaient le visage. L'inter-
prétation de cet usage est donc, sans aucun doute, que les trois
compagnons symbolisent les trois ages.

Quand I'idée du Négre apparut au bas moyen age, elle ne rem-
plaga pas celle des trois ages, mais se combina avec elle, de diverses
fagons. Ce fut d'abord Balthasar qui — peut-étre & cause de sa
barbe noire, — fut congu comme négre : sur un manuscrit du
X* siécle des Collectanea et Flores, déja cités, se trouve dans la
phrase sur Balthasar la glose niger : Balthasar fuscus, niger, in-
tegre barbatus. Et Elisabeth de Hongrie invoque Balthasar « qui
est noir », qui niger. Déja fuscus, dans le texte original, indique
une couleur sombre de la peau. Mais ce n'est qu'au XIV* siécle
qu'apparait le Négre proprement dit, quand on eut entendu parler
du prétre Jean et du royaume chrétien d'Abyssinie.

Dans le célébre tableau des « Trois Philosophes » de Giorgione,
les rayons X ont révélé une premiére version, dans laquelle I'homme
qui est au milieu et qui n'est ni trés jeune ni trés vieux, était un
Neégre. Cette circonstance, jointe au vétement oriental et au turban,
nous livre, il me semble, la trés simple solution de la prétendue
énigme de ce tableau en prouvant que Giorgione, avant de repré-
senter finalement des philosophes, avait songé aux trois Mages de
Bethléem. (Cf. Hartlaub, « Die Symbolik von Giorgiones ,Drei
Philosophen” », Antaois, 1, 1960, p. 13 sq.)

Cependant, le Négre pouvait aussi étre identifié au jeune homme :
c'est le cas sur le triptyque de Roger van der Weyden du musée
de Berlin, sur sa copie du musée des Cloisters et sur la plus an-
cienne représentation d'un mage-négre, & Thann en Alsace — ceci
malgré Monneret de Villard, qui dans ses Leggende Orientali,
p. 128, écrit qu'il ne voit pas ici de négre. Il y est.

La raison de cette identification que Kehrer a incorrectement
attribuée a Béde, car on ne trouve rien de cela chez Béde, réside
sans doute en ceci, comme le dit Kehrer, que le Négre était, au
moyen age, une figure ridicule, amusante, ce qui convenait le mieux
au plus jeune des trois mages : d'oit en Allemagne la figure comique
de Kasperle.




115

LES MAGES DE BETHLEEM

Souvent ce n'est pas le mage lui-méme, mais quelqu'un de sa
troupe que l'on représente comme négre : ainsi dans les Trés riches
Heures du Duc de Berry au chateau de Chantilly,

Ou bien on éliminait le Négre de la maniére suivante, dans
I'usage populaire. A Hildesheim, jusqu'au commencement du XIX*
siécle, lisons-nous dans le Dreikénigbuch publi¢ a Cologne il y a
cent ans par un certain Dr. Floss : « le porteur d'étoile avait la
figure noircie, pour le distinguer comme un More; 2 présent la
figure noire est attribuée a2 Hérode, sans doute pour signifier sa
cruauté ». Voila une chose qu'on n'écrirait plus aujourd’hui, par
crainte d'un incident diplomatique !

Mais l'usage que nous avons étudié¢ en Flandre reposait cer-
tainement sur l'autre conception, selon laquelle, entre le vieillard
chenu et le jouvenceau aux joues rouges, c'était I'adulte qui était
le Négre.

Do venait donc — et ceci sera notre derniére question, last,
not least — l'idée de concevoir les trois mages comme les représen-
tants des trois &ges de I'homme ? Je puis peut-étre vous proposer
une réponse,

Sur une tablette d'argent du Luristan, qui remonte au moins au
VIII* siécle av. ].-C. et qui a été publi€e il y a six ans (par Ghirsh-
man, dans Artibus Asiae) et est conservée au musée de Cincinnati,
apparaissent, devant une figure mythique, trois files d'adorateurs,
a savoir des enfants, des adultes et des vieillards. Cette répartition
semble particuliérement indiquée pour I'adoration d'un étre qui se
caractérise d'ailleurs comme une sorte de dieu du temps : car il a
des ailes ainsi que, comme symboles d'une bisexualité convenant
a un dieu des origines, deux visages. On a soupgonné ici une allu-
sion au dieu du Temps, Zurvan, qui d’autre part est qualifié en
syriaque d’Ashoqar, Frashoqgar et Zaroqar, expressions empruntées
a l'avestique et qui le désignent nettement comme dieu de la jeu-
. nesse, de l'age adulte et de la vieillesse.

. La cérémonie dépeinte avait-elle lieu a certaines saisons de

'année ? Nous n'en savons rien. Cependant, ce n'est peut-étre pas
par hasard que chez nous, dans la chrétienté, les trois mages cor-
cespondants — le jeune, I'adulte et le vieillard — ne se présentent
pas simplement devant Dieu mais font figure d'adorateurs d'un
dieu qui se manifeste au moment de 1'année ou celle-ci — et par
suite le temps lui-méme — se renouvelle.

En fait, Zurvan s'appelait en grec Aion, et c'était d'Aion que
| I'on fétait, comme nous l'avons vu, 'anniversaire le 6 janvier, c'est-
. a-dire au jour méme qui devint celui de la féte des Trois Rois.




116

CORRESPONDANCE D'ORIENT

Mais Aion était congu et représenté tantét comme enfant (chez
Héraclite, Euripide, etc.), tantét comme adulte dans la force de
I'age (dans le tableau décrit par Johannes de Gaza, sous Justinien),
tantét comme vieillard (par Claudien, en 400) : il réunissait donc
en lui-méme les trois dges qui furent ensuite répartis entre les
trois mages (?).

(1) En un important article des Mélanges Popper, 1951, « The Wise
Men of the East in Oriental Traditions », L. Olschki a fait appel a
Zurvan pour expliquer non pas la distribution des trois mages en trois
ages mais le fait que, selon certaines versions assez tardives, Jésus
apparaissant a chacun des trois mages semble chaque fois avoir I'age
de celui auquel il se montre. Ceci présuppose évidemment, comme l'a
noté Olschki, que les Mages aient été d'dge différent, phénomeéne qu'il
soupgonne plus ancien que sa plus ancienne attestation littéraire (chez
Beéde), mais dont il n’avance aucune explication.




ADDENDA ET CORRIGENDA

PAR

J. DUCHESNE-GUILLEMIN
Liege
(PL I-II)

' Puisque la plaque d’argent du Luristan publiée par R. Ghirshman
Artibus Asiae, XXI, 1958, p. 37 sq.) et conservée au Musée de Cincin-
Jati m’a servi dans une étude récente (‘Die Drei Weisen aus dem Mor-
enlande und die Anbetung der Zeit’, Antaios, VII, 1965, p. 324 5q.), il
e m’en voudra pas, j’espére, de saisir ’occasion du présent volume
’hommage pour présenter quelques ‘Addenda et Corrigenda’ a cette
pienne étude.
- L’idée que la vie humaine se divisait en trois iges — idée qui est
pus-jacente 4 la différenciation des trois mages (attestée a partir
6e siécle) en un jeune homme, un adulte et un vieillard — est certaine-
ent trés ancienne. Aristote, notamment, l’enseignait. Il est vrai
’aucune figuration n’en a été conservée qui soit antérieure a la
esque du bain de Quseir Amra, dans le désert de Jordanie (pl. I, 1).
anz Boll, dans son article ‘Die Lebensalter’ (INewe Jahrbiicher fiir das
assische Altertum, XXXI), 1913, ne donne que cette représentation et
fen cite pas d’autre.
E Mais, puisque toute la décoration de ce chiteau omayyade est due
des artistes grecs travaillant selon les vieilles traditions hellénistiques,
peut étce sir, comme 'ont déja vu Alois Musil, le premier éditeur
e ce monument, et ses collaborateurs, que 'allégorie des trois iges
e ’homme appartenait, comme le reste, 2 un vieux stock de motifs.
Combiner cette conception avec celle des trois mages, pour différen-
er ceux-ci, était chose naturelle et nous n’aurions peut-étre ici qu’un
emple, aprés tant d’autres, d’absorption, par le christianisme, d’un
ait banal du paganisme. Mais il y avait peut-étre, en I'occurrence,
ne raison spéciale 2 cette assimilation. Je me .mande, sans vouloir
op ¥ insister, si la figure centrale, aver lc. aeux grappes de raisin qui

NICA ANTIQUA, VII 1




118

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

la flanquent, ne ferait pas allusion 2 Dionysos — 4 Dionysos qui étal
identifié 2 Aion et dont on célébrait la naissance le 6 janvier. L’allusic
serait discrete, j’en conviens, mais il n’y aurait pas la difficulté chronolg
gique soulevée par la plaque du Luristan, qui illustre beaucoup pl

clairement et plus certainement le dieu du temps et les trois dges d
I’homme mais que trop de si¢cles, pour la solidité de I’argument, séps
rent de ceux ou se constitua la féte de ’Epiphanie.

*
% £ 3

Le Retable Bladelin, de Roger de le Pasture (pl. II, 3), pose un problé
d’iconographie au sujet duquel s’opposent Emile Mile et Erwi
Panofsky.

Une chaine d’oeuvres littéraires partait de /’Opus imperfectum
Matthaenm, faussement attribué 2 Jean Chrysostome. Cette oeuvre fi
connue de Jacques de Voragine, I'auteur de la Légende Dorée, laque
fut a son tour utilisée par I'auteur anonyme d’un livre illustré qu
allait étre trés populaire et I’'un des premiers 2 étre imprimé: le Speculs
Humanae Salvationis (1324). Celui-ci fut-il la source du premier tablea
ou aient été représentées non seulement I’adoration des mages mais aus
leur vision de I’étoile, 4 savoir, le ‘retable Bladelin’ que Roger de 1
Pasture peignit pour Middelburg-lez-Bruges et qui est maintenant a
musée de Berlin-Dahlem? Telle était la théorie formulée par Emi
Male (Revue des Arts anciens et modernes, 1905, p. 197) et qui resta générale
ment acceptée jusqu’a ce qu’Erwin Panofsky la conteste (Early Neth
landish Painting, 1953, p. 277). Quelles sont les raisons de celui-ci

Regardons la scéne de gauche du triptyque (ou de la copie médioct
qui en existe au musée des Cloisters 2 New York). Nous y voyons repre
sentée, en pendant 2 la vision de I’étoile par les mages, Notre Dam
avec ’Enfant apparaissant dans une autre étoile sur un ‘Autel du ci
a empereur Auguste et a la Sibylle Tiburtine — légende qui justifia 1
fondation de 1’église Ara Coeli 2 Rome, au Capitole. Or, Panofsky ré
marqua que I’autel que nous voyons sous les pieds de Marie manqua
dans la prétendue source de cette peinture, c’est-a-dire dans le Speculus
Humanae Salvationis, mais était, en revanche, mentionné dans la Légena




ANICA ANTIQUA, VII PLANCHE I




e
- g | TmeY
I, VR
oy A e
P




121

ADDENDA ET CORRIGENDA

orée. Celle-ci, conclut-il, et non le Speculum, fut la source de Roger.
ous pouvons d’abord confirmer sa conclusion en observant que la
ene du bain, visible a ’arri¢re-plan du retable Bladelin?) et, plus claire-
jent, sur la copie des Cloisters, manquait également dans le Speculun
indis que la Légende Dorée (utilisant ’Opus imperfectum in Matthaenm) y
it allusion. Nous pouvons donc conclure, avec Panofsky, que Roger
le Pasture utilisa la Légende Dorée. Mais ceci exclut-il qu’il ait aussi
ilisé le Speculum? Nullement. Il semble au contraire qu’Emile Male
t cu raison, apres tout, d’assigner le Speculum comme source au retable.
le choix et la disposition des trois scénes de celui-ci doivent avoir
¢ directement inspirés par une succession de sceénes dans le Speculum.
est vrai que, dans celui-ci, chaque page n’a que deux scénes représen-
es, jamais trois. Mais il suffit de prendre celle qui est a droite, p. 22
ans ]’édition fac-simile procurée par J. Ph. Berjeau 2 Londres, 1861)
— I’ Apparition de la Vierge — et de la mettre 4 coté des deux scénes de
page suivante — I’Adoration des Mages et leur Vision de I’Etoile —
e que j’ai fait ici, pl. II, pour obtenir I’arrangement du chef d’oeuvre de
pger. Cest certainement ce qu’il fit lui-méme.
Nous pouvons donc conclure que sa source directe, proprement
onographique, fut le Speculum, mais qu’il y ajouta deux détails — Iautel
us les pieds de Marie et la scéne du bain — inspirés par la lecture de la
égende Dorée.

' Au bas de la page 248 de mon article, une trés malencontreuse
fvue typographique a fait sauter la premiere ligne — essentielle — de
citation latine, qu’il faut rétablir:

rimus fuisse dicitur Melchior, senex: et canus. . .

1) Ce détail, qui m’avait échappé méme lors d’une rapide visite 2 Berlin-Dahlem
il est généralement imperceptible sur les reproductions — m’a sauté aux yeux a
xposition de ’oeuvre complet (en photos grandeur nature) organisée en 1965 2
durnai et dans d’autres villes belges 4 I’occasion du cinquieme centenaire de la mort
Partiste.




XXVII* SEMAINE DE SYNTHESE

Espace et temps
selon les peuples et les philosophes

I'* PARTIE

ESPACE ET TEMPS
DANS L'IRAN ANCIEN

PAR JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN
Professeur a I'Université de Liége

Nous allons commencer notre voyage vers 1’'Orient par le fol-
klore européen, et nous aborderons I'Iran, avant d’en étudier les
textes, par un document archéologique. Il est possible qu'une cer-
taine conception iranienne du temps survive en un usage attesté
aujourd’hui dans certaines régions de la chrétienté, entre la
Noél et PEpiphanie. Trois gar¢ons portant une étoile vont chan-
tant le soir de porte en porte, le visage barbouillé, I'un de farine,
un autre de suie, le troisiéme de sang. Cet usage est le reste de
mystéres médiévaux, originaires de France, qui mettaient en scéne

les trois mages de Bethléem sous les traits d’un vieillard, d’un |

adulte et d’'un jeune homme imberbe. Différenciation qui appa-
rait pour la premiére fois en littérature chez Béde le Vénérable,
au vIIr siécle, et dans I'art, quatre siécles plus tét, sur le sarco-
phage de Castiliscar, prés de Saragosse. La division de la vie
humaine en trois phases est antique : Aristote la connait; mais
elle n’est attestée iconographiquement qu’au viin°® siécle de notre
ére, dans le chiteau omayyade de Quseir Amra, en Jordanie, ol
une fresque décorative et symbolique montre, en trois médail-
lons superposés, un vieillard chenu, un adulte aux cheveux noirs,
un jeune homme blond : les trois couleurs qu’imitent encore nos
trois petits garcons.

SN =k ST

Appliquer cette idée aux trois mages pour les différencier était

probablement chose naturelle et nous n’aurions ici qu’'un cas =



123

REVUE DE SYNTHESE : IIle S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

banal de survivance paienne dans le christianisme. Mais il y a
peut-étre davantage; sur une tablette du Luristan, qui a été
publiée il y a quelques années par Roman Ghirshman et est con-
servée au musée de Cincinnati, apparaissent, entourant une figure
mythique, trois files d’adorateurs, 4 savoir des enfants, des adul-
tes et des vieillards : la répartition est la méme que tout 4 I’heure,
et elle semble particuliérement indiquée pour l'adoration d’un
étre qui se caractérise d’ailleurs comme une sorte de dieu du
temps. Il a des ailes, ainsi que, comme symbole d’'une bi-sexualité
convenant fort bien & un dieu des origines, qui doit tout faire
tout seul, deux visages. On a soupconné, avec beaucoup de rai-
son, une allusion au dieu du temps, Zurvan, dont nous allons
entendre le nom bien des fois — dieu du temps qui, d’autre part,
est qualifié en syriaque d’Ashoqar, Frashoqar et Zaroqar, expres-
sions empruntées & I'avestique et qui le désignent nettement com-
me dieu de la jeunesse, de I’ige adulte et de I'Age mr.

La cérémonie dépeinte avait-elle lieu a certaines saisons de
I'année, nous ne le savons pas; cependant, ce n’est peut-étre pas
par hasard que chez nous, dans la chrétienté, les trois mages cor-
respondants ne se présentent pas seulement devant Dieu, mais
font figure d’adorateurs d’un dieu qui se manifeste au moment de
Pannée ot celle-ci — et par suite le temps lui-méme — se re-
nouvelle. En fait, Zurvan s’appelait en grec Aidv et c’était
d’Aiov que l'on fétait, en Egypte, I'anniversaire, le 6 janvier,
c’est-a-dire le jour méme qui devint celui de la féte des Rois. Mais
Aioy était représenté tantét comme enfant, chez Héraclite, chez
Euripide, tant6t comme adulte, dans le tableau décrit par Jean
de Gaza, sous Justinien, tantdt comme vieillard, dans Claudien; il
réunissait donc en lui-méme les trois 4ges qui furent ensuite
répartis cntre les trois mages.

Cependant, la distance entre cette plaque du Luristan et nos
premiéres reproductions de mages différenciés parait un peu bien
grande. La source immédiate des premiéres est donc & chercher
plus prés d’elles, dans le temps comme dans I’espace. Elle se
trouve, il me semble, dans une mosaique, découverte & Antioche
en 1939 et publiée par Doro Levi en 1944 1. En face d’un person-

1. Hesperia, XIII, p. 289 sq.




124

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

nage désigné comme Aidv, 'Eternité, trois autres, les ypévoi, les
temps, 8’y reconnaissent a leurs traits, barbe noire, barbe
blanche, visage imberbe, et ils sont nommés respectivement
Hapwymuéves, 'Evesras, MéAlwv. Ne sont-ils pas les prototypes de
nos trois mages, vieillard, adulte et jouvenceau ?

Il n’y a plus, cette fois, aucune difficulté ni chronologique ni
géographique. Nous sommes & Antioche, la grande métropole gré-
co-romaine d’Asie et la ville ol est attesté pour la premiére fois
le nom de chrétien. Et les critéres de style permettent d’assigner
cette mosaique au milieu du nr* siécle de notre ére, c’est-a-dire
trés peu avant le moment oul le christianisme, griace & Constantin,
devint officiel et ol I’art chrétien put sortir des catacombes.

Quelle était exactement Iintention du client, évidemment
encore paien, qui avait fait représenter cette scéne ? Illustrer un
débat philosophique sur le temps qui passe et I'éternité qui
demeure ? Représenter simplement une conception ancienne et
banale de la vie humaine ? Introduire quelque nuance religieuse
— dont fait foi I'encensoir posé devant les trois personnages —
dans ces conceptions ou spéculations ? Ces trois motifs ne s’ex-
cluent pas 'un Pautre. Et de toute fagon, cette scéne, avec ses
trois temps en face de I'éternité, semble pouvoir éclairer nos
représentations des trois mages non seulement quant a leur ori-
gine, mais quant a leur signification. Pourquoi, en fin de compte,
les mages ont-ils été figurés en vieillard, adulte et jeune homme ?
Ce n’est peut-étre pas seulement pour signifier que tout homme,
a tout 4ge, doit vénération au Sauveur; c’est peut-étre aussi, vu
le précédent paien et par une continuation peut-étre seulement
4 demi-consciente de ce modéle antique, — tant les chrétiens des
premiers siécles étaient imprégnés de sagesse paienne — pour
perpétuer, au moment du renouvellement de I'année, I'idée que,
en face des trois temps ol se déroule et fuit notre vie humaine,
et au-dessus d’elle, il y a I’Eternel.

Reste la plaque du Luristan. Comment la situer ? Et plus géné-
ralement, comment faire I’histoire iranienne de la conception du
temps ? Nos documents, comme c’est souvent le cas en Iran,.
sont rares et mal datés. Peut-on, dit le P. de Menasce, écrire une
histoire avec nos bribes iraniennes ? Et ceci est caractéristique
de I'Iran : il pose des problémes intéressants, philosophiques,




125

REVUE DE SYNTHESE : IIl* S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

théologiques, le dualisme, par exemple; historiques, influence sur
la Gréce, influence sur Israél, sur les origines chrétiennes, sur
I'origine du gnosticisme : I'Iran est partout présent. Mais I'Iran
ne nous donne pas ce qu’il faudrait pour résoudre ces proble-
mes. Pourtant, dans notre cas, le probléme est posé historique-
ment.

La plus ancienne attestation du nom de Zurvan est douteuse.
Les syllabes de ce nom figurent dans des listes de tablettes cunéi-
formes des xur° et xi® siécles avant notre ére, mais ces mots ne
sont pas clairs et on a pu douter, avec Sir Harold Bailey, qu’il
s’agisse du dieu, et Widengren lui-méme, gqui était 'auteur de
cette hypothése, n’en parle plus dans son dernier livre sur la
religion de I’Iran, paru en 1965. Le premier texte assez explicite
est la notice d’Eudéme de Rhodes, éléve d’Aristote, conservée
par le néo-platonicien Damascius, 'un des philosophes de I’Aca-
démie qui se trouverent réduits au chomage lorsque Justinien
décida que I’Académie avait assez duré et qu’elle n’avait plus sa
raison d’étre. Damascius, avec cinq autres, se réfugia a4 la cour
de Perse; il s’y ennuya d’ailleurs mortellement et il obtint, par
des contacls diplomatiques, de retourner dans sa patrie ou il prit
sa retraite. Je vous lis ce texte, qui peut servir de pendant au
frontispice illustré par les trois mages, et vous allez voir que c’est
vraiment notre sujet. « Parmi les mages et les autres Iraniens,
certains donnent a I'Intelligible et au Tout infini le nom de Lieu,
d’autres 'appellent le Temps. De la se sont séparés deux étres,
le Dieu bon et le Démon méchant, et aussi, de ces derniers, la
lumiére et les ténébres, comme disent certains. Lumiére et téné-
bres introduisent la diversité dans la Nature jusque-la indiffé-
rente, et forment les deux séries d’étres supérieurs 4 la téte des-
quels se trouvent respectivement Oromazdés et Areimanios. »

La valeur de ce document comme témoignage sur le dieu Zur-
van, qui n’y est pas nommsé, a été contestée par un esprit original
dont nous déplorons beaucoup la perte, Marijan Molé, qui écri-
vait, dans son article sur « Le probléme zurvanite » 2: « Tout
ce que dit Eudéme, c’est que le Tout intelligible et unique est
appelé par les mages tantdét Temps, tantot Espace, et que ce Tout

2. Journal Asiatique, 1959, p. 432.




126

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

fut divisé en deux principes opposés. Il n’est nulle part question
d’un Dieu unique et intelligible. Le Temps et ’Espace sont deux
entités qui dépassent I'opposition des deux adversaires; mais cela
n’implique ni leur supériorité sur eux, ni leur divinité. Il n’y a
qu’un seul Dieu, Ormazd, et un seul Démon, Ahriman. »

Le temps tient, en tout cas, une trés petite place dans ’Avesta
malgré I'épithéte qui le désigne comme dieu autonome. Mais cette
rareté est peut-étre due 4 un évincement systématique, et le
silence de Zarathustra est peut-étre déja volontaire, car il a éga-
lement ignoré Mithra, un aussi grand dieu qu’Ahura-Mazda, peut-
étre; il n’a jamais dit de qui les deux esprits jumeaux dont nous
allons parler dans un moment élaient les fils — des jumeaux, cela
doit avoir un pére !... Et, sous les tournures interrogatives de
Yasna 45, 3 a 5, se dissimule peut-étre une attitude polémique :
Qui a créé le ciel ? Qui a créé la terre ? Qui, en particulier, a créé
le matin, le midi et le soir ? Vous vous attendriez & ce que ce soit
le Temps. Et Zarathustra ne répond pas, mais comme il s’adresse
a Ahura-Mazda, il veut dire que ce n’est pas le Temps mais lui,
Ahura-Mazda, qui a créé.

Dans I’Avesta récent, Zurvan est mentionné soit comme auteur
des chemins qui conduisent & I'au-deld, soit comme temps infini.
De plus, une distinction est faite entre Zurvan akarana, « temps
infini » et Zurvan darego . xvadata, que je traduis par « temps lon-
guement autonome ». Ceci suppose une certaine théorie de la pro-
duction du temps, comparable a celle que 'on trouve dans le
Timée de Platon et dont il sera question dans les ouvrages peh-
levis, c’est-a-dire du moyen Age iranien. Le temps longtemps
autonome procéde du temps infini et, aprés 12 000 ans, y retourne;
on lit par exemple, Denkart, M 282 : « Le temps était a I'origine
infini puis il devint sujet & limitation et 4 la fin il retournera a
Iinfinitude. »

Les mazdéens ne donnent jamais Zurvan comme dieu supréme;
pourtant ce dogme, ou ce mythe, doit avoir existé, soit comme
hérésie, soit méme comme religion indépendante. Le rapport entre
cette doctrine et l'orthodoxie mazdéenne constitue ce qu’on
appelle le probléme zurvanite. Méme si I'on récuse, comme nous
avons vu que le faisait Molé, le témoignage d’Eudéme de Rhodes,
il en reste plusieurs autres qui ont conduit de nos jours certains




127

REVUE DE SYNTHESE : III* S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

savants — Benveniste, Nyberg, Zaehner — a supposer 'existence
d’une religion de Zurvan. Avant de citer ces textes et de voir s’il
faut suivre ces exégétes ou, au contraire, avec le P. de Menasce,
Ugo Bianchi et Marijan Molé, intégrer d’une maniére ou d’une
autre ces témoignages a I'orthodoxie mazdéenne, esquissons 1’évo-
lution des doctrines cosmogoniques dans I'Iran ancien.

Primo : selon les Githas, 4 P'origine les deux Esprits jumeaux
ont choisi 'un le bien, I'autre le mal, I'un la vie, ’autre la non-
vie, et je vous rappelle que Zarathustra ne nous dit pas de qui
ces jumeaux étaient les fils. En second lieu, au 1v* siécle avant
Jésus-Christ (la date n’est pas dans nos textes, il n’y a jamais de
dates dans I'Iran, mais ici, par une citation qu’a faite Aristote
de cette doctrine, nous savons qu’elle est antérieure au 1v* siécle
avant Jésus-Christ), nous voyons que I'opposition n’est plus entre
Esprit saint et Esprit mauvais, mais entre Ahura-Mazda et Esprit
mauvais; c’est-d-dire qu’Ahura-Mazda est en somme descendu
au niveau de I’adversaire mauvais, 4 la place de I'Esprit bon, et
que désormais il affronte lui-méme Ahriman. La question, en
un troisiéme stade, se pose alors de savoir d’oli proviennent Ohr-
mazd et Ahriman. Un passage du Denkart (M 829) 4 propos du
principal texte githique sur les deux Esprits condamne la doc-
trine qui fait d’Ohrmazd et Ahriman deux fréres dans le sein
d’une méme meére : on connait la doctrine, mais pour la condam-
ner. Et déja au mr° siécle de notre ére un hymne manichéen avait
condamné la méme doctrine. Mais les manichéens appelaient leur
dieu supréme Zurvan, ce qui semble prouver que, dans I'Iran ol
a préché leur prophéte Mani, Zurvan occupait ceite position, et
non Ohrmazd.

Selon le témoignage de Eznik, auteur arménien du v* siécle de
notre ére, des deux jumeaux qui naquirent & Zurvan lorsqu’il
eut sacrifi¢ pendant mille ans pour avoir une progéniture, Ohr-
mazd est l'effet de ce sacrifice et Ahriman est l'effet d’un doute
qu’a eu Zurvan sur son efficacité. Et le P. de Menasce écrit & ce
sujet 8 que le dieu Zurvan ne se situe pas au méme niveau d’étre
et de représentation que les principes créateurs, Ohrmazd et Ahri-
man. J’ai peur qu’ici le P. de Menasce ne préte généreusement un

3. Locust’s Leg, p. 182.




ESPACE ET TEMPS DANS L’TRAN ANCIEN

peu de sa subtilité a ces braves Iraniens, car distinguer des
niveaux d’étre et des niveaux de représentation dans les textes
pehlevis, je ne sais pas si c’est permis. Zurvan parait en tout cas
un indéterminé primordial, un peu comme ce qu’il y avait aux
origines selon Phymne védique Rigveda 10, 129 : tout a com-
mencé par quelque chose qui n’était encore ni étre ni non-étre.
La, les Indiens sont subtils, et l1a-dessus, on peut leur faire crédit.
Mais cet étre indéterminé va donner naissance au déterminé; il
n’est pas un dieu créateur, et c’est 1a sa qualité supréme et carac-
téristique : il a besoin d’enfants pour créer. En ce sens il est plus
indéterminé qu’il n’est 3 proprement parler au-dessus du bien
et du mal; ainsi s’explique qu’il soit devenu le grand Dien du ma-
nichéisme, écrit toujours le P. de Menasce, car le manichéisme a,
au fond, horreur de la création; il ne veut pas d’un dieu créateur,
car créer et étre Dieu, cela ne va pas ensemble : ]a création est
une chose totalement mauvaise et ne peut étre que diabolique.
Un autre témoin, qui observe du dehors la tradition mazdéenne,
c’est Shahristdni, auteur musulman du xir* si¢cle, qui distingne
dans I'ran non-musulman plusieurs sectes : les Zardushtiya, zo-
roastriens, les Gayomarthiya, qui se réclament du premier homme
Gayomart, et les Zurvaniya qui, évidemment, se réclament d’un
étre primaire, premier, soit fondateur, soit dieu, mais qui s’ap-
pelle Zurvan et il faut bien penser qu’il s’agit vraiment d’un
Dieu. Ces Zurvaniya se subdivisent, selon la réponse qu’ils don-
nent au probléme du mal — qui est au fond a la base de toutes ces
spéculations, car comment expliquer que le mal existe alors que
Dieu est bon ? Certains pensent que Zurvan, né de la lumiére,
a eu un doute, et que ce doute a engendré Satan; d’autres profes-
sent la doctrine que je viens de vous résumer chez Eznik et
d’autres, enfin, croient qu’il y a constamment en Dieu quelque
chose de mauvais — vous voyez qu’il n’y a rien de nouveau sous
le soleil, — et que c’est I’origine de Satan. Quant aux Gayomar-
thiens du méme auteur, ils tiennent qu'Ahriman est né de I'idée
qu’a eue Dieu de la possibilité d’un adversaire.

A propos de ce texte, Molé écrit que « cette distinction, faite
selon les doctrines respectives des trois sectes sur Porigine du
mal et le premier prophéte, apparait artificielle au moins en ce
qui concerne les Zardushtiya et les Gayomarthiya; les orienta-




129

REVUE DE SYNTHESE : Il S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

listes n’ont jamais admis I’existence réelle de cette derniére secte;
ils ont d’autant plus insisté sur celle du zurvanisme, a tort »,
dit toujours Molé, « car la notice de Shahristani forme un tout
et il n’est pas possible de séparer les trois paragraphes. » Je me
demande pourquoi on ne pourrait pas supposer que Shahristani
se soit trompé sur les deux premiéres sectes et non sur la troi-
siéme. Shahristani, Molé le concéde, « a di voir, en tout cas,
un récit contenant le mythe de Zurvan, un mythe des origines
ot Zurvan jouait le premier role, pour pouvoir attribuer ce mythe
a une secte des Zurvaniya ».

Pour sortir de I'équivoque, il est nécessaire de rechercher dans
les textes de l'orthodoxie mazdéenne des traces de zurvanisme,
C’est ce qu’ont fait principalement Nyberg, dans des conférences
données & Paris en 1929, et Zaehner, en vingt ans d’étude qui cul-
minérent en un monumental ouvrage, publié en 1955, Zurvan,
a Zoroastrian Dilemna. Nous allons, & leur suite, mais sans pou-
voir du tout prétendre étre complet, examiner quelques-uns de
ces textes suspects de zurvanisme. Nyberg a décelé ce qu’il ap-
pelle une insertion zurvaniste dans le chapitre premier du Bun-
dahishn; la suture, & mon avis comme au sien, est visible au para-
graphe 17 : nous lisons ceci, comme si on allait commencer :
« Je parlerai maintenant de la création idéale, puis de la maté-
rielle; » or il est déja traité de la création idéale dans les seize
paragraphes précédents. Alors, comme ce récit second concerne
particuli¢rement le Temps, on doit conclure, avec Nyberg suivi
par Zaehner, qu’il s’agit d’une insertion zurvanique. Je n’ai pas
le temps de vous expliquer par quelles subtilités Molé voudrait
soutenir et maintenir I'unité du chapitre et I'unité de la doctrine
mazdéenne; je crois qu'il y a vraiment insertion d’un second récit
a partir du paragraphe 17 et que cette insertion va jusqu’au para-
graphe 32 non compris, car celui-ci commence 2 son tour par ces
mots : « D’abord, il créa... >, comme s’il ne s’était rien passé dans
les quelque quinze paragraphes précédents.

Le récit inséré raconte essentiellement ceci : 4 partir du Temps
infini a été créé, pour douze mille ans, le temps fini, ou longue-
ment autonome. De méme Vay, le vide, ou Patmosphére, longue-
ment autonome, a été formé a partir de Zurvan infini, identique
a I'espace infini, mais nous allons revenir a ceci.




130

ESPACE ET TEMPS DANS LIRAN ANCIEN

Zurvan avait-il un homologue dans I'ancienne religion de I'In-
de 7 Et si oui, peut-on considérer les deux dieux comme apparen-
tés, héritiers, tous deux, d’une conception indo-iranienne, ce qui
assurerait la haute antiquité de Zurvan ?

Les spéculations indiennes sur le Temps, dont il sera question
aw cours de cette semaine, le Temps qui s’appelle Kala en sans-
krit, représentent des développements récents, comme I’a moniré
Scheftelowitz, et ne peuvent étre projetés dans le passé indo-
iranien. Mais I'Inde avait un autre grand dieu, Prajapati, dont
Ihistoire est remarquablement paralléle a celle de Zurvan; de
meéme que Zurvan sacrifiait a P'origine pour obtenir un fils, de
méme Prajapati, le grand dieu, fut'le premier 4 accomplir V'of-
frande daksayana. 11 est donc probable que, dés I’époque indo-
iranienne, un mythe racontait qu’avant la création, un grand
dieu sacrifiait par désir d’'une progéniture. Il n’est nullement cer-
tain que, dans cette forme ancienne du mythe, comme le prétend
Widengren, le dieu ait donné naissance a des jumeaux — comme
le dieu de la plaque du Luristan ol I'on voit deux petits gar¢ons
lui sortir des épaules. Mais il y a dans la tradition de Zurvan et
celle de Prajapati une concordance de détail — et en comparaison,
plus une concordance est minime et particuliére, plus elle est
significative, comme l’on sait — qui nous oblige & penser qu’il
s’agit bien d’'un méme mythe. Zurvan, tandis qu’il sacrifiait, a eu
un deute. Et, d’autre part — c’est raconté dans le Taittiriya
Brahmana — ¢« Prajapati pratiquait des austérités brilantes; il
s’essuya le front, et ce fut du beurre clarifié; il tendit celui-ci
vers le feu et fut pris d’un scrupule : dois-je I’offrir ? Dois-je ne
pas Poffrir ? »

La similitude des mythes dont Zurvan et Prajapati sont 1’objet
donne toute sa valeur au fait que Prajapati, s’il n’est pas, & pro-
prement parler, le Temps, comme Zurvan, est cependant iden-
tifié, lui le seigneur des créatures, I'étre primordial, non seule-
ment au sacrifice, qui est la chose qui commence tout et par
laguelle il faut tout commencer, mais aussi 4 ’Année. Quel rap-
port y avait-il enlre le dieu du temps, Zurvan, et le dieu de I’Es-
pace, Vayu ? Grands dieux I'un et l'autre, ils ont entre eux de
telles similitudes qu’on s’est demandé s’ils ne faisaient pas dou-
ble emploi. Selon un texte de I’Avesta, Vayu joue le role de créa-

i e Cadat s o n e

PN e




131

REVUE DE SYNTHESE : Il S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

teur des chemins de 'au-dela, role que nous avons vu un autre
passage de I’Avesta attribuer 4 Zurvan. L’un et I'autre dieux, et
eux seuls, méritent I’épithéte de « longuement autonomes ».

Mais, de I'identité des roles, on ne peut pas conclure 2 celle des
personnages et, avec Nyberg, A leur incompatibilité dans un méme
systéme cosmologique. Que le temps et I'espace atmosphérique
président tous deux au voyage de la mort n’a rien que de naturel;
et I'identité d’épithéte montre seulement qu’on avait reconnu en-
tre ces deux étres unec analogie, une homologie profonde. Mais il
y a plus : parmi les textes dont nous allons tacher d’extraire la
substance philosophique, nous trouvons le temps et ’espace pro-
clamés identiques. On lit, au chapitre 26 du Bundahishn — et
cela, c’est I’énigme que je veux proposer pour commencer — :
« Les choses accordées aux hommes les atteignent par le temps qui
est Vay longuement autonome, » c’est-a-dire I’espace limité. Com-
ment le temps peut-il étre dit identique a I'espace ? Tichons de
tirer cela au clair. Examinons d’abord la terminologie; le temps
se dit dans ’Avesta zurvan, en pehlevi zurvan ou zaman, qui en
est I’équivalent. La terminologie de I’espace, dans I’Avesta, com-
me en pehlevi, est moins uniforme, beaucoup moins — et je crois
qu’on pourrait trouver cela dans toutes les langues : la notion
d’espace est beaucoup plus abstraite, beaucoup plus raffinée et
arrive beaucoup plus tard dans la lente marche de I’esprit hu-
main. On lit dans les Gdthds, yasna 31, 7 : « Celui qui le premier
a rempli de lumiére, par la pensée, les espaces bienheureux » :
le terme employé est xvathra. Et cet espace lumineux reparait,
mais sous un autre nom, ¢« lumiéres infinies », dans I’Avesta non
gathique, ol il est enseigné que I’dme des morts gagne le paradis
par trois échelons intermédiaires, qu’il faut nous représenter com-
me des niveaux superposés : les bonnes pensées, puis, au-dessus,
les bonnes paroles, plus haut encore les bonnes actions; et ces
échelons, selon les livres pehlevi, s’identifient respectivement &
la station — notez-le bien — des étoiles, de la lune et du soleil.
Quelle est la raison de cet ordre ? Il est évident que les étoiles,
la lune et le soleil se suivent en ordre croissant de luminosité.
La progression s’achéve par le quatriéme terme, celui dont je vous
parlais, qui est 'aboutissement du voyage de I'dme, puisque I'un
des noms du paradis est en effet ¢« lumiéres infinies ». Qu’il




132

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

s’agisse bien d’une progression, d’'une hiérarchie, c’est confirmé
par le fait qu’a chacun des degrés correspond une catégorie d’étres
entre lesquels la hiérarchie est évidente : aux étoiles les plantes,
a la lune les animaux, au soleil ’homme, aux lumiéres infinies
Dieu. Or en Gréce, Anaximandre enseigne que les astres se suc-
cédent dans le méme ordre; mais, chez lui, la doctrine constitue
un systéme mathématique, géométrique : les astres d’intensité
croissante entourent la terre comme des anneaux de grandeur
croissante. Nous n’avons plus une figure plate, mais, en fait, le
premier systéme du monde, la premiére figure du monde qui
nous ait été proposée. Au-dela des anneaux successifs des étoiles,
de la lune et du soleil, il y a I’éretpov, terme qui, dans ce contexte,
exprime certainement d’abord I’absence de précisions spatiales,
mais auquel Anaximandre a fait exprimer bien d’autres choses
et, & vrai dire, tout, en un état indéterminé. Historiquement, il y
a une difficulté & considérer qu’Anaximandre ait pu connaitre
la doctrine iranienne et ’emprunter, comme on I'a soutenu ré-
cemment dans un trés savant article en allemand. La prise de
Sardes, qui mit fin au royaume de Lydie et incorpora I'Ionie &
Pempire perse, eut lieu en 547, mais Anaximandre est mort 4 peu
prés a la méme date. Il ne faut donc pas exclure, peut-étre, que
Iinfluence — puisqu’il s’agit d’expliquer la similitude des doc-
trines — se soit exercée d’ouest en est; étant donné le prestige
de Pastronomie grecque a partir de Thalés qui, comme on sait,
avait prédit une éclipse, et qui fut le maitre d’Anaximandre, il
est possible que les Iraniens aient ajouté a leurs propres croyan-
ces sur lau-dela cette structure cosmographique. Je ne dis pas
qu’ils aient emprunté leurs croyances sur l’au-dela aux Grees,
je crois que c’est plutot le contraire qui s’est passé (un peu plus
tard), mais je veux dire qu’ils ont pu habiller, restructurer leurs
croyances en adoptant une astronomie beaucoup plus avancée
que la leur (qui était inexistante). ‘

Le mot gAthique xvathra, nous I'avons vu, signifie « espaces
bienheureux ». Dans I’Avesta récent, thwasha « l’espace » est
divinisé et cité conjointement avec Vayu, autre nom de I'espace
et avec Zurvan, le temps. En pehlevi, la terminologie de I’espace
est encore plus disparate; comme I’a observé Zaehner, I’espace
est appelé tantdt Vay, qui est littéralement I’air, 'atmosphére,

O e e



133

REVUE DE SYNTHESE : IIle S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

tantot gas ou gyak, qui est littéralement le lieu, tantét spihr, qui
est la sphére, 4 quoi nous pouvons encore ajouter tuhikih, le vide.
Et nous rencontrerons tout i I’heure un terme de plus, et non
des moindres.

L’incertitude du vocabulaire refléte la diversité des doctrines,
leur qualité plus ou moins philosophique. Un passage comme
celui-ci, par exemple (Denkart M 416), reconnait explicitement
le temps et I’espace comme catégories distinctes, universelles tou-
tes deux et nécessaires 1'une et 'autre i la création; et ceci est
expressément rapporté comme opinion particuliére : « Selon cer-
tains, on ne peut parler de création, sinon dans le temps », et,
un peu plus loin : « Rien n’existe indépendamment de I'espace
(tuhikih) ».

D’un caractére moins purement philosophique est le début du
Bundahishn, qui n’est pas un traité de philosophie mais une som-
me de la religion. On nous y présente Ohrmazd et Ahriman &
Porigine. Remarquons d’emblée qu’il n’est plus question, dans les
livres en pehlevi, d’un choix que feraient, & I'origine, les deux Es-
prits, ou, puisque Ohrmazd a été substitué a son Esprit saint dans
Popposition & PEsprit mauvais, d’un choix que feraient Ohrmazd
et Ahriman. Ils ne sont pas les acteurs d’un choix. Le Bundahishn
nous les montre tous les deux d’emblée comme deux adversaires,
avec leurs natures contraires et incompatibles. Au commence-
ment, il y avait le Dieu bon et le Démon méchant; 'un lumineux,
Pautre ténébreux et séparés I'un de Pantre, 'un en haut et 'autre
en bas, par I'espace, appelé ici Vay. Ils semblent avoir existé dans
cet état depuis toute éternité quand Pattaque envieuse d’Ahri-
man donne le branle 4 tout ce qui s’est passé et qui se passe en-
core. La question de leur origine n’est méme pas posée. Comment
ne pas considérer cette omission comme voulue, puisque dans le
contexte, dans I'entourage de ceux qui écrivaient ces textes, on
savait la réponse; c’est Zurvan qui est A Iorigine. Done, si I’on
n’en dit rien, il me semble que cela est suspect. Quoi qu’il en soit,
ce qui nous intéresse ici particuliérement, c’est la présence de cet
espace intermédiaire entre Ohrmazd et Ahriman, qui peut nous
surprendre; mais notre surprise, comme dit Valéry, s’abrége quand
le P. de Menasce nous explique que cette conception constituait
une réponse, une réplique a4 la doctrine manichéenne. La critique




134

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

que faisaient les mazdéens de cette doctrine ne visait pas son dua-
lisme comme tel, bien entendu, — les Mazdéens sont aussi dua-
listes que les Manichéens, chacun I'est 4 sa maniére, — mais
visait sa spatialisation, et tout spécialement la doctrine mani-
chéenne — et ici je cite le P. de Menasce ¢, de facon qu’il soit le
plus présent possible, puisqu’il n’a pas pu venir en personne —,
la doctrine « de la contiguité primordiale des deux principes, qui
cadre si mal avec leur contrariété. Le mal ne saurait en effet étre
en contact avec le bien sans chercher a 'envahir » — c’est la
fonction méme du mal. « Si ce contact existait dés l'origine,
comment P'assaut et le mélange ont-ils pu étre précédés d’une
période de voisinage pacifique ? » Une période ou rien ne se pas-
sait ? « Juifs, chrétiens, musulmans et mazdéens attaquent cette
inconséquence du systéme. Pour les mazdéens, les deux mondes
de la lumiére et des ténebres sont séparés par un intervalle de
vide originel, tuhikih, que certains appellent Vay, ’atmosphére.
C’est le réceptacle de la double création qui va s’affronter et se
mélanger : c’est & proprement parler le champ de bataille du mé-
lange. » Et le P. de Menasce ajoute en note ceci, qui me semble,
je I'avoue, infiniment plus explicite que les textes : « Le schéma
mazdéen n’est spatial que figurativement : I’espace et la corpo-
réité n’interviennent que lors de la création de I'univers matériel.
Les « lieux » d’Ormazd et d’Ahriman sont des lieux « transcen-
dants. » C’est fort bien, mais le mot franscendant n’existe pas
en Iran, ni la notion. ¢« Au contraire, dans le manichéisme, » 13,
d’accord, « le principe hylique, le principe naturel est, par défini-
tion, et donc dés Y'origine, quantifié¢ et étendu. »

Mais quoi qu’il en soit de l’espace, transcendant ou non, la
création a pour condition qu’a partir du temps infini se produise
le temps limité, « la premiére créature, dam, que fagonna Ohr-
mazd, » comme dit le Bundahishn, I, 24.

Comment pouvons-nous nous représenter graphiquement cette
production, sinon, & premiére vue, comme une droite infinie dans
laquelle se découperaient les douze mille ans du temps limité ?

Mais ici surgit une nouvelle difficulté : de la lumiére infinie,
lisons-nous, Ohrmazd crée une forme de feu indépendante du
temps, et a lintérieur de cette forme, toutes choses, y compris

4, Shkand gumanik Vichar, 1945, p. 247.




135

REVUE DE SYNTHESE : IIl* S., Ne® 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

I'année, sont créées. On dirait que le temps est créé aprés, donc
que cette création s’est faite indépendamment du temps. Dire que
la forme de feu est indépendante du temps, n’est-ce pas mécon-
naitre que celui-ci fut la premiére créature que faconna Ohr-
mazd ? Qu’est-ce donc, exactement, que cette forme de feu ?
C’est ce qu’il faudrait d’abord éclaircir. Mais on pouvait difficile-
ment y parvenir tant que I'on se méprenait sur la lecture et la
signification d’un des termes qui la désignent, asrok karp. Molé
interprétait cette forme de feu comme une « forme de prétre ».
Zaehner, en réaction contre ce qu’il appelait that awful body of a
priest — car il trouve cette hypothése vraiment épouvantable —
Zaehner se permettait le crime classique du philosophe & bout :
corriger le texte... Et alors il langait quelque chose qui n’avait
pas beaucoup plus de sens : asar, forme infinie, ou forme sans
téte. Le prétre était, si je puis dire, décapité. Alors, entre ces di-
verses interprétations, on ne voyait plus clair. Ma petite contribu-
tion originale 4 ce probléme, c’est d’avoir, je pense, fait justice
de ces interprétations. Et Zaehner, 4 la fin d’une conférence que
j'ai faite & Oxford, s’est rallié & mes vues. Je ’ai embrassé, me
justifiant devant l'assistance en disant : « Il est si rare de voir

deux iranistes étre d’accord sur quelque chose ! Ceci mérite d’étre
célébré. »

Et je crois vraiment que maintenant tout le monde va se rallier,
et qu’ainsi débarrassée de ses interprétations erronées, la forme
de feu va briller dans toute sa simplicité, que décrit le Bun-
dahishn, I, 43, ¢« lumineuse, blanche, ronde, visible au loin ».
C’est évidemment la sphére du ciel, d’olt son autre nom de spihr,
car spihr n’a pas de meilleure interprétation (quoique deux autres
aient été proposées), que de le considérer comme emprunté au
grec oqaipa. Voila donc ce que produisit Ohrmazd < de sa propre
essence, qui est la lumiére matérielle, pour forme de ses créatu-
res ». On peut le représenter par un cercle.

Mais de méme, & partir du temps infini, le temps limité qui en
est sorti peut aussi, puisqu’il doit, au bout de douze mille ans,
y retourner, étre figuré comme circulaire. I1 y a donc similitude
de structure entre le temps limité et espace du monde; et ceci
conduira & les identifier Pun & Pautre, selon le texte que nous
avons cité tout i I'heure.




136

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

Pour aboutir a ce résultat, il faut encore considérer que cette
forme de feu est 4 la fois spirituelle et matérielle. Si vous avez
Cru que je vous exposais un systéme physique, détrompez-vous :
ces choses sont a la fois spirituelles et matérielles. En Iran, nous
ne sommes pas chez les Présocratiques. Comme le dit bri¢vement
Bundahishn I, 43 : < L’esprit du ciel est pourvu de pensée, parole,
action. » L’esprit du ciel, donc la partie spirituelle de cette créa-
tion qu’est le ciel. Plus clairement, le Denkart dit (M 349) : < I
y a deux choses dans la forme de feu : d’une part, dans la création
spirituelle I'esprit du pouvoir du mot, d’autre part, dans la créa-
tion matérielle, I'esprit du pouvoir de la race. D’un cété, le pouvoir
de la parole, de I'autre coté le pouvoir de la génération ». Et en con-
clusion, « le spihr, la roue » — car on Pappelle quelquefois une
roue, tellement on a I'image de quelque chose de circulaire, —
< est le premier corps, uni au pouvoir du mot ». Alors nous com-
mengons & comprendre que si 'on peut dire que les deux sont in-
dépendants mais créés ensemble, car le temps et 'espace peuvent
s’identifier, c’est que I'un pourrait étre considéré comme Pdme de
Pautre, ce temps et cette forme étant entre eux comme une dme
et un corps. Ils sont produits simultanément par un méme acte
de création. C’est ce qui ressort aussi d’un auntre passage, Bun-
dahishn 1, 29-30, ol1 on lit que, non seulement, de la lumiére infi-
nie est issue la forme de feu, ol naissent toutes les créatures et
notamment la priére Ahunvar, quintessence de la religion, d’oit
Pannée, mais que de la lumiére matérielle est née la parole vraie,
ce qui revient au méme que la religion, et que celle-ci fut créée
dés le début de la création. Nous n’avons donc plus de difficults,
il faut se représenter qu’il y a dés P'acte créateur le temps circu-
laire et le monde circulaire, en méme temps que la parole créa-
trice, que la parole vraie, que la religion.

Deux autres textes nous acheminent nettement 4 P'identification
du temps et de I'espace. On lit, Bundahishn I, 26, non seulement
qu’Ohrmazd, « de sa propre essence, qui est la lumiére matérielle,
faconna la forme de ses créatures, une forme de feu », mais aussi
que, « de la forme matérielle de cet Esprit, que ce soit le Pou-
voir ou le Temps, il faconna la forme du bon Vay longtemps auto-
nome (c’est-a-dire ’espace limité) ». Ceci est repris plus briéve-
ment au chapitre 3 du Bundahishn en une formule ot tout le pro-




187

REVUE DE SYNTHESE : IIl* S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

cessus esl vu comme en raccourci; il y a un télescopage dont je
ne vous donne que le premier et le dernier termes, et I’on arrive
alors a cette chose curieuse, de dire que ¢ du temps infini fut créé
le Spibr, qui est le corps de Zurvan longtemps autonome ». On
dit explicitement que I’espace est le corps du temps. Autrement
dit, répétons-le, du temps infini et de 'espace infini sont créés la
Sphére et le temps limité, qui sont entre eux comme corps et
ame.

Et nous pouvons relire maintenant, sans plus en étre choqués,
la formule citée tout 4 I'heure du Bundahishn (ch. 26), ou I'iden-
tification est compléte : « Les choses accordées aux hommes les
atleignent par le temps qui est Vay longuement autonome, c’est-
a-dire I'espace limité. »

Mais il y a une raison tout aulre, dans le contexte du frag-
ment cité, a Pidentification du temps et de Vespace. C’est une
raison au fond extrémement simple et peu philosophique, peu raf-
finée : c’est que le temps et 'espace sont deux manifestations du
destin. Car le chapitre 26 du Bundahishn concerne la distribu-
lion des biens, et il est dit notamment que « c’est Spibr qui donne
les bonnes choses ». L’idée que le destin est réglé par la sphére
céleste s’accorde avec Pastrologie, science répandue dans tout
le monde antique; dans les mystéres de Mithra, la vofite de la
grotte ol s’accomplit le sacrifice du taureau est ourlée des signes
du zodiaque, et le dieu a téte de lion, le temps, porte divers sym-
boles astraux. Le mazdéisme a adopté l'astrologie; un chapitre
du Bundahishn lui est consacré. En outre, I'astrologie s’accorde
avec une attitude fataliste, bien représentée en Iran par le Shdh
Ndmah et ailleurs, et méme avec le matérialisme de ceux que les
Arabes allaient appeler dahri, les partisans du temps, dahr.

L’Iran est inclus, comme I'a observé Ringgren, le spécialiste
du fatalisme iranien et arabe, dans la région comprenant en ou-
tre 'Inde, I’Arabie préislamique et, dans une certaine mesure, Is-
ra€l, ol le mot « temps » peut vouloir dire « destin ». Le Bun-
dahishn contient par exemple ce fragment d’hymne qui a été mis
en lumiére par Nyberg : « Le temps est plus puissant que les deux
créations; » il est donc au-dessus des créations bonne et mau-
vaise.

« Le temps comprend bien toute action et toute loi.




138

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

¢ Le temps est plus intelligent que les intelligents, plus curieux
que les curieux, car c’est le temps qui décide.

<« Le temps renverse les maisons, le désastre vient du temps, et
ce qui est écrit, il P'efface.

< Nul d’entre les mortels ne lui échappe, qu’il s’envole vers le
haut, qu’il creuse une fosse et s’y mette ou qu’il se cache sous
les eaux froides d’un torrent. »

Dans la notice de Eznik, le nom de Zurvan est interprété com-
me signifiant le sort. Les mazdéens ont vu le danger fataliste,
et c’est pourquoi ils ont lutté contre le zurvanisme, ou, si l’on
veut, contre la tendance zurvanite, ou ont essayé de le neutraliser
en I'absorbant. Il s’agissait de montrer de toutes les maniéres
possibles qu’Ohrmazd domine le temps, et non l'inverse. Par
exemple, selon le Denkart 21, Ohrmazd donne au temps diverses
couleurs, soit pour le bien, soit pour le mal. Ce qu’il y a de re-
marquable dans ce passage, comme l’a noté Ringgren, c’est
qu’Ohrmazd parait ici le maitre du mal comme du bien. L’adver-
saire est nommé, mais il ne semble pas le réel et ultime auteur
du mal. D’ordinaire, dans le systéme mazdéen radicalement dua-
liste, & la forme de feu créée par Ohrmazd s’oppose la création,
par Ahriman, d’une chose < noire et cendrée » — évidemment le
contraire du feu — et qui est dite « digne des ténébres, damnée
comme la plus pécheresse des vermines ». Le nom de cette chose
est difficile a lire et & traduire; selon Zaehner, c’est le charbon,
qui est en effet noir et cendré; mais le charbon n’est pas une ver-
mine. Selon le P. de Menasce, c’est le crapaud, ce qui n’était pas
mal comme symbole ahrimanien tant qu’on interprétait le sym-
bole ohrmazdien correspondant, la forme de feu, comme une
« forme de prétre »; mais ce prétre ayant été philologiquement
éliminé, le crapaud qu’il était censé combattre perd beaucoup de
sa probabilité; d’ailleurs, un crapaud est-il particuliérement noir
et cendré ? Il faut en prendre son parti: cette forme obscure
n’est pas claire...

Quoi qu’il en soit, la création d’Ohrmazd, cette création du
temps et de ’espace — pour ne pas dire de I’espace-temps — quel
en avait été le motif ? Faire en sorte que la lutte entre lui et Ahri-
man, lutte provoquée par celui-ci, ait une fin; car Ohrmazd savait
que cette fin ne pouvait que lui étre favorable; c¢’était vraiment le




REVUE DE SYNTHESE : IIle S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

seul moyen d’en finir. Voild pourquoi Ohrmazd crée le temps et
I’espace circulaires, le monde qui retournera & son point de départ
au bout de douze mille ans, par la défaite d’Ahriman.

Prenons-y garde : la doctrine semblerait impliquer que tout ce
qui a été créé dans le temps cessera avec le temps. Mais la religion
enseigne qu’il n’en sera pas ainsi. Il s’agit donc d’expliquer que
la création d’Ohrmazd « subsistera a4 jamais, purement, avec
Ohrmazd » (Bundahishn I, 24), tandis que celle d’Ahriman n’exis-
tera plus. Ceci oblige & compliquer la production du temps, a 'y
distinguer une série d’étapes — vous savez que quand les philo-
sophes ont des difficultés, ils font quelques distinctions, ils croient
franchir un espace infini en multipliant les étapes — et nous ob-
tenons ainsi ce qui a I'air d’un systéme d’émanations, méme si,
comme le veut Molé % ce n’en est-pas un. Ensuite, du temps
illimité il faconna et créa le temps longuement autonome — cer-
tains disent : le temps limité.

Du temps longuement autonome il développa la permanence :
ce qui est & Ohrmazd ne passera pas.

De la permanence apparut son contraire, le manque de bon-
heur : les démons n’atteindront pas le bonheur, etc. 8.

Voila pourquoi le monde d’Ohrmazd, quand prendra fin le
temps limité, ne passera pas, tandis que celui d’Ahriman sera
anéanti, conformément a la doctrine religieuse. Sauvegarder celle-
ci, la justifier philosophiquement a demandé quelque effort qui
reste visible. Et ceci fait apparaitre la spéculation sur le temps
comme étrangére, au moins a l'origine, 4 la tradition mazdéenne.
Mais il y a plus.

Cette boule de feu, je I’ai dit, a encore un autre nom; le théolo-
gien Manushcihr nous le révele : « Ohrmazd, écrit-il 7, le Seigneur
de toutes choses, produisit, de la lumiére infinie, une forme de
feu dont le nom était celui d’Ohrmazd et dont la lumiére était
celle du feu. » Ohrmazd créant un corps qui s’appelle Ohrmazd,
qu’est-ce que cela peut bien vouloir dire ? Tout devient clair, il
me semble, si ’on veut bien considérer la formule comme I’adap-
tation, assez maladroite, d’une formule zurvaniste, oil I'on disait

5. Journal Asiatique, 1959, p. 435.
6. Bundahishn, 1, 22.
7. Datastan i Denik, question 63.




140

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN

quelque chose comme ceci : ¢« Zurvan crée une forme qui s’appelle
Ohrmazd. > N’oublions pas que dans le manichéisme Ohrmazd
est le nom de ’'Homme cosmique issu du Dieu Zurvan, et des pas-
sages pehlevi rappellent aussi la doctrine zurvaniste selon la-
quelle c’est Zurvan qui crée Ohrmazd et I'investit de la prétrise;
ceci est particuliérement clair au chapitre 3 du Bundahishn, ot
Ohrmazd revét I’habit blanc de prétre et oli, quelques lignes plus
haut, Zurvan transparait sous la quadrinité mazdéenne.

Cette quadrinité mazdéenne demande & étre expliquée. Un des
plus forts arguments, me semble-t-il, en faveur de I’existence
d’une spéculation zurvanite autonome, non mazdéenne, c’est
qu’elle constitue la meilleure explication, sinon méme la seule
possible, de la tétrade mazdéenne. La spéculation zurvanite fai-
sait, en effet, une grande place a la quadrinité divine; nous for-
geons ce mot de quadrinité par imitation de trinité : il y a ici
quatre termes. On sait notamment, par plusieurs témoignages
syriaques qui citent, 4 coté de Zurvan, trois autres noms, ceux
que nous avons cités tout 4 I’heure & propos de la plaque du Lou-
ristan et qui, quoique donnés comme d’autres dieux, sont réelle-
ment des hyposiases du premier et le caractérisent par rapport
aux trois moments de la vie humaine, jeunesse, maturité, vieil-
lesse.

Que l'on ait bien affaire 4 une tétrade, et non pas a4 quatre
dieux énumérés et quelconques, est confirmé par la tradition ma-
nichéenne qui désigne le dieu Zurvan, le Dieu supréme, comme
un dieu & quatre visages : tstpa-npéowmoc dans le texte original. La
quadrinité de Zurvan se manifestait encore sous d’autres formes,
que Zaehner a étudiées avec beaucoup de soin et beaucoup d’ima-
gination — méme un peu trop — mais en tout cas, la tétrade la
plus intéressante pour notre propos est celle qui associe Zurvan
a la Lumiére, a la Puissance et 4 la Sagesse,

Zurvan,
Lumiére,
Puissance,
Sagesse,

car nous allons voir qu’elle parait étre a l'origine de la tétrade
mazdéenne.

e




REVUE DE SYNTHESE : IIIe S., Nos 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

I1 y eut plus d’une facon, pour les mazdéens, d’absorber le zur-
vanisme, qui les génait, je I’ai dit, avec son fatalisme, et qui était,
au fond, quelque chose d’irreligieux. La quadrinité est I'une
d’elles. On lit en effet dans le Bundahishn, 3, 2, qu’'Ohrmazd a
trois autres noms; et ces noms sont le Temps, I’Espace et la Reli-
gion. Ces équivalences sont incorporées au calendrier, dans les
noms des jours, ot Ohrmazd figure d’abord en son nom propre,
puis trois fois encore, sous le nom de Dadv, créateur, qui recou-
vre distributivement, comme le montre un autre passage de
I’Avesta, le Temps, 'Espace et la Religion. Il a donc suffi, 4 mon
avis (el je ne vois pas d’autre explication de cette quadrinité
mazdéenne), de remplacer dans la téirade zurvanite Zurvan par
le Temps — ce qui n’est pas bien difficile, c’est la méme chose —;
la Lumiére par ’Espace — nous avons vu que les espaces sont
lumineux et ce n’est donc pas bien difficile non plus —; la Sagesse
par la Religion; il ne reste alors qu’un terme, la Puissance : il suf-
fira de I'identifier & Ohrmazd et de mettre celui-ci en téte pour
avoir substitué a la quadrinité zurvanite une quadrinité maz-
déenne.

Zurvan — Temps
Lumiére — Espace
Puissance — Ohrmazd
Sagesse — Religion

Pourquoi se soucier ainsi de la tétrade zurvanite ? C’est qu’il
ne s’agissait pas seulement de ¢ neutraliser » le zurvanisme : on
voulait rendre compte du role que jouent le temps et I'espace
dans la genése du monde. Si Ohrmazd se résout a créer, c’est
afin d’exterminer Ahriman. Pour cela, il lui faut, pour un temps
limité, — que déterminera un pacte, remarquons-le — et dans
I'espace intermédiaire entre lui et Ahriman, créer le monde. Ou
ailleurs pourrait-il créer ces deux étres ? Ohrmazd a donc besoin
du temps et de l’espace; ceci est fAcheux, direz-vous, parce que
si Ohrmazd a besoin du temps et I'espace, c’est qu’ils lui sont su-
périeurs. Ce serait, dans l'optique mazdéenne, blasphématoire.
On se tire d’embarras en faisant le temps et ’espace identiques
a Ohrmazd, éternels comme lui et formant avec lui une quadri-
nité, comme on a vu.




ESPACE ET TEMPS DANS L’'IRAN ANCIEN

L’idée d’un pacle est peut-étre, elle-méme, une importation zur-
vanite. En effet, nous lisons chez Zatspram que c’est Zurvan qui
propose le pacte a Ahriman; si nous y réfléchissons, on voit mal
pourquoi Ohrmazd, s’il sait que la luite aura un terme et qu’il
triomphera, comme le savent tous les mazdéens, a besoin d’en
parler a Ahriman et de conclure un pacte avec lui : il suffirait
qu’il commence la lutte sans rien dire 4 son adversaire. Dans I'op-
tique zurvanite, au contraire, Zurvan partage le pouvoir entre
ses fils, ce que raconte tout au long Eznik, que je vous ai résumé
brievement tout a I'heure; il leur assigne leurs roles respectifs
— en somme, il leur impose un pacte.

Une autre facon pour le mazdéisme de digérer le zurvanisme
consistait & n’admettre comme infinis que le Temps el I'Espace.
Dans cette solution, il n’y a pas de compromis enire Zurvan et
Ohrmazd; on ignore Zurvan et on considére qu’ils n’ont rien de
commun : Zurvan, le Temps, est infini — le temps ne peut pas
s’arréter — et Ohrmazd et Ahriman ne sont pas infinis. Ceci
est préseni¢ dans quelques textes, notamment dans le Shkand
Gumanik Vichar, qu’a ¢dité et admirablement commenté le P. de
Menasce.

Quand nous considérons le zurvanisme comme étranger au
mazdéisme, nous ne voulons pas dire, bien entendu, étranger &
I'Iran. L’Iran parait en effet — récapitulons — avoir hérité du passé
indo-iranien un mythe du dieu des origines sacrifiant avant la
création. Ensuite, dans I'Iran occidental, dans le Luristan, vous
avez vu représenté un dieu du temps d’oli sont issus deux ju-
meaux : le théme des jumeaux est connu de Zarathustra, mais
il ne dit rien de leur origine, de méme qu’il ne cite pas Zurvan
comme créateur des trois moments de la journée. Dans I’Avesta
récent apparaissent la distinction entre temps limité et temps illi-
mité et I’épithete du temps « longuement autonome » caracté-
rise également Vayu, I'atmosphére. C’est beaucoup et c’est au-
thentiquement iranien.

Cependant, puisque nous savons que Shahpuhr, le roi sassa-
nide, fit incorporer & I’Avesta des doctrines venues de Gréce sur
le temps, I’espace, le mouvement, etc., nous ne nous étonnerons
pas d’en retrouver les traces dans les écrits mazdéens qui nous
sont parvenus. L’un des noms de la forme de feu est spihr, je vous




143

REVUE DE SYNTHESE : IIle S., Nes 55-56, JUILLET-DECEMBRE 1969

I'ai dit, c’est-a-dire, probablement, sgaipa. Et I'on ne peut qu’étre
frappé de la similitude de conception entre la boule de feu créée
4 partir des lumiéres infinies et I'univers sphérique des Grecs,
lancé, si je puis dire, par Anaximandre, univers suspendu dans
Pézeipov ou I'éther, d’ol1 il provient. L’image d’un monde sphéri-
que est aussi, rappelons-le, 4 la base de I'astrologie, science gréco-
babylonienne.

Cependant, si la conception iranienne du temps lui doit quel-
que chose, 'emprunt n’a pas été servile et aveugle. Le temps,
pour les Grecs et les Babyloniens, était cyclique, le temps iranien,
quoique circulaire, ne recommence pas. Et il faudrait le repré-
senter non pas comme une roue tournant infiniment, mais comme
une roue de douze mille ans qui serait posée sur l'infinité, la-
quelle, donc, continue.

Mais il ne faut pas se servir de ces symboles comme s’ils étaient
les interprétations authentiques des idées iraniennes : ce sont
seulement des suggestions.

L’emprunt est, dans un autre cas, manifeste. On lit dans le
Bundahishn I, 41, que « de la lumiére infinie vint le feu matériel,
du feu le vent, du vent I’eau, de I’eau la terre solide »; il s’agit
évidemment, comme I’a bien vu Zaehner, des éléments d’Empé-
docle.

Autre emprunt possible : on se rappellera qu’Ohrmazd a créé,
en méme temps que le monde matériel, la parole vraie, le pou-
voir du mot. Le terme employé ici est vax$, c’est-a-dire la voix,
en lequel Sir Harold Bailey a proposé de reconnaitre le Aéyos.

Ces éléments étrangers se sont plus ou moins bien intégrés a
une spéculation sur le temps qui parait avoir considérablement
exercé la pensée mazdéenne. Et peut-étre celle-ci, — tant était
grand le prestige de Zoroastre et des mages dans le monde gréco-
romain vers la fin de I’Antiquité — a-t-elle en retour enrichi la
spéculation hellénistique sur aidv. Il ne parait pas impossible, fina-
lement, que quelque chose d’iranien soit passé dans la féte célé-
brée 4 Alexandrie le 6 janvier en I'’honneur du dieu Temps, Dio-
nysos-Aion, et de 14 dans la tradition occidentale qui a vu dans
les mages de Béthléem les représentants des trois ages de
I’homme.




i

A VANISHING PROBLEM

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

Between Christmas and Epiphany, in certain regions of Christen-
dom, three boys carrying a paper star fixed at the end of a deco-
rated stick go singing from farm to farm and beg for a few pennies.
They are often in fancy dress but sometimes content themselves
with wearing their coats inside out. They smear their faces and
hands — one black, with soot; another white, with flour; the third
red, with pig’s blood. This usage is a remainder of medieval mys-
teries which originated in France and spread through most of
Europe and in which the three wise men at Bethlehem were im-
personated as an old man, an adult, and a beardless youth. This
differentiation is first attested, in the literary sources, in the Ven-
erable Bede (eighth century), and in art, two centuries earlier.!

The division of human life into three phases seems hoary, and
certainly reaches back to classical antiquity. It was shared by
many authors, including Aristotle. Admittedly, no earlier pictorial
representation of it has survived than the eighth-century a.p. fresco
in the small bath of Quseir Amra in the Jordanian desert: this
decorative and symbolic painting, made by Greek artists using
ancient, traditional motifs, shows, in three medallions, a white-
bearded old man, an adult with black hair, and a red-cheeked,
blond youth.?

1 Com(fare J. Duchesne-Guillemin, “Die drei Weisen aus dem Morgen-
lande und die Anbetung der Zeit,” Antaios, 7 (1965): 234 ff. A gross misprint

appears on p. 248; the third line from the bottom should read “primus fuisse
icitur Melchior, senex et canus.” Another edition, in Italian, of the same
lecture has fewer notes but more illustrations: I Magi di Betlemme nelle tra-
dizioni occidentali, Vita e Pensiero (Milan, 1966).
2 Alois Musil, Quseir Amra (Vienna, 1907).

D




HISTORICAL . . .

To apply this notion to the three wise men in order to differen-
tiate them was a rather obvious step to take, and it may be that
we have to do here with simply one more instance of the absorp-
tion into Christianity of a banal pagan feature. Yet there was
perhaps in this particular case a special reason for this absorption.

On asilver plaque from the Iranian province of Luristan, dating
back at least to the eighth century B.c. and brought to light a
few years ago (it is now in the Cincinnati Museum ), there appear
before a mythical figure three sets of worshipers: children, adults,
and old men.? This distribution seems particularly suitable to the
case of worshipers of a being otherwise characterized as a god
of time, for he has wings as well as two faces — symbols of the
bisexuality which is normal in a god of origins. An allusion has
been recognized here to the god Zurvan, who had in a Syriac
text three companions, Ashoqar, Frashoqar, and Zaroqar, terms
adapted from Avestan epithets which clearly allude to him as god
of youth, manhood, and old age.

Did the pictured ceremony take place at certain seasons? We
do not know. Yet it is perhaps not a mere chance that in the Chris-
tian world the three corresponding wise men — the youth, the
adult, and the old man—do not merely present themselves be-
fore God but figure as worshipers of a god who manifests him-
self at the very time of year in which the year — and hence Time
itself — is renewed.

In fact, Zurvan was called in Greek Aion, and it was Aion-
Dionysos whose anniversary was celebrated on January 6, that is
to say, on the very day which became the feast of the Three Kings.
But Aion was conceived of and represented sometimes as a child
(by Heraclitus, Euripides, etc.), sometimes as an adult in the
fullness of his age (in the picture described by John of Gaza,
under Justinian), and sometimes as an old man (by Claudian,
in 400 A.D.): in other words, he contained in himself the three
ages which were to be distributed among the three wise men.

How can this filiation be demonstrated? Our documents con-
cerning Iran are, as usual, rare and not easily dated, but we do
have the medieval tradition on the three ages of the Magi. The
problem is therefore posed in historical terms. It would be differ-
ent if we did not have that tradition: we would then be inclined

3 R. Ghirshman, “Le dieu Zurvan sur les bronzes du Luristan,” Artibus
Asiae, 21 (1958): 37 ff.




146

Jacques Duchesne-Guillemin

to look for another explanation. But even if the historical ap-
proach imposes itself, it should not blind us to the possibility of
an underlying structure.

In other words, if the distinction between the Negro, the white-
bearded old man, and the red-cheeked youth succeeded in im-
posing itself and becoming permanent, is it not partly because it
fitted into a pattern of colors which was already in existence in
European folklore and perhaps even in the Indo-European ideol-
ogy, or earlier yet?

Quite a few publications seem to have paved the way to an
answer. First was Jan de Vries’ article “Rood, wit, zwart” in
the Belgian-Dutch periodical Volkskunde (n.s. 2 [1942]), which
was followed by Georges Dumézil’s discovery of the color sym-
bolism of the three functions in Indo-European society and reli-
gion* and Lucien Gerschel’s long article on dyeing techniques
in ancient and medieval Europe in which he shows that red was
the almost exclusive color for dyeing linen, whereas white was the
color of the bleached linen and black or brown or any other dark
hue the natural color of the unbleached, unwashed fabric.®

Gerschel’s article appeared too late for C. Scott Littleton to
mention it in his excellent book The New Comparative Mythology
(Berkeley and Los Angeles, 1966), which offers the interesting
suggestion that the Dumézilian tripartition may have been re-
flected in the European preference for triplicity, for instance in
the doctrine of the Holy Trinity. We might add several examples,
among them the scholastic axiom, rooted in classical antiquity,
omne trinum perfectum.

But the question is even wider, since we read in Paul Radin’s
Primitive Man as Philosopher (New York, 1927), for instance,
that Indians in the western United States use in their decoration,
as the three natural colors, white, red, and black.

A vanishing problem. . . .

4 Dumézil, L'Idéologie tripartie des Indo-Européens (Brussels, 1958); La
religion romaine archaique (Paris, 1966).

5 Gerschel, “Couleur et teinture chez divers peuples indo-européens,” An-
nales (Economies, Sociétés, Civilisation), 21 (1966): 608 ff.




8

J. Duchesne-Guillemin

Jesus’ trimorphism and the differentiation

of the Magi

When Marco Polo visited Iran on his way to China he was told the
following story about the Three Wise Men:! Jesus had appeared to
them, as they separately entered the stable at Bethlehem, in three
different forms corresponding to the age of each, namely, as a young
man, an adult, and an old man.

In 1951 Leonardo Olschki? saw the source of this conception in the
three- or fourfold manifestation of the Iranian god of time, Zurvan.
He also adduced the Ismailite belief that the imam combines the three
ages in his person, while his divine substance remains unchanged.

Olschki’s article was cited by Monneret de Villard in his book Le
leggende orientali sui Magi evangelici, published the following year, in
which he also quoted from the Armenian Gospel of the Infancy about
Jesus appearing in three forms corresponding to the three gifts. But he
concluded as follows:3 ‘questo problema . . . attende chi saprd compiu-
tamente risolverlo’.

Elsewhere? I have tried to show that the representation of the Magi
themselves as a youth, an adult and an old man stemmed from the
Hellenistic cult of Aion, no matter whether this cult had been influenced
by the Zurvan belief or not.

Only in 1966-7 did H. Puech briefly take up this theme in his
seminar of the Ecole Pratique des Hautes-Etudes, Paris, and an-
nounce? hisintention to seek an explanation of the threefold appearance

1 Il Milione, chapters 31 and 32.

2 ‘The Wise Men of the East in oriental traditions’, Semitic and Oriental Studies
presented to W. Popper (1951), pp. 381-6.

3 Le leggende orientali sui Magi evangelici (1952), p. 79.

4 ‘Die drei Weisen aus dem Morgenlande’, Antaios (1965), pp. 234-52;
‘Addendz et corrigenda’, Iranica Antigua (1967), pp. 1-3; ‘Espace et Temps
dans I'Iran ancien’, Revue de synthése Lv—Lv1 (1969), pp. 259-80. Parts of these
articles have been translated here.

s Annuaire de I'Ecole Pratique des Hautes Etudes, se section (Sciences religieuses)
(1966-7), p. 130.




148

J. Duchesne-Guillemin

of Jesus in his assimilation to the personified Aion, ‘cette sorte de
réplique occidentale de Zurvan akarana’.

As a first stage in his research he gave two parallels to the Marco
Polo testimony. The first is an illustrated ms. from the eleventh
century in the Library of the Patriarchate in Jerusalem.® The three
Magi, of different ages, see Jesus in the grotto in three different forms
and later on exchange their impressions. “The first said, I saw him as
a little child, the second, I as a man of thirty, the third, I as an old
man. And they wondered at this change in the appearance of the
new-born.” This homily is attributed by Franz Délger to John of
Euboea.

The second text, cited by Puech (after Abbé Marcel Richard) in
the following year, is an illustrated gospel book of the eleventh century
in the Bibliothéque nationale:? Jesus is represented on a miniature in
three forms and with three names, as an old man, I7adatds T@v fjuéoar,
as an adult, Xpto7dg, and as a youth, *Euuavvni. The text is a homily
of John of Damascus, in which the symbolism of the three ages is
combined with that of the three gifts: to the first of the three kings,
who offers Jesus gold, as to a king, he appears as a three-year-old child,
like a son of God; to the second, who offers him frankincense as to a
god, he appears as a man of thirty; to the third, who offers him myrrh
as to a mortal man, he appears as an old man with white hair, looking
like the ‘Ancient of Days’.

If we survey the whole material, including the Marco Polo story, it
becomes apparent that two different themes are here merged, which
ought to be sorted out, namely: (1) the appearance of Jesus in different
forms; (2) the differentiation of the Magi as a youth, an adult and an
old man. Of the two themes, Puech has treated only the first, adducing
a wealth of texts from the ‘occidental’ tradition,® in which Jesus
appears in different forms:

1 In the Armenian Gospel of the Infancy, already cited by Monneret,
Jesus appears in different forms according to the gifts offered,
namely, as a child in the manger, as the son of an earthly king, and as
Christ dead and resurrected. In another chapter of the same apocry-

6 Ms. 14, with illustration on folio 106v, a photograph of which was made
available to me through the kindness of the Archbishop and of Professor
R. J. Zwi Werblowsky of the Hebrew University.

7 Ms. gr. 74, f. 167, reproduced here, plate 8.1.

8 ‘Occidental’ here means Mediterranean, as opposed to the Iranian tradition
referred to by Olschki.




T .
JFSHS fflﬂlOfphlSHl

Paris

3

tionale

ibliothéque na

Courtesy B

Plate 8.1

et

"
5

44

Courtesy Princeton University Press

Plate 8.2



J. Duchesne-Guillemin

Plate 8.3 Courtesy Osvaldo Bihm, Venice




151

Jesus’ trimorphism

phal gospel Jesus transforms himself into child, an adult and an old
man, later to resume his former appearance.

2 According to Photius, Jesus appears to his disciples as a child, a youth
and an old man.

3 In Peter-Acts 21 and chapter 29 of the Vita Aberci Jesus appears to
three old women, or to two groups of old women, as an old man, a
beardless youth and a little child. It is to be noted that the persons
to whom he appears are not themselves of different ages, as will be
the case with the Magi.

4 In John-Acts Jesus appears once as a ‘handsome man’, then as a bald
old man, then, to James, as a child and as a youth.

s In chapter 14 of the Martyrdom of Peter Simon the Magus (the first
of the Gnostics) transforms himself successively into a child, an old
man, a youth.

6 In the prologue to the Apokryphon Johannis Jesus appears to John
in three different forms, two of which are specified, namely, as a
child and as an old man.

Puech comments illuminatingly:?

Autant deviner que Jésus est ici congu sur le type de I’ > 4w en qui coexistent
passé, présent, avenir, qui englobe et réunit en soi les trois dimensions du temps,
les trois stades successifs d’une durée totale, correspondant, pour ce qui est de
I’homme, aux trois iges de la vie: enfance ou jeunesse, maturité, vieillesse. Le
sens et |’origine du théme de la ‘trimorphie” appliqué A Jésus sont par I3, nous
a-t-il déj3 semblé, susceptibles d’ étre découverts: Jésus doit étre, en I'occurrence,
une figure, une personnification de I’ > 4.

I propose here to develop this point a little, then briefly to tackle again
the second one, left aside by Puech, namely, the differentiation of the
Magi.

1

In order to explain the role of Aion in the emergence of Jesus’ tri-
morphism we must recall, however succinctly, the origin of the
Epiphany.

The anniversary of Mithra’s birth was celebrated on 25 December—
on the very day, that is, which was later chosen, at Rome, for the date of
Christmas. Until then the birth of Christ, the adoration of the Magi
and the baptism of Christ had all been celebrated on 6 January. This

9 Annuaire, p. 130.




152

J. Duchesne-Guillemin

day had been, before Christianity, notably in Egypt, the birthday of
Aion, the god of time, and it is probably from Egypt that the Christian
festival on that day spread to the whole of Christendom, including the
West. In a reverse movement, the 25 December Christmas festival
spread from Rome into the whole orient. There were thenceforth the
two successive feast days we know: Christmas on 25 December,
Epiphany on 6 January.

Leaving the latter aside for the moment, we may first consider the
25 December festival before Christianity. It commemorated Mithra’s
birth, but, as its date implies, it regarded this birth as a periodic event,
namely, the annual return of the solar brilliance after its greatest
diminution at the winter solstice. That birth or its memory was there-
fore celebrated as a forthcoming event. However, the new-born
Mithra is never represented as a suckling baby in swaddling clothes,
but as a young boy, called saxigenus or mergoyévig.

What exactly did that epithet mean? To judge by all the figurations,
it meant that Mithra had been born from the stone as fire from the
flint, or rather, as the sun rises from behind mountains. On the other
hand, we must not forget that this festival was celebrated in the Mithra
temples, which had—in allusion to the vault of heaven—the shape of
grottoes. From there to the conception of Mithra as born in a grotto
was but a short step.

We may now put ourselves in the new perspective created by the
birth of Jesus and the gospel story. We must first note that according
to the canonical gospels Jesus was born in a crib: it is nowhere said
that it was in a grotto. Thus three notions ran parallel to each other:

1 The infant Jesus born in a stable.
2 The boy Mithra springing from the stone.
3 Mithra’s birth celebrated in grotto-shaped temples.

How did these three notions coalesce? A passage in Justin Martyr gives
the impression that the similarity had been noticed. Hence it is that,
from Justin onwards, with Origen and in the apocryphal Gospel of
James, Jesus was deemed to have been born in a grotto.

There is little doubt that the three elements Virgil welded together
in his fourth Eclogue, namely, the return of the golden age, the solar
kingship and the infant saviour, already existed a long time before him,
even if they had not yet been welded into a synthesis. The Babylonian
doctrine of the Great Year and, earlier, the conception of a periodic
renewal and an eternal return had spread the hope in 2 new era as far




153

Jesus’ trimorphism

as Italy. This is proved by Roman coins at least since Caesar’s death.
The idea of a new era was attached, particularly in Egypt, to that of
the emergence of a new king. Also in Egypt the king was expressly
conceived of as solar. Moreover, we recall, each year on 25 December
the return of the solar light was celebrated and on 6 January the renewal
of Aion.

Finally—and this introduces the third theme—the return of the sun
was represented as the birth of a child, Isis the virgin giving birth to
the boy Horus, the solar child.

‘We may now pass to the 6 January festival. On this day, as we saw,
the birth of Aion was celebrated. But Aion was conceived and rep-
resented now as a child (by Heraclitus, Euripides, etc), now as an adult
in the prime of life (in the picture described by John of Gaza, under
Justinian), now as an old man (by Claudian, in 400): he totalised in
himself, like Jesus in his different appearances, the three ages of life.

The conception that human life was divided into three ages seems
hoary and certainly reached back to classical antiquity. It was shared
by authors like Aristotle. Admittedly, no pictorial representation of
it has survived, earlier than the eighth century fresco in the bath of
Quseir Amral® in Jordania, in which we see the old man, the adult
and the youth. But although the painting is late, its motif, like that of
all the others in this building, belongs to the old, classical style. The
central figure, the adult with his vine grapes, might allude to Dionysos,
who was identified with Aion . . .

But there is about Aion a perfectly clear document—which however,
has not been adduced by Puech, and by myself only belatedly.1! This
is the Aion mosaic at Antioch, published by Doro Levi in 1944. It
gives a nice transition, as we shall see, to our second theme, the differ-
entiation of the Magi.

In front of a personage designated as Aion three others are seated,
named the Chronoi—respectively Past, Present and Future—with
features easily recognisable: a white beard, a black beard, no beard.
I propose!? to see in this mosaic the model of the differentiation of the
Magi into an old man, an adult and a youth in front of God.

This presents no chronological or geographical difficulty, as is the
case with a representation from Luristan dating back to the eighth
century B.C.—and, moreover, suspect; I adduced it in my 1965 article

10 A reproduction is given in ‘Addenda et corrigenda’, plate 1.

11 ‘Espace et Temps’, pp. 260ff. Here plate 8.2.
12 AsIdid in ‘Espace et Temps’, p. 261.




J. Duchesne-Guillemin

for no other reason than because the Antioch mosaic was then still
unknown to me.!® On the Luristan plaque, published in 1958 by
Ghirshman,4 there appear before a mythical figure three sets of
worshippers: children, adults and old men. This distribution seems par-
ticularly suitable to the case of worshippers of a being otherwise
characterised as a god of time, for he has wings as well as two faces—
symbols of the bisexuality that is normal in a god of origins. An
allusion has been recognised here to the god Zurvan, who had in Syriac
the epithets ASogar, Fraloqar, Zaroqar, terms adapted from the Avestan
and clearly designating him as god of youth, manhood and old age.

But to return to the Antioch mosaic. There are in this case, as I said,
no further chronological or geographical difficulties. Antioch was the
Asiatic metropolis where the word ‘Christian” was first heard. And
stylistic criteria allow the work to be dated to the middle of the third
century, viz. about the time when Christianity was officially recog-
nised by Constantine and Christian art came out from the Catacombs.

What may have been the purpose of the patron of this mosaic? Did
he want an illustration of a philosophical debate on Time that flies
and Eternity that remains? Did he simply want to see represented in
picture form a hoary conception of human life, or to introduce a
religious connotation (mark the incense-burner) into this conception?
The three purposes are not mutually exclusive. And the scene, with its
three times facing Eternity, seems very appropriate to account for
the representation of the three wise men as a youth, an adult and an
old man in the presence of God. For it is perhaps not by a mere chance
that in the Christian world the three Magi do not merely present them-
selves before God but figure as worshippers of a god who manifests
himself at the very time of year in which the year—hence time itself
—is renewed, namely, on Aion’s birthday.

14

In their most ancient figurations the Magi of Bethlehem were identical
to each other and they all wore the Phrygian cap. This, by the way,
did not characterise them as priests of Mithra but merely, as Franz
Cumont has proved, as Iranians. We see them represented in this
manner, for instance, on the fourth century sarcophagus relief in the

13 My wife Marcelle brought it to my notice.
14 Ghirshman, ‘Le dieu Zurvan sur les bronzes du Luristan’, Artibus Asiae
(1958), pp. 37ff. Reproduced also in my Antaios article, plate xm.




155

Jesus’ trimorphism

Latran Museum, or on the wood relief of the Porta Sabina, about 400.
They were distinguished from one another only by their gifts—gold,
frankincense and myrrh—the number of which, undoubtedly, had
determined that of the Magi themselves—in contradistinction to the
twelve Magi who, according to another version of the legend, were
destined to evangelise the East.

The differentiation of the Magi took place along two different lines.

In the recently discovered Catacomb of the Via Latina in Rome, the
three Magi are seen, two of whom have a beard, but it is not possible
from the black-and-white picture in Mr Ferrua’s book to distinguish
the colour of their beards. I have had a look at the catacomb myself15
and have been able to ascertain that one beard is brown, the other
blond. No white one, then. This fresco therefore represents only some
sort of attempt at varying the appearance of the Magi: it does not—or,
to be more precise, does not yet—show the differentiation into the
three ages which so often appears later on. When, in fact, is this new
differentiation first attested?

We may leave aside the conception found in St Augustine, to whom
the Magi represented the three world parts: primitiae gentium. Similarly
in the Armenian Gospel of the Infancy cited above, Caspar comes from
India, Balthasar from Persia and Melkoun from Arabia. And it is said
in the Nestorian liturgy that the kings of Persia and India, with the one
from China, prostrated themselves before the king from the house of
David.

The other conception is not attested in writing until the eighth
century, namely, in the Venerable Bede, who, however, must have
found it elsewhere, for he is not generally suspected of inventing things.
According to him, then, the three Magi represented the whole human
race in its three ages. And they are described as follows in a text
falsely attributed to him and entitled Collectanea et flores:

primus fuisse dicitur Melchior, senex et canus,
secundus nomine Caspar, iuuenis imberbis, rubicundus,
tertius fuscus, integre barbatus, Balthasar nomine.

The Manual of Painting on Mount Athos enjoins that they should be so
represented; and so do they appear in innumerable paintings and

sculptures in the whole of Christendom. In fact, the first preserved
images of this representation precede Bede’s book by many centuries.

15 It is not yet open to the general public. Special admission was granted me
through the good offices of Professor E. Cerulli.




156

J. Duchesne-Guillemin

Since it is difficult to see, from the photograph available to me,
whether the Magi on the sarcophagus at Castiliscar, Spain, are of the
same age or not, the earliest unequivocal representation of the three
Magi in the three ages of man dates from the sixth century; it is to be
found at Monza, near Milan, on the famous ampullae that were sold to
pilgrims in the Holy Land as containers for the oil of the cross and
probably reproduced monuments in Bethlehem.

Of approximately the same date is the relief of the San Marco
architrave, in Venice,® on which it will be noted that the Magi,
although clearly of different ages, still all wear the Phrygian cap.

16 West portal of the north fagade, here plate 8.3.

B



Religion

divers







THE MEANING AND END OF RELIGION
A SYMPOSIUM

What is in a word? One can find much uneasiness with the word
Religion these days. The last generations have voiced this uneasiness
in different ways. Within the theological disciplines we are familiar
with the Barthian contempt for Religion; and today the term “religion-
less Christianity” engenders delight and horror in the theological camps.
Other disciplines try to find their own precision in their approaches to
religious phenomena. In this situation we have found Wilfred C.
Smith’s study, The Meaning and End of Religion,! a stimulating and
clarifying work as he places the discussion in the context of comparative
religion and gives it a firm basis in the history of the word Religion.
For that reason we have gathered the following reactions from three
different perspectives: J. Duchesne-Guillemin, Professor of History of
Religion at the University of Liége, Belgium; John Glasse, Systematic
Theologian and Professor of Religion at Vassar College, Poughkeepsie,
New York; and Hjalmar Sundén, Docent in Psychology of Religion at
Uppsala University, Sweden.
The Editor.

1 Wilfred Cantwell Smith, The Meaning and End of Religion. A New Approach
to the Religious Traditions of Mankind (New York: Macmillan, 1962; Paperback
edition: A Mentor Book [The New American Library, 1964]). In 1964 Professor
Smith came from McGill and its Institute of Islamic Studies to the Faculty of

Harvard Divinity School and is Director of the Center for the Study of World
Religions.




160

RELIGION ET RELIGIONS

M. Smith affronte avec franchise la question qui se pose i tout
chrétien qui pense: comment se fait-il qu’aprés bient6t deux mille ans,
le christianisme ne soit encore qu’une religion parmi d’autres? Il ne se
satisfait pas de la réponse d’Emil Brunner (citée p. 312): “Der christ-
liche Glaube, der Glaube an den in Jesus Christus geoffenbarten Gott,
ist nicht ‘eine der Religionen der Erde’.” Il pencherait davantage,
semble-t-il, bien qu’il ne le dise nulle part, pour la solution de Barth,
qui distingue entre la ‘religion’ et la ‘foi’. Sa propre solution est dif-
férente, puisqu’elle tend a éliminer complétement, comme superflue,
inadéquate, trompeuse, la notion méme de religion, au sens que I’on
donne a ce terme depuis le siécle des lumiéres. Il rejette dans la “cumu-
lative tradition” tout ce qui ne lui parait pas essentiel 2 la ‘foi’, y
compris la théologie. Ce qui constitue la foi, c’est I’art, c’est la com-
munauté d’appartenance, c’est le ‘caractére’, c’est le rituel et la mora-
lité; c’est aussi, nécessairement, une certaine expression en idées et en
mots, mais ce dernier point, ou éclatent les différences radicales, irré-
ductibles, entre christianisme, Islam, mazdéisme, etc., est considéré
comme une question compliquée et épineuse . .

L’objet de la recherche historique qui forme a peu prés la moitié du
présent livre est de montrer que la notion de religion a une histoire et
que, comme elle est née et s’est développée, ainsi pourra-t-elle, 2 notre
grand soulagement, disparaitre: “Religions, (écrit-il p. 322) either singly
or together, cannot be true or false — as one rejoices to recognize once
one is emancipated from supposing that there are such things in our
universe. What a deal of sorrow has flowed from asking a wrong ques-
tion . . .” On sent que cette solution I’a personnellement délivré d’un
long tourment, en lui rendant accessible “the new possibility of our
learning to appreciate religious traditions other than our own” (p. 305).

Mais il ne se dissimule pas qu’avec cette solution, “Resistance at a
certain level from Christians and Muslims will be particularly strong”
(p. 328), a cause notamment de leur croyance respective, et mutuelle-
ment exclusive, en “a transcendently hypostatized community.” On
peut penser que la résistance sera méme plus forte qu’il ne croit, quand
on voit le peu de place qu’ii fait, en matiére religieuse, a 'autorité.
Quand il écrit, “once man has tasted the freedom that comes with hav-
ing eaten the fruit of modern knowledge, he can no longer be cajoled by
outwardly imposed authorities” (p. 331), il parle évidemment en pro-
testant, et si son autre phrase, “in all communities, of course, there are

P ———



161

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW

members who no doubt legitimately are content to follow their leaders”
(p. 324), ne contient pas un énorme et volontaire ‘understatement”
(quand on songe aux millions de catholiques romains), c’est une énorme
naiveteé.

Il ne faudrait pas cependant, a ’égard du catholicisme, étre trop pes-
simiste. Sans parler de la tendance protestante qui s’y fait jour a l’oc-
casion du Deuxiéeme Concile du Vatican, je citerai seulement un livre
récent d’un Pére Dominicain (qui est a la fois mon éléve et mon maitre
— pas pour les mémes choses!), Etienne Cornélis, Valeurs chrétiennes
des religions non chrétiennes (Paris, Editions du Cerf, 1965). Apreés
avoir cité avec une implicite horreur, “les opinions de Barth sur le point
de I'opposition radicale entre foi et religions” (p. 80), il écrit fort tran-
quillement, que “la joute entre théologiens n’assure pas nécessairement
le vrai contact spirituel, car les formes autorisées de la pensée religieuse
peuvent fort bien w'étre que des palais prestigieux, désertés par la vie”
(p. 104), et, en pendant, “tant que le croyant n’a pas pergu dans celui
qui a une autre foi que la sienne le coeur essentiellement fraternel on
s’enracine cette foi étrangére, la rencontre des religions n’a pas eu lieu”
(p. 105; italics mine).

Quand on compare les diagrammes qu’a dressés M. Smith concernant
le christianisme (p. 77) et I'Islam (p. 116), on est frappé de leur simili-
tude. Celle-ci s’explique en partie, spécialement pour toute la période
qui suit I’époque des lumiéres, par I'influence de la culture européenne
sur la culture musulmane: c’est évidemment a 'imitation des Européens
que les musulmans, depuis environ trois quarts de siécles, parlent le
plus souvent de ‘I'Islam’, et trés peu de ‘la foi’, de méme que les chré-
tiens modernes parlent plus souvent de ‘christianisme’ que de ‘foi chré-
tienne’ ou de ‘religion chrétienne’. Mais la tendance est bien antérieure
au siecle des lumiéres: d’un c6té comme de Vautre, ‘la foi’ n’avait cessé
de perdre du terrain. Cependant, les commencements ont été différents.
Alors que, dans le christianisme, le mot ‘religion’ ne commence a con-
currencer ‘la foi’ qu'a partir de la Renaissance, il se trouve déja dans le
livre de base de I'Islam et gagne bient6t du terrain. La raison en est
simple: “Islam was proclaimed by Muhammad and accepted by its early
adherents in a world in which religious communities in our systematic
sense, organized as independent entities, were already in evidence” (p.
86), ce qui n’avait pas été le cas pour le christianisme. Puis, des la
conquéte foudroyante des mondes romain et persan par les sectateurs de
Muhammad, la confrontation eut lieu nécessairement, dans la mesure ou
les peuples conquis n’adhéraient pas a la religion conquérante; le chris-




162

NOTES AND OBSERVATIONS

tianisme, au contraire, n’eut affaire, dans ’Europe médiévale, 3 aucune
autre religion organisée. Ce n’est que peu a peu, sous diverses influences
extérieures, que le christianisme, d’abord préché comme une foi et pro-
pagé comme tel, devint une religion. Smith montre bien que ni I’ancien
orient (p. 60), ni I'Inde (p. 63), ni la Chine (p. 69) n’ont connu ou ne
connaissent I’équivalent de notre notion de ‘religion’.

Muhammad, en tant que fondateur d’une religion (din), avait eu un
précurseur et un seul. Comme le rappelle Smith, Mani, le premier, fut
conscient de créer une religion en concurrence avec les religions exis-
tantes, a savoir, le mazdéisme, le christianisme, le judaisme, le boud-
dhisme. Une question, maintenant, que M. Smith ne me parait pas avoir
nettement posée est celle de savoir si Mani avait a sa disposition, en
Iran, la notion de religion avec un terme la désignant. L’expression dén
i mazdésn ‘religion mazdéenne’ figure, comme 1’a relevé Smith (p. 288)
dans les inscriptions de Kartér, qui sont postérieures (légérement) au
début de la prédication manichéenne. Smith écrit que c’est peut-étre 1a
qu’elle apparait pour la premiére fois, non sans ajouter, avec une char-
mante prudence, “I may be wrong.” Il se trompe en effet, puisque 1’in-
scription araméenne d’Arebsun, généralement datée du 2¢ siécle avant
notre ére, parle, par deux fois, de la religion mazdéenne, dén i mazdésn
(cf. ma Religion de UIran ancien, 1962, pp. 29 et 253).

Du reste, ’Avesta contenait déja 1’expression daéna mazdayasni, que
Smith aurait peut-étre dii citer tout au long, au lieu d’en citer seulement
le premier mot. Et il s’est peut-étre trop haté d’acquiescer a 'opinion de
Nyberg, qui écrivait que nous ne trouvons pas dans ’ancien Iran l'idée
abstraite de ‘religion’, mot sans équivalent en iranien. Smith a bien dit
que Nyberg plaidait contre la traduction habituelle de daéna par ‘reli-
gion’ (p. 248). Il aurait pu ajouter que Nyberg n’a convaincu personne:
c’est par un parti pris de primitivisme (faisant de Zoroastre un chamane,
etc.) qu’il tentait d’éliminer les termes abstraits, en les remplagant par
des collectifs. Mais la langue méme résiste a cette tentative: les ‘en-
tités’ zoroastriennes, par exemple, s’expriment par des mots qui sont des
abstraits. Le mot daénd a trés certainement, lui aussi, le sens ‘abstrait’
de ‘religion’, quelle qu’en soit I’étymologie; on en trouvera quelques
autres, non mentionnées par Smith, dans ma Religion de I'Iran ancien
(p- 329 sq.), a quoi il faut encore ajouter celle qu’avait proposée Mik-
kola, Worter und Sachen, 1910, p. 217, par *daémna, cf. gr. daimén.

Smith se demande'(p. 276 sq.), assez vainement, & mon avis, quel est
le nom qu’on donne a la religion de Zoroastre dans les langues europé-
ennes. Peu importe l'isme, si dés ’Avesta on a eu daénd mazdayasni!
A Pépoque pehlevie, dén survit encore dans quelques composés, comme




HARVARD THEOLOGICAL REVIEW

Pa finement noté Smith (p. 289), au sens de ‘piété individuelle’; mais
cela ne doit pas nous faire perdre de vue que dans I'immense majorité
des cas, c’est le sens de ‘religion’ qui a survécu.

Le terme arabe din, d’origine sémitique, en se rencontrant avec dén,
d’origine indo-européenne, offre un cas surprenant de coincidence, trop
peu remarqué par les linguistes. Grace & Smith, ils trouveront la
question parfaitement exposée (p. 1or sq.). Il est curieux que 'un des
groupes de sens tirés de la racine sémitique, a savoir “conformity, pro-
priety, obedience, usages, customs, standard behaviour” semble avoir
été comme prédestiné a fusionner avec celui de dén ‘religion’.

Smith note & propos du terme de judaisme, que ce fut peut-étre la
premiére fois dans I’histoire humaine qu’une religion recut un nom (p.
72). Si Clest vrai, cela tient d’une part aux ressources de la langue
grecque (le suffixe -ismos n’a d’équivalent exact dans aucune autre
langue, et toutes les notres I’ont hérité du grec), et, d’autre part, au fait
que le peuple juif fut, le premier, amené par l’histoire & trouver dans
ses croyances et usages religieux le symbole de sa nationalité.

J. DUCHESNE-GUILLEMIN




Gr. lepbg — SI&I‘. lSlI(i-

L’étymologie d'un mot doit en principe s¢ déduire de sa
signification, et non l'inverse. Mais cet ordre, qui est celui
de la démonstration, n'est pas toujours applicable a la re-
cherche. Dans un cas comme celui de gr. iepds, la tradition
n’offrait que le sens de « sacré», qui ne paraissait pas con-
venir a certaines expressions homériques ou figure le mot.
Pour éclaircir ces expressions, on a recouru au rapproche-
ment étymologique — parfaitement clair au point de vue
formel — avec le skr. isird-. Cependant, I'introduction de ce
mot skr., auquel on attribuait le sens de « fort, vigoureux »,
a produit un clivage dans les significations du mot grec:
d’'un coté s’est placé le icpdc des expressions spéciales,
reconnu pour seul correspondant du mot sanskrit, avec le
méme sens, tandis que le izods « sacré » en était radicalement
séparé et devenait la donnée d’un probléme d’étymologie
distinct. Ce probléme ne sera pas abordé dans les que.ques
pages qui suivent, pas plus qu’il ne sera fait allusion a la
multiplication de iepds différents que provoqua I'étude
des va antes formelles du mot. Il appartient & M. Josserand
de reprendre ces deux questions, en méme temps qu’il re-
considérera l'ensemble des témoignages homériques, dans
un article qu’il prépare et auquel on se propose seulement
d’apporter ici une contribution.

Il s’agit de se demander a quelles conditions le premier
clivage, origine de tous les travaux modernes, était légitime
et d’examiner ensuite si ces conditions se trouvaient rem-
plies.

11 fallait en premier lieu que le sens d’isird- fut établi avec
certitude ; il fallait en second lieu que le sens de « fort, vi-
goureux etc.» qu’on connaissait 4 ce mot fat inconciliable
avec celui de « sacré » que présente la plupart du temps iegdg.
Or, ni 'une ni l'autre de ces prémisses — en 'absence des-
quelles il est inutile de poser deux iegds — n’est vraie.




165

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Que le sens d’isird- soit pour 'e moins mal assuré, -’est ce

quon essaie de montrer ci-dsssous. Quant & la  possibilité
d’une évolution sémantique allant de « fort etc.» & « sacré

etc. », elle a déja fait 'chjet d’un article de Meillet, Zeitschr.
[ Celi. Phil., X : v. -irl. néib « saint » s’explique par un *noibo
alternant avec un *neibo qui a donné en v. -irl. niab « vigueur,
excitation » et en gall. nwyf « vigor, vivacitas, lascivia ».

A ce paralléle invoqué par Meillet, il faut ajouter les trois
suivants. En v.-sl., svefd sert d’équivalent a gr. dywog, lat.
sanctus. Son sens originel doit évidemment étre cherché dans
la tradition pré-chrétienne. Précisément, Briickner (') signale
qu’un dicu paien des slaves de Poméranie portait les noms de
Swvetovit et Jarovil. Le sens de svetii peut donc étre consideré
comme voisin de celui de jard. Or, jari signifie « vaillant ».

Un autre paralléle se tire de 'avestique. Sans préjuger si
spanlta- remonte au méme ancétre que sveld, on peut remar-
quer que son sens de « posstdant un pouvoir surnaturel »
(Bailey, BSOS p. 276 sq.) est secondaire par rapport a celui
de la racine non ¢largie qui est représentée par skr. ¢i- « étre
forts. etk. » (®).

Enfin, un nom signifiant « sain, intact, de bon présage »
et attesté en celtique (cymr. coel « présage ») et en german:-
que (got. hails, v.-h.-a. heil «sain, intact, entier», heil n.
« la santé, le bonheur » etc.) a donné en germanique un dé-
rivé signifiant « saint» (v.-h.-a. heilag « heilig» etc.).

Il résulte de ces quatre paralléles qu’il n’y a aucune né-
cessité sémantique a poser deux iepoc différents: si I'on
trouve a ce mot les deux sens de « fort» et de « sacréy, il
peut n’y avoir la qu'un fait bana! de polysémie.

*
* %

Le sens de véd. isird- est loin d’étre bien établi. On se trou-
ve malheureusement dans un de ces cas peu favorables ou

(1) Dans son dictionnaire étym. de la langue polonaise ; renseigne-
ment di a Pobligeance de M. Tadeusz Milewski.

(2) en m.-ir., le mot est rendu par gr. iepds, témoin la traduction
du toponyme scythe ’Eéaumaioc par 'lgpai 6doi (CEéapumaios notant
afsand [Spanta-].pahayah.) - [J. Markwart.]




166
GR. lepd¢ — SKR. Isird-

il ne peut étre fait appel 4 la signification pour établir I'éty-
mologie : au contraire, c’est d’'une hypothése étymologique
que l'on est forcé de partir pour orienter linterprétation
de textes par eux-mémes peu explicites et que n’éclaire
aucune tradition valable. T.e dictionnaire de Pétershourg
rattache isird-, en méme temps qu’isayati, a is- « force vitale,
s¢ve fortifiante » (Neisser) ; Grassmann rapproche en outre
is- « mettre en mouvement rapide »: le texte védique offre
de nombreux passages, relevés par W. Neisser, Zum Wir-
terb., p. 164, ou isird- alterne. sans que change sensihlement
le sens de I'’ensemble, avece diverses formes tirées de cette
Tacine is-. En face de ces témoignages, on peut négliger la
tentative de Geldner, Glossar s. v., qui faisant dériver isird-
de is- « rechercher » donne & 'adjectif & peu prés les deux
sens de lat. grafus : « agréable ; favorcble ». On la mentionne
cependant, pour rappeler combien le texte védique laisse
place, par en 'roits, a des interprétations variées, d’ou il
suit que les nuances attribuées & un mot par les savants pour
chacune de ses atteslations n’ont qu’une valeur relative.

Cette remarque autorise une tentative nouvelle de classe-
ment ayant pour objet de déterminer, en partant de I’éty-
mologie assurée par le travail de M. Neisser, si isird- ne
comportait pas, dans une partie au moins des passages ou
il figure, une valeur religicuse qui serait le pendant de celle
qu’a prise son correspondant grec.

La réponse serait négative si ’on devait s’en tenir aux
exemples oli isird- se rapporte a de purs mouvements phy-
siques : isird... vata; de RV VII. 35, 4 est mis en paralléle
par M. Neisser avec AV X. 8, 35: vdta isitdh; on peut
ajouter que vdfa- « le vent » est accompagné le plus souvent
d’épithétes se rapportant a son mouvement : jafd- « agité »,
dédhat- « impétueux », dhrdjat- et dhrdjimat- ; pdrijman- «cir-
culant » ; cette derniére épithéte, le désignant lui-méme, est
accompagnée, V. 41, 12, d’isirdh. On doit apprécier de la
méme maniére le passage suivant, ou il s’agit des Maruts,
c’est-a-dire encore des vents: X. 73, 5: sdkhibhir indra
isirébhir « I. avec ses compagnons impétueux ». Dans 1. 129,
1 c’est d’Indra lui-méme : Indra... isira... anavadya | ana-
vadya titujana : le chiasme avec répétition d’un terme mon-
tre qu’is. est synonyme de tifujana- « qui se hate»; cf.




167
J. DUCHESNE-GUILLEMIN

encore VII. 87, 9: hdri isirdsya (indrasya). Appliquée a ses
coursiers, I’épithéte fait nettement allusion a leur mouve-
ment : VI. 62, 3 : d¢vaik mdnojavebhir isiraik « les chevaux
impétueux, rapides comme la pensée»; cf. V. 75, 5: ra-
thyésira. Enfin, la’ danse d’Indra et celle des antilopes leur
valent l'épithéte d’isird-: VI. 29, 3 (indra) drgé... svarnd,
nrtav, isiré babhiitha « semblable d’aspect au soleil, tu as été,
6 danseur, impétueux» et X. 94, 5: kr'sna isird anartisuh
«les antilopes ont dansé, impétueuses». —— (est le mouve-
ment de la flamme et I’éclat de la lumiére qui sont dépeints
respectivement au 111. 2, 14 : isirdm svardr’ ¢cam ketiuin «(Agni)
étendard agité, semblable au soleil » et au VII. 97, 7 : ¢ticih...
isirdh svarsdh « brillant, éclatant, atteignant la splendeur
céleste (Brhaspati) ». —— LLa méme épitheéte s’applique enfin
a la voix : IX. 84, 4 : somah pavate... hinvané vacam isirdm...
«le s. est pressuré, poussant un son retentissant...» cf. V.
37, 2; X. 98, 3 : asmé dhehi dyumdtim vdcam asdn brhaspate
anamivam igiram « mets-nous dans le bouche, ¢ maitre de
la priére, une voix claire, sans défaut, puissante ». M. Neis-
ser rapproche avec raison de ces passages girah... isitd ildh
(I1. 42, 3) et vdcam (prd) isyati.

Dans les 12 exemples cités ci-dessus, il ne saurait étre
question de trouver méme ’amorce d’une évolution séman-
tique. Il n’en va pas de méme, semble-t-il, dans les 13 au-
tres.

Quand on dit que les Maruts (1. 168, 9) et les dieux (X.157,
5) cherchent la boisson isiram, quand le soma est comparé au
lait isirdm de la vache Aditi (IX, 96, 15), sans doute I'épi-
théte pourrait-elle ne faire allusion qu’au jaillissement, au
bouillonnement du liquide; mais un autre sens n’est pas
exclu: la boisson ainsi qualifiée est en effet réconfortante,
elle donne aux dieux leur vigueur surnaturelle; au X. 68,
3, les vaches sont dites « dévouées aux hommes pieux et ac-
cueillantes, isirdh et désirables, etc.: le terme non traduit
peut signifier « vigoureuses, bienfaisantes». On n’est donc
pas loin de s’engager dans une évolution de sens pareille a
celle qui s’est produite par exemple en germanique.+— La
terre est qualifiée, 111. 30, 9, de « grande et sans limites,
bienveillante et isiram». Ici encore, la traduction par « vigou-
reuse, bienfaisante », ne serait pas déplacée.




168
GR. iepdsc — SKR. isird-

Si 'on met & part un passage o le sens d’is. est tout a fait
incertain : V. 37, 3: «épouse (la priére), elle va, en proie
au desir, vers un maitre (Indra) qui la prenne pour femelle
isiram (c.-d.-d. saine, bienfaisante, lascive — cf. le paralléle
celtique — - ou forte?), il reste une série d’exemples aux-
quels pourrait convenir le sens d’« efficace, doué de vertu
surnaturelle » (cf. notamment les paralléles avestique et
slave).

Au IX. 73, 7, on a «les Rudras, espions auxquels rien
n’échappe et isirdso: « merveilleusement actifs »; la méme
épithéte convient & Agni: III. 54 : isiré ddmuna. — Tout
le poéme III. 60 nous montre les Ribhus accomplissant
leurs exploits et leurs actes pieux grace a leurs mayas; a
la str. 7, les ¢atdm kétebhir isirébhir désignent sans doute les
mémes « pouvoirs magiques » ; c’est la méme puissance qu’ont
recue Mitra et Varuna, au V. 68, 4, et ils s’en servent pour
protéger le Droit : rtdm rténa sapdntesiram ddksam agate ; de
méme les Adityas, au IIL. 29, 1 et enfin les guerriers d’asura,
L11. 56, 8, qui sont duldbhasah comme les Rudras étaient adrii-
hah. — Enfin, de quelle qualité doit faire preuve un sacrifica-
teur pour meriter les 60.000 étalons qui lui sont attribués au
VIIIL. 46, 29 : priydm isirdya sasfim sahdsrasanam d¢panam...,
sinon d’efficacit¢ dans le sacrifice, c'est-a-dire en somme
d’une vertu qui est trés pres d’une certaine conception de la
sainteté ? — Un dernier passage, VIII, 48, 7, préte a une
semblable interprétation : isiréna te (soma) mdnasa sutdsya
bhaksimahi « puissions-nous te déguster, pressuré, avec un
isiréna mdnasa. » L’expression est d’autant plus intéressante
qu'elle se superpose au iggdy uévos homeérique. On peut ‘en
rapprocher trois passages relatifs aux dispositions du fidéle
et ou figure isitd-: IIL. 33, 11 : devébhir nv isité yajniyebhir
agnim stosani « inspiré par les dieux dignes de sacrifice, je
veux louer Agni», VI. 49, 10: Rudrdm... huvema kavinesi-
tdsak « inspirés par le sage, invoquons Rudra » et 111. 62, 12 :
savildram vipra yajiaih namasyanti dhiyégilak » « inspi-
rés par la méditation, les vipras honorent Savitar de sacrifi-
ces. » — Quel que soit le sens qu’'on donne & isird- : « inspiré,
ou vigoureux, actif, diligent etc.», 'important 4 noter est
qu’il se référe aux dispositions les plus propices a I'accom-
plissement de I’acte sacré.

MsL. Boisacg. — 22.




169
J. DUCHESNE-GUILLEMIN

En somme, dans plus de la moitié des passages ou est at-
testé isird-, il présente des significations qui, quoique diffi-
ciles 4 déterminer d’'une maniére objective, ne peuvent
cependant passer pour totalement étrangéres aux diverses
acceptions qui ont évolué dans d’autres langues, et peut-étre
en grec, vers la notion du « sacré ».

Liége J. DUCHESNE-GUILLEMIN.




Reflections on “yaozda,”
with a Digression on “xvaétvadaea”

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN, University of Liege

Georges Dumézil published an article some twenty years ago en-
titled “A propos de latin fus.”! After recalling that the term has only
a profane value, namely ‘area of maximal action or pretension,” but
must previously have had a halfjuridical, half-religious one, still
reflected in iurare and ius iurandum, he asked the question: “What
religious value?”

The answer seemed to lie in a comparison between Avestan yaozda,
which in the Vidévdat means chiefly ‘to purify from the contagion of
dead matter,’ and Latin iusta facere (‘to perform certain religious
ceremonies called denicales feriae’). On the day of cremation, a bone
was severed from the corpse; this os resectum (usually a finger bone)
was then buried at the denicales feriae. If, however, the person had
perished at sea (in navi necatus), no denicales feriae were to take
place, since the family was then said to be pure: decrevit P. Mucius,
Cicero writes in De Legibus 2.22, familiam puram, quod os supra
terram non extaret. This seems to prove, Dumézil writes, that iusta
facere means not only granting the dead what they have a right to
receive, but also purifying the family. The same would be expressed
in Varro (De lingua latina §.4) as familiam purgandam. Hence an
intimate connection between iusta facere and yaoZda can be deduced,
with the common meaning ‘to purify from defilement by death.’

In sending me the offprint of this article ten years after it appeared
(I did not yet know him when it was published, and it was only in

1RHR 134:95-112 (1948). [A considerably revised version of this article may
be found in Idées romaines (Paris, 1969), pp. 31-45.]




171

JAcQUEs DUCHESNE-GUILLEMIN

1958 that I asked for it), Dumézil wrote one of those pregnant dedi-
catory lines of which he has a wonderful mastery, and which typify
the constant revision to which a lifetime of work is being submitted
by one of the most active, everlastingly young minds of our time:
“Aprés dix ans, bien des choses sont a changer.” He did not say
which; but now, in his excellent La religion romaine archaique
(Paris, 1966), although the phrase iusta facere is mentioned, no refer-
ence at all is made to yaoida. Why? This is the question I tackle
below.2

Is the reason for Dumézil’s change of mind to be found in an
article published in 1955 by J. de Bie in Le Muséon?® The author
tries to reconstruct the semantic evolution of yaoZda, drawing his
evidence exclusively from Avestan texts. He distinguishes three
stages, after first sketching the evolution of the Mazdean religion as
he sees it. The first is a purely ethical stage, then (in his own words)
“dans la fixation progressive du culte mazdéen, toute purification se
lie de plus en plus fermement a des rites magiques bien définis,” with
reference to J. Darmesteter and A. Carnoy. From this far too simple
background three successive semantic values of yaoida seem to
emerge:

1) ‘to put in a state of moral purity, exempt from evil.’ Yasna 44.9
speaks of yaoifda’ing the daénd, an act performed, according to
Vidévdat 10.19, through good thoughts, good words, and good deeds.
Yajt 8 speaks in the same way of yaoZda'ing the urvan, the daéna, the
ayhva;

2) the second stage is reflected in numerous passages of the Vidév-
dat in which yaofda means ‘purifying from the contagion of dead
matter,” representing a shift from ethics to magic;

8) in the third stage even water is supposed to have been defiled by
dead matter and must be purified; such is the case also of other in-
animate objects, cult implements, and the like.

De Bie summarizes his view as follows: originally the word desig-
nated the internal, moral attitude of “sinless, well disposed toward
the Good and Ahura,” both in the passive sense of ‘agreeable’ and
in the active one ‘devoted.’

This linear evolution is allegedly that of the Mazdean religion
itself. But such an assumption is obviously wrong. We recognize in
the Avesta many elements older than the Gathic reform with which

2 Dumézil also wrote an article on mos, “Ordre, fantaisie, changement dans les
pensées archaiques de I'Inde et de Rome” (REL 32:139-160 [1954], comparing the
term with Sanskrit mayd. This collocation also has been quietly dropped in La
religion romaine archaique.

3“Yaoid3, étude d’un terme religieux avestique,” Le Muséon 68:145-161.




172

REFLECTIONS ON yaoida

they must later have been merged; defilement by contact with dead
matter could have been one of them. Linguistically de Bie takes
practically no account of the semantic COrrespondences found 1n
yaos$, ‘exemption from dead matter,’ and Sanskrit yos, ‘welfare,
health, happiness.’

We conclude that de Bie’s article cannot have impressed Dumészil
very much. What then can have made him find fault with his own?

Perhaps de Bie, a beginner in Avestan, who has since gone over to
the study of Greek grammar by means of computers, was misled by
the chronological order that Bartholomae followed in his dictionary:
beginning with Gathic passages, followed by the later Avestan ones.
It is useful, in this case, to examine first the passages in which the
meanings are similar to the Vedic ones. Such a procedure will be
more in line with what Dumézil has done.

The first examples demonstrate a connection, in both Sanskrit
and Avestan, between the term under study and life:

Rig-Veda 1.189.2 and elsewhere: tokdya tanayaya sdm yoh, ‘sei fiir
den leiblichen Samen zu Wohl und Heil.” Such a prayer is addressed
to the waters in Rig-Veda 6.50.7 and 5.53.14, as pointed out by
Dumézil in “A propos de latin fus.”* A parallel is present in the
Avestan hymn to the goddess of waters, Anahita: ya vispangm arSngm
xSudrd yaoZdadaiti . . . hairiSingm zq6di garpwgn yaoidadaiti . . .
hdiri$is huzamito dadaiti . . . vispgm hairiSingm daitim radwim paéma
ava.baraiti (Yast 5.2), ‘Who yaoZda’s the semen of all the males, the
embryos of the females for birth; gives the females an easy childbirth;
provides them with milk at the right moment.” To which may be
compared further on in Yast 5.5: ha mé apo yaoidadaiti ha aringm
x$udrd ha x5afringm garswqn ha xSafingm paéma, ‘she yaoida's me
the waters, the semen of the males, the embryos of the women, the
milk of the women.”

The next example in Yasna 48.5 is subject to a new interpretation,
as distinct from Humbach’s translation: . . . vanhuyd (istois Syaod-
anai$ drmaité yaokdd malya(i) aipi zq03m vahilta gavoi varazyatem,
‘... mit den Werken der guten Erkenntnis, o Gemissheit, . . . die mit
dem Menschen auch seine Nachkommenschaft gesund macht, soll
der Kuh gegeniiber angewandt werden.” Humbach makes ¢isti- the
implied subject of varazyatgm, but if we take armaiti- instead we ob-
tain a rather remarkable agreement with the passage from Yast 5.2
quoted above, since Armaiti is the Gathic substitute for Anahita:
‘Armaiti, who also yaoZda’s man and his progeny.’

The second group consists of passages dealing with purification

4 0p. cit., p. 100.




173

JAcQUEsS DUCHESNE-GUILLEMIN

from defilement by death. In Vidévdat 6 and elsewhere, the verbs
pairi.yaoida and us.snd, frasna are employed as near equivalents.
One instance of yaoida (Vidévdat 8.100) suffices: ‘Here I am, one
who has touched the corpse of a man, and who is powerless in mind,
in tongue, in hand. Do yaoZda me!’

In the third group yaoZda is extended to the soul, urvan, daéna, or
aphva, as in Yasna 44.9: yam yao§ daéngm (yaoZ)dgneé, ‘die Gesin-
nung, die ich mir heilwirkend machen will,” and this is accomplished
by means of good thoughts, good words, and good deeds.

In the fourth group, fire has to be purified, for instance Zarafus-
traom datram pairi.yaoidagantom (Yasna g.1).

In the fifth group, the act has to do with ritual cleanliness of
implements.

It seems, then, from the main objects undergoing yaoida, namely,
the semen, living beings, the soul, and fire, that we would be entitled
to deduce an intrinsic affinity between yao$ and life, and perhaps a
new etymology: *yewes <*yew, ‘young,’ compare Sanskrit yosa,
‘woman,” and Sogdian yn¢ <*yavanika.®

To test this hypothesis, we may examine the means by which the
act is performed. We read in the descriptions of the barainiim cere-
mony that purification is made with water, sand, and goméz. Why is
goméz, ‘bull’s urine,’ used? Is it assumed to have life-giving properties
because it is near the semen and perhaps mingled with it, thus a
plausible antidote to anything connected with death?

According to Vidévdat 8.13, however, corpse-bearers may be puri-
fied not only with the urine of cattle, but also with the mingled urine
of a man and a woman who have performed the xvaétvadafa.

A DIGRESSION ON XVAETVADA®GA

History repeats itself. In 1888 the Parsi Darab Peshotan Sanjana
published a book, The Alleged Practices of Next of Kin Marriage in
Old Iran (London, 1888). The following year H. Hiibschmann
showed that although the Avestan evidence for the practice alluded
to in the title is not decisive, inasmuch as no definition of xvaét-
vadaga is given, the material in Greek and other foreign authors is
overwhelming.® This did not deter another Parsi, Jamshid Cawasji,
from writing another book, Marriage in Ancient Iran (Bombay,
1965), in which he tries to revive Sanjana’s theory that xvaétvadafa
had nothing to do with next-of-kin marriage. This may be pardon-

5 See J. Duchesne-Guillemin, “Autres miettes,” Acta Orientalia 30:73~74 (1966).
8 “Ueber die persische Verwandtenheirath,” ZDMG 43:308-312 (188g).




REFLECTIONS ON yaoida

able on the part of zealous people who tend to represent their re-
ligion as it should be, rather than as it is; what seems less pardonable
is for a European scholar such as Otakar Klima in his rejoinder “Zur
Problematik der Ehe-Institution im alten Iran”? to have made a
rather heavy refutation of the Parsi thesis without reference to his
predecessor Hiibschmann or to L. H. Gray’s “Marriage, Iranian,
Next-of-Kin.”® He seems at least to have known Hiibschmann’s arti-
cle, since he refers in a footnote to the very volume of ZDMG in
which it appeared. Why then not cite him?

It is certainly a pity that Klima completely ignored Gray or Otto
Schrader, whose hints as to the origin of this Mazdean usage he might
otherwise have followed. I allude to Schrader’s Reallexikon der
indogermanischen Altertumskunde (Strasbourg, 19o1), revised by
Alfons Nehring more than thirty years ago, a work that needs yet
another edition.

Anyhow, this is what may be said en attendant. Three hypotheses
are possible as to the origin of this usage: (1) It may be a survival from
a state of savagery, in which free intercourse between the sexes pre-
vailed; (2) or it may be an exaggeration of a particular rule of mar-
riage; (8) or it may have been borrowed from some indigenous popu-
lation of western Asia.

The third hypothesis may be rejected for lack of evidence, despite
what Ghirshman writes: “Many figurines of a naked goddess have
been found on prehistoric Iranian sites. This goddess probably [I do
not see what makes this probable!] had as a consort a god who was at
once and the same time both her son and her husband. Undoubtedly
[this seems just a manner of speaking!] it is in this primitive religion
that we should seek the origin of marriage between brothers and
sisters—a custom common in Western Asia, which the Persians and
later the Nabateans inherited from the indigenous population—or of
the marriage, less often recorded, between mother and son.”®

The other two hypotheses are less fragile. The first one is based on
Celtic facts. Among the ancient Britons, according to Caesar (Bellum
Gallicum 5.14) and Dio Cassius (Historiarum Romanarum 76.12;
62.6), women were the common property of their husbands. In Ire-
land, if we are to believe Strabo (Geographica 4.4) and Jerome (11.7),
intercourse with wives of other men, with mothers and sisters was fre-
quent, and kinship ties were not an obstacle to marriage: Lugaid,

740 34:554-569 (1966). ;

8 Encyclopaedia of Religion and Ethics, ed. J. Hastings (New York, 1925), VIII,
456-459.

9 R. Ghirshman, Iran (London, 1961), p. 44.




175

JAcQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

king of Ireland, married his mother; a king of Leinster had his two
sisters as wives.

The second hypothesis is illustrated among the ancient Balts. It is
true that Christoph Hartknoch’s statement in Alt- und neues Preus-
sen seems at first sight rather to bear out the first one:

... das die alten Preussen in ihrem Heyrathen gantz und gar auff keine
Blut-Freunschaft oder Schwigerschaft gesehen, sondern haben auch
Bluts-Verwandten einander geheyrathet und ist damit niemand aus-
geschlossen gewesen als eine rechte Mutter. Denn dasz sie auch ihre Stief-
miitter haben heyrathen kénnen . . . auch bey den Littauen hat es vor
Zeiten in dem Heydenthum frey gestanden die Stiefmiitter zu Weibern zu
nehmen.10

But the explanation furnished by Jacobus, “ein Pibstischer Gesand-
ter,” proves that the passage alludes not to unruliness but to a per-
fectly justified rule: “Cum enim pater aliquam uxorem de pecunia
communi sibi et filio emerat, hactenus servaverunt, ut mortuo patre,
uxor eius ad filium devolveretur, sicut alia hereditas de bonis com-
munibus comparata.”!

The early Indo-European woman thus seems to have been regarded
as either a toy or a chattel. But neither theory can account for the
position accorded to women amongst the ancient Germans. The
famous passages in Tacitus (Germania 7-8) that follow seem to sup-
port the view that they were human counterparts of sorts of the triva-
lent goddess of the Indo-Iranians: ad matres, ad coniuges uulnera
ferunt; nec illae numerare et exigere plagas pauent, cibosque . . .,
‘the men take their wounds to their mothers and wives, and the latter
are not afraid of counting and examining the blows, and bring food
.. ." (all this representing the third function); et hortamina pugnanti-
bus gestant, ‘and encouragement to the fighting men’ (second func-
tion); inesse quin etiam sanctum aliquid et prouidum putant, nec
aut consilia earum aspernantur aut responsa neglegunt, ‘more than
this, they believe that there resides in women an element of holiness
and prophecy, and so they do not scorn to ask their advice or lightly
disregard their replies’ (first function).

But if we are confronted with the three Dumézilian functions, why
do they appear in the reverse order, unless perhaps it be because
woman belongs first of all to the third function? We further miss what
Scott Littleton refers to as the “corner-stone,” namely the character-

10See “Von den Hochzeiten der Alten Preussen,” in Alt und neues Preussen
(Frankfurt and Leipzig, 1684), chap. xi.
11 I'bid.




REFLECTIONS ON yaoZda

istic division of the first function into two halves. This makes the
proof of trifunctionality uncertain.

Be that as it may, this enhanced position of woman would seem to
take us back to the very ancient system of matriarchy, and it is per-
haps in this context that we must interpret the indications of the
xvaétvadada (for lack of a better explanation), since obviously in a
matriarchal system the only way for a boy to inherit the family’s pos-
sessions is to marry his sister.

Presumably next-of-kin marriage is motivated by the desire to pre-
serve the family from outside interference, a desire for some kind of
purity. Consequently the urine of a couple united in x*étodas is a
valid substitute for goméz because it is particularly immune from
outside factors, with their possibly noxious influence. Such urine, and
by extension goméz in general, thus appears to have been valued
mainly for its cathartic powers rather than its lifegiving properties.
With this may be compared the Pahlavi usage: the word, when not
merely transcribed yoZdas, is translated by pak kartan, or hac vinas
pak dastan. And in the Bundahi$n, when the semen of the Primeval
Bull (or of Gayomart) is “purified” by the light of the moon or sun,
the verb used is palit, ‘to cleanse.’

If we now follow the same line backward in trying to determine
the original meaning of yaoZda, we deduce that the connection of this
term with life and death is only secondary and extrinsic, and that it
means essentially ‘to render pure.” We must now go back one step
further and take Latin ius into account. This will be my third and
final approach.

An evolution parallel to that of ius, iustus is found, historically at-
tested, in Latin proprius and its Romance representatives. In Latin
the word means ‘belonging to someone particularly.’ In the Romance
languages it came to signify ‘fitting’ and was borrowed into English
with that meaning. The Oxford English Dictionary tells us that
from 1225 on, properly is attested in the sense of ‘fittingly, suitably,
appropriately, as it ought to be or as one ought to do; rightly, cor-
rectly, duly, well; in accordance with social ethics or good manners’;
proper also has the meaning ‘answering fully to the description;
thorough, complete, perfect, out-and-out, now only slang and col-
loquial.’

The last stage in the evolution was reached in French, in the six-
teenth century, when propre, which hitherto had meant ‘appro-
priate, fit,’ came to signify ‘clean.’

Given the parallel, the semantic evolution of Latin tus, iustus can
be reconstructed as follows: starting from ‘exact sphere or domain’




JacQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN

it went through the notion of ‘how it should be’ to that of ‘un-
touched by violence; healthy.” This last stage is indirectly attested
in iniuria, defined as follows in Rhetorica ad Herennium 4.25.35:
“Iniuriae sunt quae aut pulsatione corpus, aut conuitio aures, aut
aliqua turpitudine vitam cuiuspiam uiolant.” Hence English injury,
injure (this meaning does not appear in French except in the phrase
les injures du temps, a Latinism attested only from the seventeeth
century onward). The connection between bodily integrity and
“justice” is still illustrated in the phrase used when someone stumbles
and falls: “Are you all right?”

We have therefore no difficulty in accepting the usual etymology
of Latin ius as *yewes, from *yew, ‘to join, to fit’; hence*yewes, ‘what
fits, is fitting’ (cf. French justesse-justice), or ‘what is exact, unmixed,
pure.’ The connection of this notion with life is then accidental: life
is considered as pure from death, unhampered, unsullied by it. If
this meaning is frequently attested it is only because life and death
are so particularly important in the religion.

The notion is easily further extended to the soul, which will be
considered good because not diminished, not weakened by evil; and
finally it will extend also to inanimate objects.

The application to life and death certainly dates back at least to
Indo-Iranian times. We have noted a precise identity between Vedic
tokdya yds and the Avestan passages, both Gathic and later, in which
Anahita or her substitute Armaiti favors the purification of the
semen. The question is, last but not least, did not this extension
date back still further and is it not reflected in Latin? This boils
down to interpreting tusta facere: we are brought back to our begin-
ning, without perhaps being any the wiser for all our roamings.
To be precise, how can we interpret the passages in Cicero and
Varro quoted above? What does familiam puram mean in the Cicer-
onian passage where it denotes the family of a person killed at sea?
In the absence of a good Latin dictionary, the answer is difficult (the
Thesaurus has not yet reached the letter P!). Does the phrase mean,
as Dumézil first suggested: ‘not subject to the necessity of being
purified from a connection with a dead body’; or does it after all
mean simply ‘not subject to the obligation of performing certain
just actions, iusta’? Similarly, does ad familiam purgandam in Varro
simply mean ‘to relieve the family from a moral obligation? Is it
this second possibility that caused Dumézil to hesitate and then,
in La religion romaine archaique, drop all reference to yaoida in
dealing with ius?




VI

SOME ASPECTS OF
ANTHROPOMORPHISM
by
J. DUCHESNE-GUILLEMIN

THE microcosm idea, perhaps because it makes everybody
feel personally concerned and nicely placed at the centre of
all things, has a strong, universal appeal. It is present in many
religions and speculations, Zoroastrianism amongst them.

The most explicit passage in Pahlavi literature, Great Bundahisn,
189, 3 sq., was studied by Gétze who in his famous article ‘Per-
sische Weisheit in griechischem Gewande’, Zeitschr. f. Indologie u.
Iranistik, 2, 1923, 60 sq., compared it with a Hippocratic text, the
ITepl “Epdopddern. Now, there is a word in the very first sentence
of the Pahlavi text, ‘the body of man is a handacak of the world’,
which does not seem to have received the attention it deserved.
It had come to signify ‘manner, analogy’ (see Zachner, Zurvan,
1955, 469), but it meant literally ‘measure’, 2 meaning still alive
in the Modern Persian dndazd. Translated into Greek this would
give uérgor, and we would, therefore, be reminded of Protagoras’
celebrated sentence, preserved in Plato’s Theaetetus, 170 d, ndveaw
xonudray pérgov dfpwmor. Since this sentence, diversely inter-
preted, was often quoted throughout Antiquity, from Plato
through Xenophon and Aristotle to Plutarch, it may very well
have been known to the Iranians.!

But the question of historical influences will not be our chief
concern here, as it will be more interesting to place the microcosm
idea in a more general, phenomenological perspective. To begin
with—without even, for the moment, leaving Iran—the micro-
cosm idea can be combined with that of man as an image of God.




J. Duchesne-Guillemin

According to the Denkart, 321, 34, ‘all creatures are mirrored in
man, who is the symbol (daxsak) of Ohrmazd’.

This double connection of man with God and the world might
be graphically represented in the following manner:

God

' §
7
4
7
’

Man... .08 World

This being so, we may expect to find similar expressions of the
other side of the relationship, namely, that between God and the
world. This is what we do in fact observe. According to Great
Bundahisn, 16, 10-11, Ohrmazd carries in himself, like a mother
her child, the ménok (spiritual) form of the world. In a passage
preserved by Jayhani (see Menasce, Donum . . . Nyberg, 1954, 52),
Ohrmazd says, ‘T have created the whole world from myself: the
souls of the just from the hair of my head, the skies from my
brains, . . ., the sun from my eyes, etc.’

In a more elaborate fashion, the creation of the world is said to
have proceeded in successive stages, one of which is a cosmic man.
This doctrine has long been somewhat obscured by the difficulty
of interpreting a certain term, asrok karp, designating the inter-
mediate stage between ‘Infinite light’ and ‘all the creatures’. But
I think it may be shown (as I have tried to do in East and West,
1962, and Unvala Memorial Volume, 1963) that asrok karp meant
‘a form of fire’, elsewhere designated as ataxs karp.

From this form of fire, which was ‘bright, white, round and
manifest afar’, all creatures were made. Now, we learn more about
this form from Manuscihr who tells us in his Datastin i Dénik,
Quest. 63, K 35, 177 v. 3, that its name was Ohrmazd: "ke-§ "'nam?
‘an i Ohrmazd . . . bit. This name may cause surprise, for what
could the meaning be of Ohrmazd creating a form called Ohr-
mazd? All becomes clear, however, if we remember that in
Manichaeanism (in which Zurvanite theology was reflected and
God was called Zurvan) Ohrmazd was the name of cosmic Man.
The original myth seems, therefore, to have told how Zurvan
created a spherical body of fire called Ohrmazd.




180

Some Aspects of Anthropomorphism

Be it as it may, Manuscihr goes on to say that within this form
of fire God ‘created the entity called Man’: "andar ’an asron karp
dat martom ’xvanehit stig. And this was Gayomart, the Primeval
Man.

The notions here illustrated will become clearer, I think, when
we adduce parallels from other religions. We can for the moment
be content with adding three more references to Pahlavi writings.
In the Pahlavi Rivayat (Dhabhar, 127-37) the world is created
from the body of a giant. It is probable, as Zaehner has shown
(Zurvan, 136 sq.), that this doctrine was borrowed from the
famous Indian Purusa-myth. This is evidently the case, as Zachner
has seen (Zurvan, 143 sq.), with the slightly different doctrine
which divides the body of man ‘between the four castes on earth:
priesthood (corresponded) to the head, warriorhood to the hands,
husbandry to the belly, and artisanship to the feet’. This text
occurs, in two slightly different versions, in the Denkart, 429, s-10,
and in the Skand Gumanik Vicar, 1, 20-5. In the first one explicit
reference is made to foreign sources, Indian and Greek. The Indian
origin is borne out by the passage in the Purusasiikta, RV, X, 90,
12: ‘His mouth was the Brahman; his two arms were made the
warrior; his two thighs the vai§ya; from his two feet the §tidra was
born.” The length of time between the Vedic hymn and the Pah-
lavi treatises has unnecessarily embarrassed Zachner (Zurvan, 138),
for the doctrine was current in India (cf. Lamotte, Notes sur la
Bhagavad-gita, 1924, 94, cited by Menasce, Une Apologétique maz-
déenne, 1945, 31).

However, a term occurring in the other Pahlavi version (SGv,
I, 10) to describe man as gehan i kotak ‘microcosm’ seems to point
to Greece.® It is not at all excluded that borrowings from both
quarters should have concurred in enriching the Iranian doctrine
of the Man-World relationship. Glancing back at the other Iranian
texts it may be said that they appear to reflect two different views,
a rather crude one on the gestation of the world by Ohrmazd,
and a more elaborate one on creation by stages. The first stage,
Infinite light, is said (Great Bundahisn, 11, 2), to have been created
by God from his own substance, which is that of material light.
That is all, whereas in the Gathas we are told of an Entity involved

S



181

J» Duchesne-Guillemin

in the creatiort’ of light. The passage, in Humbach’s translatiop,
slightly revised, ran as follows (Yasna, 31, 7): ‘He who first created
through thought, through intelligence, Truth penetrating the free
spaces with lights . .. It may be that this particular tenet had
fallen into oblivion; but it is necessary to recall it, because of the
possible parallels which will suggest themd®lves later on with this
role of an entity, which is, as I have tried to show elsewhere,*
comparable with the Logos.

Before we tuth to Israél, and the religions derived therefrom,
preparatory to considering Iranian soteriology, it seems advisable
to clear the ground by dealing with more aberrant traditions,
namely those of the Primitives, China, India, and Greece.

On the Primitives, we may refer to what F. Herrmann says in
his Symbolik in der Religion der Naturvlker, 1961, 48 sq., on the
microcosm idea. He first quotes Baumann to the effect that in the
African dual systems ‘above’ and ‘below’ clearly refer to the sky-
earth couple, and that the carriers of the myth came as invaders
with their microcosm-macrocosm idea—anidea characteristic of
higher cultures—namely, with an arrangement of the world into
sky (sun)-man-right and earth (moon)-woman-left.

Further, on p. 127, the representation of the earth as mother and
of the masculine sky is said to have originated in the so-called
archaic high-cultures, in the context of the microcosm-macrocosm
correspondence in which the king is compared to the sky (or sun)
and the queen to the earth (or moon).

The ‘supreme being’ or ‘high god” also belongs here. He is
thought of as a goodly old man, and addressed as Father or Grand-
father (p. 67). It may also be a woman. ‘She gave birth to us in
the beginning’, the Kagaba say (p. 68). Or it may be both man
and woman in one.

In the general frame of primitive thinking both the idea of a
supreme god and that of man as a microcosm appear to result
from a process of generalization. Taking into account Levi-Strauss’
considerations in La Pensée Sauvage, 1962,% the microcosm idea
may be said to be a particular case of man’s projection on to his
surroundings, namely, the extreme case in which these surround-
ings are embraced as a whole, as ‘the world’. As for the supreme




e

> F

182

Some Aspects of Anthropomorphism

being, it also occupies an extreme position, namely, as the last
link in the series of all the imaginable beings into’ which man
could project himself.

Turning now to China and leaving aside the more popular
beliefs, we come across the remarkable fact that in China’s most
typical conception our God-Man-World triangle collapses, is re-
duced to a Man-World relationship. This is Chinese ‘Universism’,
especially represented in Taoism. We may refer to H. Koster,
Symbolik des chinesischen Universismus, 1958, 3940, and to Bran-
don, Man and his Destiny, 1962, 366 (with the footnote): man was
regarded as a microcosm. Then, we may recall the myth of the
primeval giant P’an-ku: from his breath the wind was born, from
his voice thunder, from his right eye the sun, from his left eye the
moon, from his hair the plants, etc. Since the myth is found also
in Cochin-china, Central Asia, India (the Purusa-myth mentioned
above), in the Scandinavian sagas, and even in ancient Babylonia,
it seems probable that the Indo-Europeans would have known it.*

In India, apart from the Purusa-myth and its sequels in the
Atharvaveda and the Upanishads (see Filliozat in Anthropologie reli-
gieuse, 1955, 110 sq., and Brandon, Man and his Destiny, 322),
there is the remarkable simplification or ‘flattening’ of the God-
Man-World triangle: here it is the world that tends to be ignored,
so that there remains simply a God-Man relationship. This is
already apparent in the Upanishads with their doctrine of the
brahman-atman equivalence and of the world as a passing illusion;
also in Buddhism, where, despite the denial of both the existence
of God and the reality of the world, Buddha himself has taken the
place of God, thus uniting in a most thorough fashion humanity
and divinity.

An analogy to this Indian attitude is to be found in Gnosticism,
as we shall see after dealing with ancient Greece first.

In Greece we come across yet another reduction of the theoreti-
cal God-Man-World triangle, this time through suppression of
man. I am alluding, of course, to the war declared by Xenophanes,
Heraclitus, etc., on anthropomorphism. As a result of this con-
demnation, we may expect to find expressions of a purely God-
World relationship. In fact, with Heraclitus the unity between

T~



183

J. Druchesne-Guillemin

God and the world becomes ‘a coherent pantheism’ (Nestle, cited
in Zeller-Mpndolfo, La Filosofia dei Greci, 1, IV, 1961, 407). Thus
fragment 67 (Diels) describes God in terms of cosmic oppositions:
day-night, winter-summer, war-peace, etc.; according to frag-
ment 30 this Cosmos was not created but is fire ever-living, which
should mean (Z.-M., 258) that it is identical with its own genera-
ting principle.

What, then, becomes of man? Is he completely left out of this
God-World identity? Not at all; but he is subordinate to it, being
only intelligible as part of the world, and, on the other hand,
having laws which are nourished by the divine law (114). More-
over, thanks to the logos idea, man is re-introduced into the picture
as in a way co-extensive with the cosmos: for the logos of the soul
is so rooted in the eternal logos that it penetrates the whole uni-
verse and reaches to the limits of the All (71). This seems to pre-
figurate the monism of the Stoics; but of this we shall speak
further.

On the whole, it is characteristic of the view of Heraclitus, as
defined by Jaeger (Paideia, 1934) that his philosophy of man was
the innermost of three concentric rings: his anthropology is com-
manded by his cosmology, which in turn depends on his theology.
This might be represented in the following diagram:

Now, it will be interesting to note that this picture, although
purely symbolic, closely resembles that illustrated in the myth.
According to Aristophanes, in Plato’s Symposium primeval man
was spherical. This was not a poet’s fantasy but, as Ziegler has
shown (‘Menschen-und Weltenwerden’, Neue Jahrbiicher f. d. Klass.
Altertum, 1913, 520), it is an application to man of the Orphic
theory of the origin of the world. Since the world was originally
spherical —the cosmic egg—so must have been man. The picture

would then be:




184

Some Aspects of Anthropomorpl':ism

'WORLD

e

The similitude of this picture with the preceding one is prob-
ably not fortuitous. For they both express a tendency character-
istic of Greek thinking in the middle of the fifth century, namely,
that of explaining man in terms of physics—a sort of anthropo-
morphism in reverse. For instance, Empedocles not only equates
—in a rather banal way—man’s hair with leaves and birds’ feathers
(82, Diels), but says (109) that ‘we see Earth by means of Earth,
Water by means of Water, divine Air by means of air, etc.” And
the same principle, witness Plato in Phaedrus 270c, is the very base
of Hippocratic medicine: it is not possible, Plato thinks, to com-
prehend the nature of the soul without that of the universe, nor
can we even, if we are to believe Hippocrates, speak of the body
without this method.

In the Hippocratic Corpus the man-world correspondence is
illustrated several times: not only in the /Zegi * Efdouddwy alluded
to above, p. 83, but in the ITepi diafrne and other similar texts.”
This conception was to lead directly to Stoic monism, in which
God is identical with the world, which in turn is conceived of as
a great human being, whose soul is the Logos.

One is, on the other hand, reminded of the Iranian myth. We
can refer to the passage already quoted above, Manuscihr’s Data-
stan i Dénik: ‘within the “form of fire’”” (which God had created
from infinite light) he now created the entity called man’, i.e.
Gaydmart, Primeval Man. And according to Great Bundahiin, 21,
6, Gayomart was as broad as he was high, which can hardly mean
anything else but that he was spherical.® In this he imitated, so to
speak, the sphericity of the ‘form of fire’.

Here we may be allowed a short historical parenthesis, for an
inference suggests itself as to the connection between the Greek
and the Iranian myth. Since the idea of a spherical universe prob-
ably originated with Anaximander®® and passed from Greece to
Iran it may be that the myth of a spherical Primeval Man, which




185

J. Duchesne-Guillemin

justifies itself, as we have seen, in the context of fifth-century
Greek  thinking, was similarly borrowed from the Greeks by
Zoroastrianism.

" To return to Greece. Orphism was pregnant with a more radi-
cal tendency, in that it consxdercd above all man’s fall and his
salvation, thus tending to leave the world out—as was the case
in the Upanishads and Buddhism. This tendency came to a head
in Gnosticism, Christian or pagan. But Gnosticism cannot be
understood apart from the heritage of Israél.

Israél presents its own version, sharply characterized, of the
God-Man-World relationship in that, while stressing the affinity
between God and man, the latter being made ‘in the image, after
the likeness’ of the former, it tends on the contrary—in reaction
against the nature~cults of the Gentiles—to sever the connection
between God and the world. There is no common measure be-
tween the two: the world does not spring from God’s substance.
It is created ‘ex nihilo’. It would be possible to represent this in
the following pattern:

God

Man World

However, this is not, of course, the whole story. For God’s
creative word, the ‘Fiat Lux’ of Genesis, came to be hypostatized,
personified in the manner in which it was represented in Egypt,
Sumer and Babylonia, as a distinct being. Egypt used to figure it
concretely as a little man issuing forth from the mouth of the god
whose will he expressed, whose orders he carried. The Second
Isaiah (55:11) saw this word quite concretely: ‘So shall my word
(dabhar) be that goeth forth out of my mouth: it shall not return
unto me void, but it shall accomplish that which I please.” Simi-
larly Psalm 147:15: ‘He sendeth forth his commandment upon
earth: his word runneth very swiftly.’

In order now to translate this ‘word’, the Septuagint used the
best term available in Greek, namely logos, although its back-
ground and connotation were rather different. It was then used in




186

Some Aspects of Anthropomorphism

the Greck Book of Wisdom (18:14-16), in which the word of
God is personified as a warrior. This concretization was probably
helped along by that of Wisdom herself (Hoxma-Sophia), a pro-
cess which had in turn already been stimulated by Hellenistic
Stoicism.

This logos-notion was further elaborated by Philo, with whom
we shall briefly deal later. As for the image of the war-like logos,
it was to be taken up and developed in St John’s Book of Revela-
tion (19:13 sq.). But the most important text—overshadowing the
Christian and Jewish Apocalypses, Jubilees (12:5), IV Esra (9:5),
the Syriac Baruch (14:17)—is certainly the Prologue to the fourth
gospel, thanks to which the Logos notion became the very centre
of the Christian theology.

Jesus was there identified with the Logos, who consequently
tended to be primarily regarded as Saviour, rather than Creator.
However, his creative character of the Logos—inherent in its very
definition—could not be entirely forgotten; and since, on the
other hand, the Incarnation was an extra-temporal process,
making the Logos ‘true man form all eternity’ (cf. Joh. 3:13 and
6:22, and 1 Cor. 15:47), it follows that in this theology creation
can be represented as follows:

God

Man——>World
(Logos incarnate)

But this gives, of course, only one side of the picture, leaving
aside Eschatology. With the complete picture, Christianity
achieved a new pattern, perfectly symmetrical, and this resulted
from a projection of the Jesus figure both into the past and into
the future. For Jesus, as Man-God, is first the Logos-Creator, then
the historical Saviour who was crucified under Pontius Pilatus,
and finally the eschatological Saviour and Judge.

This perfect symmetry and simplicity is unique, although the
trend that it consummates was rather wide-spread, as we shall see
presently when dealing with Gnosticism and with Mazdean soteri-
ology. But first a word about Philo.

S G—H

St e



187

J. Duchesne-Guillemin

Philo’s conception of the Logos, which was to play a decisive
role in the formation of the Christian theology, was connected, as
C. Colpe has shown,'® with the idea, probably Stoic in origin,
that the world is a gigantic man: ‘According to De Vita Mos., 11,
34, the whole world takes the place of the Logos. In De Ebr. 30,
the whole world is called “Son of God”, thereby receiving a pre-
dicate which otherwise very often applied to the Logos. If “Son
of God”” was thus predicated of the universe, it is certainly because
the universe was thought of as a great man. The universe as
macro-anthropos and the Logos are thus conceptually contiguous
(gehen begrifflich incinander iiber).” This is the kind of speculation
that provided the background for the Corpus-Christi ecclesiology
in the Epistle to Ephesians. But this is not yet Gnosticism.

All Gnostic systems—Hermetism, Gnosticism, Mandeism,
Manichaeism—are characterized on the one hand by the pro-
minence of 2 Cosmic Man,!! and, on the other, by the dominance
of Soteriology over Cosmology. In all these systems Primeval
Man is said to have fallen into Matter—succumbed to the allure-
ments of Nature, been vanquished by the forces of Darkness; to
have risen again from this state of corruption; and to have re-
covered his former place in God. By thus saving himself, he has
virtually saved us all: he is the saved saviour.

It is immediately apparent that in this conception, as in
the Upanishadic doctrine and in Buddhism, the stress is on the
affinity between God and man, whereas the world, being merely
what tends to separate them, is something utterly different and
inferior.

In Gnosticism a certain symmetry is achieved with the idea that
the prophets are all reincarnations of the First Man: we have thus,
in the Clementine Recognitions, the succession from Adam to Jesus;
to which Manichaeism adds Mani, and Islam Muhammad, ‘the
scal of the Prophets’. But this symmetry is obviously very limited,
since it includes neither creation nor eschatology.

The complete symmetry, which we find in Christianity, is also
lacking in Mazdeism: the Sao¥yant, the final Saviour, is not identi-
cal with Gaydmart, the Primeval Man. But a tendency manifested
itsclf in various ways towards presenting the eschatology as a




188

Some Aspects of Anthropomorphism

return to the origins.'? First, Gayomart, who had been the first
man at Creation, was also to be the first at Resurrection.

Second, Gayomart and the Sao$yant were described in similar
terms. Not less than five traits common to both have been pointed
out by E. Abegg in his recént, posthumous paper, ‘Urmensch und
Messias bei den Iranern’, in Asiatische Studien, 1961, i 5q.:

I. Gaydmart was as bright as the sun (Gr. Bund., 21, 45, etc.),
and so will be the Saosyant (Dénkart, 675, 5-6);13

2. Both Gayomart and the Saofyant possessed x*aronah, the
heavenly vital force (on which see J. Duchesne-Guillemin in
AION, 1963);

3. The SaoSyant is victorious (varabrayna, Yast, 13, 129, 145),
and so was Gaydmart, who according to the Ménak i Xrat (27, 15)
killed Arziir, son of Ahriman;

4. Gayomart is the first righteous one, and the Saotyant will
be the eschatological judge;

5. The Saofyant will confer immortality on the resurrected,
and Gaydmart was for 3000 years immortal.

However, none of these resemblances is close enough or charac-
teristic enough to constitute a real identity, and Abegg is right in
concluding that the widespread conception of a primeval saviour
returning at the end of time is lacking in Mazdeism. In other
words, we are still a far cry from the Gnostic dogma of the
identity of Primeval Man and Final Saviour. It is, therefore, not
permissible to project this conception into ancient Irzn, as do
Ringgren, Word and Wisdom, 1947, 9o, and Widengren, Reli-
gionens Virld,® 1952, 363, and to see in it the model of the fusion
of the Primal Man of Job 15:7 and Ezekiel 21:12 with the Son of
Man—a purely eschatological figure—of Enoch, etc.—an identi-
fication which was itself the prelude to the Christian symmetrical
pattern analysed above.

There is yet another correspondence between beginning and
end in Mazdean speculation. Arta or Afa, Truth and Justice, parti-
cipated, as we have seen, in the very first act of creation, when
God, through her, filled the free spaces with lights. Now this
primeval Entity will have a role to play at the end. We read in
Zatspram, 34, 38 (and also in the Pahlavi Rivayat, 48, 20 and




189

J. Duchesne-Guillemin

Dénkart, 669, 16 sq.1%) that in the last millennium before the
advent of the final Sao¥yant, Artavahist ‘will come to earth with
the powerful help of Airyaman’ to find a means of overcoming
Az (‘Concupiscence’) and that from then on those who obey
Artavahit will turn from the slaughter of cattle and the eating of
flesh, so that one quarter of the power of Az will dwindle.

But Arta will also be present in another way. The last Saviour
is often simply called Saofyant ‘Saviour’, since he will be the
Saviour par excellence. But he has also a proper name and this,
Astvat.orata, means in Avestan ‘Arta incarnate’. It seems to be
based on a Githic passage, 43, 16, in which Zarathustra speaks of
the future blessings when Arta will be corporeal. It is this materiali-
zation of Truth and Justice, then, which was made the very essence
of the last saviour.

If we remember that Arta can be compared with the Greek
Logos, we might say that the last saviour in Zoroastrianism is
called, in free paraphrase, ‘Logos incarnate’. But the resemblance
with the Christian dogma should not be overstressed: it may be
fortuitous, and, in any case, neither the Mazdeans nor the Christ-
ians appear ever to have been conscious of it. However, the fact
remains that another trait is added to the symmetry between
beginning and end in the Mazdean world-drama.

It may well be that Mazdeism influenced the Muslim theory of
the Perfect Man. The latter, however, seems to have originated
chiefly in Gnosticism and Neo-platonism, while, on the other
hand, it could claim merely to interpret a Coranic passage which
said—in patent imitation of Genesis—that God made Adam ‘on
his image’. This was the corner-stone—the orthodox foundation
—on which the theologians have built. According to Ghazzili, as
summarized by Annemarie Schimmel (after Wensinck) in Anthro-
pologie religieuse, 146,

the image of God refersitself to the essence as well as to the attributes and
actions: so is the spirit a being per se, neither accident nor substance nor
body, which can also be said of God; and the attributes of knowledge,
sight, will, etc. suit it as they suit God. The human forces are arranged
parallel to the heavenly spheres: the heart corresponds, as centre of the




190

Some Aspects of Anthropomorphism
lordship of God, to the divine throne, the brain to God’s pedestal, the

senses to the angels, the nerves and limbs to the different heavens, etc.

The doctrine of the Perfect Man does not appear until Ibn
‘Arabi, although the Brothers of Purity, in the ninth century—
therefore at the time of the Pahlavi treatises—professed the micro-
cosmic function of man. And this is how a hadith qudsi (quoted by
A. Schimmel, 151) expressed the God-Man-World relationship:
‘O Man, I created thee for my sake, and I created all things for
thy sake.’

It is from Abd al-rahim al-Gili that the doctrine of the Perfect
Man received its classical form. ‘Only the Perfect Man’, A. Schim-
mel writes p. 152, ‘displays the sum of the divine attributes and
carries in himself the prototypes of all things material and spiritual.
... So are God and the world but aspects of one reality, which
unite in the Perfect Man.’

This theory might be represented as follows:

God ———— Man «—— World,
or rather in this way:
God «——— Man —— World,

so as to show it for what it really is: a truly extreme form of
anthropomorphism.

NOTES

1 On Iranian borrowings from Greece see Bailey, Zoroastrian Problems in the
IXth Century Books, 1943, and J. Duchesne-Guillemin, ‘Quaestiones graeco-
iranicae’, Klio, 38, 1960, 122~7.—On the Hippocratic text, see below.

% Zachner's reading, BSOAS, 1959, 367, dam ‘creature’ instead of fem ‘name’
gives a less satisfactory sense.

31t is quite evident with the other occurrence of the term, SGV 16, 24,
where it is used in correlation with gehan i guzurg ‘macrocosm’, though with
the slightly different meaning of ‘man, cattle and the other animals’. The passage
deals with the Manichaean doctrines. Cf Cumont, Recherches sur le Manichéisme,

. 404
' Filologia (Torino), 1962.

® And perhaps my own reflections on the idea of Totality, Hymns of Zara- -

thustra, 1952, Introduction, as well.
¢ J. Duchesne-Guillemin, Harvard Theol. Rev., 1956, 120 sq., with reference
to Olerud’s fundamental work on L'idée de microcosme, Upsala, 1951.

e e e e ]



191

J. Duchesne-Guillemin

7 W. Kranz, ‘Kosmos und Mensch in der Vorstellung frithen Griechentums’,
Nachr. der Gesellsch. der Wissensch. z. Gottingen, Pilof—histor. Kl., Fachgr. I,
1938, 121-61.
8 Cf. the same phrase applied to the sky, Pahlavi Rivayat (Dhabhar) 128.
88 See Charles Kahn, Anaximander, New York, 1960.
9 The quotation is from T. H. Green, cited in Inge, E.R.E., 8, 136b.
10 ‘Zur Leib-Christi Vorstellung in Ephesierbrief’, ZNTW Beih., 26, 172 sq.
11 The microcosm doctrine was in great vogue ‘aux premiers siécles de notre
&re parmi les juifs, les chrétiens, les gnostiques de toute espéce’, Menasce, Une
Apo?ogétique Mazdéenne, 1945, 31-2, with bibliography.
12 ], Duchesne-Guillemin, La Religion de I'ITran ancien, 1962, 349 sq.
13 The reference in Abegg is inexact.
14 §ee Zachner, BSOAS, X, 625, and Zurvan, 346 and 35o0.




HOW DOES ISLAM STAND?

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

Tee disorder and poverty which rage in the Middle East, and which
are a constant threat to peace, seeth incapable of being remedied
except by a greater solidarity among Islamic countries and by a gen-
eral modernization of those countries. But though modernization is
a tangible fact, only the pace of which might require control and ac-
celeration, Muslim solidarity is only a fleeting, variable, uncertain
lstlpposition. The most modern—and the most stable—Islamic state

is also the least Muslim. For Turkey, if it has not expressly repudi-

ated Islim, has nonetheless broken, in a systematic secularization,
with the traditions of the Muslim past.

We are led then, if we,are at all concerned with the defense of
Suez, the relations between Israel and her neighbors, Moroccan
autonomy) the independence of Persia or of Pakistan, and the re-
sistance of all these regions to external and internal Communist
danger, to wonder what in our day can still be involved in the fact
of being Muslim, ‘which is potentially the basis of a confederation of
which the Arab League is only the dream.

IslAim, a religion which set out to conquer the world, has twice
constituted an empire which, if not world-wide, at least united under
a single political authority the whole or the great majority of the
peoples won to the word of Mohammed. The first of these empires,
that of Har(n al-Rashid, was contemporary with that of Charle-
magne. Lacking deep cohesiveness, it lost any but a nominal exist-
ence well before the sack of Baghdad by the Mongols in 1258 formally
put an end to it. As to the second great Muslim empire, that of the
Ottomans, its gradual dismantlement and its dissolution in 1918 as a
consequence of the first World War have left the political vacuum in
the east which has yet, after thirty-five years, to be filled.

Although, then, Isldm is not an empire except at certain moments
in its history, neither is it a group of peoples of the same language
or of the same race. For Arabic, although in principle the only
language of religious instruction and practice, does not have even this
role in several parts of the immense domain which reaches from
China to Barbary, including Indonesia (speaking Malay), Pakistan

Pt



193

Unity and Variety in Muslim Civilization

(where Urdu is spoken), Persia, Turkey, etc. (not to speak of the
Muslims of the U.S.S.R.); as to the role played among all these by
the Arab race (formerly the initiator of conquest and the wielder of
power), it is today negligible.*

Can Islam, then, be said to be only a religious fact? Yet it is not at
all organized like a church and, since the dissolution of the caliphate
in 1924, no longer has anything resembling a hierarchy—to say
nothing of its being broken up into a large number of often quite
distinct sects.

Are we to say that the reality of Isldm is purely subjective—that
it is defined strictly by the feeling of belonging to it? This would be
evading the problem, which is to know to what degree belonging to
Islim involves an actual solidarity, a will to mutual aid, a com-
munity of customs, of interests, of aspirations. In other words, does
there exist an Islamic civilization strong enough to survive?

For a century and a half all the Islamic countries have undergone,
more or less, a European influence, have more or less willingly been
following Europe’s lead. Whence a series of upheavals, a permanent
state of crisis in which Islim is in danger of foundering. Turkey
and Egypt, in the nineteenth century, and Persia, in the twentieth,
have adopted national institutions and more or less genuine forms
of democratic government. About 1900, woman, as in Europe, set
about emancipating herself; polygamy is tending to disappear. Lay
education took root, historical criticism tackled the divine reve-
lation, while the vast scientific and material culture from the West
was invading men’s minds and threatening the traditional, theo-
logical culture with atrophy. The industrial revolution made its ap-
pearance: in Egypt in the introduction of cotton, a little everywhere
in the building of railroads, irrigation dams, etec.

In the age of the airplane, of gasoline, and of electricity, this mod-
ernization is speeding up, but sporadically and without a clear
vision of its social consequences, as a result of which we see, for ex-
ample, cities such as Casablanca being added to what is age old.
Another new factor: the U.S.S.R., pole of attraction for the Islamic

* [The end papers offer a map showing the density as well as the proportion of Muslims
in various parts of the world. As satisfactory statistics are often not available, such a map
is only approximate—in China, hardly even that. For population, the 1952 estimates
reported by the United Nations were used chiefly (Statistical Yearbook, 1953). To estimate
the Muslin percentages, the following were consulted: H. W. Hazard, Atlas of Islamic
History (Princeton, 1951); The Statesman’s Yearbook for 1953; V. Monteil, “Essai sur
I'Islam en U.R.8.8.,” Revue des études islamiques, XX (1952), 5-144; the Indian and
Pakistan Yearbook, 1951; and Dr. Edwin S. Munger, of the University of Chicago, who
kindly put his knowledge of African matters at our service.—Eb.]




194

How Does Islam Stand?

countries, to which it gives the example at once of a rapid modern-
ization and of a social overturn. In the face of such a rival, can
Europe still be satisfied to export capital and ideas haphazardly to
Islamic countries?

CONFERENCE OF SCHOLARS

It has begun to be realized among us that the social problems of
the Near East merit a serious study. This is attested by two scientific
conferences which have taken place within the year quite inde-
pendently of one another. In each of them Belgium, a country with-
out political connections with Islim and thus impartial, had an im-
portant place.

We want to speak of the conference reported in the present
volume, which brought together European Islamists. It was designed
to draw their attention to the general and present-day problems
posed by the civilization with which they all are concerned, but of
which each ordinarily investigates only one sector. This meeting was
due to the initiative of Mr. von Grunebaum, acting in the name of
the Department of Anthropology of the University of Chicago, who
had chosen the participants—fifteen scholars of the principal coun-
tries of Europe—and outlined for them an unambiguous program
designed to cover the various aspects of a single question: “Unity
and Variety in Muslim Civilization.” The present volume presents
the elements of a synthesis such as we hardly possess on any other
civilization. The following modest summary of it depends on notes
taken continuously during these days of study and does not claim to
bring out more than a few salient points.

“GREAT”’ AND ‘‘LITTLE’’ TRADITIONS

Using a concept defined by American anthropology, Mr. von
Grunebaum envisages the history of Islim as that of the mutual re-
actions of a ‘‘great” and of “little” traditions. The unity of customs
and of conceptions which the religious ideal demanded was never
able to realize itself entirely; always it was necessary to compromise
with local civilizations, often clearly superior to that of primitive
Arabia. The present crisis, resulting from the contact with Europe,
is by no means the first which IslAim has had to face. From the
eighth century it had to open itself up to the Hellenic civilization.
Mr. von Grunebaum, who has especially studied the intellectual
and aesthetic currents of medieval Islim, notes that Islim adopted
the logical framework of Greek thought as well as certain forms of




195

Unity and Variety in Muslim Civilization

expression and a mass of material accumulated by Greek science, but
without entering into its spirit, without taking over its impulse, and
only, in the end, to reject Hellenism categorically after three or four
centuries of mediocre assimilation. (Today the situation is not
exactly the same: Islim is faced not only with a different civilization
but also with a superior power; to hold its own against the West, it
must adopt its arms, its secrets, its spirit.)

To what is it due that the West outdistanced the Islamic coun-
tries? As Mr. von Grunebaum said during a meeting which he had
already organized in 1952 at Mainz, Europe reinvigorated itself with
Platonism and the spirit of free inquiry, while the Arabs fossilized
themselves in a rigid Aristotelianism; Europe discovered nonclerical
sources of a prodigious abundance, while the Arabs could rediscover
in their past only the desert. Undertaking to trace more particularly
the role of the “great tradition,” the speaker pointed out how the
intellectual conceptions of the Muslim are dominated by a religious
attitude: that which makes man the slave of God. Further, a change
took place in Muslim piety about the year 1000. Up till then based
on fear, it rested from then on upon confidence. Now, a very simi-
lar development took place concomitantly in Byzantine piety. The
change was due in both cases, according to Mr. von Grunebaum, to
analogous political circumstances, which caused tottering powers to
seek the support of the masses of the people, athirst for a tangible
piety. The local “little traditions” likewise imposed everywhere
something of the cult of saints—which the ‘‘great tradition” con-
demned in principle—multiplied the holy places (for example in
Palestine, and this shortly after the conquest), etc. The “great
tradition” was never completely unified ; not to mention the sects, in
open conflict with the Sunna, the teaching of the Koran was not
carried out in the same way all through the Muslim domain.

Mr. Minorsky reproached Mr. von Grunebaum with still giving
religion too much credit in human conduet, with returning to a re-
ligious definition of Islim—rather the way Bossuet saw the history
of Europe in terms of Christianity. According to Mr. Minorsky, it is
not religious faith, though it may look so, which causes the indi-
viduals and peoples of Islim to act. It does not shape their life; it
is often only an instrument in the hands of governments, classes,
factions. IslAm is a mirror, in which these particular interests look
at themselves and justify themselves. “A theological mirror, at any
rate,” Mr. von Grunebaum said, and the only one the Muslim has
with which to interpret his situation. A middle position was then set




196

How Does Islém Stand?

forth by Messrs. Spuler and Brunschvig: religious theory is some-
times the mirror of action and sometimes its lever.

In his paper Mr. Meier, a specialist in Persian mysticism and ac-
quainted with the disciples of Jung, treated of principles and meth-
od. He believes that the search for historical relationships causes us
to fail to recognize the unique and, at the same time, universal in the
facts of religion. But he is wrong, according to Mr. von Grunebaum,
to neglect the sociological aspect of these facts, which situates them
in a historical sequence. M. Abel cited well-established cases of in-
fluence: of Muslim mysticism upon St. John of the Cross (cf. the
works of M. Asin Palacios) or, in the reverse direction, of the cult of
Jesus upon the quasi-divinization of Mohammed. M. Cahen noted
that influences are rarely easy to prove and that, in any case, one
borrows what one can. The important point is not to look for rela-
tionships but to establish comparisons. In fact, Islamic history is a
century behind European history, since we are still disputing in it
for or against relationships or, as just now, about the role played in
the course of events by what the Marxists call the “ideological super-
structure.”

THE SPECIFICITY OF ISLAM

M. Brunschvig resolutely posed the question: Is there a Muslim
civilization? It would not be characterized either by belief or by
observances but by the more or less numerous influences of the re-
ligion upon a multitude of activities. There would be degrees, then, of
belonging to this civilization. The Berbers, for instance, in spite of
their Muslim faith, reject the Islamic law. Law cannot serve any
more than language as absolute criterion ; the same is true of moral-
ity, and there is nothing, even theology, which is not heterogeneous
in its origins. Theology only gradually became a unifying factor.
(Yet sometimes it helps to preserve a pre-Muslim practice.) The
limits of sects, of languages, etc., do not coincide; a survey of these
differentiating factors will be made.

In the discussion that followed, M. Abel divided the history of
Islam into three phases. The first is that of the conquest and assimi-
lation ; the second, which begins at the end of the eleventh century,
is a phase of reaction, with elimination of lay motifs, whence a
rigidity which became total from the fourteenth century on; the
third phase begins at the end of the eighteenth century in the contact
with Europe, which produces a return of lay motifs, whence break-
down of the equilibrium. Against the impermeability of Isldm (main-
tained by Messrs. Stadtmiiller and Spuler), Mr. Minorsky cited the

S e



197
Unity and Variety in Muslim Civilization

example of Turkey, a lost province. To which Mr. von Grunebaum
answered that the Turks—to judge them by those who took part in
a conference recently held at Princeton—consider themselves
Muslims. That alone matters, as Mr. Spuler had said; to which Mr.
Lewis answered with a question: Are the followers of the Agha
Khan, for example, really anything but Hindus under a light Muslim
veneer?
LAW, LETTERS, POLITICS, ART

The Conference then took up certain particular—and essential—
aspects of the Islamic civilization: law, literature, politics, and art.

Mr. Schacht recalled that the Muslim law does not have a Muslim
(and still less a Koranic) basis. It is Roman, Byzantine, Persian, etc.,
law assimilated—never perfectly—to a ‘“revealed’’ system of moral
requirements. It is an integration presented by the Muslim legists as
a deduction starting from what is given in revelation ; for every Mus-
lim law is dictated by religion, and must be so. This gives rise to a
- malaise, a permanent tension in the countries which, like Egypt in
the nineteenth century or Pakistan today, have sought or seek to
adopt democratic forms without abandoning Isldm. During the
phase of conquest and assimilation (the first phase, according to M.
Abel), the foreign elements were brought in by the upper classes,
. which converted to Islim on account of social interests (or at least
had their children brought up in it) and naturally retained their
. Hellenic culture and their experience of local law.
The basis of Islamic literature is also not Muslim, Mr. Gabrieli
- showed that the principal literary movements of Islim have their
source in ‘“little traditions,” either pre-Muslim Arabic or ‘“human-
istic”” of Hellenic origin, the latter provoking a real renewal in the
time of the Abbasids but soon degenerating into a new classicism,
tainted with preciousness, which weighed upon the whole literature
and ossified it ; or else in Persia the national tradition with which the
epic was nourished and which leaves very little place to Islim;
-~ finally, SGfi mysticism, the principal subject matter of Persian
poetry, is perhaps Christian and Gnostic in origin, rather than
Iranian, but certainly not Muslim.
. [Islamic art, dealt with by Mr, Ettinghausen, shows throughout
. its marked diversity a readily recognized common character, result-
. ing from three processes of integration. Not only art objects, but
artists, their patrons, and whole ethnic groups moved readily
throughout the Islamic world—freely or under various sorts of com-
pulsion. Second, partly because of the political patronage of art,




198

How Does Islém Stand?

everywhere the older traditions vied with the sense of a new Islamic
standard ; older symbols were taken over in Muslim garb, and even
figural representation found a large place. The artist often won an
honored, even religious position in the face of orthodox condemna-
tion. Finally, art from lower social levels entered the more elevated
tradition. Thus the art of Islim became a symbol of its universality.]

M. Cahen, who is not only an Islamist but also a professor of
European history, noted parallel developments, concomitances.
Originally there was an essential difference to which Mr. Stadtmiiller
had already alluded: because in Islim there was no state previous to
the coming of the religion (as had been the case for Christianity),
there were not two separate powers. A theocracy, the Muslim form of
government had had a predecessor only among the Hebrews. It was
a form of government which in practice ceased to be possible at the
death of Mohammed. The political unity on a religious basis which
the Abbasids wanted did not last long; it had never been very deep.
Quite soon, at Baghdad as well as in the provinces, power passed to
the army—a militarization and fragmentation which coincided with
our feudalism. More especially, it was a foreign military element
which gained the upper hand, in the east as well as in the extreme
west : in Persia the Turks, in whom alone persisted a zeal for the holy
war, fought in the name of orthodoxy (the Sunna); in Spain the
Almoravid Berbers organized the fight against the Christian recon-
quest. From now on we have no longer a Muslim state but Muslim
states—bankruptcy of the doctrine. In short, politically the differ-
ence is not between Christians and Muslims, it is between medieval
state and modern state. How, indeed, was the modern state born?
When Europe rediscovered and restored the separation between
church and state, which IslAm could not do, having never known it.

Mr. Spuler pointed out a consequence of the confusion between
“church” and “state”: every political secession inevitably took the
form of a religious secession (a sect), from which followed in practice
a breach in the unity of the state. Further, the growing power of
the ‘ulamd> (theologians) was due to the absence of a civil power
which might counterbalance it.

M. Brunschvig, in connection with Messrs. Cahen’s and Schacht’s
papers, pointed out that the Abbasid jurists did not write in a
vacuum; no doubt they were weaving theory, just like Western
legists, but this theory was called forth by reality, so that the differ-
ent schools can produce, for example, almost identical treatises on
public law.




199

Unity and Variety in Muslim Civilization

REGIONAL TABLEAUS

We pass now to the examination of certain provinces of the Mus-
lim world: Iran, North Africa, Spain, Indonesia, Turkey.

From a panorama of the religious and political dissensions of
medieval Iran, Mr. Minorsky drew several conclusions. It is going
too far to reduce the life of the Muslim states to the single influence
of the law of IslAm. Persia had—and kept—a strong pre-Islamic cul-
ture and underwent many extra-Islamic influences. The epic, which
is outside religion like miniature painting, counterbalances the
quietism of the Stfis; and there was clearly in Persia a “religious
party’”’ which used religion for purposes of government. The foreign
conquests burdened the poor classes economically; the opposition
turned more and more heterodox and popular; a religion cluttered up
with miracles, with living incarnations of divinity, and breathing an
aroma of martyrdom and revolt, such as is Shi‘ism, was suitable to
an oft-conquered people long subjected to foreign rule.

M. Brunschvig, to illustrate the connection which was brought
about from the seventeenth century on (Safavids) between Shi‘ism
and the state interests, pointed out the great sanctuaries, so typical
of Persia, toward which the sovereigns diverted the faithful at the
expense of the pilgrimages to Iraq. With regard to the discrepancy
between literature, which ceased to be outstanding after the four-
teenth century, and painting and architecture, which survived it for
more than two hundred years, can be cited the Western parallel of
the quattrocento (cf. J. Huizinga, The Waning of the Middle Ages).
The rigid forms of literature had strangled all expression, in Persia,
whereas the Safavid policy of encouraging the sanctuaries developed
architecture.

North Africa, which was dealt with by M. Le Tourneau, was al-
ways distinguished by its lack of creative originality. The elites there
are divided into conservatives, reformists, and modernists. The con-
servatives are the ‘ulamd>, the marabouts and heads of brotherhoods,
and their students; although they now accept women students and
have made a place for the teaching of a few new subjects, their spirit
remains scholastic. The reformists want a return to primitive purity
and direct relations between Alldh and man: an intellectual, urban,
bourgeois movement which seems to be doomed by the general tend-
ency toward progress. The modernists, pupils from the modern
schools, no longer feel at ease in Isldm and are tempted by secularism;
nevertheless, they do not separate religion and politics, and they have
hardly posed the problem of Isldim and the modern world.




200

How Does Islam Stand?

As to the religion of the masses in North Africa; it can be defined
in two words: rigorism in ignorance. Veneration for the sultan and
for whatever he touches, for the saints dead or living ; magic, sorcery,
nature cults; ascendancy of the marabouts and brotherhoods—so
many local traits with nothing authentically Muslim about them.
Finally, the tepidity or the indifference of the intellectuals or the
workers under the European ascendancy do not arouse any reaction
among the faithful; these hope only for a return to the past, without
thinking of preparing for the future.

M. Abel showed that the conquest of Spain, a country funda-
mentally divided and already not fully submissive to its Visigothic
masters, was more superficial than elsewhere because Spain was
farther away from Arabia and because an alien element—the Ber-
bers—was already mingled with the invaders. The conquerors never
adopted the converts, nor did the latter give up their old Romance
tongue for Arabic. Accordingly Islim never grew deep roots in
Spain, especially since the Umayyads of Cordova were not touched
by the sort of renewal which was the work of the Abbasids of
Baghdad. In the armed conflicts which were almost constantly tear-
ing the country apart, religion counted for less than race and blood.
““And Isldm finally lost in Spain a match which it had never begun
to win.”

Mr. Drewes described the situation of Indonesia, a country con-
verted late, at a time when Islim had crystallized. IslAm penetrated
into Indonesian society through the lower classes and has replaced
only in part local custom (‘dda). Modified by its passage through
Persia and India, the Muslim propaganda in Indonesia emphasizes
thought more than action; the ground was prepared in this direction
by the previous religious teachings, those of Shivaism and of Ma-
hayana Buddhism, and—among the people—by the primitive sense
of the unity of life. Nevertheless, at the present time a movement
which is having much success among the middle classes, the Muham-
madiyya, following the example of the Protestant missions, insists
on the rational character of Islim and devotes itself to works:
schools, orphanages, hospitals, etc.

Mr. Lewis, of London, analyzed the formation of the Turkish na-
tion in its three sources: Anatolian, Turkish, and Muslim. The Otto-
mans, almost always at war with Christendom, identified their
cause with that of Isldim and were the first to try really to enforce
the Muslim law. Isldm, there as elsewhere, included foreign or as-
similated elements: such were the dervish orders, whirling and others,




201

Unity and Vartety in Muslim Civilization

the origin of which was perhaps Buddhist, Manichean, or shamanist,
but certainly not Muslim. But the principal characteristic of Otto-
man IslAm was that it involved a hierarchy. Thus it was where clerical-
ism had gone farthest that secularization was most violent. In contrast
to all the other regions of Islim, Turkey was able to assimilate,
with all their consequences, two notions which seem to define the
West: that of process and that of organic structure. The realism of the
Turks, which has, notably, caused them to join the Atlantic Pact,
comes to them, according to Mr. Lewis, from their long tradition of
independence.

Today, when we are witnessing a certain renewal of faith, the prob-
lem arises anew of reconciling this faith with modernization.

WHERE IS ISLAM GOING?

Two studies of modern Isldm served to conclude the work of the
Conference. Mr. Caskel noted especially that the modernization of
society, which started about 1860 in Turkey and in Egypt, came
about more slowly in French Africa and in India because the Mus-
lims there had European masters, to whom they refused to believe
themselves basically inferior. In general, Europeanization came from
above, the women of the upper classes imitating the European
women and being, in their turn, imitated by the other classes. The
economy of the Islamic countries is shackled by an age-old distrust
which prevents any productive investment. Against European cul-
ture, and especially against the Universal Histories of a rationalist
or positivist spirit, or the like, Isldm is absolutely defenseless. It can
be wondered if belief in the afterlife is not in the course of disappear-
ing in the cultivated classes, as is the case in Protestantism. The only
positive element in the IslAm of the Near East is represented by the
Muslim Brotherhood, a recently created movement—its founder
was assassinated in 1949—which tries to translate the faith into
acts: founding mosques, schools, workshops, and co-operatives.

Nothing of the like exists up till now in French Africa—of which
M. Le Tourneau, who has lived there for seventeen years, drew a
picture from life—which applies by and large to the whole of the
Muslim world. Two opposing tendencies come to light in the Muslim
of today: on the one hand, an attachment to the traditional values,
with the desire to see reborn the effective institutions of the old
Isldm; on the other hand, the need to escape from an inferiority com-
plex with regard to Europe, and the wish to use for this purpose the
tools, even the methods, congeptions, etc., of the European civiliza-




202

How Does Islam Stand?

tion. (All adopt our idea of the “nation’’; all, our need for action.)
The conflict between the two tendencies shows itself especially in the
interminable debate about the constitution to be given Pakistan and
in the periodic debates which threaten the very existence of the
Arab League.

In North Africa, Arabic culture and Western culture can be seen
developing parallel. The number of students in the mosques of
Morocco has tripled in thirty years; the traditional university of
Tunis (Zeituna) numbers 15,000 of them—a development made
easier by the press, by the Cairo radio, and by the modern con-
venience of the Pilgrimage. French culture is making progress even
in Morocco, where the number of students has increased from 35,000
in 1945 to more than 100,000 at present.

From the social point of view, we are witnessing the birth of a new
proletariat due to a demographic pressure and to the development of
Iluropean industry: a mass of uprooted people which is not yet
aware of itself as a working class. Further, a change is taking place
in family ways. The advanced Moroccans are more and more monog-
amous; the practice of European-type engagements is spreading;
the young couples live by themselves and no longer in the patri-
archal “large family,” and this, in order to live in a Western way. In
proletarian circles the development is different, moving in the direc-
tion of an abuse of their liberty (with regard to the vanished norms
of Islim) on the part of the men as well as of the women. The
countryside remains absolutely conservative.

From the political point of view, finally, the population includes a
great mass of indifferents, conservative through inertia but sus-
ceptible to bursts of sentiment which arouse them, as witness the
riot of Constantine. Among the more aware of them can be seen the
same tendencies as in religion: conservatism (which has just tri-
umphed in Morocco) ; reaction (in Algeria, centering on the reformist
‘ulama’; in Tunisia, the Old Dastar Party); progressive modernism
(the party of Ferhat Abbas in Algeria, the Istiqlal, the New Dastir).
For Algeria must be added the proletarians of Messali Haji, a forma-
tion analogous to that of the Muslim Brotherhood, the eclass-
consciousness of which is quite marked; Morocco will sooner or later
have its equivalent; in Tunisia the Union Générale des Travailleurs
Tunisiens, which might have served as nucleus for a party at once
Muslim and proletarian, is closely tied to the New Dastdr. Finally
the Communist, Socialist, Radical, Mouvement Républicain Popu-
laire parties, and the like, number a few adherents.




203

Unity and Variety in Muslim Civilization

All these groups except for the conservatives are in principle
hostile to France, or to the presence of France. For a time, in
Morocco, for example, confidence between natives and French
seemed quite well established. Then the Muslims discovered a
divergence between their deep aspirations and those which were
being brought them from outside; they doubted the disinterested-
ness of France; they realized that it was time to press on at full
speed. The resentment is pretty general; as to the means of obtain-
ing independence, the few positive plans proposed at this time are
vague and contradictory.

In tropical Africa, a region dealt with by Mr. Anderson, Isldm ex-
tends from northern Nigeria to the Zambezi, but it is mixed there, in
variable proportions, with the indigenous customs. The infiltration
of Islim, which is the work of merchants or of ‘“holy men,” proceeds
from the simple acquisition of charms, of prayers, of rites—the
contamination being made possible by a certain similarity between
Allah and the supreme god of most of the Negroes, between the jinn
and the spirits of animism, between the rites of circumcision and the
like practiced on both sides—to formal adherence, to the conversion
either of individuals or of tribes. In this last case, of which the
Somalis are an example, the Muslim law is in force in almost all cir-
cumstances of life and is gaining ground.

In places the mixture is inextricable, just as in the case of Arabic
and Bantu in the Swahili language. There is often a conflict among
several legal systems, but this is resolved more easily than would seem
possible, thanks to the good sense of the African, who is no formalist
but always looks for a compromise, a practical solution.

Some progress is to be found in the spirit of Muslim instruction,
which for the most part is still limited to the purely mechanical
Koranic apprenticeship, and in the intellectual relations between
Negro Africa and Arabia or Morocco.

The Muslim law, however mixed with indigenous elements, con-
stitutes a unifying factor. Negro paganism being essentially paro-
chial, Islim was bound to come to the fore in a time of more frequent
communication and multiplied contacts. Wherever it preceded
Christianity and the Europeans, it retains its integrative role. Else-
where it remains a rival of Christianity, being easier to adopt. Isldm
has raised the Negro’s level of civilization ; nevertheless, it has owed a
good part of its success to the fact that, like Negro custom, it allows
polygamy, circumcision, and slavery.




L’Univers
de Saint Francois d’Assise
selon le Cantique du Soleil

par J. DUCHESNE-GUILLEMIN.

Premier monument de la poésie italienne, le Cantique du
Soleil devait plaire aux Romantiques, non seulement par son
caractére archaique, « primitif» (1), mais parce qu’ils crurent
trouver, dans I’humble splendeur de ses stances, le premier
accent de leur propre sentiment de la nature.

Relier Frangois, par Giotto et le Quattrocento, a la Renais-
sance était aussi une tentation presque irrésistible. Francois
n’était-il pas méme, pour Thode, un précurseur de la Réforme,
puisque, libéré de la scolastique, il avait su retrouver, en méme
temps que la nature, une expérience directe du divin ?

La courbe de cette interprétation romantique, qui culmine
avec Renan et Thode, s’achéve avec le sentimental Sabatier,
lequel, vers la fin du siécle, imagine un verset supplémentaire
sur « ma sceur Sainte Claire »...

Un reflet de cette atmosphére idyllique se découvre encore,
de nos jours, sur la pierre du petit jardin suspendu de San
Damiano ol a été gravé, il y a peu, le texte du Cantique, mais
un texte volontairement tronqué : il y manque en effet, avant
le verset final, les quatre stances du pardon et de la mort. Sans
doute n’a-t-on pas voulu, par le rappel de ces réalités et des
peines infernales promises aux pécheurs, giter le plaisir des
modernes pélerins, c’est-a-dire, le plus souvent, de touristes ?
[1 est plus agréable dé rester sur 'impression des « fruits divers
et des fleurs colorées »...

(1) Gorres, en 1828, intitulait un livre « Der heilige Franziskus, ein Troubadour ».




205

Maint commentateur, au surplus, approuverait sans doute
ces mutilateurs (peut-étre innocents): tel un Giovanni Gentile
qui, en 1936, attribuait 4 Francesco «’amore della natura » et
«un sentimento panico ».

On a réagi depuis longtemps contre cette falsification. On
a méme été, a I'opposé, jusqu'a prétendre, sur la base d’une
discussion philologique, que le Cantique n’est nullement un
hymne a la nature, Dieu n’y étant pas loué pour ses créatures,
mais par elles.

Or, I'une et I'autre tendances peuvent se réclamer de tradi-
tions trés anciennes, presque contemporaines de Francesco lui-
méme : ceci rend malaisée la tdche de I'amateur de textes
intégraux et d’interprétations sinceres.

Dans la masse des commentaires modernes, on n’apercoit
pas toujours comment la question de la structure du Cantico
est liée a celle du sens de per, et a celle des sources. Les efforts
se dispersent : c’est ainsi que M. Leo Spitzer, intervenant tard
dans le débat, néglige la seconde de ces questions et ignore les
travaux de Benedetto et celui, plus récent, de Pagliaro. Ceci
entraine d’inutiles redites ou, qui pis est, la méconnaissance
de résultats qui devraient étre tenus pour acquis.

La place est ainsi restée libre, a I’écart de polémiques trés
nourries, pour une modeste orientation ou soient mis en lumiere,
en méme temps que le lien des problémes, certains faits décisifs.

Pourquoi, par exemple (et pour anticiper sur ’exposé qui
va suivre), Saint Francois qui aimait tant les animaux n’en
souffle-t-il mot dans son Cantique ?

Est-ce un hasard — autre exemple — s’il appelle le Soleil
« frére», la pluie «sceur», etc., mais la Terre « notre sceur la
Terre mére », sora nostra matre Terra ?

On permettra peut-étre a un non-spécialiste, pour se justi-
fier un peu, de raconter, liminairement encore, par quel chemin
assez capricieux, ou fatal, il a été conduit a I’étude qu’on va lire.

Le Cantique du Soleil me fut révélé, a un age encore tendre
ol ma mere m’emmenait au concert, dans l’oratorio de Gabriel
Pierné : les Fioretti de Saint Francgois d’Assise. Nous en avons
évoqué souvent la puissante mélodie : « mon frére le soleil... »

Trente ans plus tard, visitant Assise avec ma femme, comme
nous le souhaitions depuis longtemps, je trouvai a la librairie
de la Basilique les ceuvres du Saint, mais traduites en italien
moderne et c’est enfin a San Damiano que j’en vis le texte
original, abrégé comme je I’ai dit mais reproduisant fidélement




206

la vieille graphie que j’ai sue depuis étre celle du Codex
d’Assise. J’y fus surtout frappé, en linguiste, par I’hyper-lati-
nisme qui avait fait écrire tucte le creature.

Quelques mois plus tard, je m’inscrivis au cours de civili-
sation italienne inauguré depuis peu a I’'Université de Liége
par Mlle Barbafiera, qui nous lut, dés es premiéres lecons, le
Cantico. Puis, comme elle nous proposait ’'Ombrie parmi les
sujets que devraient traiter successivement les éléves, pour
s’exercer dans la langue, je demandai celui-la. Peu de régions,
pensais-je, sont aussi évocatrices, et une visite de ’'Ombrie est
toujours un peu un itinéraire intérieur : a travers la pureté fran-
ciscaine, d’abord, vers le fantome d’un Christ évangélique, puis,
depuis les sources étrusque, ombrienne et romaine, a travers
Giotto, vers la Renaissance. Je tenais surtout a parler de Giotto,
a qui m’attachait un lien quasi familial, car son buste, coulé
en bronze d’aprés le marbre de mon grand-oncle Thomas Vin-
cotte, était sur la cheminée de la salle 4 manger, chez ma meére.
Et je venais de comprendre, pensais-je, pourquoi I'artiste, sculp-
tant Giotto, I’avait représenté complétement nu : ne s’agissait-il
pas d’évoquer le retour a ’humain et a la simplicité classique ?
Et Giotto n’était-il pas l'instant exquis entre 1’évangélisme
franciscain et I’humanisme de la Renaissance ?

Dans cette perspective, le Cantico me paraissait porter
témoignage de deux traditions, toutes deux antiques, mais I'une
chrétienne, I'autre profane. Et de méme qu’a la Piazza del
Comune, comme sur la fresque giottesque, un temple 4 Minerve
apparaissait, & peine camouflé en église, ainsi reconnaissais-je,
dans le Cantique, comme sertis dans I’émail d’une prédication
chrétienne, les quatre éléments d’Aristote et la Terre-Mére.

C’est dans ces dispositions que j’abordai I’étude du Canti-
que; le reste est littérature, ou plutot, philologie.

* - »*

Grace a mon ami Giuliano Bonfante, j’ai pu me mettre
au courant des travaux les plus récents dont le Cantico a été
P'objet en ces toutes derniéres années encore. J’ai présenté en
mai 1957 a la Société de Philologie et d’Histoire de Bruxelles
une communication, mais son titre, « Tradition sacrée et tradi-
tion profane», a cessé de me paraitre adéquat, on verra plus
loin pourquoi.

L’édition critique du texte n’a été faite qu’en 1948, par
Vittore Branca dans V'Archiv Franciscanum Historicum et a
été reproduite en volume deux ans apres : Il Cantico di Frate
Sole, Firenze 1950. Voici ce texte :

I. Altissimo, onnipotente, bon Signore,
tue so le laude, la gloria e l'onore e onne benedizione.




207

II. A te solo, Altissimo, se confano
e nullo omo é digno te mentovare.

IIL. Laudato sie, mi Signore, cun tutte le tue creature,
spezialmente messer lo frate Sole,
lo qual ¢é iorno, e allumini noi per lui.

IV. Ed ello ¢é bello e radiante cun grande splendore :
de te, Altissimo, porta significazione.

V. Laudato si, mi Signore, per sora Luna e le Stelle :
in cielo I'hai formate clarite e preziose e belle.

V1. Laudato si, mi Signore, per [rate Vento,
e per Aere e Nubilo e Sereno e onne tempo
per lo quale a le tue creature dai susientamento.

VIL. Laudato si, mi Signore, per sor Aqua,
la quale ¢ molto utile e umile e preziosa e casta.

VIIL. Laudato si, mi Signore, per frate Foco,
per lo quale enn’ allumini la nocte :
ed ello ¢é bello e iocundo e robustoso e forte.

IX. Laudato si, mi Signore, per sora nostra matre Terra,
la quale ne sostenta e governa,
e produce diversi fructi con coloriti flori ed erba.

X. Laudato si, mi Signore, per quelli che perdonano per lo
et sostengo infirmitate e tribulazione. [tuo amore

XI. Beati quelli che 'l sosterranno in pace,
ca da te, Altissimo, sirano incoronati.

XII. Laudato si, mi Signore, per sora nostra Morte corporale,
da la quale nullo omo vivente po’ scampare.

XIII. Guai a quelli che morranno ne le peccata mortali !
Beati quelli che trovara ne le tue sanctissime voluntati,
ca la morte seconda no li farra male.

XIV. Laudate e benedicite mi Signore,
e rengraziate e serviteli cun grande umilitate.

Le sens de « per».

On a longtemps compris per, dans la phrase Laudato si,
mi Signore, per sora Luna etc., et dans les phrases analogues,
comme signifant lat. propter, frang. pour : « Loué sois-tu, mon
Seigneur, pour sceur Lune, etc. » Ainsi déja interprétait Thomas
de Celano, Vita Prima, Cap. XXIX : ...in omnibus elementis et
creaturis creatorem omnium ac gubernatorem glorificare.

C’est la solution obvie et de bon sens : on loue quelqu’un,
comme on le bénit, comme on le félicite ou le remercie, pour
ce qu’il a fait :




208

Pour les grands biens qui sont en elle
Chacun est prét de la louer... (2)

Pour renoncer a une interprétation si bien garantie, comme
on I’a fait plus ou moins fréquemment depuis un siécle et sur-
tout depuis I’article et le livre de Luigi Foscolo Benedetto, parus
en 1930 et en 1941, il faudrait que de trés sérieuses objections
puissent étre opposées a cette solution et qu’on en proposat une
autre qui ne fit aucune difficulté.

Or, voyons ce qu’on allégue contre la premiére.

a) On dit qu'aprés avoir déclaré, au verset II, que «nul
homme n’est digne de mentionner Dieu», Francesco n’a pas
pu oser le louer quand méme : il n’a pu que souhaiter son éloge
«par>» les créatures. Mais c’est 1a une objection naive, dont a
fait bonne justice Gius. De Robertis, Civilta, avr. 1942, p. 17
a 24. On ne peut en effet prendre a la lettre la protestation
d’humilité, d’anéantissement devant le Trés Haut : Nullo omo
¢ digno. C’est une maniére de parler. Mieux, c’est un mouve-
ment naturel : nul homme n’est digne de te louer, et cependant
je vais te louer, mais en pleine conscience de cette indignité,
moi le plus indigne de tous.

b) On dit: cun, au verset III, ne va pas avec le sens
” propter” donné a per dans les autres versets. Mais encore
moins avec le sens ”da” ! Et d’ailleurs il est parfaitement
naturel qu’on loue d’abord le Seigneur, puis qu’on le loue avec
ses créatures et enfin « pour » elles.

c) On dit, et c’est la principale objection de Benedetto
(Pegaso, 1930, p. 170 et seq. et Il Cantico di Frate Sole, 1941),
qu’en comprenant « propter », on rompt 1'unité du poéme puis-
que le dernier verset demande que le Seigneur soit loué par les
créatures, non pour elles. En réalité, comme I’a bien vu encore
une fois De Robertis, ’argument se retourne. Car ce dernier
verset ne s’adresse pas aux créatures en général, mais aux seuls
hommes. Le mot umilitate le prouve, qui convient parfaitement
en parlant des hommes (et de Francesco en particulier), mais
non du Soleil, etc. Et il n’y a aucune rupture d’unité, les hommes
auxquels le dernier verset s’adresse a l'impératif étant déja
impliqués, comme agents, dans le Laudato si tant de fois répété :
« Loué sois-tu (par nous tous) ».

Au total, aucune objection solide ne peut étre opposée a
Pinterprétation traditionnelle.

(2) Charles d’Orléans, Dieu, qu’il la fait bon regarder.

P =% 22




209

Qu’en est-il des solutions de remplacement ?

Le sens « par », dont Benedetto fut le principal champion,
est un gallicisme bien attesté au XIII° siécle et méme chez
Dante. On cite en outre en sa faveur deux paralléles bibliques,
le Cantique des jeunes gens dans la fournaise et le Psaume 148.
Le premier de ces deux textes était déja cité par Thomas de
Celano dans sa Vita Prima, juste avant le passage reproduit
ci-dessus : ¢ Sicut enim olim tres pueri in camino ignis ardentis
positi, ad laudandum et glorificandum creatorem universitatis,
elementa omnia invitabant, sic et iste vir, spiritu Dei ple-
nus,... » Et plusieurs passages de la Vita Secunda confirment
cette opinion de Celano; le plus clair est celui-ci, Cap. CLXIII :
« Invitabat omnes creaturas ad laudem dei et per verba quaedam
quae olim composuerat ipse eas ad divinum hortabatur amorem.
Nam et mortem ipsam... hortabatur ad laudem ».

Cet argument d’autorité est 'argument majeur en faveur
de «par». Mais il se détruit lui-méme, car Thomas de Celano
désigne d’autre part le Cantico comme «Laudes de creaturis »
(Vita Sec., CLXI) et, dés la Vita Prima il écrit, comme nous
Iavons cité plus haut, que le Saint, «spiritu Dei plenus, in
omnibus elementis et creaturis creatorem omnium... glorificare,
laudare et benedicere non cessabat ». Il faudra expliquer cette
discordance. Jusque la, on ne pourra rien tirer de ce témoignage
ambigu du Célanais.

Mais ce qu'on peut déja dire, et qu’il faut dire aprés De
Robertis, c’est que le Cantique des jeunes gens et le Psaume 148,
avec leurs impératifs 2° pers. du pluriel, ne peuvent, syntacti-
quement, étre mis en parallele immédiat avec les Laudato st
de notre Cantico. Autrement dit, si Francesco avait vraiment
voulu exhorter les créatures a la louange du Seigneur, pourquoi
n’aurait-il pas usé, comme les auteurs bibliques, de la 2° per-
sonne du pluriel ?

Mais voici I'objection décisive au sens «par»: ce sens est
contredit par cun du verset III. Celui-ci ne peut en effet signi-
fier que « Loué sois-tu, mon Seigneur, avec toutes tes créatu-
res... » et il faut vraiment se livrer & des acrobaties pour y
trouver un sens d’agent (ou d’instrument) ou pour sous-enten-
dre : «Loué sois-tu, mon Seigneur, (par nous) accompagnés
de toutes tes créatures ». Non, la difficulté est sérieuse, tellement
qu'une version récente du Cantico (3), qui remplace per par
« da », substitue aussi da a cun, ce qui est évidemment forcer
le texte.

Enfin, comme le remarque Della Giovanna, Giorn. Stor.
Lett. Ital., 1895, p. 79-80, si per et cun avaient tous deux le sens
de «par», pourquoi employer deux prépositions différentes ?

(3) Cod. Assis, 679, XV* siécle.




210

Enfin, le sens « par » est inapplicable au verset XII : comme
le dit encore De Robertis, per, dans per sora nostra morte cor-
porale, ne peut signifier que « propter », car on n’invite pas la
mort corporelle a louer le Seigneur !

Une troisiéme solution a été proposée, en de multiples
variantes qui pourtant se laissent toutes ramener a une traduc-
tion : «a travers, par ’entremise de ». Pagliaro, génial défenseur
de cette interprétation aujourd’hui, a eu des précurseurs. Hase,
déja, dans son Franziskus von Assisi, ouvrage de 1856 — qui
donna l'occasion 4 Renan d’écrire sur le Poverello —, citait
Bonaventure, Opera, ed. Peltier, Lib. Sent., p. 69 : «laudare
Deum per creaturas est cognoscere per creaturam; cognoscere
autem Deum per creaturam est elevari a cognitione creaturae
ad cognitionem Dei, quasi per scalam mediam ».

D’Ancona et Bacci, dans leur Manuale della Letteratura
Italiana, soutiennent de méme « mediante, per mezzo di, per il
tramite di », etc.

A. Pagliaro, Saggi di Critica Semantica, 1952, p. 201 et seq.
(et déja Quaderni di Roma, 1, 1947, puis plus tard Idea, vii,
1955, 14, p. 1-2) cite en ce sens Bartolomeo da Pisa qui a la fin
du XIVe siécle parle du Cantico comme de «laudibus creatoris
per creaturas ». Mais surtout, Pagliaro invoque comme paralléle
la Préface de la Messe : «...Christum Dominum nostrum, per
quem majestatem tuam laudant angeli, etc.» La préposition
per, dans un tel texte, continuait la tradition du *¢ de Saint
Paul, valeur déja indiquée comme possible par Claude Mar-
gueron rendant compte du livre de Branca dans la Revue des
Langues romanes, 1951, pp. 99-100,

Cette interprétation parait d’abord convaincante, bien
qu’elle nuise a I'unité du poéme, Pagliaro maintenant le sens
de « propter» dans les laisses X (du pardon) et XII (de la mort).
Mais elle se heurte a une sérieuse objection, qu'ont formulée
Mario Casella, Studi Medievali, 1943-1950, p. 132, et L. Portier,
Les Langues Néo-latines, 1952, mai-juin, p, 21-25.

Casella : dans la Messe, il s’agit de I'ordre surnaturel; dans
le Cantique, il est impossible que Francesco ait pu vouloir louer
Dieu a travers ses créatures. Et pour Portier : un tel transfert
est, chez le saint, un inconcevable blasphéme. A quoi Pagliaro
n’a pu répondre que ceci : « obiezione formale e non persuasiva :
ché non si tratta qui di ,, trasferimento ”, ma di un procedimento
analogico (e di un’ illuminazione poetica) cosi caratteristico nei
mistici, e nei mistici poeti ».

Peut-étre, mais mon éminent eollégue iraniste et linguiste
fait la appel a un processus qu’il reconnait mystérieux et dont
il nous est permis, en 'occurrence, de douter. On fera bien, en
tout cas, d’y regarder a deux fois avant de préter a Francesco




211

I’audace, méme involontaire, de substituer les créatures a la
Seconde Personne de la sainte Trinité. Et puisque rien de
sérieux, d’autre part, ne peut étre objecté a Iinterprétation
traditionnelle (” pour”, ” propter”), pourquoi ne pas s’y ral-
lier ? Je trouve remarquable que Pagliaro déclare, p. 209 de ses
Saggi, que Pinterprétation traditionnelle « presenta difficolta
non meno gravi» que linterprétation par «da», mais qu’il
omette de les énumérer. Nous avons vu qu’aucune ne tient. Nous
adopterons donc cette interprétation, comme I'a fait Camillo
Guerrieri Crocetti, Rassegna della Letter. Ital., luglio-dicembre
1955, p. 3 du tirage. ’

Unité du Cantico.

Il semble qu’une certaine disparité ait été sentie de bonne
heure entre les laisses du pardon et de la mort et le reste du
poéme. La légende prétend en effet que ces laisses sont des
additions postérieures, composées dans des circonstances pré-
cises.

Della Giovanna, en son article déja cité, conteste 'unité
)1 . 1 J 2 L] A ’
du poéme et va jusqu’a conclure contre son authenticité.

Contre P’authenticité, un seul argument est vraiment im-
pressionnant. C’est que Henri d’Avranches, paraphrasant, vers
1234, dans sa Legenda Sancti Francisci Versificata, le Cantico
di Frate Sole, suive en réalité le Cantique biblique des Trois
jeunes gens, comme s’il ignorait le poéme de Saint Frangois.
De la a conclure que le texte que nous avons sous le nom du saint
est un faux, postérieur 4 Henri d’Avranches... Mais ceci suppose-
rait un génie inconnu, capable de composer le Cantico. Et com-
ment serait-il resté inconnu ? Mieux vaut croire, comme le pense
implicitement Benedetto en une note, p. 231 de son livre, que
Henri d’Avranches a paraphrasé ’hymne biblique parce qu’il y
trouvait plus ample matiére. Ce qui distingue le Cantico, c’est
justement, nous y insisterons, sa concision.

L’unité du poéme était rétablie par Benedetto grace a la
signification «par» qu’il donnait, on I'a vu, a per, et qu’il
appliquait a toutes les laisses, méme — ce qui ne va guere —
a celle de la mort.

La disparité est, au contraire, maintenue par Pagliaro,
comme je 'ai dit, puisqu’il réserve le sens « propter » aux seules
laisses du pardon et de la mort. En quoi il a été suivi par Angelo
Monteverdi, L'Umbria nella Storia nella Letteratura nell’Arte,
p. 158 (apres une discussion sur le sens de per ou je ne vois que
confusion).

C’est aussi cette disparité qui a frappé L. Spitzer et qui I'a
poussé a entrer en lice au sujet du fameux Cantico, Convivium




212

XXIII (1955), pp. 257-70, puis XXIV (1956), pp. 234-5, et XXV
(1957), pp. 84-87.

Spitzer remarque que la différence de ton correspond & une
diversité de modéles : les paralléles paléo-testamentaires (Can-
tique des Jeunes Gens et Psaume 148) ne valent que pour les
laisses I a IX, tandis que les laisses X et suivantes, celles du
pardon et de la mort, suivent I'Evangile, avec leur opposition
Beati - Guai, etc. (Il aurait da citer aussi comme source, cepen-
dant, I'Ecclésiastique.) On pourrait croire, en voyant Spitzer
mettre en relief cette disparité, qu’il va conclure a I’hétérogé-
néité du poéme, et peut-étre a son inauthenticité. Mais il n’en
est rien. car une certaine unité, dit-il, est imposée a I’'ceuvre
par 'espéce d’incantation, de litanie, que constitue la répétition
de la formule Laudato si, mi Signore. Ainsi, prétend Spitzer,
une dualité de conception se résoud-elle en I'unité d’une struc-
ture presque magique : c’est ce qui fait la force du poéme, sa
tension...

Crocetti, dans I’article cité, et qui est une réponse a Spitzer,
prétend minimiser le contraste entre les laisses du pardon et
de la mort et le reste du Cantico. Tout le poeme, dit-il, est
pénétré d’'un méme optimisme, qui non seulement éte a certains
éléments, comme le vent et le feu, ce qu'ils peuvent avoir de
terrible, par exemple pour un auteur biblique, mais s’étend
a la souffrance et a la mort : « Perfino la sofferenza e la morte
sono considerate fonti d’'una superiore felicita ». Pas pour les
pécheurs, tout de méme ! Et I'on comprend un peu que Spitzer
refuse de suivre son contradicteur sur ce terrain.

Il accepte au contraire, sans toutefois s’y ranger, la critique
de Gianfranco Folena, Rassegna della Letter. Ital., VII, luglio-
dicembre 1955 : « La soluzione da lui (scil. dallo Spitzer) pro-
posta appare come alcunché di estrinseco, un deux ex machina
stilistico... : il ponte che salderebbe in unita le due parti discor-
danti sarebbe ” il tono sempre presente della litania ...

« Io credo che per dimostrare 'unita del Cantico e la tras-
formazione della ” predica ” in poesia lo Spitzer abbia qui forse
chiesto troppo agli umili e profondi versetti, dandone un’accen-
tuazione troppo elegiaca. E la soluzione ha, direi, piuttosto il
carattere di un alto esercizio didattico e di una abilissima
trouvaille che vera forza persuasiva. In altre parole mi pare
che la scissione permanga anche sul piano artistico; e che le
due parti, cosi strutturalmente legate e interdipendenti, cosi
necessarie entrambe a intendere il tutto, restino unite nei loro
toni diversi di poesia in qualcosa che & fuori della poesia.»
Mais ol. ol donc serait la source de cette unité mystérieuse ?




213

On en pourrait discuter longtemps si, dans un ouvrage tout
récent, publié en 1956, Givanni Getto (4) n’avait démontré que
P'unité est déja dans la conception du poéme; mieux : qu’elle
I’a précédée. Mais cette preuve se déduit d’'une étude des sour-
ces, 4 laquelle il nous faut aussitét procéder.

Les sources.

Alors que I'étude des sources du Cantico a été commencée
il y a plus d’un siécle et que Vittore Branca, a la suite de Bene-
detto qui écrivait «qu’il n’y a pas un mot — sauf les coloriti
flori — qui ne soit imitation de textes sacrés », a mené trés loin
dans le détail, en 1950, cette recherche, c’est Getto qui le premier
s’est avisé, en saine méthode, de regarder d’abord dans les
autres écrits de Saint Francois lui-méme, a4 savoir, dans ses
écrits latins. Et il a découvert, dans un passage de la Regula
Prima, la clé du Cantico. On y lit en effet :

« Timete et honorate, laudate et benedicite, gratias agite et
adorate Dominum Deum omnipotentem in Trinitate et Unitate,
Patrem et Filium et Spiritum sanctum, Creatorem omnium.

Agite poenitentiam, facite dignos fructus poenitentiae, quia
scitote, quod cito moriemini. Date, et dabitur vobis. Dimittite,
et dimittetur vobis. Et si non dimiseritis hominibus peccata-
eorum, Dominus non dimittet vobis peccata vestra. Conjitemini
omnia peccata vestra.

Beati qui moriuntur in poenitentia, quia erunt in regno
coelorum.

Vae illis qui non moriuntur in poenitentia, quia erunt filii
diaboli, cuius opera faciunt, et ibunt in ignem aeternum.

Cavete et abstinete ab omni malo et perseverate usque in
finem in bono. »

Comme P’a bien vu Getto, «in un ritmo che sembra presen-
tire di lontano il Cantico, si dispongono i temi del timore di Dio,
della lode a Dio, di Dio creatore, della beatitudine di chi muore
nella penitenza, della rovina di chi muore nel peccatos. Et il
ajoute : «Tale era lo schema esemplare, « canonico » addirit-
tura, come dimostra la sua presenza nella regola, della lode e
dell’esortazione francescana ».

Il s’ensuit que, dans le Cantico, les laisses du pardon et de
la mort ne peuvent plus faire figure de corps_étrangers, qu’elles
ne représentent ni une rupture de ton, ni une rupture de pensée :
«Lungi dall’essere aggiunte, dunque, le lasse del perdono e

(4) G. Getto, Francesco d’Assisi e il Cantico di Frate Sole, Torino.




214

della morte, quelle insomma dell'uomo, sono idealmente le
prime. Piuttosto, sono le lasse delle creature che sembrano
intervenire come un’ aggiunta ».

Ainsi se trouve rétablie dans la pensée, comme déj2 tout
a 'heure — par un retour a linterprétation traditionnelle de
per — dans le détail syntaxique, la structure du Cantico.

Et le recours a ’ceuvre latine de Francesco fait apparaitre,
par contre-coup, combien on a exagéré I'importance, comme
source, du Cantique des Jeunes Gens et du Psaume 148. Le mal
n’aurait pas été grand si ce paralléle n’avait contribué, comme
je crois, a faire dévier I’exégése. Tout se passe en effet comme
si Thomas de Celano avait d’abord su, comme il I'écrit dans la
Vita Prima, que 'objet du Cantico de Franeesco était d’«in
omnibus elementis et creaturis creatorem omnium ac guberna-
torem glorificare, laudare ac benedicere » et comme si, ensuite,
le paralléle qu’il avait signalé avec le chant des «tres pueri
in camino » Pavait entrainé a infléchir dans le sens de ce modéle
biblique I’interprétation du poéme franciscain. Ainsi s’explique-
rait, je crois, la double interprétation qu’on peut tirer de son
témoignage, et 'on voit maintenant ce qu’il faut en retenir.

Parmi les autres sources bibliques, Getto, & la suite de
Branca, fait une large part a I'Ecclésiastique. Ils ont raison,
et plus encore qu’ils ne croient. Car je trouve encore dans ce
méme texte, au chapitre XL, la source de I’expression matre
Terra, sur laquelle Branca, qui pourtant a cherché a étre com-
plet, reste muet :

¢ a die exitus de ventre matris eorum
usque in diem sepulturae in matrem omnium. »

La Terre n’est pas nommée (et c’est pourquoi, peut-étre, le
passage a échappé a la perspicacité de Branca), mais elle est
visiblement sous-entendue.

Nous avons ici, chez Francesco, ’écho de croyances trés
anciennes, et que I'on qualifierait de paiennes si I'Ecclésiastique
n’était 1a précisément pour attester leur pénétration, tardive il
est vrai, dans la tradition biblique. Ces croyances s’accom-
pagnaient de pratiques. Le livre de A. Dieterich, Mutter Erde,
nous renseigne sur les unes et les autres. C'est ainsi qu’il em-
prunte a Lipsius, Die apokryphen Apostelgeschichten und
Apostellegenden, la notice que voici : « Une légende apocryphe
des Apotres raconte que St. Jean, a approche de la mort, quitte
sa demeure avec sept jeunes gens munis de béches. Il fait creu-
ser une fosse et y descend en disant : Secouez sur moi ma mére
la Terre et enveloppez m’y».




215

On lit semblablement chez Grégoire de Nazianze, toujours
cité par Dieterich, que « Martinianus revétit la terre, mére de
tous »; et Grégoire invoque la terre « Gaia phile », et la prie de
recevoir en son sein les défunts.

L’évéque Benno d’Osnabriick, au XI° siécle, est déposé mou-
rant sur la terre et meurt en cette position.

Il n’est pas jusqu’a Francois d’Assise qui n’ait exprimé le
méme désir, & ce que rapporte sa légende. Thomas de Celano
lui fait dire, en effet, Vita Secunda, Cap. CCXVII : « Cum me
videritis ad extrema perduci, sicut me nudiustertius nudum
vidistis, sic me super humum exponite, et per tam longum
spatium iam defunctum sic iacere sinatis... » (Ed. de Quaracchi,
Anal. Francisc., X, 1941, p. 255.)

Ce n’est pas en vain, on le voit, qu’il appelle la terre sora
nostra matre Terra.

Une source fort différente a été invoquée par Casella, dans
son article cité ci-dessus des Studi Medievali, a savoir, le Pseudo-
Denys I’Aréopagite. Mais il m’est impossible, et je ne suis pas
le seul, de retrouver chez le Poverello le moindre écho de subti-
lités théologiques et quasi-gnostiques. Je ne puis davantage
suivre Casella quand il prétend que, dans le Cantico, le Seigneur
est Joué «non a cagione delle creature (comme nous I’avons
vu), ma propter quod : per il fatto che esercitano la stessa
causalita divina come cause seconde ». Il a beau citer en note
deux passages du Décaméron, je ne comprends pas la nuance
qu’il veut établir entre ” propter ” et ” propter quod ”...

Il faut enfin en venir a un probléme relativement nouveau,
et dont ]a solution peut jeter une derniére clarté sur la compo-
sition du Cantico.

L’absence des animaux.

Probléme relativement nouveau, dis-je, et non totalement
inédit puisque, aprés me I'’étre moi-méme posé et n’en avoir
rencontré aucune mention chez les commentateurs, jusqu’a
Branca inclus, je I'ai retrouvé chez Monteverdi, 1954, chez
Spitzer (qui parait se I’étre posé indépendamment) en 1955 et,
a la suite de ce dernier, chez Getto en 1956. Ces trois auteurs
ont proposé trois explications différentes, et méme davantage,
car Spitzer hésite entre plusieurs. Il écrit d’abord, en effet,
Convivium, 1955, p. 262 :

<1l salmo del Santo sembra adottare la prospettiva umana,
la prospettiva cio¢ dell'uomo in generale e non quella de] popolo
d’Israele, come nei salmi biblici. Nel cantico appaiono soltanto




216

i fattori fondamentali... Non c¢’¢ posto, per esempio, né per gli
angeli né per gli animali. »

Deux pages plus loin, Spitzer pose formellement le probléme
de I’absence des animaux et il se demande si, étant donné le
pessimisme augustinien selon lequel la condition humaine est
encore inférieure a celle des animaux, Francesco n’a pas volon-
tairement passé ceux-ci sous silence, soit « pour ne pas abaisser
encore plus la condition humaine », soit pour ne point «dé-
peindre ’homme en contradiction ouverte avec le passage de
la Genése ou I’homme est institué maitre des animaux». A
moins, ajoute-t-il, que I'on n’accepte l'interprétation indiquée
ci-dessus selon laquelle «la cornice umana di carattere ” onto-
logico ” non poteva permettere nella enumerazione I'inclusione
tanto delle bestie come degli angeli ».

Pour Monteverdi, article cité, p. 155, Francesco, mises a
part les laisses du pardon et de la mort, qui selon ce commen-
tateur ne font point partie du poéme primitif, ne s’est adressé
qu'a des choses inanimées. C’est donc exprés qu’il a omis les
animaux : de cette fagon, «il parait appeler toutes ces choses
précisément pour leur donner la vie». L’idée, jolie en soi, ne
peut tenir devant ce que nous avons vu de la structure du
poéme, garantie par le paralléle de la Regula Prima. L’homme
fait partie intégrante du Cantico, qui par conséquent ne s’adresse
pas uniquement a des étres inanimés, auxquels la parole du
Saint conférerait une espece de vie...

Folena, dans son article de la Rassegna, 1955, dit de Spitzer
qu’il «se demande de fagon répétée pourquoi Frangois, que la
tradition nous représente si familier avec les animaux, les a
oubliés dans le Cantique, et ne trouve pas de réponse satis-
faisante ». Puis il se rallie en somme, sans le dire et peut-étre
sans le savoir, 4 I'opinion Monteverdi en écrivant : « Certo mi
pare che la vita segreta e ” I’animazione ” delle cose inanimate
acquistino da questa omissione tanto maggiore rilievo; come
ne viene accentuato il contrasto con l'ultima parte relativa all’
uomo e alla sua natura divisa ».

Je crois que la solution est plus simple et que ces auteurs
s’en sont seulement, de divers cotés, approchés. Celle, au con-
traire, de Getto me parait franchement aberrante et digne d’étre
d’abord écartée.

Il commence par citer, p. 31 de son étude, un passage d’une
ceuvre latine de Francesco, la Salutatio Virtutum : « Sancta
obedientia... facit hominem subditum omnibus hominibus huius
mundi, et non tantum hominibus, sed etiam omnibus bestiis et
feriis, ut possint facere de eo quidquid voluerint, quantum fuerit
datum desuper a Domino ». Les animaux seraient vus ici, com-
mente Getto, non comme créatures dont ’homme puisse se dis-




217

poser..., mais au contraire comme capables d’exercer sur I’hom-
me un certain empire, de sorte que 'homme ne doive pas se
rebeller contre eux, mais supporter leurs ¢« molestie e afflizioni ».
C’est proprement pour un tel motif, poursuit Getto, que, dans
le Cantique, a la suite des créatures inanimées placées par le
Créateur au service de 'homme, ne figurent pas les animaux,
parce que le saint les aurait regardés a ce moment-la, con-
trairement a son attitude habituelle, attestée par ses biographes,
comme dominateurs et tourmenteurs de I’homme.

Getto fait ici allu ion, et il s’en explique plus loin, pp. 58
a 61, au détail rapporté par la Legenda Perusina, comme quoi
Francesco, sur son lit de malade, la nuit 4 la suite de laquelle
il est censé avoir composé le Cantico, était infesté de rats. Et il
conclut, p. 61, que la raison de I’absence des animaux pourrait
se trouver précisément dans les circonstances auxquelles est
liée la naissance du Cantico, ¢ e cioé in quella invasione di topi
che non é improbabile abbiano indotto il santo a vedere nel
mondo animale, a differenza del mondo inanimato (e sia pure
in contrasto con il contegno che gli era stato abituale), non gia
un aiuto ma una tentazione per I'uomo : gli animali sarebbero
insomma implicitamente presenti nei versetti della tribolazione
e della pacifica sopportazione... »

La vraie raison de cette omission (car il y a bien omission,
et le sous-entendu serait par trop sibyllin) me parait résider,
non dans des intentions secrétes, mais tout au contraire dans
un parti-pris de simplicité, de réduction a V'essentiel. C’est ce
qui ressort d’'un dernier examen de la structure du poéme.

Le Cantico et les quatre éléments.

On pn’a pas assez remarqué, il me semble, quel role déter-
minant jouent, dans 'ordonnance du Cantico, les « éléments »,
qui sont les quatre éléments des Anciens.

Comment a procédé Francesco pour décrire le monde, créé
par Dieu ? Il devait évidemment penser & la Genése et citer
d’abord le Ciel, puis la Terre.

Mais, dans la description de la Terre, il s’écarte du récit
biblique et nomme successivement, avant Phomme, les quatre
éléments : le vent, I’eau, le feu, la terre.

Ces éléments n’étaient pas bibliques, mais ils avaient été,
depuis longtemps, incorporés i la tradition sacrée, par les Péres
de IEglise, Ambroise, Augustin, etc., qui les avaient appris chez
Cicéron, chez Ovide et chez d’autres sans doute et s’en sont
servis dans leurs commentaires de la Genése. On ne peut donc




218

pas parler, a leur propos, de tradition profane chez Francesco,
pas plus que dans le cas de la matre Terra.

Mais il est intéressant de voir dans quel ordre Francesco
a énuméré ces éléments. Selon Benedetto, p. 30 de son -livre,
malheureusement sans aucune référence, on avait coutume, an
temps de Francois, de placer I’air en téte du groupe, avant I’eau,
la terre et le feu. Or, j’avoue ne pouvoir citer aucun auteur a
I’appui de cette assertion.

La plupart des auteurs chrétiens classent les éléments
d’aprés leur densité, comme Ovide au livre XV des Métamor-
phoses (v. 240 sq.) : « duo... onerosa... tellus atque unda. Gravi-
tate carent... alta petunt aer atque aere purior ignis », ou d’apreés
la double dichotomie froid-chaud, sec-humide, comme Cicéron,
De Nat. Deor., 1.15,39. Tel est le cas d’Ambroise au livre 3.4,18, de
son Hexaemeron (qui, comme son nom l'indique, est un com-
mentaire sur les Six Jours, et dont le titre, soit dit par parenthése,
a été imité, peut-étre sans intention parodique, par Boccace
dans son Décaméron). Ambroise a été pillé par Isidore de
Séville et par Béde, qui I’'un et ’autre ont compilé un De natura
rerum. Les éléments y figurent dans l’ordre suivant, ou se
combinent, tant bien que mal, les trois dichotomies lourd-léger,
humide-sec, chaud-froid : Terre, Eau, Feu, Air. Il en est de
méme chez un Honorius d’Autun, ou apparait toutefois une
légére variante, avec le Feu au bout de la série : Terra, Aqua,
Aer, Ignis (ou l'inverse).

Augustin, au contraire, dans son commentaire De Genesi
ad Litteram, semble avoir suivi des voies indépendantes. Tantot
il classe les éléments d’apres les sens qui les concernent respec-
tivement; tantot il adopte un principe qu’on peut appeler topo-
graphique (en tenant compte du fait que, selon la Bible, I’eau
est amassée au-dessus du firmament, d’ou elle peut tomber
en pluie quand s’ouvrent les «cataractes du ciel ») et écrit:
« aer terra superior, ignis superior aere, aqua supra caelum
igneum ». (Ce dernier trait, notons-le, contredit I'idée d’un fir-
mament de pierre et parait grec; mais passons.)

Sur cet arriére-plan, la classification adoptée par Saint
Francois nous apparait relativement «naturelle» et situable
dans la ligne d’Augustin, sans aucune pédanterie exégétique ni
philosophique : tout en haut (au-dessous du soleil, de la lune
et des étoiles, bien entendu), le vent et les phénoménes atmos-
phériques; en dessous, la pluie qui tombe des nuages; sur la
terre, le feu; en dessous de lui, la terre elle-méme.

Parvenu a ce point de son poéme, Francesco, par la Terre
meére, devait penser aux hommes qui en naissent et qui y retour-
nent, et passer ainsi par dessus les animaux. Mais il y a plus.
Regardons la Genése. Quand la terre est créée, elle y est dite



219

seulement productrice de plantes. Le troisiéme jour, nous dit
IPElohiste, Dieu dit: « Germinet terra herbam virentem et
facientem semen, et lignum pomiferum... Et factum est ita».
Le quatriéeme jour est celui des luminaires, et c’est seulement
au sixiéme, apreés les poissons et les oiseaux du cinquiéme, que
la terre produit les animaux.

Le second récit, celui du Jahviste, est plus caractéristique
encore. Dieu crée ’homme et un paradis (ou il n’y a que des
plantes): «...plantaverat Dominus Deus paradisum... Produxit
Dominus Deus de humo omne lignum pulchrum visu, et ad
vescendum suave ». Puis il crée les fleuves du paradis, les
métaux.

Alors seulement, Dieu dit : «il n’est pas bon que ’homme
soit seul; faciamus ei adiutorium simile sibi. Formatis igitur,
Dominus Deus, de humo cunctis animantibus terrae, et univer-
sis volatilibus caeli, adduxit ea ad Adam, etc. »

On le voit : en se conformant a la Genése, Francesco devait
nécessairement, aprés la Terre et les plantes, mentionner
I’homme. Les animaux ont été omis soit parce que, ne devant
venir qu’aprés ’homme, ils n’étaient plus de mise a la fin du
Cantico dont ils auraient affaibli la morale, la prédication
essentielle sur la béatitude et la « morte seconda »; soit, si 'on
suppose que Francesco avait plutot en téte I’Elohiste, parce qu’il
aura estimé que dans une peinture si succincte du monde ter-
restre, réduit a ses quatre éléments et a ’lhomme, il n’y avait
. pas place pour une laisse spéciale consacrée aux animaux.

En somme (et de quelque fagon qu’on essaie de se figurer
le processus), la composition du Cantico — ou plutét la trans-
formation du morceau de la Regula Prima en Cantique — appa-
rait commandée par deux groupes de réminiscences (d’ailleurs
d’avance combinés dans les commentaires bibliques): la doc-
trine des éléments et les récits de la Genése. Et, dans I’emploi
de ces souvenirs, Francesco a été guidé par la simplicité de son
esprit, qui lui a fait placer les éléments 'un au-dessous de
' 'autre selon leur position dans I’espace, sous le ciel, et qui lui
- a fait, par souci de ne point dévier de I’essentiel autant que par
attachement a la lettre de la Bible, oublier ses amies les bétes.







On the Cityscape of the Mérode Altarpiece'

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

Liége University

. THe MERODE ALTARPIECE, with its abundant
symbolism, has often been studied, even before its ac-
quisition by the Metropolitan Museum. This note con-
cerns the interpretation of the right-hand panel (Figure
1), which shows Joseph in his workshop. The decisive
step in its interpretation was made some time ago by
Meyer Schapiro of Columbia University.? The inter-
pretation put forward by Schapiro seems to me unas-
sailable, and I shall not try to change it, but I think I
have something to add.

The mousetraps on the windowsill and the table al-
lude, Schapiro has shown, to the idea, found first in
St. Augustine, that the holy cross was a mousetrap set
by God for Satan—in Augustine’s words, muscipula dia-
boli, crux domini, ‘‘the cross of the Lord was a mousetrap

for the Devil.”” Augustine also wrote that esca qua capere-

. tur mors domini, ‘‘the death of the Lord was the bait by
means of which the Devil would be taken in.” Gregory
of Nyssa wrote that ‘“‘the Deity was hidden under the
veil of our nature, so that as is done by greedy fish, the

~ hook of the Deity might be gulped down along with the
bait of the flesh.”

This notion of baiting the Devil is illustrated in an-
other object in the panel: the board into which Joseph
is boring holes. Several interpretations of it had been

- offered before Schapiro intervened. Schapiro cites E.
Panofsky and C. de Tolnay, who argued that the board
was the perforated cover of a foot warmer. Margaret
Freeman suggested that it was a spike-block that hangs
from Christ’s waist in certain images of the Via Crucis.3
Schapiro more convincingly adduced for comparison
an illuminated manuscript, the property of a New

York collector. The text deals with the Mystery of the
Incarnation, and in the margin of one page a fishing
scene is represented with, amongst the fishing tackle, a
boat-shaped box for bait. Such a box, rectangular in
form, is common in our day, “and we may assume,”
writes Schapiro,

that it was known in the 15th century. The context of
the miniature and the other connections between the
two works lead us to believe that in the Mérode pic-
ture too, the board on which Joseph is at work belongs
to the same complex of trapping and bait associated
with the Redemption. That mousetrap and fishing
could be cited together as metaphors in an account of
the Redemption is shown in a sermon in a breviary of
the 14th century on Monte Cassino.+

Now, the two churches in the background of the
right-hand panel (Figure 2) are not, as we shall see, part
of an insignificant landscape, a mere backdrop to the
scene of Joseph in his workshop. But it needed an in-
habitant of my native town, Liége, such as my wife, to
identify the churches, one of which is no longer extant.
Documents have survived, however, that make the

1. Based on a lecture di d at the Metropoli on

20 June 1975.

2. Meyer Schapiro, * ‘Muscipula Diaboli,’ The Symbolism of
the Mérode Altarpiece,” Art Bulletin 27 (September, 1945) pp.
182-187; Meyer Schapiro, “A Note on the Mérode Altarpiece,”
Art Bulletin 41 (December, 1959) pp- 327-328.

3. Margaret Freeman, “The Iconography of the Mérode Altar-
piece,” MMA Bulletin 16, p. 138.

4. Schapiro, “A Note,” p. 327.




FIGURE 1
Right-hand panel of the Mérode altarpiece.
The Cloisters Collection

222

identification possible. A model of the city in past cen-
turies is on display at the University of Liége. A photo-
graph of part of this model (Figure 3) shows the two
churches with their characteristic features and in the
same relative position as in the painting; the one to the
right with a polygonal tower and a low roof, the other
with a square tower and a tall, tapering steeple. I may
add that the two churches appear in the photograph
exactly as they would if seen from a hill across the creek
Legia, after which Liége is named.

One might ask what interest is there, except for the
local people, in identifying the churches. Can this iden-
tification enhance our appreciation of the picture?
Well, it does, and on two counts.

For one thing, it may help to answer the question of
who painted the Mérode altarpiece. There is an endur-
ing controversy on this point. Many scholars attribute
the painting to Roger van der Weyden, who worked in
Brussels, some to Robert Campin, who was active in
Tournai,s a town in western Belgium, and yet others to
the Master of Flémalle, a pupil of Jan van Eyck. I shall
not attempt to answer a question manifestly beyond
my competence, but I think it is not irrelevant to note
that the panel must have been painted by an artist to
whom the Liége landscape was familiar, and to remem-
ber that Flémalle was, and is, a suburb of Liége.

However, this is not my chief concern. The important
point is the significance of the two churches, their part
in the symbolism of the panel—in other words, their
essential connection with Joseph’s workshop. Remem-
ber that Joseph is making mousetraps, an allusion to
the cross of the Lord, and a cover for a bait box, a part
of fishing tackle. Now, to whom were the churches dedi-
cated ? The one still extant, to la Sainte Croix, the Holy
Cross. The other, no longer extant, to St. Pierre, St.
Peter, the fisherman.

5. Hence the suggestion by Theodore Rousseau, Jr., in “The
Meérode Altarpiece,” MMA Bulletin 16, p. 128, that the town in the
background of the right panel was “perhaps Tournai.”



223

51 e
tl

FIGURE 2
Detail of the right-hand
panel

FIGURE 3

Detail of the model of the

city of Liége, showing the

church of St. Pierre at left

and that of Sainte Croix at
right




Un mystére de Brancusi

Paysan roumain installé a Paris, Brancugi (1876-1957) est un
remarquable exemple de fécondation d’un artiste par la société,
si 'on entend ce dernier terme en deux acceptions distinctes : la
« petite société » de la patrie d’origine, la grande société internationale
des courants esthétiques et du marché d’art.

A lavant-garde du cubisme dont la mode régne a Paris, Bran-
cusi reste attaché A sa terre natale et s’entoure de meubles rustiques
qu’il a sculptés lui-méme : le sentiment du réel, du terroir, prenant
ainsi, comme il arrive, la forme d’un réve nostalgique. Il s’amuse
parfois a allier 4 la rude technique des tailleurs de bois les thémes
ou figures de la culture mondiale : Socrate, le Buddha, etc. Grace
a Paris, il a une clientéle cosmopolite, s’étendant notamment 2
Amérique du Nord. La seule commande d’envergure qui lui ait
été faite et qu’il ait pu exécuter, ’ensemble de Tirgu Jiu, émana
de son pays, peut-étre parce qu’il s’en était exilé. Le seul projet qui
résultdt uniquement de sa situation internationale, celui d’un
« temple de la libération» a ériger dans I’Inde, n’a pu, sans qu’il y
et de sa faute, aboutir.

La Porte dite « des Héros» ou « du Baiser » érigée a Tirgu Jiu
ne parait pas avoir été bien comprise, ni méme correctement dé-
crite (fig. 1). Sa premiére appellation est générique, désignant un
type de monument qu’illustre par exemple le Heldentor de Vienne,
de méme qu’on parle d’arcs de triomphe par référence a ceux de
Rome.

La seconde appellation est due au fait que artiste a repris, dans
ce monument, le théme de la stéle du Baiser (fig. 2) érigée a Paris en
1908 au cimetiére du Montparnasse, et cela non seulement en ce
que, comme Pécrit G. G. Oprescu dans son opuscule (Bucarest,
1964, p. 22), «le baiser forme le sujet des piliers qui soutiennent
Parc de la porte», mais aussi en ce que ’arc lui-méme, ou plutdt
Parchitrave, est tout entiére formée de la stylisation et répétition
de la stele. On distingue en effet, nettement gravés, les cheveux, les



225

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

deux yeux qui se joignent, les deux bouches, les bras « cycladiques»
ici schématisés au moyen de trois traits horizontaux, et enfin les
jambes et les genoux. Ce motif engendre 2 lui seul toute la décoration
de P'architrave, étant répété seize fois sur chacun des grands cotés,
quatre fois sur les petits. En y regardant bien, on apergoit dans

- cette stylisation, déja poussée assez loin, ’amorce de la stylisation

extréme que constituent les montants de la porte. Les yeux joints
y sont déja devenus un cercle coupé par un diamétre vertical.
C’est ce cercle, ce sont ces yeux — et non pas les tétes, comme

- Pécrit inexactement Carola Giedion-Welcker dans son excellent

- livre (Winterthur, 1958, p. 20) — qui forment le motif du pilier ;

P’anneau qui les entoure est peut-étre 1a, comme le dit Mme Wel-
cker, pour leur donner « une nouvelle unité», mais il n’est pas né
de rien: il n’est que la stylisation des paupiéres, telles qu’elles
figurent sur le Baiser de la collection Arensberg, au Musée de Phila-
delphie (fig. 3).

Cela dit, il faut bien avouer que, tels qu’ils sont, au terme de
cette progressive stylisation ou géométrisation, ces piliers ne nous
évoquent pas plus des yeux que des tétes, mais quelque chose de

- bien différent (fig. 4). La question est de savoir si cette nouvelle

valeur a été voulue par l’artiste, ou du moins acceptée par lui.
Ce ne serait pas la premiére fois qu'en recherchant la forme

- essentielle d’une chose (selon I'un des principes du « cubisme»),

Brancugi serait peu a peu passé a une autre : c’est ainsi que sa Muse
endormie, 1906 (fig. 5), prend a partir de 1909 une forme ovoide
(fig. 6) et que cette forme est ensuite (en 1911) affectée a évoquer
Prométhée (fig. 7), le nouveau-né (fig. 8) et se réduit enfin,en 1924,
a sa plus simple expression, I’ceuf, le « Commencement du mon-
de» (fig. 9). Ici, le changement de titre nous éclaire I’évolution du
symbolisme, ce qui n’est pas le cas pour la Porte du Baiser. Pour
cette derniére, Brancusi a peut-étre préféré ne pas souligner par un
titre explicite une suggestion qui s’impose a tout spectateur. Quoi
qu’il en soit, il y aurait un certain parallélisme entre ces deux re-
cherches, puisque, parties toutes deux de la figure humaine, —
Muse endormie, Baiser — elles s’orientent toutes deux vers le
mystére des origines de la vie ; mystére dont Brancugi avait tenté
ailleurs plus superficiellement I’approche en prenant pour sujet

- Léda (fig. 10), ou un torse de femme ou de jeune homme (fig. 11).

Dans ’admirable géométrisation de ce dernier, comme dans son
pendant féminin, aucun détail n’est donné : on ne voit que I’endroit




226

UN MYSTERE DE BRANCUSI

ol, comme dit Rilke dans son sonnet sur un marbre antique mutil¢,
«die Zeugung war», ou bien, dans Pautre cas, le triangle qui,
selon plusieurs écritures primitives, signifie « femme ».

La remarque suivante a été souvent faite : Brancusi parvient a
une extréme stylisation, réalisant le réve cubiste — cf. le poisson,
I'oiseau — sans pourtant que la géométrie efface I'impression de vie.
N’est-ce pas parce que, parti d’une forme vivante, il ne s’en est écarté
que pour approfondir le secret de la vie ? Ainsi, le cercle fendu, sur
le pilier de la Porte des héros, malgré sa rigueur géométrique, nous
émeut comme I’évocation d’un grand mystére.

Les Grecs, si prodigues de représentations du corps masculin
sans aucune réticence, et pour qui la virilité était source de joie et
de fétes publiques, phallophories ou autres, se sont montrés bien
plus discrets, par naturelle décence, concernant le giron maternel.
Leurs statues de déesses, méme sans voiles, sont remarquablement
pudiques. Ce n’est pas qu’ils n’aient magnifié ou méme divinisé la
fonction générative : ils connaissaient, héritage peut-étre des cultes
de la Terre-Meére, I’analogie profonde entre la fécondité de la
femme et celle de la nature, analogie qui se manifestait  leurs yeux
en certains sites privilégiés. Une fente verticale dans le roc, entre
deux grandes lévres de pierre, et d’oi sort ’eau et par conséquent la
vie, est probablement 2 ’origine du sanctuaire de Delphes, consacré
a la Terre avant d’étre conquis par Apollon, mais dont le nom grec
faisait encore nettement allusion, pour des oreilles grecques, A cette
origine. Mais le mystére de la vie n’était révélé qu’a Eleusis, encore
qu’un Aristophane ait pu, en une allusion comprise de tous, parler
du «cercle sacré de Déméter».

En érigeant firement ce symbole sur les jambages de sa porte
héroique, Brancusi est fidele a sa propre recherche : n’interrogeait-il
pas constamment, sur le sens de la vie et de la mort, les livres orien-
taux ? Mais surtout, n’avait-il pas, dés 1908, représenté la Sagesse
de la terre (Cuminfenia pdmintului) ? Or, que nous apprend cette
sagesse, sinon que tout homme, issu de la terre, y retourne, mais que
toute mort prépare des naissances nouvelles, de sorte que le giron
maternel, lieu et symbole de notre naissance, annonce aussi notre
rénaissance et peut donc signifier, sur une Porte des Héros, I’immor-
talité ?

Cependant, une remarque de G. Oprescu (p. 18) nous suggére
pour cette sagesse, chez Brincugi, une source moins lointaine que




227

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

I'Orient ou que la Gréce paienne : le titre de « Sagesse de la terre »
lui aurait été¢ suggéré par un vieux proverbe roumain (o zicald veche
romdneascd) ; c’est peut-itre sa terre natale, le souvenir et la médi-
tation de sa terre natale qui lui inspira cette glorification de la
terre-mére que constitue, si mon exégeése est valable, la Porte du
Baiser. Du reste, une source n’exclut pas I’autre, puisque aussi bien
la sculpture de 1908, malgré son titre « roumain», s’inspire visi-
blement des idoles primitives, de I'lle de Paques ou d’ailleurs i
Et les bras du Baiser, nous y avons déja fait allusion, imitent les
figurines des Cyclades. Cependant, I'inspiration roumaine ne doit
pas étre sous-estimée. On sait son importance, chez notre artiste,
pour tout ce qui concerne le travail du bois ; or, il me semble qu’on
ne peut négliger, dans une exégése compléte de la Porte du Baiser,
la sculpture sur bois des villages de Roumanie.

Les fermes de certaines régions de Roumanie, comme on en
peut juger au magnifique Musée du Village, & Bucarest, ont, 4 I’en-
trée de leur cour, une porte en bois sculpté (fig. 12). L’une de ces
portes présente sur ses montants, pour toute décoration, une corde
tendue verticalement et qui vient,un peu plus haut qu’a mi-hauteur,
traverser diamétralement un cercle, le tout sculpté & méme le mon-
tant. Bien que ce cercle comporte aussi une traverse horizontale
formant avec I'autre une croix, il est difficile de ne pas songer aux
piliers de la Porte du Baiser avec leur cercle et leur grande fente
verticale. Brancusi a-t-il connu de telles portes de ferme? Clest
probable. Dans ce cas, il serait naturel qu’il s’en soit inspiré pour
concevoir sa propre porte, en se débarrassant de la croix, symbole
trop manifestement chrétien. Mais ici surgit une nouvelle question :
qu’a pu signifier, avant son adaptation chrétienne, ce décor sculpté ?
On peut s’attendre a ce qu’une porte de ferme ou de maison présente
vers I'extérieur (comme c’est ici le cas) des éléments apotropaiques,
destinés a écarter le mauvais ceil ou d’autres influences malignes.
Or, I'un des moyens les plus constants pour ce faire, depuis I’Anti-
quité, concorderait avec ’exégeése offerte ci-dessus : que ’on songe
au diable de Papefiguitre qui, comme le raconte Rabelais, quand
une femme retroussa devant lui sa jupe, prit la fuite. Le geste re-
nouvelait celui de I'antique Baubd, dans la légende d’Eleusis.

(1) Plutot des sculptures Baouélé, comme me le suggére Jean Laude, auteur des Arts
de I’ Afrique noire, Paris, 1966.




228

UN MYSTERE DE BRANCUSI ]

Brancugi a-t-il pu renouveler sans le savoir, en raffinant les mo-
tifs de son Baiser, une forme traditionnelle chez les vieux sculpteurs |
de son pays, dont eux-mémes ne comprenaient peut-étre plus le
sens ?

Jacques DUCHESNE-GUILLEMIN.

ST T TR | N




PLANCHE

Fic. 1. — Porte dite des Héros ou du Baiser, Tirgu Jiu.




PLANCHE 11

Fig. 2. — Stéle du baiser. Paris, Fi1c. 3. — Le baiser.
Cimetiére du Montparnasse, 1908. Musée de Philadelphie, Coll. Aremberg, 1908.

Fic. 4. — Porte du Baiser, Tirgu Jiu. Vue partielle. !




Fic. 5. — Musc endormie, 1906.

Fic. 6. — Muse endormie, 1909.

PLANCHE II1




PLANCHE 1V

‘C161 ‘Pu-neasnou o] — g ‘olg ‘1161 ‘“pypworg — °/ ‘o1g




PLANCHE V

Fic. 11. — Torse d’adolescent, 1922,

i

Fi16. 12. — Porte de ferme au Musée du Village, Bucarest.
(Photo Marcelle DUCHESNE-GUILLEMIN).




JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

LE TEXTE PAHLAVI « XOSROW ET SON PAGE »
ET LES ORIGINES DE L’AMOUR COURTOIS

Le récent livre de Jes Asmussen, d’abord publié en danois, vient
de paraitre en traduction anglaise : Studies in Judeo-Persian Literature,
Leiden, 1974.

Aprés une introduction bréve mais substantielle sur Israél et 'Iran,
ce livre constitue un recueil de divers textes judéo-persans inédits,
publiés avec traduction et commentaire.

Le chapitre Il concerne un poéme-débat, du genre des tensons
provengales, genre répandu aussi dans la littérature persane, et
comporte une étude sur 'origine et la diffusion de ce genre. Asmussen
avait traité ce sujet en une conférence qu’il prononga en 1973 a
I'Université de Liege.

S’il m’a paru opportun d’aborder 2 mon tour ce sujet — ce que
je vais faire ici trés briévement — c’est que la savante étude de
notre collégue danois peut, je crois, étre complétée sur un point
grace a un article — dont il n’a pas eu connaissance — publié par
le Professeur Sadeq Kia dans la Majalle-ye Danes-kade-ye Adabiyyat
de I'Université de Téhéran.

Le probleme de I'origine et de la destinée du poéme-débat est lié
a celui des origines de la poésie des troubadours et celui-ci, a son
tour, concerne la naissance de toute la poésie européenne, puisque
I"art des troubadours provengaux précéda, comme on sait, I’ apparition
des lyriques nationales, I'italienne, la frangaise, I’ espagnole, 1'alleman-
de, etc.

Les premiers exemples de poéme-débat se trouvent déja dans la
littérature la plus anciennement attestée, la sumérienne : disputes entre
I’été et I'hiver, entre le bétail et le grain, 'argent et I'or, le tamaris
et le dattier, le beeuf et le cheval, etc. Le genre passa en Egypte,
ou il est attest¢ sous la 22° dynastie et en une variante araméenne,
a Eléphantine au 6¢ siécle av. J.-C., de I'histoire d’ Ahiqar. C’est en
Egypte aussi que Callimaque donna a une fable ésopique le tour
d’un débat (entre le laurier et I'olivier).

Le débat entre le tamaris et le palmier semble avoir été imité par
I"auteur d’un texte iranien, Draxt i Asarik “‘le Palmier”, ou le tamaris




235

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

a cependant fait place a4 un bouc. Ce texte est en pahlavi sassanide,
mais présente plusieurs traits de langue qui obligent a lui reconnaitre
un original parthe, c'est-a-dire d’époque arsacide. Il est donc bien
antérieur aux représentants arabes du genre, contrairement a ce que
pensait G. von Griinebaum, qui renversait 1'ordre des choses en
supposant une filiation grec > arabe > iranien.

Un précieux paralléle nous est fourni par un autre petit texte
moyen-iranien, Xosrow et son Page, récit «courtois» dans lequel
les mérites respectifs des bonnes choses de la vie sont énumérés — non
pas, il est vrai, sous forme de débat, mais d'interrogatoire. Ce récit
fut connu de Taalibi, I'historien arabe, qui en donne un extrait dans
son Histoire des Rois des Perses. Or, la plus importante question que
pose le roi a son page est de savoir quelle est la meilleure femme.
Ceci, comme le note Asmussen, conduit droit 4 I'amour idéal chanté
par les troubadours. Nous y reviendrons ci-dessous.

Le genre poéme-débat est attesté dans la poésie persane a partir
du 10° siécle (chez Asadi de Tiis: 5 poémes).

En provengal le poéme-débat, appelé renson, ou Jjoc partit, est
relatif @ I'amour. On y discute de savoir qui une femme aime le plus :
celui a qui elle serre furtivement la main, celui a qui elle sourit
ouvertement, ou celui a qui, sous la table, elle marche sur le pied.
Ou bien si une femme doit faire autant pour son amant que lui pour elle.
Ou si les peines d’amour sont plus grandes que les joies? Ou : qui est
le plus amoureux, celui qui ne peut s’empécher de parler partout
d’elle, ou celui qui pense a elle en silence. Ou s'il est plus souhaitable
de survivre a celle qu'on aime ou de la précéder dans la mort !, etc. 2.

Si la poésie des troubadours a été, a sa naissance, influencée par
I'Orient, ce dut évidemment étre par I'Espagne musulmane — ou
les bilingues étaient en nombre considérable et ou le contact entre
musulmans et chrétiens fut encore facilité par les érudits juifs.

L’art des troubadours présente, dans sa forme et dans son contenu,
de frappantes similitudes avec la poésie arabe d’Andalousie. La forme
dite muwassah se compose de strophes de trois vers monorimes suivis
d’un vers rimant avec les deux vers d’un refrain. Le genre passe pour
avoir été inventé par Muhammad ou Mugaddam de Cabra (au sud

' Cf. Joachim Storost, «Die Kunst der provenzalischen Troubadours» Deutsch.
Dante-Jahrbuch, 1957 (reproduit dans Der provenzalische Minnesang, Wege der Forschung,
(1967), note 10.

* Cf. Erich Kohler, «Der Frauendienst der Troubadours dargestellt in ihren
Streitgedichten », Germ. -rom. Monatsschrift, 1960, reproduit ibidem, p. 385 sq.




236
LE TEXTE PAHLAVI « XOSROW ET SON PAGE»

de Cordoue), qui vécut sous I’émir Abdullah (888-912). Or, c’est
cette méme forme qu’emploie le premier des troubadours, le duc
Guillaume IX d’Aquitaine (1071-1127), pour cinq des onze poémes
qu'on a de lui — cing poémes qui datent d’avant 1102 3. Guillaume
fut imité, dans 1'usage de cette forme, par Cercamon et Marcabru,
dans la premiére moiti¢ du XII® siecle.

Le passage de cette forme d’une littérature a I’autre — de ’arabe
a la provengale — fut facilité par le bilinguisme, qui se manifeste
notamment dans maints poémes andalous dont les strophes sont en
arabe, mais I’envoi final — la xarja* — en un espagnol trés archaique.
Ici, les Juifs paraissent avoir joué un rdle, dont aurait pu parler
Asmussen s'il avait cherché a étre complet. Nous empruntons ces
faits & Ramon Menéndez Pidal, Esparia, eslabon entre la Cristianidad
y el Islam, 1956, p. 74 et 84. En effet, Yosef le Scribe avant 1042,
Mose ben Ezra ca. 1060- ca. 1140, Juda Ha Levi qui, né vers 1075
a Toléde ou a Tudéle, trouva asile a la cour d’Alfonso VI dans
Toléde reconquise, et Yosef ben Saddic, de Cordoue, mort en 1149,
composerent des poémes hébreux dans la forme du muwassah arabe,
mais en rédigeant I’envoi — la xarja — en langue romane vulgaire.
C’est probablement a leur exemple qu’il y eut ensuite, au moins
a partir d’Al-Ama el Tuteli, mort en 1130, des poémes strophiques
arabes a envoi en langue romane. D’autre part, une variante de la
forme muwassah, le zajal, apparait, qui n’a pas d’envoi mais présente
en toutes ses strophes des mots en langue vulgaire, soit arabe, soit roma-
ne. On peut ainsi, avec Menéndez Pidal, citer une aubade composée en
1134 par Aben Cuzman, poéte cordouan, et qui commence en roman
archaique : alba, alba es de luz en nueva dia. Ici encore, se trouve
une source probable de la poésie provengale, car ce poéme prouve
que l'aubade était populaire parmi les chrétiens d’Andalousie un
demi-siécle avant que soient écrites les premiéres aubades provengales
qui nous soient conservées, datant de la fin du 12¢ siecle.

Si Asmussen n’est pas entré dans ces détails, c’est sans doute pour
insister davantage sur 'autre aspect du probléme: le contenu de la
poésie provengale. La poésie provengale est essentiellement une poésie
d’amour, de méme que la poésie en forme de muwassah. Mais celle-ci

3 Cependant, la forme de tous ces poémes, sauf un, s’explique, selon Theophil
Spoerri, Trivium 1944, p. 255 sq. (reproduit ibidem p. 175 sq.) a partir des chants
liturgiques latins de Saint-Martial & Limoges, dont Guillaume était I'abbé laique.

4 Cf. Klaus Heger, Die bisher verdffentlichten Hargas und ihre Deutungen, « Beihefte
zur Zeitschr. f. roman. Philologie», 101, 1960.




237
J. DUCHESNE-GUILLEMIN

consiste en chansons de femme, alors que le lyrisme des troubadours
est masculin. Cependant, la conception qu'’ils se font de ’amour doit
peut-étre quelque chose aux traditions musulmanes. Leur amour,
qui s’adresse a une femme mariée, est sensuel quoique sans accomplisse-
ment physique, et par cela méme générateur de la plus haute vertu.

D’ou peut bien étre venue cette singuliére conception, que ne faisaient
prévoir entiérement ni I'amour platonique, ni 'amour chrétien? Son
apparition au moyen age, a I’époque féodale, a pu étre favorisée
par I’éducation chevaleresque, qui plagait les jeunes nobles comme
pages au service de quelque grande dame, épouse d’un seigneur voisin,
offrant a ces adolescents la tentation permanente de s’éprendre
follement de celle dont ils pouvaient sans cesse admirer les qualités
et subir le charme, sans avoir le droit d’y toucher. Telle est la théorie
soutenue par Ignace Feuerlicht dans son article « Vom Ursprung der
Minne », paru en 1939 dans Archivum Romanicum. Mais on peut se
demander, avec Asmussen, si ce systtme d’éducation suffit 4 rendre
compte de I'apparition d’une conception de I"'amour étrangeére a la fois
au christianisme et au paganisme gréco-romain, alors qu’en revanche,
on la trouve chez le célébre philosophe iranien Ibn Sina, dans sa
Dissertation sur I’Amour, Risdla fi’l “isq.

Par quel canal les idées d’Ibn Sina seraient-elles parvenues a I'Occident,
il n’est pas possible de le préciser 5, mais Asmussen suggeére un
intermédiaire plausible: le Tawq al-Hamama «L’Anneau de la
Colombe» d’Ibn Hazm de Cordoue, mort en 1063 (trente ans aprés
Ibn Sina-Avicenne). Quoi qu’il en soit, le méme théme fondamental
— cette forme d’amour a la fois sensuelle et ascétique, qui se retrouvera
en Iran chez Riizbehan Baqli Sirazi avec son ‘abharu 'l-asiqgin ® —
est caractéristique de la poésie des troubadours.

Dans ce contexte, il ne peut paraitre téméraire d’attribuer a la
tenson provencale, poéme-débat, une origine orientale. Et les obser-
vations d’Asmussen a ce sujet sont susceptibles, sur un point, d’étre
développées.

Asmussen a invoqué, comme nous I’avons dit, en paralléle au texte
iranien crucial, Draxt i asirik, un autre petit ouvrage de méme époque,
Xosrow et son Page, en remarquant que la liste des questions posées
au sujet des joies de I'existence culmine en celle de savoir quelle est

5 Theodore Silverstein, «Andreas, Plato and the Arabsy, reproduit dans Der
provenzalische Minnesang, p. 362 sq.; surtout p. 376.

® «Jasmin des fidéles d’amour», comme traduit H. Corbin, Bibliothéque franco-
iranienne, 8.




238
LE TEXTE PAHLAVI «XOSROW ET SON PAGE »

la meilleure femme. L’exégése récente de ce texte publiée par Sadeq
Kia en persan dans la Revue de la Faculté des Lettres de | "Université
de Téhéran, 3¢ année, no. 2 et traduite par moi dans Acta Iranica 3,
1975, nous invite a apporter quelques précisions.

Quand le page a répondu a la derniére question du roi, celui-ci
lui demande ce qu’il voudrait pour récompense. Le page répond
quelque chose que, jusqu’a la mise au point de S. Kia, on comprenait
comme suit: «Les 10.000 bonnes ceuvres qui sont dans la poche de
ta selle; c’est elles que je désire, mais je ne t’ai dit ces choses que par
deférence pour toi et pour te plaire». Il faut maintenant remplacer
ces bizarres « 10.000 bonnes actions qui sont dans la poche de ta selle »
par «les 10.000 filles qui sont dans ton harem », ce qui donne un sens
beaucoup plus satisfaisant et concorde avec la position supréme de la
femme dans la série des questions.

Ce dernier point demande cependant a étre nuancé, et c’est ce que
nous allons faire, car la question concernant la femme n’est pas
exactement la derniére. C’est la 12¢, mais il y en a encore une : « Quelle
monture est la meilleure?» Ceci, a premiére vue, en donnant au cheval
un rang encore supérieur a celui de la femme, ruinerait notre
argumentation. Mais nous allons voir qu’il n’en est rien; au contraire.
Car le page, dans sa réponse, au lieu d’énumérer les diverses races et
qualités de la meilleure monture, dit ceci : « Toutes ces montures sont
bonnes : le cheval, la mule, le chameau et le cheval de Iestafette
royale. Mais jamais aucune ne vaudra la monture du harem », ce qui,
il me semble (en I'absence de toute autre exégeése proposée) n’est
qu’une maniére un peu crue, mais plaisante, de dire qu’aucune
monture ne vaut la femme, ainsi réaffirmée comme le plus désirable
des biens.

L’épilogue de I'histoire confirme cette glorification de la femme,
mais en y apportant une importante modification. Le page, apreés
avoir regu en récompense une grosse somme d’argent et en avoir
profité, demande au roi de le soumettre a une épreuve. Le roi I’envoie
capturer deux lions qui menacent les troupeaux de chevaux. En cours
de route, le page rencontre une trés belle femme. Il lui propose
d’assouvir avec elle son désir. Mais la femme lui répond : oui, a
condition que tu assumes mes péchés et que j’assume tes bonnes
ceuvres. Et le page renonce a elle. Il capture les lions et, en récompense,
est nommé marquis d’une grande ville. Mais, quand le roi apprend
sa rencontre avec la trés belle femme, et comment il renonga a elle
par amour de la vertu, il le récompense encore davantage.



239
J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Cet épilogue n'a peut-étre pas €1¢ jusqu'a présent apprécié a sa
Juste valeur. L'¢diteur Unvala, qui avait travaillé sous la direction
de Chr. Bartholomae, écrit, p. 8 de sa dissertation intitulée Der Pahlavi
Text « Der Konig Khosraw und scin Knabe», 1917, que 1'épisode de
la femme n'a probablement été inséré dans I'épilogue que pour faire
du héros de I'histoire également un miroir de vertu (wohl nur zu dem
Zweck, den Helden der Geschichte auch zu einem Tugendspiegel zu
machen). Il serait peut-étre plus exact de dire que I'épilogue complétait
la glorification de la femme, déja proclamée par le dialogue entre
Xosrow et son page comme le plus désirable des biens, en y ajoutant
un ¢€loge de la chasteté, présenté d'une maniere qui rappelle I'allégorie
de la daéna apparaissant a I'ame des morts dont elle personnifie les
bonnes et les mauvaises actions: par la, I'épilogue modifiait cette
glorification de la femme en un sens moral, mais sans atteindre a
la haute conception de I'amour courtois. C’est tout ce que pouvait
faire la morale d'inspiration zoroastrienne qui prévalait a I'époque
sassanide : placer plus haut que la femme, encore considérée comme
occasion possible de péché, le renoncement a la femme: tandis que
la conception des troubadours. qui allait faire de I'amour passionné
d’une femme inaccessible la source de toute vertu, présupposait une
mystique de I'amour divin qui, étrangére au mazdéisme, ne pouvait,
semble-t-il, se formuler que dans la Perse musulmane et dans 'occident
chrétien.




JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

Aupres d’un cceur, aux sources du po¢me

Vous étes la premicre personne (en dehors de ma famille) & qui j’aie
jamais parlé de Valéry, mon cher Friedrich — Monsieur Hugo, comme
s’obstinait & vous appeler, & Paris, votre logeuse, pour qui Hugo ne
pouvait étre un prénom. Nous échangions un essai d’exégése du Cime-
ticre Marin pour un commencement d’explication des Duineser Ele-
gien. J'ignorais qu’il y elit entre ces deux ceuvres un lien réel, que
c’était la découverte des poésies de Valéry, & Muzot en 1921/22, et
la tentation immédiate de les traduire qui avaient ranimé le courage
de Rilke, lui faisant achever les Elégies commencées chez la Princesse.
Vous me I'aviez peut-étre dit, mais je ne le savais plus quand je I’ai lu
tout récemment sous Ja plume d’Ingeborg Schnack!: ,,Hier schlof sich
Rilke im Winter 1921/22 in vélliger Einsamkeit ab, vertieft in die
Lektiire und in tastende Ubertragungen von Valéry’s Arbeiten, bis
endlich der Durchbruch gelang, die verhirteten Bruchflichen der
Elegienfragmente aufschmolzen. In stiirmischem Arbeitsanstieg zwi-
schen dem 7. Februar, an dem die ,Siebente Elegie entstand, und dem
14. wurde das Werk vollendet. ,,Endlich, Fiirstin, endlich . . .

Ma longue, mais intermittente fréquentation des ccuvres de Valéry a
produit, concernant le Cimetiére Marin, outre ma certitude que ce
po¢me n’est pas simplement né d’un certain rythme?, les deux éclair-
cissements de détail que vous savez: explication des ,,anges curieux®,

Eloignes-en les anges curieux,

comme latinisme, les anges qui s’occupent de nous, les anges gardiens?;
exégese du vers

Je bume ici ma future fumée

! Rainer Maria Rilke, Leben und Werk im Bild, 1973, p. 36. Cadeau de No¢l de
la Comtesse Elisabeth Klinckowstroem, ma fidéle introductrice 3 'Allemagne.

* J. D.-G., ,,Valéry au Miroir*, French Studies, Oxford, oct. 1967, p- 348 sq.

% J. D.-G., ,, Théorie et pratique du langage chez Paul Valéry®, Actes du Xe Con-
grés International des Linguistes, Bucarest 1967, p- 85.




241

Aupreés d’un ceeur, aux sources du poéme

A partir d’une Stance de Moréas et d’une lettre de Valéry sur 'inciné-
ration de ce pocte?.

Mais le plus beau souvenir de ma vie de conférencier est le moment
ou, bien des annés aprés la guerre, vous m’avez présenté, 2 Fribourg,
A vos nombreux et bouillants éléves. Je leur parlai du Faust et des
Cabiers, c’est-a-dire d’un Valéry récemment découvert, peu conforme
A I'image qu’on avait pu se faire de lui: un Valéry hanté par I’amour.

Et voici que, ’an dernier, un de vos anciens, Karl Alfred Bliher,
m’a fait connaitre son excellent livre sur le Faust de Valéry: Strate-
gie des Geistes5, dont la lecture m’a engagé en de nouvelles réflexions,
que je veux vous offrir.

Valéry n’est pas venu 2 bout de son Faust. Le IV® acte, sur ’amour,
s'est avéré « trop difficile ». Mais un plus grand obstacle encore a
surmonter, pour réussir cette ceuvre comme ceuvre de théitre, c’est
'inconsistance du personnage de Méphisto. Comment, quand on ne
croit ni 4 dieu ni 4 diable, comment faire vivre un symbole périmé,
percé A jour par Faust, lequel entreprend de le rajeunir ? Peu aprés,
il est le tentateur banal, le diable le plus classique, qui chuchote 4 Lust,
éperdue de honte, le souvenir d’une nuit chaude... Mais, surtout,
Méphisto est « tout ce qu’on veut », c’est-a-dire tout ce qui vous
écarte d’une certaine stérilité idéale.

Valéry écrivait déja en 1890, A Pierre Louys® : « La plus grossiére
des hypotheses est de croire que Dieu existe objectivement . . . Oui ! il
existe et le Diable, mais en nous !... En deux mots : Dieu est notre
idéal particulier. Satan, ce qui tend 3 nous en détourner. » Cet idéal
particulier, Valéry se le fixe en 1892 quand il abjure I"amour, la
gloire, la poésie, pour se vouloir pur témoin.

Contre cet idéal il a fréquemment péché. Comme I’a bien vu le trés
pénétrant Rauhut?, il a péché triplement, en écrivant, tres tot, Teste,
Léonard et la Conquéte Allemande (créer Teste, c’est pécher contre
Teste) ; puis, vingt ans aprés, la Jeune Parque. Toute sa vie,
désormais, est un dialogue, sinon un conflit, entre I’amour et Pesprit :

¢ J. D.-G., ,,Valéry en Verve“, Approches de I'Art (Mélanges Soreil), 1973, p.
153 sq.

§ 1960.

8 Lettres @ quelques-uns, 1952, p. 21 sq.

7 Franz Rauhut; Pawl Valéry, Geist und Mythos, 1930.




242

Jacques Duchesne-Guillemin

toute son ceuvre, telle qu’il la verra rétrospectivement®, lui paraftra
avoir voulu marier les deux thémes.

Dans la Jeune Parque, ln «sceur attentive» dialogue avec la
« sceur brilante », résiste au péché d’amour ; et au péché de création :

Non ! Vous ne tiendrez pas de mes lévres Péclair !

Mais Valéry ne résiste pas & ce dernier, puisqu’il publie son poéme?.
Le serpent qui,
dans les replis de son réve animal,

tentait la Parque reparait dans I’Ebauche. Pour comprendre ce
potme et en reconnaitre la place, comme on ne I’a pas encore fait,
dans P'ceuvre de Valéry, il faut se rappeler chez celui-ci la curieuse
faculté d’élargir une attitude personnelle 3 des dimensions universel-
les. Il se comparait, dans certains de ses moments, 3 Caligula : sa
« fureur glacée d’extermination » se serait souhaité un seul adversaire
résumant tous les autres, afin de décapiter Rome d’un seul coup?®.
Dans le Faust, — on le sait par I’étude des brouillons quen a faite
Ned Bastet'! — le monde, dévoré par Iesprit, devait apparaitre
comme une sphére de plus en plus transparente, jusqu’a crever comme
une bulle. Qu'est-ce i dire, sinon que lesprit d’un Valéry, ne
s'intéressant qu’a ce qu’il trouve, ou plutdt & ce qu’il cherche, rejette
aussitdt ce qu’il a trouvé et qui, pour lui, n’existe plus. Solution radi-
cale du conflit entre I’étre et le connaitre, par substitution de celui-ci
a celui-1a : il n’y a pas d’étre en dehors du connaltre. Par le méme
coup de force, Faust dicte des mémoires imaginaires : I’esprit usurpe
la réalité.

Je crois que ces paralléles nous permettent, rétrospectivement, de
situer le Serpent. Ce qu’était le diable pour Valéry : le complice de
toute création artistique, dérogation 3 I'austére serment de 1892, le
serpent l'est ici pour Dieu. Il nargue Dieu d’avoir perdu sa pureté
primitive en créant le monde. Pour I'un comme pour I’autre, créer,
cest déchoir. Et cette projection grandiose, qui rejoint le mythe

® Cabiers, 27, p. 416. Cf. notamment J. D.-G., Etudes pour un Paul Valéry,
1964, p. 218, et ,Les n dimensions de Paul Valéry“, Entretiens sur Paul Valéry
(Cerisy 1965), 1968, p. 9 sq.

* J. D--G. ,Introduction to La Jeune Parque”, Yale Frendh Studies, 44, 1970,
p. 103.

® J. D.-G. ,Les n dimensions ..., p. 11.

'* N. Bastet, ,,Faust et le Cycle®, Entretiens . .. Cerisy, p. 113 sq.




243

Aupres d’un coeur, aux sources du poéme

gnostique (lequel déja transposait i tout le cosmos le drame de la
chute), mais qui procéde du plus intime de Valéry, s’exprime en
merveilles lyriques — puisque « quand on essaie d’écrire parfaite-
ment, on aboutit au vers »12 :

Comme las de son pur spectacle
Dieu lui-méme a rompu Pobstacle
De sa parfaite éternité ;

1l se fit celui qui dissipe

En conséquences, son Principe,
En étoiles, son Unité.

Cieux, son erreur | Temps, sa ruine !

Quelle chute dans Porigine . . .

Soleil, soleil ! . . . Faute éclatante !
Toz, le plus fier de mes complices,
Et de mes piéges le plus baut,

Tu gardes les ceeurs de connaitre
Que Punivers n’est qu’un défaut
Dans la pureté du Non-étre !

Etre, C’est souiller, dira le Solitaire. Et c’est ainsi que le serpent

tlumine
La diminution divine.

L

L’Ame et la Danse, écrit « en état de ravage » et dédié A C. P.,
fréle la poésie’s. De la rupture, le second fragment du Narcisse est
I’expression lyrique :

Quels fruits forment toujours ces moments enchantés ! . . .

Tant il est vrai quun sentiment, un Erlebnis peut &tre, chez Valéry,
source de po¢me.

Mais il note aussi : « Histoire d’un voyage : de ’orgueil 4 ’amour,
et retour »'. Il n’y a pour lui, semble-til, pas d’autre alternative. Et

1* Cabhlers, 27, cités de mémoire dans J. D.-G., , Les Dialogues de Paul Valéry“,
Cabiers de I Association Internationale des Etudes Frangaises, 24, 1972, p. 78.

13 J. D-G., ,L’Ame et la Danse revisitées, French Studies, Oxford, octobre
1969, p. 362 sq.

14 Cabhiers, 8, p. 387, cité notamment J. D.-G,, ,,Les n dimensions*, p. 14.




244
Jacques Dudhesne-Guillemin

ce qu’il appelle le retour 4 I'orgueil, c’est le retour aux résolutions de
1892, A la primauté absolue de I’esprit.

L’Idée fixe nous le montre réagissant A une nouvelle crise (Néére)s
par une analyse.

Le Faust marque un dernier retour offensif de "amour (sa derniére
grande passion : 991 ou Jean Voilier)! : « Prenez garde 3 I’amour »,
la scéne du jardin, le IVe acte.

Quant 2 la gloire, Valéry y a cédé ou accédé tard, et par nécessité.
Dans le Faust, il fallait un jeune pour s’y livrer par désir : c’est le
disciple, scéne de la bibliothéque.

La poésie, enfin, est présente aussi dans le Faust, mais non comme
tentation : ainsi que nous le verrons, le diable n’y a point de part.

%

Valéry, ayant vite compris que sa triple résolution de 1892 (refus
de I’amour, de la gloire, de la poésie) était intenable, en a tét fait la
caricature, d’abord dans M. Teste, dont la fin en tout cas est carica-
turale, mais surtout, beaucoup plus tard, en marge du Faust, dans le
Solitaire. L’esprit qui se veut pur aboutit A la négation du monde, au
solipsisme et enfin A son propre reniement. C’est le long blasphéme
psalmodié, morceau lyrique : remarquons-le une fois encore, une
attitude extréme jaillit chez Valéry en lyrisme :

Nuit admirable, abime d’beures, tu n’es rien . . .

A moi Splendeurs du pur, @ moi, peuple superbe, etc.

Théme en somme plus lyrique que dramatique, car ce personnage
incarne une solitude métaphysique, imaginée, et non la solitude
vécue d’un Kafka, d’un Kierkegaard, d’un Nietzsche.

Le solitaire est ici celui qui, n’ayant cédé A aucune des trois tenta-
tions du diable (amour, gloire, poésie), tombe dans celle de esprit.
Ce qui marque bien la limite du personnage de Méphisto chez
Valéry, sa principale faiblesse, c’est qu’il laisse Faust monter sans
lui vers le solitaire, qu’il ne représente pas ce qui passe souvent pour

15 J. D.-G,, ,,Les Dialogues ..., p. 85.

18 J. D.-G,, ,,De quelques Sigles*, Australian Journal of French Studies, 1971, p.
220. La graphie pseudo-russe que j’avais cru pouvoir interpréter par Vrijon est en
réalité un anagramme maladroit de Voilier, alias 991.



245

Aupres d’un ceeur, aux sources du poéme

son essence méme : I'orgueil de I’esprit. Le drame du solitaire est
ainsi forcément rejeté en dehors de la pitce proprement dite, qui se
trouve par la privée de sa dimension la plus profonde.

La poésie, le théme de la création poétique n’intervient pas non
plus dans le Faust proprement dit. Et c’est une autre carence de
Méphisto, qu’il n’ait aucun réle dans P'Interméde des Fées. Karl
Blither a bien vu que Faust ranimé par les Fées, c’est Valéry sauvé de
impasse intellectuelle (« Comment je revins 3 la Poésie », cité par
Rauhut'?) par le retour & Pactivité poétique : retour 4 I'innocence
premicre, au lyrisme de jeunesse, d’avant la résolution de 1892 : le
diable n’y a point de part :

Je t’ai connu enfant,
chantent les fées.

Et pourtant, de méme que Valéry ne voulait pas étre le rien-que-
pocte (rappelons-nous son mot 4 Gide: la poésie, je m’en fous!)
Faust finalement se dérobe 3 Iinvitation des fées, C’est-a-dire des
muses. Reprenant a son compte ce qui est, chez Goethe, la définition
méme de Méphisto — der Geist, der stets verneint — il ne sait que
nier :

Son premier mot fut Non,
qui sera le dernier.

e

Dans Pallégorie trés obscure intitulée Acem, Valéry s’est essayé
une fois de plus & marier les thémes de Iesprit et de I’amour. Je
voudrais ajouter une remarque i ce que j’ai proposé naguére!8 au
sujet de ce conte.

Le nom d’Acem peut se comprendre comme I’absence de Corps,
d’Esprit et de Monde, comme un pur observateur situé au-deld, ou
plutdt en dega de cette triade qui compose habituellement notre cons-
cience. Et en effet, Acem n’a pas besoin de parler pour que chacun
devant lui se sente jugé. Un tel étre n’est pas viable, encore moins que
Teste (qui « ne vivrait pas un quart d’heure ») : il n’est concevable
que comme un éclair instantané : « Je suis celui que je suis A chaque
instant. » D’o le sens possible des deux portes, a sa gauche et A sa

17 P. Valéry, p. 155 (extrait des Annales, 1927, p. 375).
18 ,,De quelques Sigles”, p. 218 sq.




246

Jacques Duchesne-Guillemin

droite : le passé et ’avenir.

Mais cet étre n’est pas pur : « Vous étes ma faute », dit-il aux deux
personnages, jeune homme et jeune fille, de « sa liturgie intime. » Et
sa premiére parole a été un anagramme d’AMOR!. On apergoit
dong, ici encore, les éléments d’un drame gnostique : I’esprit, ’'amour,
la faute.

Je ne prétends pourtant pas tout comprendre et tout expliquer de
ce conte énigmatique et qui, je crois, veut ’étre. Mais il me semble
que quelque clarté quant A I'une de ses sources possibles peut jaillir
d’un examen de son sous-titre.

En sous-titre, nous trouvons deux variantes du nom d’Acem :
Assem, ou Azem, Que signifient-elies ?

Alors qu’Acem n’existe pas comme nom de personne, Azem est un
prénom arabe connu (par exemple, le Palais Azem 4 Damas). Quant
a la variante placée en téte, elle pourrait représenter un autre nom,
Qassem, qui a, lui aussi, le mérite d’exister : c’en serait la prononcia-
tion égyptienne — et I’on sait que c’est par le Dr. Mardrus, Egyptien,
que Valéry put avoir quelque contact avec ’arabe?’ : le q s’entend si
peu en arabe du Caire, que le P. Qanawati, O. P., écrit son nom
Anawati et que les Arabes, pour noter un mot persan comme muSta(h)
« I’orgue 4 bouche » (avec h amui) écrivent muStaq. Qassem peut donc
s’écrire Assem. Mais on ’écrit aussi, approximativement, Kassem, et
C’est ce qu’a fait le Comte de Gobineau dans une de ses Nowuwvelles
Asiatiques, I'Illustre Magicien.

L’histoire de ce Kassem est significative : alliant les deux thémes
de P’esprit et de I’amour, comme on va le voir, elle est assez semblable
a celle d’Acem pour nous suggérer un emprunt, une source cachée.
Mirza Kassem est bien marié ; il n’a pas d’ambition. Mais il avait
senti s’éveiller en lui une certaine curiosité pour les choses de Pintel-
ligence. 11 va trouver un derviche, qui lui dit : le panvre diable qui
n’a rien, et qui est devant vous, posséde le monde. Kassem dit : Ins-

1» MARA semble une coquille pour MORA ou MARO, seuls anagrammes pos-
sibles d’ AMOR, si on laisse hors de cause, évidemment, la classique ROMA.

® J. D.-G., ,,Paul Valéry et I'Italie, Modern Language Review, 1967, p. 54,
note. Il faut rectifier sur un petit point ma lecture du distique arabe écrit par Mar-
drus dans les Cahiers de Valéry: ce que j’avais pris pour Paul-i ,,mon Paul® est
simplement Paulus, forme grecque ou latine du nom conservée en arabe. — Recti-
fier, dans le méme article, p. 49, note 2: Theodor Litt, philosophe, et note 1: Carlo
Placci, le ,,professor of enjoyment” de la Princesse de Tour-et-Taxis — A laquelle
nous revenons ainsi pour finir!




247

Auprés d’un caeur, aux sources du poéme

truisez-moi. Il lui fait de l'or et s’en va. Kassem décide de le re-
joindre, dans I’Inde, pour Iaider & trouver I’ultime secret, non pas de
faire de l'or, mais d’élever les esprits ; la sagesse et la pénétration
dans les plus augustes mystéres de la nature — la domination du
monde, des autres hommes et surtout de nous-méme. 1l lui faut pour
cela quitter sa chére Amineh.

Il part — et entend une voix : Qu’as-tu @ faire avec la science ?
Que wveux-tu de la puissance sowveraine?... Tu appartiens @
Pamour ! . . . Esclave échappé de P'amour, reviens a ton maitre !

I faut pour leur malheur que les gens comme Kassem ne sachent
rien faire 3 demi et demandent toujours d’eux-mémes I’absolu en
beaucoup de sens.

Il retrouve I’Indien, qui lui dit : Tx ne saurais me servir & grand
chose ... Il faut ici une ame libre ; la tienne ne Pest plus . . . Maudites
soient les femmes !

La grotte s’effondre, ensevelissant le magicien. Kassem rencontre
a la sortie Amineh. Elle le retrouvait, elle le garda.

Ne vous semble-t-il pas que Ihistoire de Kassem jette une certaine -
lumiére sur celle de son homonyme Assem ?







BIBLIOGRAPHIE
de
\DUCHESNE-GUILLEMIN JacqQues

Born 1910, Jupille near Litge.

Docteur en philosophie et lettres, dissertation in comparative grammar,
University of Louvain 1931, postgrad. studies Paris 1931-1933.

Certificat d’études indiennes, Sorbonne, 1933.

Dipléme Ecole Pratique des Hautes-Etudes, Paris, 1936.

Dipléme Institut de Linguistique, Paris, 1937.

Dipléme Arménien classique, Institut Catholique, Paris, 1933.

Chargé de cours, Univ. Liége, 1938.

Professor 1943. Chair of Indo-Iranian Studies.

Visiting Prof. London Univ. 1950-57, Columbia 1958-59, Chicago 1962,.
UCLA 1967, 1975.

Note sur le nom de Pompée, dans L’ Antiquité classique, 1934, p. 81 ss.

Les citations avestiques de 1’Augmadaica, dans Journal Asiatique,
Paris, 1936, pp. 241-255.

Ahura Mithra, dans Mélanges Cumont, 1936, p. 665 ss.

La formation des noms en avestique, dans Actes du IVe,Congrés
International des Linguistes, Copenhague, 1936, p. 266 ss.

Aw. Thraetaona, dans Indogermanische Forschungen, LIV, 1936.

Les Composés de I’Avesta, études de morphologie iranienne, I, Paris-
Liége, Bibl. de la Faculté de Philos. et Lettres, fasc. 74, XI-279 ps
in-8°, 1936-1937.

Antoine Meillet, dans L’ Antiquité Classique, t. VI, 1937, p. 141-146.

Grec hieros -skr. isira-, dans Mélanges Boisacq, 1937, pp. 333-338.

Ta ’Adara, dans Byzantion, t. XI1, 1937, pp. 737-739.

L’apprentissage du langage, dans Le Flambeau, janvier 1937, pp. 91-96.

Commurication au XIXe Congrés international des Orientalistes,
Rome-Florence, 1937.

Chroniques et comptes rendus dans la Revue belge de Philologie et
d’Historre.

Réponse & M. H. Lommel, dans Indogermanische Forschungen, LVI,
1938, pp. 109-112.

Auguste Bricteux, dans I’ Antiquité classique, t. VII, 1938, pp- 105-108.

Le Ve Congrés international de linguistes (Bruxelles 1939), dans
Dvalectes Belgo-Romans, t. 1, 1938, pp. 232-234.




250

Hittite kessar, indo-iranien zhasta et leurs correspondants, dans
Bulletin de la Société de Linguistique de Parvs, 1938, p. 211 s.

Chroniques et comptes rendus dans la Revue belge de Philologie et
d’Historre.

Le Probléme de la Racine, Ve Congrés international des Linguistes,
Bruxelles, 1939, p. 7 ss.

Notes & Hrozny : Un miracle de la science tchéque, dans Le Flambeau,
1939.

Tocharica, dans Bulletin de la Société de Linguistique de Paris, 1941,
p. 140 ss.

Etymologies avestiques, dans Bulletin of the School of Oriental and
African Studies, 1841, p. 961 ss.

Indo-Iranica, dans Bulletin of Oriental and African Studies, 1942,
p- 925 ss.

C.R.: M. Lejeune, Observations sur la langue des actes d’affran-
chissement delphiques, dans L’ Antiquité classique, 1942, p. 137 ss.

C.R.: E. Struck, Bedeutungslehre, dans L’Antiquité classique, 1844,
p. 184 ss.

Persan Dojizi « jeune fille », « vierge », et ses paralléles, dans Mélanges
L. Th. Lefort, 1946, pp. 571-575.

Introduction & L’Ame et la Danse de Paul Valéry, Liége, Dseoer,
1946, 45 p.

Sur la Structure du Retour de Hollande, Empreintes, n° 1 (Bruxelles),
1946, pp. 53-59.

De la «Soirée» au « Faust»: les Masques de Paul Valéry, dans
Emgpreintes, n° 2, pp. 55 a 67.

Les Fiancés de Manzoni, dans Synthéses, n® 8 (Bruxelles), 1946,
p. 74 & 81.

Communication & la Société de Philologie et d’Histoire, 10 novembre
1946 : « Sur la critique de Paul Valéry ».

C. R.: E. Struck, Bedeutungslehre, dans L’ Antiquité Classique, XIII,
1944 (1946), pp. 183-184.

Etudes hittites, dans Transactions of the Philological Society, 1946
(1947), pp. 73-91.

Essai sur la Jeune Parque de Paul Valéry, Paris-Bruxelles, L'Ecran
du Monde. Itinéraires, 1947, 87 p.

Les Origines indo-européennes, dans La Bibliothéque de Uhonmnéte
homme, 1947, p. 23 ss.

C.R.: G. Dumezil, Naissance d’Archanges, dans Revue d’Histoire
des Religions, Paris, fasc. 1 de 1946 (1947).

Un mythe de 'dme, dans Synthéses, Bruxelles, décembre 1947.




251

Etude de «Charmes» de Paul Valéry, Paris, Les Deux Sirénes;
Bruxelles, I'Ecran du Monde; Liége, Desoer, 1947.

Zoroastre, Essai critique, avec une traduction commentée des gathi,
Coll. Les Dieux et les Hommes, Paris, G.-P. Maisonneuve, 1948.

Au sujet du «divin cygne» (de Stéphane Mallarmé), dans Mercure de
France (Paris), septembre 1948.

Une vue d’ensemble de la linguistique, dans Revue belge de Philologie
et d’Histoire, 1948, p. 1213 ss.

Les langues du monde, dans Revue belge de Philologie et d’Histoire*
1948, p. 868 ss.

De Godsdienst van het oude Iran (Nederlands van A. Kolsteren), in
Christus, Handboek voor de geschiedenis der Godsdiensten, tweede
uitgave, Utrecht-Bruxelles, 1949, pp. 227 & 266.

Grandeur de Zoroastre, dans Synthése, Bruxelles, 1949.

Au sujet du divin Cygne, dans Empreintes, Bruxelles, 1949, numéro
Mallarmé.

C.R.: G. Blanken, Nieuwgriekse Talen, dans L’Antiquité classique,
1949.

La semaine frangaise d’Amsterdam, dans Synthéses 47, avril 1950,
Pp. 237-241.

Linguistique générale. Origines indo-européennes, dans Bibliothéque
de I Honnéte Homme, 2¢ édition, 1950, pp. 13-20.

L’Iran ancien, dans Bibliothéque de I’ Honnéte Homme, 1950, pp. 159-160.

Le monde musulman, dans Bibliothéque de I’Honnéte Homme, 1950,
pp- 161-162.

Yasna 45 and the Iranian Calendar, dans Bulletin of the School of
Oriental and African Studies, 1950, p. 635 ss.

Comptes rendus dans I’ Antiquité classique et la Revue belge de Philologee
et d’Haistoure.

Paul Valéry et la Composition, Glanes (Cahiers Franco-néerlandais),
15-16, 1951, pp. 33-50.

L’originalité de Zoroastre, dans I’Ame de I'Iran, sous la direction de
R. Grousset, L. Massignon et H. Massé, Paris, Albin Michel,
1951, pp. 15-18.

Structure mythico-rituelle des Sociétés : Iran ancien, dans Proceedings
of the 7th Congress for the History of Religions, Amsterdam, North-
Holland Publishing Co., 1951, pp. 132-133.

Comptes rendus dans I’ Antiquité classique et la Revue belge de Philologie
et d’Hastoire.

The Hymns of Zarathustra, London, John Murray, 1952, 164 p.




252

La Musique et Paul Valéry, dans la Revue Musicale, 1, Paris, 1952,
pp- 113-1122.

Gide et Alain, dans Synthéses, décembre 1952.

Ormazd et Ahriman, 'Aventure dualiste dans I’Antiquité, Paris,
Presses Universitaires de France, 1953, 155 p.

L’Ordre des Gathas, dans La Nouvelle Clio (Mélanges Carnoy), 1953,
n° 1-4, pp. 31-38.

Les Noms des Eunuques d’Assuérus, dans Le Muséon, t. LXVI,
1953, pp. 105 a 108.

Présence de 1’Asie, dans Synthéses, février 1953.

La « Conference on Islam », dans Bulletin de I’ Association des Amis de
I’ Université de Liége, n°® 2-4, 1953, pp. 113-114.

Ou en est 'Islam, dans Synthésrs, avril 1954, 13 p.

Le Nom de la Chorasmie, dans Prof. Jackson Memorial Volume,
Bombay, 1954, pp. 37 sq.

V. p. Tharmis « comble» et les noms iraniens en -mi-, dans Donum
natalicium H. 8. Nyberg oblatum, Uppsala, 1954, pp. 27 sq.

Comptes rendus dans Muséon, Revue belge de Philologic et d’ Histoire, eto.

L’Homme dans la Religion iranienne, dans Anthropologie Religieuse
[Publication préalable au Congrés d’Histoire des Religions, Rome,
1955], Leyde, 1955, pp. 93 sq.

Ahriman et le dieu supréme dans les mystéres de Mithra, Numen,
1955, 190 sq.

Introductory notes to Unity and Variety in Muslim civilization, dans
The American Anthropologist, Chicago, 1955.

Jeunesse de Paul Valéry, dans Synthéses, Bruxelles, aofit 1955.

Paul Valéry : Orgueil et Transfiguration, dans Orbis Lutterarum, 1955,
p. 231 sq.

Comptes rendus dans Erasmus, Revue belge de Philologie et d’Histoire,
ete.

Persische Weisheit in griechischem Gewande? dans The Harvard
Theological Review, april 1956, pp. 115 & 122.

Synthése du Dualisme, dans Synthéses, avril 1956.

Notes on Zervanism in the light of Zaehner’s Zurvan, with additional
references, dans Journal of Near Eastern Studies, April 1956,
p- 108 sq.

Comptes rendus dans la Revue belge de Philologie et d’Histoire, Erasmus,
Review of Religion.

Des Villes et des Fleuves, dans CEBEDEAU, 1957, p. 201 sq.

Le Zarvanisme et les manuscrits de la mer morte, I1J, I, 1957.




253

The Western Response to Zoroaster, Oxford University Press, 1958
(Ratanbai Katrak Lestures for 1956).

Exégeése de ’Ahuna Vairya, dans Indo-Iranian Journal, II, 1, 1958.

Avant la Trentaine (Introduction aux « Cahiers» de Paul Valéry),
N. R. F., janvier 1958 et février 1958.

Dualismus, dans Reallezikon fiir Antike und Christentum, 1958,
c. 334 & 350.

Paul Valéry : un Robinson intellectuel, Allocution diffusée le 19 mars
1958 par la Radio-diffusion et Télévision frangaise.

C.R.: G. Widengren, Stand und Aufgaben der Iranischen Religions-
geschichte, dans Deutsche Literaturzeitung, Febr. 1958.

Die Iranische Religion, dans Die Religion des alten Orients, Paul
Pattloch, Aschaffenburg, 1958, pp. 119-175.

Le Religione Iranica, dans Le Religions dell’ Antico Oriente, Edizioni
Paoline, Catania, 1958, pp. 141-200.

La Religion Irania, dans Las Religiones del Antiguo Oriente, Editorial
Casal i Vall, Andorre, 1958, pp. 105-150.

A Religido Iraniana, dans As Religides do Antigo Oriente, Flamboyant,
Séo Paolo, 1958, pp. 113-157.

Iranian Religion, dans Religions of the Ancien East, Hawthorn Books,
New York, 1959, et Burns & Oates, London, 1959, pp. 115-164.

Un Robinson de I'Intellect, dans Technique et Humanisme, Liege,
1959 (avril), 6 p.

Bruxelles en Outremeuse, dans Cahiers Bruzellois, 111, fasc. IV (avril
1959), pp. 282-286 et 6 planches hors-texte.

Il Cantico del Sole di San Francesco d’Assisi, dans Paideia, XIV, 1,
1959, pp. 3-20.

L’Univers de Saint Frangois d’Assise selon le Cantique du Soleil, dans
Synthéses, juillet-aoiit, 1959, p. 384 sq.

La religion de I’Ancien Iran, dans Les Religions de I’ Ancien Orient,
traduction japonaise, Tokyo, 1959.

C.R.: Van der Leeuw, etc., De godsdiensten der wereld, dans Revue
belge de Philologie et d’Histoire, 37 (1959), pp. 237-238.

C.R.: Getto, Francesco d’Assisi e il Cantico di Frate Sole, dans
Humanaitas (Morcelliana), 1959, pp. 78 et 79.

De la Dicéphalie dans I'Iconographie mazdéenne, dans Festgabe
Lommel, Frankfurt, 1960, p. 32 sq.

Miettes iraniennes, dans Hommages d Georges Dumézl, Bruxelles,
1960, ‘pp. 96-103.

Explorations dualistes avec Ugo Bianchi, dans L’ Antiquité Classique,
juillet 1960.




254

Quaestiones graeco-iranicae, dans Klio, Beitrige zur alten Geschichie,
t. XXXVIII, 1960, pp. 122-127.

Aion et le Léontocéphale, Mithras et Ahriman, dans La Nowvelle Clio,
t. X, 1958-59-60, 3, pp. 1-8.

Chronique : Réforme fiscale dans I'état sassanide, Compte rendu de
F. Altheim, R. Stiehl, Finanzgeschichtz der Spétantike, Frankfurt,
1957, dans Revue belge de Philologie et d’Histoire, 1960, p. 245.

C.R.: L.I Ringbom, Zur Ikonographie der Gottin Ardvi Sura
Anahita, dans Artsbus Asiae, XXII, 3, p. 271.

Symbolik des Parsismus, Stuttgart, Hiersemann, 1961, 112 p., in-8°
(Collection Symbolik der Religionen, dirigée par A. Herrmann,
fase. 10).

Rituel et Eschatologie dans le Mazdéisme : Structure et Evolution,
dans Numen, Revue internationale d’ Histoire des Religions, 1961, 1.

Les Gathas de Zarathustra, dans Revue de I’ Histoire des Religions, 1961.

Die Magier in Bethlehem und Mithras als Erloser ?, dans Zeitschrift
der deutschen morgenlindischen Gesellschaft, t. CXI, 1961, pp. 469-
475.

En la Salle Académique, dans Bulletin des Amis de UUniversité,
t. XXXIII, 1961, pp. 61-62.

Zum altiranischen Waorterbuch, zweite Auflage, in Innsbrucker Bei-
trige fiir Indogermanische Sprachwissenschaft, 1961, p. 119.

Commencement et Fin du Monde chez les Mazdéens, dans Actes du
Congrés International d’Histoire des Religions, Marburg, 1961,
p- 138 sq.

C.R. de: C. Joachim Classen, Sprachliche Deutung als Triebdraft
platonischen und sokratischen Philosophierens, 1959, dans
L’ Antiquité Classique, t. XXX, 1961, pp. 220-221.

La Religion de I'Iran ancien, Paris, Presses Universitaires de France,
1962, in-8° jésus, 412 p. (Collection Mana, Manuel d’Histoire des
Religions, I, ITI).

L’étude de I'iranien ancien au vingtiéme siécle, dans Kratylos, t. VII,
1962, pp. 1-44.

V.-p. artdca brazmaniy, dans Bulletin of the School of Oriental and
African Studies, t. XXV, 1962, pp. 336-337.

Iranische Cosmogonien, dans Pauly-Wissowa, Realencyclopddie der
classischen Altertumswissenschaft, Supplement IX, 1962, pp. 1582-
1589.

Magier, dans Leaskon fiir Theologie und Kirche, Zweite Auflage,
Freiburg, i. Breisgau, 1962.

Ormazd, Ibidem, 1962.




255

Le Logos en Iran et en Gréce, in Quaderns della Bibliotheca Frilosofica
dv Torino, 3, 1962, pp. 1 & 15.

Fire in Iran and in Greec, dans East and West (IsMEO), 13, 1962,
pp- 198 & 206.

Cinquant’ Anni di Ricerca sull’ Iranico Antico, dans Archivio Glotto-
logico Italiano, XLVII, 1962, pp. 101-111.

Le Croissant Fertile, Paris, Adrien Maisonneuve, in-12°, 125 p. et
2 cartes, illustré, 1963.

Abradatas, Abrokomas, Abulites, Achaemenes, Achaemenidai, Adara,
Alyattes, Amastris, Amytis, Anaitis, dans Der kleine Pauly.

Ormazd, dans Lexikon fiir Theologie und Kirche.

Zum Altiranischen Worterbuch, Zweite Auflage, dans Innsbrucker
Beitrige zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 15, pp. 119-122.

La Fixation de I’Avesta, dans Indo-Iranica, Festschrift G. Morgen-
stierne, 1963.

Heraclitus and Iran, dans History of Religions, t. 111, 1963, pp. 34-49.

Le Xvarenah, dans Annali Istit. Or. Napoli, sez. linguist., t. V, 1963,
pp. 19-31.

Some Aspects of Anthropomorphism, dans The Saviour God (in honour
of E. O. James), Manchester, 1963, pp. 83-96.

Islam et Mazdéisme, dans Mélanges Massé, Téhéran, 1963, 5 1{

C. R. de : Darmesteter, Le Zend-Avesta, dans Oriens, 16, 1963; p. 373.

C. R. de: Humbach, Die Kanishka-Inschrift von Surkh-Kotal, dans
Orientalia, t. XXXII, 1963, pp. 378-380.

C.R. de: Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci, I, IV, Eraclito,
dans Rivista di Filologia classica, 1963, 205  208.

Etudes pour un Paul Valéry, Neuchitel, La Baconniére, 1964, 247 P-

Un trait de syntaxe akkadienne et son origine hittite, dans Die Sprache,
t. X, 1964.

Der Persepolis-Teppich, dans Antaios, t. V, pp. 551-561.

Un sceau-cylindre irano-égyptien, dans Jaarbericht Ex Oriente Luz,
n° 16, 1964, pp. 76-77.

Parsismus, dans Lexikon fiir Theologie und Kirche.

Anaitis, Araspes, Arbakes, Ariaios, Ariobarzanes, Aristagoras, Arsakes,
Arsames, Arses, Artabannes, Artabanos, Artabarzanes, Artabazos,
Artaioi, Artaphernes, Artavasdes, Artaxerxes, Artaynte, Atossa,
Atropates, Artembares, Astyages, Autophradates, Bagoas, Bessos,
Brachmanes, Chosroes, dans Der Kleine Pauly, Lexikon der
Antike.

Sui Dialetti Iranici, dans Archivio Glottologico Italiano, 1964, pp. 105 8q.




256

The « Form of Fire», dans Unvala Memorial Volume, Bombay, 19¢4,
pp. 14 sq.

C.R. de : J.-P. Roux, La mort chez les peuples altaiques anciens et
médiévaux, d’aprés les documents écrits, 1963, dans Revue belge
de Philologie et d’Histoire, t. XLII, 1964, pp. 1087 sq.

C.R. de: P. Chalus, L’Homme et la Religion (L’Evolution de
PHumanité), 1963, dans Revue belge de Philologie et d’Hustove,
t. XLII, 1964, pp. 108 sq.

C. R. de : A. Godart, I’Art de I'Iran, 1962, dans L’ Antiquité Classiqee,
t. XXXIII, 1964, pp. 271 sq.

C.R. de : Dachner, The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, dens
Indo-Iranian Journal, t. VII, 1964, pp. 196-207.

C. R. de : Godfrey, The Church in Anglo-Saxon England, dans Erasmas,
t. XVI, 1964, pp. 141-143.

Avesta, Zoroaster, Zoroastrianism, Zoroastrian Literature, dens
Encyclopaedia Britannica.

Zoroastrianism, dans The Encyclopedia Americana.

Zoroastrianism, dans Collier's Encyclopedia.

Ahura Mazda and Ahriman, Avesta, Gathas, Mithras and Mithraism,

Fravashi, Zoroaster, Sutras, Upanishads, dans The New Cathdac
Encyclopedia.

Yama, Zarathustra, Zervanismus, dans Lezikon fiir Theologie wnd
Kirche.

Dadikai, Dandamis, Dara, Dareios, Dargamanes, Dataphernes, Daiis,
Deiokes, Derbikes, Drangai, dans Der kleine Pauly, Lexikon ler
Antike.

L’Initiation mazdéenne, dans Initiation, Contributions to the Thene
of the Study-Conference ... Strasbourg, September 1964, Leicen,
Brill, 1965.

« Religion and Religions» dans « The Meaning and End of Religim :
a Symposium», dans The Harvard Theological Review, 195,
p. 433 sq.

Die Drei Weisen aus dem Morgenlande und die Anbetung der Zit,
dans Antaios, 1965, p. 234 sq.

C.R. de: Geo Widengren, I1 Manicheismo, Milano, 1964, et Die
Religionen Irans, Stuttgart, 1965, et de Jes Asmussen, Xwas-
tvanift, Studies in Manichaeism, Copenhague, 1965, dans Rivsta
di Storia e Letteratura Religiosa, 1965.

C.R. de: W. Hein, Friihe islamische Keramik im Osterreichiscien
Museum fiir angewandte Kunst in Wien, dans Erasmus, 1965, p.38.



257

Symbols and Values in Zorostrianism, New York, 1966, Harper and
Row, Collection Religious Perspectives, t. XV, 167 p.

I Magi di Betlemme nelle tradizione occidentali, Milano, 1966, Societa
Editrice Vita e Pensiero, Collection Le Conferenze dell’Universitd
Cattolica, 30 p. et 6 planches.

Les Mages de Bethléem et ’Adoration du Temps, dans Acta Orientalia
Belgica, Correspondance d’Orient, 10, 1966, 18 p.

Articles « Gandaridai», « Gandaritis», « Gedrosia», dans Der Kleine
Pauly, Realencyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft,
1966.

D’Anaximandre & Empédocle: Contacts gréco-iraniens, dans La
Persia e il Mondo greco-romano, Roma, Accademia Nazionale dei
Lincei, 1966, pp. 423-431.

Articles Gobryas, Harpagos, Hekatompylos, Heliokles, Hermaios,
Hormisdas, Hydarnes, dans Der Kleine Pauly, Lexikon der Antike,
Stuttgart, Druckenmiiller, 1966.

Paul Valéry au Miroir, dans French Studies, Oxford, 1966, pp. 348-365.

C.R. de: G. Widengren, Die Religionen Irans, Stuttgart, 1965, dans
Revue de I’Histoire des Religions, 1966, pp. 87-91.

C. R. de : Roland Crahay, La religion des Grecs, Bruxelles, 1966, dans
L’ Antiquité Classique, t. XXXV, 1966, pp. 673-674.

C.R. de: L. Miles, J. Colet and the Platonic Tradition, London,
1962, dans Erasmus, 1966, p. 592.

C.R. de: Geo Widengren,” Die Religionen Irans, 1965, dans Indo-
Iranian Journal, 1966, p. 236 sq.

C.R. de: Marijan Molé, Culte, Mythe et Cosmologie dans 1'Iran
ancien, Paris, 1963, dans Revue de I’Histoire des Religions, 1966,
Pp. 69 sq.

La Preghiera mnello Zoroastrismo, dans La Preghiera, Roma, Coletti,
1967, trois volumes, pp. 677-715.

Articles Ahura Mazda, Deva, Parsees (Parsis), Zoroastrianism, dans
Encyclopaedia Britannica, London, 1967.

Paul Valéry et I'Italie, dans The Modern Language Review, 1967,
pp. 48-64.

C.R. de: Francisco Rodriguez Adrados, Evolucion y estructura del
verbo indoeuropeo, Madrid, 1963, dans L’Antiquité Classique,
t. XXXVI, 1967, pp. 36-37.

La preghiera nello Zoroastrismo, in La Preghiera, 3 vol., Coletti, Roma,
1967, p. 677 a 715.

The Six Original Creations, in Sir J. J. Zarthoshti Madressa Centenary
Volume, Bombay, 1967, p. 7 sq.




258

L’Expansion de Baga, in Festschrift fiir Wilhelm Eilers, Wiesbaden,
1967, p. 157 sq.

Religion et Politique, de Cyrus & Xerxés, in Persica, Jaarboek var het
Genootschap Nederland-Iran, 111, 1967-1968, p. 1 & 9.

Articles Kambysen, Kambyses, Kandaules, Kapisa, Kaspioi, Kyros,
Kyrtioi, Magoi, Mandane, Margiana, Mazaios, Media, Megabates,
Megabazos, Megabyzos, Mykoi, in Der kleine Pauly, 1968.

Iran ancien, in La Nouvelle Bibliothéque de I’Honnéte Homme, Anvers,
1968, p. 93 sq.

Philosophie des Langues et Origines Indo-Européennes, Ibidem,
P- 209 sq.

Auguste Bricteux, in Leber Memorialis, I1, 1967, p. 76 sq.

Ernest Orsolle, Ibidem, p. 250.

Les N Dimensions de Paul Valéry, in Entretiens sur Paul Vdéry,
Paris, 1968, p. 9 & 43.

Sur la Prose, in Synthéses, décembre 1967 /janvier 1968, p. 1 a 4.

C.R. de: F. A. Adrados, Evolucion y estructura del bervo ndo-
europeo, 1963, in Rev. B. de Phil. et d’Hvst., 1967, p. 15¢ sq.

Linguistique indo-européenne, Ibidem, 1967, 2, § 229.

C.R. de: Marijan Molé, Culte, Mythe et Cosmogonie dans lTran
ancien, in Ortens, 1965-66, p. 472 sq.

La divination dans I'Iran ancien, dans La Divination, études recuellies
par André Caquot et Marcel Leibovici, 2 vol., Paris, Prsses
Universitaires de France, 1968, t. I, pp. 141-155.

A vanishing Problem, dans Myths and Symbols, Studies in honsr of
Mircea Eliade, Chicago University Press, 1969, pp. 275-277.

Rom oder... was?, dans Pratidanam, Indian, Iranian and Ihdo-
European Studies presented to F. B. Kuiper, La Haye, Moiton,
1969, 1 page.

Religion et politique, de Cyrus & Xerxés, dans Bulltin of the Iravian
Culture Foundation, Téhéran, 1969, vol. I, Part I, pp. 55-64.
Wiladimir Woronoff, Annas et le 1épreux. Récit dramatique pour voix
grave et piano. Version francaise de Jacques et Marcelle Duchssne-
Guillemin, d’aprés le texte original espagnol de Gabriel Nir6,
extrait de Personnages de la Passion du Seigneur, Bruxilles,

CEBEDEM, 1968.

Articles Magoi, Mandane, Margiana, Mazaios, Media, Megalates,
Megabazos et Megabyzos, dans Der Kleine Pauly, Realencyclojidie
der klassischen Altertumswissenschaft, 1969.

Dialectologie des langues indo-européennes, dans Revue belg de
Philologie et d’Histosre, t. XLVI, 1968, pp. 650-651.




259

C.R. de: D. Brandenburg, Islamische Baukunst in Agypten, dans
Erasmus, 1869, pp. 616-617.

C.R. de: K. u. H. Erdmann, Iranische Kunst, dans Erasmus, 1969,
p- 161.

C.R. de: Jean Hytier, Questions de littérature : Etudes valéryennes
et autres, dans Romanic Review, 1969, pp. 147-151.

The Religion of ancient Iran, in Historia Religionum, Handbook for
the History of Religions, Leiden, 1969, pp. 323 sq.

Old Persian Yaumanis, W. B. Henning Memorial Volume, London,
1970, pp. 140 sq.

Espace et temps dans I'Iran ancien, Revue de Synthése, 55-56, 1969,
Pp. 259 sq.

Zoroaster und das Abendland (Ausziige), in B. Schlerath (éd.), Zara-
thustra, Darmstadt, 1970, pp. 217 sq.

Ritual und Eschatologie im Mazdaismus : Struktur und Evolution,
Ibid., pp. 314 sq.

Articles Sagartioi, Sakai, Sakastane, Sapor, Sarangai, Saspeires,
Sassaniden, Sataspes, Satrap, Sisygambis, Smerdis, Sogdiana,
Struthas, Surena(s), Susa, Syennesis et Syloson, dans Der kleine
Pauly, Reallexikon der classischen Altertumswissenschaft.

Iranistes belges en Iran, Iran (Ambassade de I’Iran, Bruxelles), 1969,
p- 70 sq.

Un mister al lui Brancusi, Masa Tacerii, Bucarest, 1970, pp. 107 sq.

L’Ame et la Danse revisitées, French Studies, oct. 1969, pp. 362 sq.

C. R. de: Manfred Mayrhofer, Die Indo-Arier im alten Vorderasien,
Wiesbaden, 1966, dans Chronigue d’Egypte, XLII, 1967, pp. 343 sq.

Chronique intitulée Etudes sur le fatalisme, dans Revue Belge de
Philologie et d’Histoire, XLVI, 1968, p. 937 sq.

C.R. de: Jean Hytier, Questions de littérature : Etudes valéryennes
et autres, 1967, dans Romanic Review, 1969, pp. 147 sq.

L’Iran antique et Zoroastre, dans Histoire des Religions I (Encyclo-
pédie de la Pléiade), 1970, pp. 625-694.

Reflections on yaozda, with a Digression on xvaetvadatha, dans
Myth and Law among the Indo- Europeans, University of California
Press, 1970, pp. 203-210.

Introduction to La Jeune Parque, dans Yale French Studies, 1970,
pp. 87-105.

Un mystére de Brancusi, Hommages & Marie Delcourt, 1970, pp. 435-439.

Articles « Phraaspa», « Phraates», « Phraortes» et « Phrataphernes »,
dans Der kleine Pauly, Real-enzyklopidie der Altertumswissenschaft,
1971.




260

C. R. de : Ph. Rech, Inbild des Kosmos, dans Erasmus, 1971, p. 925.

Art et Religion sous les Sassanides, Atts del Convegno Internazionale
sul Tema : La Persia nel Medioevo, Roma, Accad. Lincei, 1971,
pp. 377 sq.

La Religion des Achéménides, Historia, Einzelschriften, Heft 18 :
Beitrige zur Achdmenidengeschichte, pp. 59 sq.

Die Religion der Achidmeniden, Acta Classica Academiae Hungaricae,
1971

L’Kglise sassanide et le Mazdéisme, Histoire des Religions, II, La
Pléiade, Gallimard, Paris, 1972.

Traduction de 'arabe de I’étude d’A. R. Zaqzuq sur la Mosaique de
Mariamin, accompagnant ’étude de Mme Duchesne-Guillemin,
Annales Archéologiques Arabes Syrienmes, 1970 (paru en 1972).

De quelques Sigles, Australian Journal of French Studies, Numéro
spécial Valéry, 1971, pp. 216 sq.

Les Dialogues de Paul Valéry, Cahiers de I’ Association Internationale
d’Etudes Francaises, 24, 1972, pp. 75 sq.

On the Complaint of the Ox-soul, dans Journal of Indo-European
Studres, vol. 1, 1, Spring, 1973, pp. 101-104.

L’Eglise sassanide et le Mazdéisme, dans Histoire des Religions, II,
Encyclopédie de la Pléiade, 1973, pp. 1-32.

Zoroastrianism and Parsism, dans Encyclopedia Britannica, 1973,
vol. 19, pp. 1171-1176.

Articles Sapor, Sarangai, Saspeires, Sassaniden, Sataspes, Satrap,
dans Der kleine Pauly, Realencuyclopidie der classischen Altertums-
wissenschaft, 1972.

Valéry en verve, dans Approches de I’ Art, 1973, pp. 153-160.

C.R. de: Annelies Kammenhuber, Die Arier im vorderen Orient,
1968, dans Indo-Iranian Journal, XIV, 1972, pp. 74.

C.R. de : J. de Menasce, Feux et Fondations pieuses dans le droit
sassanide, dans Indo-Iranian Journal, XIV, 1972, p. 275.

C.R. de: B. Schlerath (éditeur), Zarathustra, 1970, dans Ktraylos,
XV, 1970 (1972), p. 221.

Religion of Ancient Iran, Bombay, 1973, 271 p. (traduction anglaise,
revue et mise & jour, de La Religion de I'Iran ancien, 1962).

Sur la construction adnominale en persan moderne, Indogermanische
und allgemeine Sprachwissenschaft (Akten der Fachtagung der
Indogermanischen Gesellschaft, Bern, 1969), Wiesbaden, 1973,
p. 14 sq.

Jesus Trimorphism and the differentiation of the Magi, Brandon
Memorial Volume, Manchester, 1973, p. 91 sq.



261

Sur la doctrine du feu en Iran et en Grece, Le Feu dans le Proche-
Orient antique (Actes du collogue de Strasbourg, 1972), 1974, p. 41 sq.

Articles Sisygambis, Smerdis, Sogdiana, Tiara, Trdat, dans Der
Kleine Pauly, Realencyclopidie der classischen Altertumswissen-
schaft, 1973 et 1974.

C. R. de : Saeculum Weltgeschichte 111 et IV, 1967, dans Erasmus, 26,
1974, col. 435 sq.

Art and Religion under the Sasanians, Mémorial Jean de Menasce,
1974, p. 147 sq.

Zoroastrianism and Parsiism, Encyclopaedia Britannica, 15th Edition,
1974, p. 1171 sq.

C.R. de : H. Gottschalk, Lezikon de Mythologie der europdischen
Volker, 1973, in Erasmus, 1974, col. 755 sq.

1. Religion of Ancient Iren, Bombay, 1973, 271 pages (Traduction anglaise,
revue et mise A jour, de La Raligion de I"Iran ancien, 1962).

2. «Sur la construction adnominale en persan moderne», , Indo-germanische
wnd ellgemeine Sprachwissenschaft (Akten der Fachtagung der Indo-germanischen
Gesellschaft, Bern, 1969), Wiesbaden, 1973, p. 14 sq.

3. «Jesus’ Trimorphism and the diffcrentiation of the Magi », Brandon
Memorial Volume, Manchcster, 1973, p. 91 sq.

«Sur la doctrine du feu en Tran et cn Gréce », Le Feu dans le h’dﬁh
Orient antique (Actes du colloque de Strasbourg, 1972), 1974, p. 41 sq.

Articles « Sisygambis », « Smerdis », « Sogdiana », « Tiara », « Trdat »,

dans Der kleine Pauly, Realenc yclopddie der classischen Altertumswissen-
schaft, 1973 et 1974.

6. C. R. de Saeculum Weltgeschichte III et 1V, 1967, dans Erasmus, 26,
1974, col. 435 sq.

- = Le dieu de Cyrus », Acta lranica, 3, 1975, p. 11 sq.

« Art and Religion under the Sasanians », Mémona/ Jean de Me--

nasce, Téhéran, 1974, p. 147 sq.

3. « Encore vieux-perse yaumanis », Mélanges linguistiques offerts a
Emile Benveniste, Paris, 1975, p. 137 sq.

4. Articles Tiara, Tigranes, Tigranokerta, Tigris, Tomyris et Trdat, Der
Kieine Pauly, Lieferung 25, 1975.

S. C.R. de O. Hofler, Verwandlungskulte, Volkssagen u. Mythein,
Wien, 1973, dans Erasmus 27, col. 254 sq.

6. C.R. de O. Keel, Altorientalische Bildsymbolik u. Altes Testament,
Neunkirchen, 1972, dans Erasmus, 27, col. 394 sq.

7. Opera Minora |, Philologie et Histoire de I'lran, Téhéran, Publica-

tions de I"Université, numéro 1461, 1974, 187 pages.

« Zoroastrianism and Parsiism », Encyclopeadia Britannica, 15th

édition 1974, p. 1171 sq.

o

.N-‘



262

1. Opera Minora 11, Zarathustra et sa Religion, Téhéran, Publications
de I'Université, 1975, 386 p.
2. Atrticle Xerxés, dans Der kleine Pauly, Lieferung 26, 1975.

3. CR. de ]J.P. ASMUSSEN, Studies in [udeo-Persian Literature,
Leiden, 1973, dans Rivista di Storia e Letteratura Religiosa, XI,

1975, pp. 302 sq.
On the cityscape of the Mérode Altarpiece, Metropolitan Museum

Journal, 11, 1976, 129 sq



263
Table des Matidres vol, II

Les hymnes de Zarathustra (Revuede I'Histoirc des Religions, Juillet 1961) 1
On the Complaint of the Ox-soul (Journal of Indo-European Studies,

I, 1973) 21
Yasna 45 and the Iranian Calendar (Bulletin of ithe School of Oriental

and African Studies, XIII, 1950 25
La Preghiera nello zoroastrismo (La Preghiera, Roma, 1967) 31
The Religion of ancient Iran (Historia Religionum, I, 1969) 71

L’Iran antique et Zoroastre (Histoire des Religions, Pléiade, I, 1970) 125
L’Eglise sassanide et le mazdéisme (Histoire des Religions, Pi¢iade, 11,1971)195
Le xvaronah (Annali Istituto Orientale, Nopoli, Sezione linguistica

V, 1963) 2925

. L’homme dans la religion iranienne (Anthropologie religieuse, 1955) 239

| Liinitiation mazdéenne (Initiation, 1965) 955

Rituel et eschatologie dans le mazdéisme (Numen, 1961) 263
De la dicéphalie dans I'iconographie mazdéenne (Festgabe Hermann

Lommel, 1960) 269

L’expansion de Baga (Festschrift Wilhelm Eilers, 1971) 275

Ahriman et le dieu supréme dans les mystéresde lithra (Numen, 1955)277

. Aion et le léontocéphale (La Nouvelle Clio, X, 1960) 283

The “form of fire” (Unvala Memorial Volume, 1964) 291

The six original creations (Zarthoshti Madressa Centenary Volume, 1967) 295
Iranische Kosmogonien (Pauly - Wissowa, Realencyclopidie der classischen

Altertumswissenschaft, Weltschépfung) 297

Dualismus (Reallexikon fiir Antike und Christentum) 303

Explorations dualistes avec Ugo Bianchi (L’Antiquité classiques XXVIII,
1959) 313
Notes on Zervanism (Journal of Near Eastern Studies, XV, 1956) 325

' R.C. Zaehner, Dawn and Twilight of Zoroastrianism (Indo-Iranian

Journal, VII 1964) 331
Art et Religion sous les Sassanides (La Persia nel Medioevo, Accademia

dei Lincei, 1971) 343
Le dieu de Cyrus (Acta Iranica, 3, 1975) 367

Art and Religion under the Sasanians*(Mcmorial J. de Menasce, 1975) 379

%< o S
- "9}
3 A)ur\l'n-" 7






