
  

2384H1B(D) 

  

Publication de l’Université de Téhéran 

No. 1461 /3 

Jacques Duchesne-Guillemin 

OPERA MINORA 

III 

IRAN-GRÈCE- 

ISRAËL-ETC. 

Téhéran 1978      





  

  

Publication de l'Université de Téhéran 

No. 1461 /3 

Jacques Duchesne-Guillemin 

OPERA MINORA 

III 

IRAN-GRÈCE- 

ISRAËL-ETC. 

Téhéran 1978  



  

  

© 1978, Université de Téhéran 

PE 

06 Rats le 9 C1 sé ‘nus 90 

ge Une ét 0 pa ele 35 OST nl lee 3 le 

du OLL à des LRtilsoles last Lu Gus 33 

ul Lim Des Railscsts Cisix AS 

JL pre Le 

 



Table des Matières 

Avertissement 

IRAN et GRECE 

. Persische Weiïsheit in griechischem Gewande? (Harvard Theological 

Review, April 1956, p. 115 sq.) 

2. Fire in Iran and in Greece (East and West, Roma, 1962, p. 198 sq.) 

. Le Logos en Iran et en Grèce (Quaderni della Biblioteca Filosofica 

di Torino, 3, 1962, p. 1 sq. ) 

. Heraclitus and Iran ( History of Religions, Chicago, 2, 1963, p. 

34 sq.) 

. D’Anaximandre à Empédocle: contacts gréco - iraniens (La Persia e 

il mondo greco - romano, Roma Accademia dei Lincei , 1966, 

p. 423 sq.) 

. Sur la doctrine du feu en Iran et en Grèce ( Collogue sur le Feu 

dans le Proche - Orient antique, Strasbourg, juin 1972) 

IRAN , ISRAEL et CHRISTIANISME 

. Les noms des eunuques d’Assuérus (Muséon, Louvain, LXVI, 1953, 

p. 105 sq.) 

. Le zervanisme et les manuscrits de la Mer Morte ( Indo - Iranian 

Journal, I, 1957, p. 96 sq.) 

. Die Magier in Bethlehem und Mithras als Erlôser ? (Zeitschrift der 

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, CXI, 1961, p. 469 sq.) 

10. Die drei Weisen aus dem Morgenlande und die Anbetung der Zeit 

( Antaios, Stuttgart, VII, 1965, p. 234 sq.) 

11, Les Mages de Bethléhem et l’adoration du Temps (Acta Orientalia 

Belgica, Bruxelles, 10, 1966. 18 pages)    



  

  

l'a 

13: 

14, 

19, 

16. 

7; 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

23. 

2. 

25. 

Addenda et Corrigenda (Iranica Antiqua, VII, 1967, 1 sq.) (19 

Espace et temps dans l’Iran ancien (Revue de Synthèse, III°s., 

55 - 56, 1969, p. 259 sq.) 122 

A vanishing Problem (Myths and Symbols, Studies in honor of 

Mircea Eliade, Chicago, 1969, p. 275 sq, ) 144 

Jesus’ trimorphism and the differentiation of the Magi (S. G.F. 

Brandon Memorial Volume, Manchester 1973, 10 pages ). 147 

DIVERS 

The Meaning and End of Religion, À Symposium (Harvard The - 

ological Review, 58, 1965, p. 432 sq.) 159 

Gr. ieros-skr, isira - (Mélanges Boisacq, 1937, p. 333 sq.) 164 

Reflections on yaozda, with a Digression on xvaetvadatha ( Myth 

and Law among the Indo - Europeans, Univ. of California Press, 

1970, p. 203 sq.) 170 

Some Aspects of Anthropomorphism ( The Saviour God, in honour 

of E.O. James, Manchester 1963, p. 83 sq.) 178 

How does Islam stand? (Unity and Variety in Muslim Civilization, 

Chicago, 1955, p. 3 sq.) 192 

L'Univers de Saint François d’Assise selon le Cantique du Soleil 

(Synthèses, Bruxelles, juillet-août 1959, p. 384 sq.) 204 

On the Cityscape of the Mérode Altarpiece ( Metropolitan Museum 

Journal, New York, 11, 1976, p. 129 sq.) 221 

Un Mystère de Brancusi (Hommages à Marie Delcourt, Bruxelles, 

1970, p. 435 sq.) 224 

Le texte pahlavi “ Xosrow et son page ” et les origines de l’amour 

courtois (Monumentum Nyberg, Acta Iranica, 4, 1975, p. 209sq.) 234 

Auprès d’un coeur, aux sources du poème (Sprachen der Lyrik, 

Festschrift Hugo Friedrich, Frankfurt, 1975, p. 114 sq.) 240 

Bibliographie de J. Duchesne - Guillemin 249 

Table des Matières du volume II 263 

 



Avertissement 

Les articles ici réunis concernent, pour la plupart, les rapports entre 

la civilisation iranienne et l'Occident. 

Je m'y suis parfois répété, corrigé, complété: c’est ainsi que les six 

premèrs, sur l'Iran et la Grèce, doivent être lus ensemble, 

Dans Particle 10, sur les Rois Mages, que suit, en 1 1, une traduction 

françzise abrégée, une grave coquille, au bas de la page 94, a été corrigée 

pour à réimpression. Mais il faudrait supprimer, p. 76, les trois dernières 

lignesavant le sous - tire Die Reibetrommel. Le triptyque de Berlin (retable 

Bladeïn de Roger de la Pasture) est étudié dans les Addenda et Corrigenda 

(artice 12). Cependant, une solution satisfaisante au problème des trois 

âges ” (pourquoi les rois - mages sont représentés comme un vieillard, un 

adulte et un jeune homme) n’est donnée que dans les articles 13 ( Espace 

et Tenps) et 15 ( Jesus’ Trimorphism and the Differenciation of the Magi). 

Le thème de l'article 1, Persische Weisheit, est en partie repris par 

l’artide 19, Some Aspects of Anthropomorphism, 

L’article 22 , sur le triptyque de Mérode, a ceci de commun avec 

les étides sur les Mages que ce tableau figure au musée des Cloisters, à 

New York, tout comme une autre oeuvre belge, le polyptyque des Mages, 

dont à vue, en 1958, fut le point de départ de mes recherches sur le 

thème des Trois Rois. 

Pour l’article sur Brancusi, né d’une visite à Bucarest à l’occasion du 

X° Congrès International des Linguistes, je n'ai guère d’excuse ; mais il a 

été bin accueilli au Congrès d’Esthétique d’Uppsala en 1968 - l’année de 

ma première visite à l’Iran ! 

L'article 24 , sur les Origines de l’amour courtois ( par l’entremise 

de l'Espagne musulmane ) aurait pu être groupé avec le n° 20 : How does 

Islam stand ?    



  

  

Enfin, j'ai cru pouvoir faire figurer ici, exceptionnellement , l’un de 

mes articles sur Paul Valéry (au sujet de qui j'ai fait un jour avec un 

extrême plaisir une conférence à l’Université de Téhéran), puisque j'y 

montre que l’Iran se retrouve, chez ce poète, à travers Gobineau. 

Mes chaleureux remerciements vont aux Presses de l’Université de 

Téhéran , et particulièrement à mon ami leur directeur, le Professeur 

Faravashi, ainsi que, comme partageant avee lui l'initiative de cette 

réimpression, mon ancien condisciple ( nous fûmes ensemble élèves de W.B. 

Henning à Londres), le Professeur Navvabi, aujourd’hui à l’Université 

de Shiraz. 

Liège, 21 septembre 1977. 

J- Duchesne - Guillemin 

professeur à l’Université de Liège 

docteur honoris causa de l’Université de 

Téhéran 

 



IRAN -GRÈCE 

   





  

la | 

PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM 
GEWANDE? 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
Liècr, BELGIUM 

PEU D’ARTICLES ont une telle importance, pour la question des 

rapports entre la pensée grecque et la pensée iranienne, que l’étude 
publiée en 1923, dans la Zeitschrift für Indologie und Iranistik, 

par Alb. Gôtze, sous le titre très significatif de “Persische Weisheit 

in griechischem Gewande.” 

On sait que l’Iran a professé certaines doctrines qui ne sont 

pas sans analogie avec celles de philosophes grecs. La question 

est depuis longtemps débattue de savoir ce que les Grecs, ce que 

Platon, par exemple, ont pu devoir à l'Iran. Une des difficultés 
de la démonstration vient de l’absence de chronologie du côté 

iranien. Le Bundahishn et le Dênkart, où est exposé, entre autres 

dogmes, celui de la préexistence spirituelle du monde, ne datent, 

dans la rédaction que nous en avons, que du IX® siècle de notre 

ère. Ils reflètent certainement des spéculations plus anciennes et 

se donnent, en effet, pour des paraphrases ou résumés de morceaux 

avestiques aujourd’hui perdus. Mais l’Avesta lui-même était un 
ouvrage composite dont les diverses parties dataient d’époques 
très différentes, depuis les gâthâs de Zarathustra, antérieures d’au 

moins six siècles à notre ère, jusqu'aux additions faites sous 

Shâpur, quelque mille ans plus tard. 

Une doctrine iranienne, dans ces conditions, ne peut guère être 

datée sans quelque aide extérieure. C’est un tel secours qu’a pensé 

trouver Gütze, dans un texte grec extrait du De Hebdomadibus, 

sur lequel son attention avait été attirée par l’étude qu’en avait 

donnée F. Boll. (Ce détail, on le verra, est capital.) L'ouvrage 

grec expose notamment qu’à chaque partie du corps humain cor- 

respond une partie de l’univers, doctrine professée aussi par le 
Bundahishn. Certes, devant ce rapprochement, la première réac- 

tion de l’helléniste, qui sait que l’ouvrage grec remonte au moins 
au V* siècle avant J.-C., est de conclure que l’emprunt, si emprunt 
il y a, s’est fait dans la direction de Grèce à Iran. Ainsi fait von 
Wesendonk, Urmensch und Seele, 1924, qui adresse à Gôtze ce  



  

  

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW 

reproche, p. 122: “Auf den naheliegenden Gedanken, hellenistische 

Einflüsse im grossen Bundahishn zu suchen, ist er nicht gestos- 

sen.” Le ton de polémique, à distance, nous amuse, car Gütze 

était si bien averti de cette possibilité qu’il l’envisageait dès les 

premières lignes de son article. “Wesendonk muss davon nichts 

gelesen oder wenigstens nichts verstanden haben,” commente fort 
justement Reïitzenstein, Studien zum antiken Synkretismus, 1926, 

p. 124. Toute l’argumentation de Gütze visait précisément, après 

avoir montré que les documents grec et iranien se ressemblent 

trop pour que cette similitude soit fortuite, à faire voir que, des 
deux, le texte grec ne peut être l'original. 

Sa thèse, dont nous examinerons ci-dessous le bien-fondé, fut 

accueillie avec enthousiasme, ou avec un scepticisme embarrassé. 

Elle ne pouvait laisser indifférent. Reitzenstein y trouvait la plus 

éclatante autorisation, fournie par un orientaliste, de ses théories 

sur les origines iraniennes de la mystique grecque, et une impul- 

sion nouvelle pour développer ces vues. Le Dâmdât Nask, livre 

perdu de l’Avesta paraphrasé par le Bundahishn, étant désormais 

assignable, grâce à l'emprunt qu’y avaient fait les Grecs, au moins 

au V* siècle, Platon avait donc pu le connaître, et y puiser à 

pleines mains. C’est ce que fit valoir Reitzenstein dans ses Studien, 

où son collaborateur H. Schaeder rééditait, dans leur formulation 

du Bundahishn, les doctrines cosmologiques de l'Iran, sources 

présumées de l’idéalisme et du dualisme platoniciens! 
L’immensité même de la perspective ainsi ouverte faisait reculer 

les philologues plus prudents que Reïtzenstein; mais la plupart, 

au lieu de reprendre l’ensemble de la question, se contentèrent de 

tourner autour, en montrant, par exemple, que Reitzenstein avait 

plusieurs fois abusé de la documentation iranienne,' ou fermèrent 

les yeux, comme von Wesendonk. Deux seulement, M. Wellmann 

et W. Kranz, l’un et l’autre hellénistes éminents, ont travaillé en 

profondeur. Mais l’un n’a envisagé qu’une moitié du problème 

et ne pouvait conclure sur l’ensemble; l’autre a repris la question 

tout entière, mais paraît bien avoir conclu à contre-sens, comme 

on va voir. 

La thèse de Gütze reposait sur deux arguments principaux. 

1Cf. J. Duchesne-Guillemin, Ormazd et Ahriman, Paris, 1952, p. 115 sq. et 

p. 99 sq., avec référence aux travaux de Koster, Festugière, etc. 

  

 



  

  

PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM GEWANDE? 

Primo, la doctrine du De Hebdomadibus apparaît en Grèce 
brusquement et isolément, tel un bloc erratique (p. 79). Il y a 
donc chance qu’elle soit un apport étranger; le véhicule en a été 
probablement l’École de Cnide, qui a dû communiquer avec la 

Perse grâce aux séjours de médecins grecs à la cour achéménide. 
Secundo, le document grec n’offre pas une doctrine homogène 

et cohérente, et ne peut se comprendre que comme une adapta- 

tion assez peu adroite: ‘“Ohne die persische Parallele lässt sich 
die Anordnung des Heptadisten nicht verstehen.” 

Le premier argument a déjà été considérablement affaibli par 
M. Wellmann, qui a décelé, dans ce prétendu bloc erratique, quan- 
tité d'éléments appartenant au stock des idées pythagoriceinnes,? 
et a montré, de plus, que toute la doctrine, loin d’être sûrement 
cnidienne, devait plutôt ressortir à l’École de Cyrène, ce qui nous 
éloigne de l’Iran et met hors de jeu les médecins grecs employés 
par le roi perse. Tel est en substance l’article de Wellmann, qui 
ne va pas plus loin. W. Kranz reprend l’argument et retrouve la 
doctrine de l’heptadiste, ou une doctrine approchante, dans plu- 
sieurs ouvrages grecs: livres I et IV du Peri diaitês et fragment 
de Choirilos.® Ainsi, le “bloc erratique dans l’Hellade” se trouve 
avoir des frères, comme l'écrit textuellement Kranz, p. 131, 
sans paraître s’effrayer de cette contradiction. Mais ce point n’est 
pas le principal de son article, qui a pour pièce maîtresse la mise 
en œuvre d’une constatation aussi importante qu’inattendue, à 
savoir, que le texte grec pris par Gôtze pour base de comparaison 

‘M. Wellmann, Die pseudo-hippokratische Schrift Peri Hebdomadôn, Quellen 
und Studien zur Geschichte der Naturwissenschaft und Medizin, 4, 1, Berlin 1933: 
“Auf pythagoreischer Lehre beruht was unser Heptadist über die 7-Zahl der 
Planeten sagt, ferner über die Kugelgestalt der Erde und die Antipoden, seine 
Lehre von der Erhellung der Fixsterne durch die Sonne, von dem Verhältnis des 

Makrokosmos und Mikrokosmos. Pythagoreisch ist weiter die Vorstellung, dass 
die 3-Zahl die vollkommene Begrenzung abgebe, weïl sie Anfnag, Mitte und Ende 

in sich schliesst, die Unterscheidung von zwei Arten der Sonnenwärme . . . Pytha- 

goreisch ist indirekt die Theorie von den 7 natürlichen Prinzipien des menschlichen 
Kôrpers: Feuer, Wasser, Luft, Erde, Galle, Blut und Schleim, und von den 7 
lebenswichtigen Funktionen des Kopfes, zu denen unser Autor die Sinne rechnet, 
nur fehlt bei ihm nach Vorgang des Pythagoreers Alkmaion der Tastsinn.” 

®W. Kranz, Kosmos und Mensch in der Vorstellung frühen Griechentums, 

Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gôttingen, Philol.-histor. 

KI, Fachgr. I, 1938, pp. 121-161. Il s’agit du tragique (non de l’épique), comme 

l’a vu Koster, Le Mythe de Platon, 1951, p. 31.  



  

  

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW 

avait été indûment tronqué par Fr. Boll, qui l’avait étudié avant 

lui. Il faut l’‘“‘enchaîner” à la suite, pour que se manifeste une 

structure d’ensemble. Nous retrouvons ici le second argument de 

Gôtze, tiré d’une prétendue incohérence du texte grec, et cet argu- 

ment s’effondre: le texte, une fois ressoudé, apparaît solidement 

construit. L'univers y est parcouru de bas en haut, en sept étapes: 

2 Firmament 

Etoiles 

Soleil 

Lune 

Air 

Eau 

Terre.   
(Le texte tronqué par Boll ne comportait que Terre-Eau-Air- 

Lune; la terre et l’eau étant chacune divisée en trois couches, cela 

donnait l’apparence d’un nombre suffisant d'éléments pour con- 

stituer l’heptade. La lune était même de trop, à vrai dire.) 

Seul le système complet rend compte, notamment, de l'équation 

lune-sensus, ou plutôt, dans l'original reconstitué, oekÿyn-bpnv 

(où ppv signifiait “diaphragme” et n’a plus été exactement com- 

pris par le traducteur latin). Le diaphragme divise en effet le 

corps par le milieu, comme la lune (c’est-à-dire la sphere de la 

lune) est à égale distance du centre du monde et de sa périphérie. 

Ce dernier détail suffirait à suggérer que nous avons affaire à 

une conception envisageant le monde non comme une échelle de 

degrés, mais comme un ensemble de sphères concentriques. Ceci 

est confirmé par l'identification du Firmament à la Peau et des 
Étoiles à la “Chaleur qui est sous la peau”: visiblement, ce qui 

enveloppe le corps est comparé à l’enveloppe de l’univers, lequel 

est donc considéré comme sphéroïde — alors que, dans les mythes 

plus primitifs, comme chez les Chinois “ ou dans le Véda, c’est 

à la tête de l’homme que le ciel correspond, étant simplement le 

plus élevé des échelons de l’univers. Le document grec nous met 

manifestement en présence de la “conception nouvelle” dont Nils- 

son.’ à la suite d’Eisler et de Burkitt, a montré, dans le dormaine 

religieux, l'incidence révolutionnaire. 

“Cf. ci-dessous. 
5 Geschichte der griechischen Religion, II, 1950, p. 673 sq. 

  

 



l 

  

  
  

PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM GEWANDE? 

Seule une pièce paraît manquer: les planètes. Mais peut-être 

l'original grec-les mentionnait-il et se dissimulent-elles sous la 
traduction latine? On n’aura plus compris que le firmament était 

le lieu des fixes et on aura confondu ceux-ci avec les planètes sous 

le vocable général de stellae. 
Rien, en tout cas, de ce système grandiose ne se retrouve en 

Iran, où les identifications, quand elles ne sont pas simplement 

obvies, comme celle de la terre à la chair, des os aux montagnes, 

du sang des artères à l’eau des fleuves, du souffle au vent, sont 

tout autres que les identifications grecques.® — L'absence de l’- 

équivalence cheveux-végétation dans la doctrine grecque, absence 
d'autant plus surprenante, pour W. Kranz, que c’est là une méta- 

phore courante de la poésie et de la mythologie grecques, reçoit 

maintenant son explication. Il n’y avait pas place pour cette 

équivalence dans un système qui s’efforçait de ranger les parties 
du corps, et celles du monde, en allant du dedans au dehors: les 

cheveux et poils, plus extérieurs encore que la peau, aukaient eu 

pour correspondant cosmique quelque chose au delà du firmament, 
et non les terrestres frondaisons. 

En somme, Kranz a démontré, mieux encore qu’il ne pensait, 

que la doctrine grecque est un tout cohérent et homogène. Mais 

il n’a pas vu qu’il ruinait ainsi l’argument principal de Gôtze en 
faveur d’une origine iranienne de cette doctrine. Comme il a 

aussi dévalorisé l’autre argument, celui de l’“erratischer Block in 

Hellas,”” en trouvant des frères à cet enfant unique, on peut con- 

sidérer la thèse de Gôtze comme réfutée." 
Cependant, nous restons en présence du problème que Gôtze a 

eu l’incontestable mérite de poser: comment rendre compte de 
la ressemblance de doctrine entre les documents grecs et le Bunda- 

SIl n’y a pas lieu d'insister, plus que Gôtze n’a paru y tenir lui-même, sur la 

paire iranienne moëlle-métal, qui serait l'original du rapprochement entre medulla 

cerebrum semen et quod in terra calidum humidum, la différence s’expliquant, selon 

Gôtze, par le terme iranien av. ayô x$ustam, littéralement “métal en fusion,” ex- 
pression composée dont on n’aurait retenu que le second terme: “en fusion” On 

se demande vraiment comment le traducteur supposé du perse en grec aurait pu 

méconnaître l’image si parlante des métaux enfouis (à l’état de minerai) “dans 
les entrailles de la terre” (ainsi disons-nous encore), comme la moëlle dans le corps 
de l’homme. 

T Ceci répond à Widengren, Stand und Aufgaben der iranischen Religionsge- 
schichte, Numen 1955, p. 79. Sa critique a été le point de départ du présent essai 
de mise au point.  



  

  

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW 

hishn? — On serait tenté de prendre le contre-pied de sa thèse 

et de conclure, comme semble y inviter la chronologie, à un em- 

prunt fait par l’Iran à la Grèce. Cependant, des faits nouveaux, 

des études parues depuis la sienne — et sous l'impulsion de la 
sienne — engagent à rechercher une solution plus nuancée. 

L'idée de macro-microcosme n’était pas seulement connue en 

Grèce, dans l’Iran et dans l’Inde, mais se retrouve ailleurs sous 

la forme rudimentaire du mythe selon lequel, un géant primordial 

étant mis à mort, les parties de son corps donnent naissance aux 

parties de l’univers. Chez les Scandinaves, Ymir est tué par Odin, 

Vili et Ve: de sa chair ils font la terre, de son sang, l’eau, de ses 

os les montagnes, de ses cheveux les arbres, de son crâne le ciel, etc. 

Ceci rappelle évidemment le dépècement du Purusha (Homme) 
selon l’hymne Rigveda X, 90 et le meurtre de Gayômart par 

Abriman dans le Bundahishn. La mythologie de Grimm, 4° édi- 

tion, p. 433, avait déjà signalé le parallèle cochin-chinois à ce 

mythe, que reprend A. Olerud, L’Idée de macrocosmos et de micro- 

cosmos dans le Timée de Platon, Uppsala 1951, p. 147. Il est 

encore plus intéressant de voir comblé l’espace géographique in- 

termédiaire, Asie centrale et Chine, grâce aux études de Harva 

et d’Eberhardt, cités ibidem, p. 148, qui retrouvent chez les peuples 

altaïques et chez les Chinois un mythe tout semblable de dépèce- 

ment cosmogonique. Quand meurt le géant P’an-ku, disent les 

Chinois, de son souffle naît le vent, de sa voix le tonnerre, de son 

œil gauche le soleil, de son droit la lune, de ses cheveux les 

plantes, etc. 
Les documents chinois permettent de dater au moins du XI° 

siècle avant notre ère ce mythe très ancien, qui a très probable- 

ment fait partie, comme l’a montré Rônnow,® de l'idéologie du 

sacrifice humain et été, à ce titre, très répandu dans le monde. 

On le retrouve dans l’ancienne Babylonie avec le meurtre de Tia- 

mat donnant naissance au monde et celui de Kingir engendrant 

l’humanité. Il est donc infiniment probable qu’il a eu cours chez 
les Indo-européens: pourquoi auraient-ils fait exception? C’est 

* Dans ses études sur le Pravargya (Monde oriental, 1929, p. 113 sq.), sur 
Zagreus och Dionysos (Religion och Bibel, 1943, p. 14 sq.) et sur Dionysos och 
Orfeus (cité par Olerud, p. 143, note 1). 

  

  
 



  

  

PERSISCHE WEISHEIT IN GRIECHISCHEM GEWANDE? 

donc, chez les Germains, chez les Iraniens et les Indiens — dans 

l’Edda comme dans le Bundabhishn et dans le Veda — un commun 

héritage. Les Grecs, il est vrai, semblent l’avoir oublié avant de de- 

scendre aux rives de l’Egée: Homère n’en a pas trace, ni Hésiode, 

et l’idée de macrocosme, quand elle apparaît au V* siècle, dans 

le De Hebdomadibus et ailleurs, fait bien figure d’intruse. Or, 

cette réintroduction de conceptions abolies est vraisemblablement, 

comme pour la cosmogonie ‘“‘orphique” du célèbre Hymne à Zeus 

(déjà allégué par Gôtze), le fait de la religion dionysiaque 

avec son mythe de Zagreus, et de tout le mouvement orphico- 

dionysiaque. A. Olerud, parce qu’il croyait à un emprunt à l'Iran, 

a seulement parlé de “possibilités que présente la religion de 

Dionysos de s’assimiler la spéculation orientale de macro-micro- 

cosme.” ® Si l’emprunt à l’Iran est controuvé, on conclura plutôt 

qu’un mythe barbare, véhiculé par les Thraco-phrygiens depuis 

les temps et les lieux de la communauté indo-européenne, aura 

rejoint les Grecs, porté par l’afflux dionysiaque. 

Mais cette mythologie ne suffit pas à expliquer le système du 

De Hebdomadibus: elle n’en a fourni que le substrat, l’idée d’une 

correspondance, morceau par morceau, entre le corps humain et 

le monde. D’autres éléments sont manifestement intervenus, qui 

rendent compte de la structure septénaire et astronomique du 

système. 

Les deux mots soulignés font immédiatement penser à l’orient. 

Le nombre sept, d’abord: “Die Sieben als Herrscherin ist Orien- 

talin,” écrit p. 149 W. Kranz, qu’on ne songera pas à contredire 
sur ce point. “Schon im 8. Jahrhundert, wenn nicht früher, pour- 
suit-il, muss sie als solche über die ionische Küste nach Griechen- 

land gedrungen sein, vom Apollokult vor allem aufgenommen und 

anerkannt.” Mais c’est de Babylonie et non d’Iran qu’il s’agit 

cette fois. 

Quant à la conception astronomique des sphères concentriques 

(entourant une Terre libre dans l’espace), cette conception — 
qui tient, on l’a vu, à l’essence même de la liste d’équivalences 

présentée par l’heptadiste grec — n’est autre que la grande inno- 

vation intellectuelle, rappelée plus haut, qui, née en partie sous 

l'influence de Babylone encore, et défendue d’abord par Aris- 

* On lira avec profit tout le chapitre, p. 191 sq., qu’il a consacré à ce sujet.  



  

  

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW 

tarque de Samos, puis par Anaximandre, allait bouleverser, avec 

Platon et ses successeurs, les bases de la religiosité grecque.° 

Le texte du Bundahishn, étant donné sa date tardive et l’absence 

de témoignage antérieur, contient sans doute une part d'emprunt, 

notamment le classement par cinq. Celui-ci est-il venu de Grèce, 
où, comme le rappelle Gôtze, il figure dans le Timée; ou de l’Inde, 

où il est attesté déjà dans la Chândogya-upanishad et dans le 

Satapathabrâhmana? Les deux sont possibles, puisque des doc- 
trines de l’un et l’autre pays ont été incorporées, de façon avouée, 
à l’Avesta sassanide.!! En tout cas, la doctrine y a subi un dé- 

veloppement dans le sens dualiste, et enfin, comme l’a supposé 

Gôtze, d’assez graves altérations, qui prouvent qu’elle n’était plus 

bien comprise. 

Liège 

# Sur l'importance et la diffusion de cette vision du monde dans la philosophie 
grecque et l’orphisme, voir l’excellent aperçu de W. Guthrie, The Presocratic World- 
Picture, Harvard Theological Review, 1952, p. 87 sq. 

# Voir en dernier lieu R. Zaehner, Zurvan, Oxford 1955 — avec mes Notes on 
Zervanism publiées à ce propos dans le Journal of Near Eastern Studies, 1956. 

  

  
 



fl 

   

  
nce the rediscovery of the Avesta has made 
ources of Iranian religion accessible to us, 

ince we can read what Zoroaster said —, 
have been able to return, with fresh in- 

st, to an ancient idea : that of the Oriental, 

especially Iranian, origins of Greek phi- 
phy. It is an idea which Antiquity had 
bwed with a legendary aura, either by de- 
ng that Pythagoras had been Zoroaster’s 

il in Babylon (a city where neither of them 
probably ever been) or by writing, as did 
nent of Alexandria, that Heraclitus had 

n on « the barbarian philosophy », an ex- 
sion by which, in view of Ephesus’ proxi- 

to the Persian empire, he must have 
int primarily the Iranian doctrines. 
he problem, studied seriously by the mo- 

is, has often been negatively solved by the 
historians of Greek philosophy: but it 

ns, nevertheless, repeatedly to rise anew 
the Phoenix from its ashes, as though the 

btation to compare the two traditions and 

over a bond of interdependence between 
nm periodically became irresistible. 
little over a hundred years ago Gladisch, 

érman, in a book and its title Heraklit und 
vaster, 1859, brought together these two 

inating figures, the Iranian prophet and 
most complex, most gifted and most 
ure of pre-Socratic philosophers. His 
nple was followed, thirty years later, by 
ppelli, in the Atti dell’ Accademia di Na- 

, 1887, and again half a century later by 
gia Stella who wrote in 1927, in Rendiconti 

Accademia dei Lincei, an article entitled : 
raclito, Efeso e l’Oriente ». 

nce the beginning of our own century 
ology and archaeology have been able to 

ire in Iran and in Greece 

place Ephesus in its historical setting, as a 
cross-roads in the exchange of products and 
ideas, and Luigia Stella could avail-herself of 
studies such as that by Max Wundt, « Die Phi- 
losophie des Heraklit von Ephesus in Zusam- 
menhang mit der Kultur loniens » (Archiv. 
für Geschichte der Philosophie, 1907) or 
Charles Picard’s Book Ephèse et Claros, 
1922. The distinguished Italian authoress was 
able to go forward with a broadness of outlook 
and high critical sense. She had the courage 
to re-open to question the thesis of her own 
master, Adolfo Levi, who in his article « Il 
concetto del tempo nei suoi rapporti con la fi- 
losofia greca fino a Platone » (Riv. di filos. 
neoscolastica, 1919) had tried to set the Iranian 

doctrines of Time at the origins of Heraclitus” 
speculations. But it would seem that Luigia 
Stella, in turn, had let herself be carried away 
into exaggerating the part played by Iran when 
she termed some of the Ephesian philosopher’s 
characteristics Iranian : the disdain for anthro- 
pomorphic images and for the sacrificial cult, 
the scorn for corpses considered as objects 
worthy only of being cast away. What is there 
actually in common between the rite of expo- 
sure of the dead, typical of the Magi, and He- 
raclitus” hostility to all funeral rites? Hera- 
clitus was against some religious practices; he 
coincided on two points with the Iranian atti- 
tude: on the absence of sacred images and on 
the forbidding of blood-letting sacrifice. But 
the latter trait is not peculiar to Iran (nor 
common to all of Iran). 

The problem has recently been revived in a 
very personal approach by Clémence Ram- 
noux. This philosophical scholar, authoress 

of a voluminous work whose title itself anti-  



  

cipates its originality — Héraclite ou l’ Homme 
entre les choses et les mots, 1959, — confesses 

in this book that she had suppressed a chapter, 
originally planned, on the relation between He- 
raclitus and Iran, because it raised too many 

difficulties. Later on she herself, understand- 

ably with less scruples, was able to publish 
the material contained in that chapter in the 
form of an article in a periodical. This article, 
which appeared in 1959 in Revue de la Médi- 
terranée, published in Algiers, is titled: « Un 
épisode de la rencontre est-ouest, Zoroastre et 
Héraclite ». 

We must admit from the very outset that 
to draw a parallel between Heraclitus and Zo- 
roaster would perhaps require a more thorough 
knowledge of both of them: on the other hand, 
to try to explain the personality of one in terms 
of that of the other îs perhaps to claim to ex- 
plain obscurum per obscurius. 

Obviously it would be presumptuous here to 
attempt to draw a well-defined portrait of 
the obscure philosopher of Ephesus and of the 
prophet of Iran, and to demonstrate the in- 

fluence exerted by Zoroaster on Heraclitus. 
Nevertheless, it has seemed to me, in view of 
the results achieved in recent years in the study 
of Heraclitus’ personality and in that of Ira- 
nian religion, that there might be a specific 
interest in confronting these two lines of re- 
search. 

Above all, it seems useful to broaden the 

bases of the comparison, both on the Greek 
and on the Iranian side. So we shall come to 
speak, as we proceed, of: 

the heavenly spheres according to Anaxi- 
mander; 

the cosmie fire doctrines of the Indo-Ira- 
nians and of Hippasus and Heraclitus; 

a purely Iranian development : the doctrine 
of the Xarenah:; 

the cosmology of the pre-Socratic philoso- 
phers, and the sphere of fire in the cosmology 
of the Pahlavi texts. 

I am particularly pleased to discuss these 
questions in Italy, both because of the debt 
I owe Quintino Cataudella for his book, Fram- 

menti dei Presocratici, a complete translation 
of the Fragmente of Diels-Kranz, which ap- 
peared in 1958 and made the study of these 
early philosophers a great deal easier than it 
had been s0 far, and because of the definitive 
insights and explanations which I have found 

in the works of Mazzantini, Maddalena, 
dolfo, and Pagliaro. 

I. Anaximander and the heavenly spheres 

Anaximander, according to Hippolytus’ 
dence, taught that the spheres of the sta 
heavenly bodies followed one another in 
following order, starting from the earth: 

the Stars — the Moon — the Sun. 

(And we may note that, according to 
menides, Empedocles, Leucippus and Met 
dorus of Chios, it was still the sun that mark 

the limits of the world). 

Now let us look at the Iranian part. ‘1 
Avesta (Hadoxt Nask 2. 15) teaches that 
souls of the dead reach Paradise through th 
intermediate stages: humata (good though 
hüxta (good words), and hvarëta (good deed 
Now, according to the Pahlavi books (Men 
1 Xrat, Dätastan ï Denïk, Artäg Viräf) and 

Sad Dar, each of these stages is respectiv 
identified with the place of the stars, the mo 
and the sun. So there is a parallelism betwé 
the Greek doctrine of Anaximander and 
Iranian doctrine. 

Nevertheless, there remains a chronologi 

obstacle — as is always the case when we A 
to make use of the Iranian data: our Iran 
evidences are, in fact, of a late date, si 
the works in which they appear are not earl 
— to the extent that they can be dated — t} 
the 9th Century of our own age. At first si 
this seems wholly contrary to the idea that 
doctrine was taken up from Iran by Ana 
mander, who lived 1300 years earlier. Ne 
theless, our ancient Iranian sources are sca 

and lacunar to such an extent that the po 
bility of such a borrowing remains valid. 
make this hypothesis probable or, let us & 
credible, we need only demonstrate that 
Greece the doctrine in question was a « fore 
body », quickly rejected, whereas in Iran 
stood within the framework of a system. T 
is what we shall try to show here. 

In Greece it was suffcient that the mec 
nism of eclipses became known and the oce 
tation of the stars by the moon observed 
this doctrine to be abandoned. The eclip 
of the sun prove that the moon is nearer 
the earth than the sun; the occultation of 

stars shows that the moon is nearer to the ea 
than the stars. One could only remain  



übt, for the second and third position, be- 
sen the sun and the stars, and that is the 

on why Parmenides, Empedocles, etc., 

Id still regard the sun as the limit of the 
ld. 

[his notion survived in certain quarters, as 
he fragment by Celsus cited by Origen, on 
»spheres of the planets, the last of which 
that of the sun. 

in Iran the order remained totally unchang- 
Now, what is the reason for this order? 

s obvious that the stars, the moon and the 

h follow each other in the order of increasing 
ht, and this progression is completed in a 
rth and final stage, which is the destination 

t of the soul’s journey: one of the names 
Paradise is, in fact, anagräan « infinite 

vhts) ». 

That we have to do with a progression, a 
rarchy, is moreover borne out by the fact 
t to each stage there corresponds a category 
living beings: to the stars, the plants; to 

> moon, the animals; to the sun, man; to 

infinite lights, the gods or God. Now, 

een these beings, the hierarchy is obvious : 
nts, animals, men, gods. 

Ve thus have the following system : 

God(or the 

gods) 

The Sun Man 

The Moon Animals 

Plants 

radise Infinite lights 

od deeds 

jod words 

od thoughts The Stars 

On the basis of certain indications, we are 

indto believe that this doctrine was an- 
nt, at least as old as the Avesta. In Avestan 

moon is called gao-ciôra, « which has 

race of the ox », and this means that the 

esta was familiar with the astro-biological 
lief, explicitly taught in the Pahlavi books, 
ording to which the living species were pre- 
ed in the heavenly bodies: man in the 

h, the animals in the moon, and the plants 
“the stars. (This view accounted for the 
bdness of the species). AIl this is told mytho- 
ically in ‘the Bundahiën: at the death of 
yomart, the first man, a part of his seed 

on the ground, while another part was 
lected by the god Neryôsang, « messenger of 
mans», who took it to the sun to be purified. 
the same way the seed of the primordial 

il was borne to the moon. We shall return 

to this belief shortly, with reference to the fire 
doctrine, because the vital seed which trans- 
mits life, and hence warmth, is therefore a 

species of fire. 

We may even go back to a period earlier 
than the Avesta, so far as the affinity of man 
with the sun is concerned. Many names of 
vrimal men are traceable, by comparison, to 
the Indo-Iranian mythology, especially Yama 
and Manu. The latter, which flourished in 

the Indian creeds, did not remain in the Ira- 

nian tradition except as a survival, in the 
proper name Manuëciôra, literally « race of 
Manu ». As to Yama, in India, he became 
the King of the dead, whereas in Iran he sur- 
vived as the first king, the one who established 

cattle sacrifice, etc. Now, both in India and 
in Iran, Yama is the son of Vivasvant — (in 

Iranian, Vivañhan) — a figure about whom 
very little is known, but whose name, in San- 

skrit, is one of the names of the sun. This 

solar kingship of Yama is borne out, in Ira- 
nian, by the constant epithet x$aëta « resplen- 
dent », which he shares with hvar, another 

name of the sun (from which comes Persian 

xor&d « sun ») and with Mithra. 

This solar nature of Yama provides the key 
to the doctrine of the Bundahiën, just men- 
tioned above, that the human species is pre- 
served in the sun. In fact, it is natural that 

the first man, the ancestor of the ancestors, 

should have been the chief of his descendants, 

their king. And, as their king, he was descend- 
ed from the sun, according to a concept fairly 
widespread everywhere in the world and al- 
ready observed in Babylon and in Egypt. But 
this solar character, which be owed to his 

function, became inseparable from his person. 
So, when Gaya maretan replaced him, be- 

ginning with the reform of Zoroaster, as the 

first man, he retained the same solar nature '), 

which he transmitted to his entire race. 

The system we have outlined gives rise to 
another observation. From the parallelism we 
have observed it appears that the three terms 
humata «good thoughts », hüxta « good 
words », and hvar$ta « good actions » them- 
selves form a rising hierarchy. So actions are 
superior to words which, in turn, are above 

mere thoughts. This is very different from 
what was set forth by a Heraclitus, for whom 
both speech and action are based on thought. 
The latter is an intellectual doctrine, whereas 

the Iranian doctrine fits in perfectly with a 
system almost exclusively preoccupied with    



  

morality. In fact, it is worse (to give an exam- 

ple) to be caught committing flagrant adultery 
than to merely make a declaration of love to 
one’s neighbour’s wife, and it is still less of a 
sin, Î suppose, to have merely desired her in 
one’s mind. 

So we can explain, through Iran and by 
means of an organic body of beliefs, Anaxi- 
mander’s doctrine on the spheres of the stars, 
the moon and the sun. 

But the late date at which the ascending 
scale of the three stages — stars, moon, sun 

— towards Paradise is observed in Iran gives 
us matter for reflection. This doctrine may 
be an Iranian adaptation of the beliefs in the 
astral destiny of souls, beliefs which were un- 
doubtedly Babylonian in origin and spread 
throughout the entire East — and the Roman 
world—towards the first century B.C. In place 
of the seven planetary spheres, a Babylonian 
theory, the Iranians, in their ignorance of 
astronomy, might more simply and according 
to a naive hierarchy of brilliance, have placed 
the stars, the moon, and the sun. 

This same naive idea might have been at the 
bottom of Anaximander”’s theory, without ne- 

cessarily presupposing a bond of relationship 
with the Iranian creed. 

The second point on which we must broaden 
our basis of comparison on the Greek side is 
Hippasus” doctrine of fire. We should not in 
fact forget, since Aristotle himself tells us 50, 

that Heraclitus was not the only one to have 
proclaimed fire the principle of all things: as 

we read in the Metaphysics (A 3.984 a 7), 

« Hippasus of Metapontium and Heraclitus of 
Ephesus say (that the primary element is) 
fire ». And Simplicius, Aetius and Clement 
of Alexandria all report the same thing in more 
or less detail. We read, for example, in Sim- 
plicius (who took this information from Theo- 
phrastus): « Hippasus of Metapontium and 
Heraclitus of Ephesus both say that the One 
is in motion and limited, but they made fire 
the principle, and they make things derive 
from fire by condensation and rarefaction, and 
dissolve them in fire anew, as though this na- 
ture alone were their foundation ». 

IL. After these preliminary observations, the 
second of which, as we have seen, somewhat 

limits Heraclitus’ originality by attributing a 
Pythagorean precursor to him, we can begin 

to deal with the fire doctrine in Heraclitus 

in Iran. 

Let us begin with Heraclitus. There ar 
least four fragments which expound Hera 
tus’ reflections on fire. The first is transmi! 
to us by Clement of Alexandria and by E 
tarch: « This cosmic order, which is the & 

for all, was not made by any of the god 
of mankind, but was ever and is and sl 

be ever-living fire, kindled in measure 
quenched in measure ». The second fragm 
is from the same source: « the transformati 
of fire: first, sea; and of sea, half is ea 

and half fiery water-spout ». 

The third fragment is transmitted by 
tarch: « all things are counterparts of 
and fire of all things, as goods of gold and gi 
of goods ». 

Similarly, Maximus of Tyre reports tk 
according to Heraclitus, « fire lives the de 
of the earth, and air lives the death of fi 

water lives the death of air, and earth that 

water.» Finally, a fragment of Hippolyt 
without expressly naming fire, names lig 
ning, which is probably the same thing: «'T 
thunder-bolt steers all things.» 

Another passage by the same author,‘ 
which fire is said to be due to judge all thi 
at the end of the world, was suspected 
Reinhardt (Hermes, 1942, 22) of mer 

being a Stoic and Christian interpretation 
the Heraclitean doctrine of fire; but its 

thenticity has recently been vindicated 
Zeller-Mondolfo, La filosofia dei Greci, 1, 
221 e 251). 

Turning now to Iran, we will first of 
examine the gathas of Zoroaster. The role 
fire in them is fundamental. Twice Zoroasi 
calls upon « the fire of Ahura Mazda », eitl 

to make offerings to it (Y 43. 9) or to acknc 

ledge its protection (Y. 46. 7). More f 
quently (in all the other passages, to be preci 
fire is characterized as an instrument of 
deal. Ordeal is not found in the gathas as 
actual practice, except for one single men 
of it (Y. 32. 7), but several times there 

reference to a future ordeal which is to 
made by means of fire to separate the go 
from the wicked, and which Zoroaster invok 
Here fire is the instrument of truth or justi 
(aëa), from which it derives its power (her 
the epithet a$a-aojah). This connection of 
with aëa is constant; it appears again inap 
sage I have mentioned (Y. 43. 9), which m 
be translated: « I wish to think, insofar 2  



able, of making unto thy fire (O Ahura 
da!) the offering of veneration for aëa ». 
other words, to venerate aÿa, offerings are 
de to the fire of the Lord. In the same way, 
én each of the elements or each of the ca- 
ries of beings of the universe are placed 
er the protection of the Entities which sur- 
id Ahura Mazda, Aa is the patron of Fire. 

ow the question arises: could this doc- 
e of the gathas have been known to Hera- 
us? Neither the date nor the place of Zo- 

er’s reform are known with certainty, but 
probable that it occurred at the beginning 
he Sixth Century B.C., in north-eastern 
. We do not know what of it may have 
hed the West of the Persian Empire at 
time of the early Greek philosophers, when 
cities of Ionia bordered on this empire and 
e incorporated into it. 
Vhat we do know is that Darius worshipped 
ra Mazda, standing before the altar of 

>. At Naqë i Rustam, near Persepolis, on 
façade of his rock tomb, he is shown stand- 

on a great throne borne up by slaves, be- 
e a fire-altar, with his right hand raised 
sign of adoration and his left holding up a 

resting on the ground. Between the king 
the altar, and above them, hovers the 

ged dise with the bust of Ahuramazda. 

Dn the other hand, in a Fifth Century relief 
nd at Dascylium (capital of the satrapy of 

a Minor on the sea of Marmara), we see 

magi with their mouths covered by a veil, 
s the custom to this day among the Parsee 

ests during the sacrifice, holding the ritual 
gs. Below them are the head of a bull and 
of a ram, obviously intended for the sacri- 

e. In front of them there is a column, sur- 
nted by a sort of abacus or table, possibly 

ire altar. Here is the idea which Heraclitus 
y certainly have had of the magi who, be- 
es, are mentioned in one of the fragments 
his which have remained, but promiscuously 

th the « noctambules, Bacchants, Maenads, 

tiates » whom he accuses of impiety. 

But what could he have known of the doc- 
nes of the magi, and especially of their fire 
étrine? To answer this question we must 
end our Iranian inquiry, searching else- 
ere than in the gathas of the prophet, which 
that time were perhaps still unknown in 
ia Minor. 

In Medieval Iran, and already partly in the 
esta — and we shall see that these ideas are 
obably more ancient — different species of 

fire are distinguished, and there are even three 
ways of classifying fires. 

First of all, in contrast to the normal fires, 

Adaran, there was the fire Varhrän. This was 

the fire of the highest species. It is said that 
this fire had the power of attracting all the 
gods to itself: when the heavenly gods come 
to earth, we learn from two Pahlavi texts 

(Denkart, 522. 21 and Pahlavi Rivayat, 

Dhabhar 57. 10), they go first of all to the 
fire Varhrän, and only after that to other 
places. The fire Varhrän, preserved in the 
temples of the first magnitude and importance, 
is treated like a king; a crown is suspended 
above it. Many Pahlavi texts call him « the 
king of fires ». The ceremony of his instal- 
lation is called enthronement; perhaps this 
gives us the key for the interpretation of a 
feature which is found very frequently on the 
obverse of the Sassanid coins. These coins 
almost all have an image of a fire altar. Now, 
on many of them, the altar appears with lions” 
paws, the presence of which has never been 
explained. In view of their resemblance to the 
feet of the throne or seat of the Achaemenid 
sovereigns, as we see it portrayed on many re- 
liefs, these lions’ paws seem to me clearly in- 
tended to give the altar the appearance of a 

throne and, consequently, to endow fire with 

the dignity of a king. 

There is a second classification: in a certain 

sense, it completes the first, because it con- 

cerns three fires, called Farnbag, GuSnasp and 

Burzën-Mihr, patrons respectively of the three 

social classes, — priests, warriors, farmers. 

So that, by adding the fire Varhrän to them, 

we have the entire society. 

The two classifications considered so far con- 

cern only the ritual fires (Varhrän, Adarän, 

Farnbäg, Guënasp and Burzën-Mihr). There 

is also a third classification, which seems more 

general, in which a physical theory is reflected. 

and which consequently allows us to set them 

in relation to the early philosophers of Ionia, 

of whom Heraclitus was one. 

This classification (found in the Avesta, Y. 

17. 11, and in the Bundahiën, chapter 18) dis- 

tinguishes five fires : 

1. Berezisavah, which shines before the 

Lord; 

. Vohufryäna, which is found in the body 
of men and of animals; 

. Urvazista, which is found in plants;    



  

4. Vazista, which fights against Spenjagrya 
among the clouds; 

5. Spenisla, which is used for work. 

This classification presupposes a physical 
doctrine on the universal presence of fire. But 
for the moment we must pass over the first 
and the last: we may observe that the other 
three form a system; for (reading from the 
bottom up) the fire of Lightning (that which 
fights with Spenjagrya, demon of the storm, 
among the clouds) brings on the rain which 
nourishes plants, from which we can get this 
fire by rubbing together two pieces of wood, 
and the plants nourish the animals and men 
in whom fire becomes vital heat. 

It would seem that a confusion arose be- 

Farnbag… Priests… Ahavaniya… 

Guënasp… Warriors. 

Burzen-Mihr.….  Farmers.…. Gärhapatya… 

The comparison has been made by Dumézil, 
Hommages Herrman, 1960, 321, and illustra- 

tes yet again the tripartite ideology of the In- 
do-Europeans which this scholar has so often 
pointed out. 

The other Indian classification, that distin- 

guishing and defining five fires, is the one 
which concerns us most here: we readily ob- 
serve in it a doctrine of vital and cosmic fire 

similar to that of Iran; these are the names 

and characteristics of these fires: 

asau lokah, the heavenly world, from which 
Soma is born, 

parjanyah, the storm, the tempest, from 
which rain is born, 

prthivt, the earth, from which nourishment, 

purusah, man, from whom sperm, 

yosä, woman, from whom the embryo. 

It is clear that at the base of such a classi- 
fication lies a primitive theory of the fiery na- 
ture of the vital fluid or sap which runs 
through the entire scale of beings. And here 
is undoubtedly still another reflection, which 
is very ancient, of the same theory: Apäm 
Napät, a divinity certainly Indo-Iranian in 
date, and whose name literally means « grand- 
son of the waters » is called in the Avesta (Yt 

19. 52) « the god who created men (males), 
who  fashioned men». Why  specifically 

14 

Anvähärya (daksina)… 

  

tween the first and the fifth fire, since spen 
(the name of the fifth fire) means, des 

the definition given it, «the most sacred 
which, rather, corresponds to the definitio 
the first fire. 

In any case, the doctrine of vital and cost 
fire is very ancient, although it has been # 
dified in the course of time. So it is, in fa 

not by chance that India, especially in 
Chändogya-Upanisad, is acquainted, just 1 
Iran, with a classification of fires into th 

types, and one into five types, and that 
three fires of the former classification are, 
in Iran, ritual or sacrificial fires, and — wk 
is even more important — that these cor 
pond identically to the three Iranian fires à 
social classes : 

fire of the oblation to the gods 

fire which wards off demons 

domestic fire. 

males, if not as the repositories of the flu 
which transmits life and which eriginates 
lightning? 

The Iranian fire rituals permit us, in t 
same way, to make two other interesting d 
ductions. The fire Varhrän is made up of 
number of different fires, brought toget 
and ritually purified. Now, one of these fir 
comes from lightning. | 

One the other hand, it is forbidden to 

the rays of the sun fall on the sacred fire: 
the fire of the altar itself symbolises the su 
or rather, it is in a certain way the sun, 

fore which the other sun must disappear. 

IT. Any discussion of the fire doctrine ( 
Iran would be seriously incomplete without t} 
mention of the X°arenah, one of the most #4 
nowned ideas of Iranian civilization and whi 
seems to lie at the origin of the aureoles of th 
saints of Buddhism, Christianity, and Isla 

There is not enough time or space here *) 
explain the reasons which make it necessai 
to return, contrary to Bailey’s thesis, to 2 

etymology of the word x’arenah put forwa 
about a hundred years ago, and which relate 
it to x°ar, « sun », and hence to Sanskrit suc 

and its derivative svarnara, a term which seen 

to have designated the heavenly source 
soma, the sacred, invigorating liquor. So th 

 



ow, this fluid is transmitted primarily to 
head because, as Onians ‘) has ably de- 

Btrated, for the ancient Greeks, Latins, 

this was the seat of vital power or strength. 

he figures (accompanied by the word 
Po or APO) with a diadem and an aureole, 
th we find on certain Kuëana coins, un- 

edly represent the same concept. We 
t nevertheless admit, in agreement with 
ey, the possibility of the transportation 
transposition of attributes in a religion as 
ously composite as that of the Kuëanas 

ut another type of portrayal of the x°arr 
more sheltered from outside influences. 
the one appearing on the Sassanid coins, 
hich in general we find the expression of 
daean orthodoxy. These are, specifically, 
ain coins of Ohrmazd Il, of Sapor IL, of 
hrän V, and of Valaë: on the fire altar 

üman head is shown, in the case of the 

two in the flames of the altar; in the case 

he other two, with no other flames but 
e radiating from the head itself.”"). This 
re is sometimes interpreted as being that of 
mazd, and we are referred in this respect 
he Achaemenid reliefs. But on the latter 
ramazda is not in the fire: he hovers above 
fire (when there is any fire shown), or 
er, he dominates the entire scene, above 

fire and the king. In the Sassanid por- 
als, the head is on the altar, in the fire (or 

Bad of it). So we can see in these, in 

ement with J. M. Unvala (Kharegat Me- 
jal Volume, p. 52) « Fire » itself, the 

of the Kuëana coins. One can even spe- 
which fire: since the head is, in both 

s, crowned, since these are royal coins, 

bsince, as we have seen, the altar is some- 

ès given the appearance of a throne by the 
tion of lions’ paws to it, we must come to 
“conclusion that this is the fire Varhran, 
fire of kings and king of fires. But if that 
he case, another possibility arises. Accord- 
‘to the evidence of Zätspram the x°arr 
lits seat in the fire Varhrän. So perhaps 
Nas the x’arr that was meant to be por- 
ed. Must we therefore, choose between 

two interpretations: Âtar or X'arr? 
haps the two are not mutually exclusive : 
haps the intention was to portray, even 

e than the residence of one within the 

other, the fundamental oneness or identity of 
the heavenly Fire, son of Ahura Mazda, and 
of the X'arenah, the splendour that emanates 
from the sun to give men life and happiness. 

The parallelism between fire and the X'are- 
nah is further borne out by the fact that as 
the X'arenah — according to the Avesta — 
protects the king and the three social classes, 
so there is a fire specifically for the king (the 
fire Vahrän) and one for each of the social 
classes. 

In short, the doctrine of the X'arenah ap- 
pears to us to be a special development — par- 
ticular to Iran — of the Indo-Iranian doctrine 
of fire. 

And now it is time to conclude on this third 
point. In the Indo-Iranian religion, and after- 
wards in the most ancient religion of Iran, it 
seems that there existed a rudimentary cosmo- 
logy of fire. Heraclitus may have heard of it. 
Certainly his acquaintance with the Milesians 
and Hippasus would have been suffcient 
for him to have some information on such a 
system of physics. But it is not unlikely that 
it was due to the suggestiveness of the doctrines 
of the magi that he chose, among the various 
kinds of physics which were widespread from 
Thales on, one which assigned the basic func- 
tion to fire. 

This probability would be increased, by con- 
vergence, if we could demonstrate that both 
in Iran and with Heraclitus fire was associated 
with an abstract principle, universal truth or 
justice. But I have discussed this elsewhere.") 

IV. Perhaps an influence in the opposite 
direction is illustrated in our fourth and final 
point. 

The image of the world appears to us, ac- 
cording to the pre-Socratic philosophers, as a 
fiery sphere suspended in the subtle and divine 
ether, which more or less penetrates it *). In 
Iran we again find something similar in the 
cosmogony, but this does not occur before the 
Pahlavi books, dating from the 9th century. 

According to chapter I of the Bundahisn, 
26, Ohrmazd, in order to create the world, 

made « a form of fire, luminous, white, round, 

and visible from afar ». What was this form? 

We are not told. 

But we read a little further on, in paragraph 
29 of the same chapter, that Ohrmazd extract- 
ed from infinite light a form termed asar or    



  

asarak or asrôk, depending on the manuscript, 
in which all creatures were contained, which 

was outside of time and from which emerged 
the prayer ahunvar. Here there is a point 
which remains obscure: what is the meaning 
of this adjective asar, or asarak, or asrôk, and 

how is it to be read? 

The most reliable manuscript, the Parisinus, 
gives asrôk and this term is often interpreted 
as an adjective derived from the noun of learn- 

ed or scholarly origin asron (from the Avestan 
aÿravan) « fire-priest ». But the regular for- 
mation, in parallel with the abstract asrônih 
which is observed in Dénkart, 204, 4, where 
it goes with the word brahm, « priestly gar- 
ment », should be asrônak or asrônïik. This 

seems to have led Zaehner, Zurvan, p. 303, 

to reject the reading asrôk and to adopt asar 
(of which asarak seems to be but a negligible 
variant) from whence his translation: « Infi- 

nite Form » °). 

Nevertheless, we fail to grasp the meaning 
of this « infinite form » issued from infinite 
light. And, on the other hand, asrôk karp 
appears again in the Datastan 1 Dénik, chapter 
64. Here, to eliminate this « awful body of 
a priest », as he says, Zaehner, BSOAS 1959, 

p. 367, coolly emends asrôk, as it reads in the 
K35 manuscript (Datastän, folio 177 verso, 

line 2) into asar and translates: « infinite form 

(or without a head) ». 

Now, not only does he make this correction 
in such an entirely arbitrary fashion, but he 
pays no attention to another appearance of the 
same word, three lines further on, where we 

read this time that « in this asron karp there 
was, etc. ». Shall we therefore find it neces- 

sary to readmit the « form of priest»? I 
thought so at first ‘), but a closer examination 

convinced me that Ï was mistaken. 

In fact, the text of the Dätastän tells us 
that « the light of this form was that of fire », 
and, on the other hand, the word written 

above as asrôn does not actually end with three 
vertical dashes, but with only two, so that it 
may be interpreted as äsro (with the sign for 
the end of a word), that is, Avestan afro, 

genitive of ätar « Fire »‘). The graphic repre- 
sentation asrok is equally susceptible to inter- 
pretation as äsro with 6k noting final 6. 

This interpretation of ours is corroborated, 
as Gherardo Gnoli has pointed out to me, by 
two other Pahlavi passages. 

In the first, the Pahlavi Riväyat, p. 128 (Z7 

16 

in Zaehner, Zurvan, p. 361), there is a 
tion of the creation, starting from infinite 
(hac ‘an i asar rôënih), of a luminous i 
ment of fire: awzar büt cègon x’arag i 
i pat rôënih ’päk; and that, beginning 
this instrument, all creation was made. 

see, therefore, that that instrument is 
other than our sphere of fire. 

In the second passage, Dénkart, 349, 
(Z 10 in Zaehner, Zurvan, p. 371), we 

what this instrument was called in Aves 

’i-$ apistäkik ’näm asrôk karpak, which® 
must translate: « whose Avestan name is 

kehrp *), that is, « form of fire ». 

What had been taken for a « body 
priest » or « infinite form » is therefo 
« form of fire », and this is none other tl 
the « form of fire, luminous, white, ro 

visible from afar » of which the Bundah 
spoke a few paragraphs earlier ($ 26). 

Thus we are relieved of « multipl 
beings », any more than the Creator hi 
did! 

Now, how do we explain the resembl 
between this sphere of fire and.the pre: 
cratic cosmology ? 

The Pahlavi cosmogony presents at 1 
one feature visibly taken from the Greek 
sics, namely, creation through successive 
ses of increasing condensation. Conseque 
the sphere of fire seems to us to be ano 
borrowing from the Greeks by the Iranian 
the Pahlavi period. 

LEE) 

As a general conclusion, summing up 
four points but setting them in chronologi 
order, we may formulate four theses : 

1. An Indo-European doctrine of the v 
force a luminous and radiant force con 
ed in the head — this is proved by the st 
of Servius Tullius — underwent a special 
velopment in Iran with the x'arenah, w 
was this vital fire as emanated from the s 

2. Among other cosmologies taught by 
early Greek philosophers, Hippasus and He 
clitus proclaimed a doctrine of cosmic fire. 
similar doctrine is found in Iran and in Ind 
and was probably already Indo-Iranian. 
this Indo-Iranian doctrine fire was associat 

  
 



the Truth, A$a-Rta: as Fire was with the 
os by Heraclitus.”) 

Anaximander’s spheres: the stars, the 
, the sun. In Iran, the same order cor- 

onded to a hierarchy of living beings: 

ts, animals, men, gods, and to the succes- 
levels of the soul’s journey towards Para- 

: What we have here are independent and 
er late developments. 

: Finally, there is the pre-Socratic doctrine 
e world as a sphere floating in the ether, 

bctrine which seems to us to be reflected 
e Pahlavi cosmogony, in the sphere of 

; born of infinite light, and which con- 
led all beings. 

J. Duchesne-Guillemin 

  

*) Besides, Gaya maretan was of himself solar, as K. 
Hoffmann has shown in Münchener Sprachw. Stud., 11, 85. 

?) But see AION, 1962. 
3) Origins of European Thought, 2, 1954. 
3bis) An intaglio in the Bibliothèque Nationale (Survey 

of Persian Art, 255 U) must also be classified together with 
the frst series of such coins. 

+) See Filosofia, Turin, 1962; also above, p. 10. 
5) See Guthrie, The Pre-Socratic World-picture, Harv. 

Theol. Rev., 1952, p. 87 sq. 
‘) Cf. already Tavadia, Studia Indo-lranica (Festgabe 

Geiger), p. 239. 
7) Symbolik des Parsismus, 1961, p. 99 sq. 
*) This interpretation finds confirmation in the Pahlavi 

translation, Vidévdat 3. 2, of Av. à@ravat “provided with fire”: 
the Pahlavi term ought to be read äsro-ômand, cf. Kapadia, 
Glossary of Pahlavi Vendidad, Bombay 1953, p. 235, and, 
for a more detailed discussion, my article in the Unvala 
Memorial Volume, to appear in 1963. 

*) The final k in both words indicates that these are 
transcriptions from an Avestan original. Zaehner saw this 
(p. 372) perfectly well, but failed to draw from it the 
proper comelusion for the reconstruction of this Avestan 
original. 

1°) This comparison seems much more plausible, from 
the historical view-point, y) the one envisaged by A. 
Somigli M ismo greco nei fram- 
menti di Éraclito, Padova 1961. 

  

   



  

  

LE LOGOS EN IRAN ET EN GRÈCE®* 

Depuis que la découverte de l’Avesta nous a donné accès aux 
sources de la religion iranienne, depuis que nous lisons ce que disait 
Zarathustra, on a pu reprendre avec un intérêt nouveau une idée 
ancienne, celle des origines orientales, et particulièrement iraniennes, 

de la philosophie grecque — idée à laquelle l’Antiquité avait donné 
une forme légendaire en disant que Pythagore avait été l’élève de 
Zarathustra, à Babylone (ville où ils n’ont probablement été ni l’un 
ni l’autre), ou en écrivant, comme Clément d’Alexandrie, qu’Héra- 
clite avait puisé dans la « philosophie barbare » — par quoi il enten- 
daït avant tout, vu la proximité d’Ephèse avec l’empire perse, les 
doctrines iraniennes. 

La question, sérieusement étudiée par les modernes, a plusieurs 
fois reçu une réponse négative de la part des grands historiens de 
la philosophie grecque; elle semble pourtant renaître périodique- 
ment, comme le Phénix de ses cendres — comme si, au bout d’un 

certain temps, la tentation devenait irrésistible de confronter les 
deux traditions et de leur découvrir un lien de dépendance. 

Il y a un peu plus de cent ans, un Allemand, Gladisch, réunissait 
dans un livre, et dans son titre, Heraklit und Zoroaster, les deux 

figures fascinantes du prophète iranien et du plus complexe, du plus 
génial et du plus obscur des philosophes présocratiques (1). Son 
exemple fut suivi trente ans plus tard par Alessandro Chiappelli, 
dans les « Atti dell’ Accademia di Napoli », 1887, et encore, un demi- 

siècle après, par Luigia Achillea Stella, qui écrivit en 1927 dans les 
« Atti dell’Accademia dei Lincei», un article intitulé « Eraclito, 

Efeso e l’Oriente ». 

Depuis le début de notre siècle, l’histoire et l’archéologie avaient 
su replacer Ephèse dans son véritable milieu, à un carrefour d’échan- 
ges de produits et d’idées; et Luigia Achillea Stella avait pu profiter 
d’études comme celle de Max Wundt, « Die Philosophie des Heraklit 
von Ephesus im Zusammenhang mit der Kultur loniens » (« Arch. 
f. Gesch. der Philosophie », 1907) ou comme le livre de Charles 
Picard sur Ephèse et Claros, 1922. La savante Italienne a su pro- 
céder avec largeur de vue et sens critique. Elle eut le courage de 
révoquer en doute la thèse de son propre maître Adolfo Levi, qui 
dans son article sur « Il concetto del Tempo nei suoi rapporti con 

* Conférence donnée en italien à la Bibliothèque Philosophique de Turin le 
12 mars 1962. 

   



  

  

19 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

la filosofia greca fino a Platone » (« Riv. di filos. neoscolastica », 
1919) avait tenté de placer les doctrines iraniennes sur le Temps à 
l’origine de la spéculation d’Héraclite. Mais Luigia Achillea Stella, 
de son côté, s'est laissée aller, semble-t-il, à exagérer la part de 

l’Iran quand elle a signalé comme iraniens certains traits du philo- 
sophe d’Ephèse: le dédain des images anthropomorphes et du culte 
sanglant, le mépris des cadavres, objets dignes d'être jetés à la 
voirie. Qu’y a-t-il, en effet, de commun entre le rite mage d’expo- 
sition des morts et l’hostilité d'Héraclite envers tout rite funéraire? 
Héraclite est adversaire de certaines pratiques religieuses; il rencontre 
sur deux points l’attitude iranienne: l’absence d'images divines et 
la proscription du sacrifice sanglant. Mais ce dernier trait n’est pas 
particulier à l’Iran (ni commun à tout l'Iran). 

De nos jours, la question a été reprise sur un ton très personnel 
par Clémence Ramnoux. Cette philosophe, auteur d’un gros ouvrage 
dont le titre déjà annonce l’originalité, Héraclite, ou l'Homme entre 
les choses et les mots, 1959, avoue, dans ce livre, avoir supprimé un 

chapitre d’abord prévu, celui des rapports entre Héraclite et l’Iran. 
parce que trop difficile à faire. Mais elle a pu ensuite, avec moins 
de scrupules, publier la substance de ce chapitre sous la forme d’un 
article de revue. Cet article, paru en 1959 dans la « Revue de la 
Méditerranée », publiée à Alger, a pour titre: « Un épisode de la 
rencontre est-ouest, Zoroastre et Héraclite ». Article intelligent et 

nuancé, comme le livre, et dont nous reprendrons ou discuterons 
certaines thèses. 

Il faut bien avouer, en commençant, que comparer Héraclite et 
Zoroastre demanderait peut-être que l’on sache un peu mieux qui 
ils étaient, l’un et l’autre, et que vouloir expliquer l’un par l’autre 
est peut-être prétendre expliquer obscurum per obscurius. 

Il serait manifestement présomptueux d’annoncer ici des portraits 
authentiques et certains de l’obscur Milésien et du prophète de 
l'Iran, et une démonstration de l'influence exercée par celui-ci sur 

celui-là. Mais il m'a semblé, en considérant ce qui a été accompli 
en ces dernières années dans l’investigation de la pensée d’Héraclite 
et dans celle de la religion iranienne, qu’il pouvait y avoir intérêt 
à confronter ces deux ordres de recherche, entre lesquels je crois 
1percevoir un certain parallélisme. 

Il m'est particulièrement agréable de traiter ce sujet en Italie, 
d’abord pour la reconnaissance que je dois à un Quintino Cataudella, 
dont le livre, 1 Frammenti dei Presocratici, traduction complète, 

parue en 1958, des Fragmente de Diels-Kranz, a rendu l’étude de 

ces premiers philosophes beaucoup plus aisée qu’elle n’était, et aussi 
à cause des clartés décisives que j’ai trouvées dans les travaux d'un 
Mazzantini, d’un Maddalena, d’un Mondolfo, d'un Pagliaro… 

La grande question préalable, il me semble, quand on veut 

- 

 



  

  

20 

LE LOGOS 

parler d’Héraclite, est de savoir s’il faut se fier plutôt aux fragments 

conservés de son oeuvre, ou aux témoignages et paraphrases que 

nous ont laissés de lui les Anciens. A première vue, on pourrait 

croire qu’il faille absolument donner la préférence aux fragments, 

tandis que les témoignages seraient suspects de refléter les vues per- 

sonnelles de leurs auteurs, au détriment de la vérité. Mais la question 

n’est pas si simple; car les fragments nous sont conservés, eux aussi, 

par des auteurs qui avaient souvent leurs idées, leur système, et il 

n’est pas toujours aisé de faire le partage, dans ce qu’ils citent, entre 
citation littérale, authentique, et paraphrase plus ou moins interpré- 
tative. Il est nécessaire, pour apprécier la validité des fragments, 
de savoir quelles furent, dans la suite, les opinions qui prévalurent 
sur les diverses questions auxquelles avait touché Héraclite. Ceci 
apparaît clairement, je crois, en ce qui concerne le Logos. Il sera 
bon de nous demander ce que les Stoïciens, puis les chrétiens, ont 

entendu par Logos, si nous voulons éviter d’attribuer indûment à 

Héraclite des conceptions qui n'apparurent qu'après lui. 
Cependant, s’il peut y avoir du désaccord sur l’étendue et le 

contenu total de la doctrine du Logos chez Héraclite, je crois que, 

sur le point de départ de cette doctrine, il n’y a pas de désaccord 

possible. Il y a plus d’un quart de siècle (E. Hoffmann, Die Sprache 
und die archaische Logik, 1925), mettait en relief le fait, jusque là 

méconnu, que le Logos est un acte de parole, un discours. Puis, sur 

la base de cette étude, mais aussi de réserves formulées à son égard 

par Calogero, Pagliaro a pu préciser, dans un article sur « Eraclito 

e il Logos » (Saggi di Critica semantica, p. 131), que le logos, tel 
qu’il se présente dans le Premier Fragment, comporte deux aspects, 
l’un verbal, les ëxea, l’autre réel, les *pya: entre ces deux aspects, 

il n’y a pas opposition, comme le soutenait Hoffmann, mais, au con- 

traire, c’est précisément leur union, leur correspondance réciproque 

qui constitue le logos. Autrement dit, le logos, le discours vrai, 

n’existe pas seulement dans le langage, mais dans les choses: il est 

l’accord de la phrase et de ce qu’elle représente. Cette vérité, qui 

est dans la phrase, peut-elle être déjà dans le mot? Oui, à condition 

que celui-ci, comme la réalité, réunisse des contraires: ainsi f10ç 
signifie vie ou le contraire de la vie: l’arc qui donne la mort. 

Mais si le mot est univoque, ainsi &voôoc, il faut lui associer 

son contraire, x@9oôoç, pour exprimer la réalité (2). 

Le logos est donc la formule sélon laquelle toutes choses se 

passent: yivouévov yào mévrov xatrà tùv Ayov tévûe. C’est la norme 

de chaque chose, et par exemple, l’âme, la yuy a un logos. 

Jusque là, l’accord est possible, et même inévitable. Il reste à 

savoir si Héraclite a été plus loin. A-t-il compris, a-t-il enseigné que 

le Logos soit la substance unique, le principe suprême, actif, direc- 

teur de l’univers? 

  
 



  

  

21 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

C’est ainsi que les stoïciens ont conçu le Logos. Pour eux, le 
Logos était identique au Feu qui régit le monde. Venant après 
Platon et Aristote, ils prétendaient abolir la distinction entre esprit 
et matière qu'avait enseignée Platon. Ils étaient pourtant dans la 
ligne du Timée, concevant l'univers comme un vivant, mais ils de- 

vaient beaucoup aussi, en cela, à la médecine (et peut-être par là, 
à l’orient — mais ceci est une autre question). L'univers était donc 
un vivant, dont l’âme, souffle igné répandu à travers toutes choses, 

tenait ensemble les parties; et cette âme était le Logos. Pour cette 
conception, les stoïciens, puisqu'ils abolissaient en partie Platon, se 
réclamaient d’Héraclite, dont ils se sont fait peut-être une image 

déformée, ce que nous tâcherons de voir. 

Il en fut de même, après eux, des chrétiens. Dans le Logos 

chrétien, survit jusqu’à nos jours le logos stoïcien, fondu avec la 
conception sémitique de la parole de Dieu. Voici en peu de mots 
comment les choses se sont passées. 

Le parole créatrice de Dieu, le ‘ Fiat lux * de la Genèse, était 
déjà représentée en Egypte, à Sumer, en Babylonie, comme un être 
distinct. L'Egypte la figurait concrètement, sortant de la bouche du 
dieu dont elle exprimait la volonté, dont elle faisait connaître les 
ordres. Le Second Isaie — un peu comme les Egyptiens — vit 
concrètement cette parole (55. 11): « Ainsi en est-il de ma parole 
(hébr. dobhar), qui sort de ma bouche: elle ne retourne point à 
moi sans effet, sans avoir exécuté ma volonté et accompli mes des- 
seins ». De même, le Psaume 147. 15: « Il envoie ses ordres sur la 
terre: sa Parole court avec vitesse » (3). 

Pour traduire cette Parole, les LXX employèrent le mot lo- 

gos (4). Celui-ci apparut ensuite dans le Livre (grec) de la Sagesse 
(18. 14-16), où la Parole de Dieu est personnifiée en un guerrier. 

Cette concrétisation fut sans doute aidée par celle de la Sagesse 
elle-même (Hokhma-Sophia), qu'avait favorisé, déjà, le stoicisme 

diffus dans le monde hellénistique (5). 
Cette image du logos guerrier allait être reprise et développée 

dans l’Apocalypse de St-Jean (19.13 sq.). Mais le texte le plus 

important — qui rejette dans l’ombre les apocalypses tant chrétiennes 
que juives (Jubilés 12.5, IV Esra 9.5. Baruch syriaque 14. 17) — 
est sans conteste le prologue du IV° Evangile, par lequel la notion 
de Logos se plaça au centre de la théologie chrétienne. Dans ce 
morceau célèbre, l’Evangéliste d’Ephèse, tout en continuant la tra- 
dition des livres bibliques, y compris ce qu'ils avaient emprunté au 
stoïcisme, se rattachait visiblement au Philosophe d’Ephèse — ce 
que je n’ai pas le temps de montrer en détail. (Mais voir, après 

Norden, Kranz, « Rhein. Mus. », 1949, 88 sq.). 

Il n’est pas étonnant, après cela, que Clément d’Alexandrie ait 
vu dans Héraclite un précurseur de la révélation chrétienne. Et il  



  

22 

LE LOGOS 

ne serait pas plus étonnant qu’il ait attribué à cet ancêtre quelque 
idée stoïcienne ou juive dont le philosophe ionien était innocent. 

Examinons sur quels textes se fondent ceux qui prétendent 
qu'Héraclite concevait le Logos comme une substance et comme un 
principe actif, directeur. 

Sur le logos-substance, on a le témoignage de Sextus Empiricus 
qui dit que 

«Secondo Eraclito dunque, diventiamo intelligenti aspirando, con la respi- 
razione, questo logos divino, e durante il sonno siamo dimentichi, ma al risveglio 
ritorniamo in possesso del senno, giacché nel sonno, essendo chiusi i pori sensori, 
la mente che è in noi resta separata dall'unione con cid che ci circonda, solo 
conservandosi per via della respirazione un punto di attacco come una specie di 
radice, e, una volta éeparata, perde la facoltà mnemonica che aveva prima ». 

A l’appui de ce témoignage, on peut citer un fragment, à con- 
dition d’y prendre xd ocopôv pour synonyme de logos — ce qui n’est 
nullement certain. Fragm. 108 (Stobée): 

«Di tutti quelli dei quali ho udito i discorsi, nessuno giunge al punto 
di capire che la sapienza oopdv è cosa separata da tutte le altre (xexoçpuouévov)». 

Maintenant, cette substance séparée est-elle un principe actif, 
dirigeant et gouvernant toutes choses? Nous avons à ce sujet un 

fragment (72) qui commence comme suit: .ôpAodoi À6yæ t@ rà üda 
Orouxoüvri. Mais ces derniers mots sont suspects de n’être qu’une 
glose introduite par l’auteur de la citation, Marc-Aurèle, qui, en 

plus de son stoïcisme bien connu, avait encore une raison particu- 

lière de déclarer le logos maître du monde: c’est qu’il pouvait voir 
en lui une sorte de modèle de lui-même, empereur romain, donc 
maître du monde. 

La même doctrine se reflète du côté chrétien, dans le commen- 

taire que donne Clément d’Alexandrie d’un autre fragment (31): 
che il fuoco ürd roù Grouxoüvros Aéyou xai Beod, xrA. 

Enfin, ces deux témoignages paraissent corroborés par d’autres 
fragments, mais à condition, encore une fois, de voir des synonymes 
du logos dans 1 ocopèv, dans yvoun (41) (td oopdv… Eniotacar yvo- 
unv ôtén êxuBépvnoe ndvra), et dans xepauvds (64: «tutte le cose 
timoneggia il Fulmine », oîaxiter xepauvés. 

En somme, il semble difficile d'admettre qu’Héraclite n’ait pas 
senti la synonymie de tous ces termes, et donc n’ait pas conçu le 
logos comme une substance séparée, principe actif et gouverneur du 
monde. Ainsi, les chrétiens — aujourd’hui encore — pourraient à 
bon droit retrouver dans le penseur d’Ephèse un prophète de leur 
Dieu. (Telle est par exemple, l’attitude d’un Mazzantini, Eraclito, 
1945). 

Mais il y a à cela une difficulté: si Héraclite a déjà eu cette 
conception, s’il a déjà mis le Logos là où Platon devait mettre le 
Bien, Aristote le Moteur Immobile, et les chrétiens Dieu, comment 

   



  

  

23 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

se fait-il que Platon n’en ait rien dit, ni Aristote, alors qu'ils con- 

naissaient très bien l’oeuvre d’'Héraclite (et pas seulement les frag- 

ments qui nous en restent) et que Platon a fait mention d’une tenta- 

tive analogue, celle d’Anaxagore, qui mettait à la tête de toutes 

choses le Noûc ? 

Mais non, ils ne rapportent pas la même chose d’Héraclite et 

du Logos. Et pourtant le terme logos est de ceux qu’ils emploient, 

soit à propos d’Héraclite soit autrement, mais jamais au sens d’un 

principe actif et directeur du monde. Pour eux, le logos d’Héraclite, 

c’est sa doctrine, et cette doctrine s’épuise en trois points: l’écou- 

lement général des choses, l’équivalence de l’un et du tout, l’har- 

monie des contraires. (Ceci a été démontré par Surig dans sa thèse 

de Nimègue, De Betekenis van Logos bij Herakleitos, 1951). 

Ce n’est pas, répétons-le, par manque d'intérêt pour la notion 

de logos: bien au contraire, cette notion a été adoptée par Platon 

et par ÀAristote, et s’ils l’ont développée, ce fut dans des sens tout 

différents de celui que les stoïciens allaient lui donner et prêter à 

Héraclite. 
Bien plus, Platon (ou Socrate) a même beaucoup travaillé à 

défendre des positions d’Héraclite, concernant le logos, contre les 

déformations que leur avaient fait subir des philosophes qui se récla- 

maient de lui: les sophistes et les Héraclitéens. Contre les sophistes, 

il soutint que le logos n’est pas seulement un moyen de combat, 

mais qu’il y a un logos dans les choses; contre les Héraclitéens, 

qui voyaient (ou cherchaient) la vérité dans les mots, il soutint 

qu’elle n’est que dans le logos, c’est-à-dire dans la phrase. Mais 

enfin (dans ses Lettres) il alla au delà du Logos, en posant, comme 

degré suprême auquel puisse accéder la connaissance, au dessus des 

paroles, les idées. 

Quant à Aristote — lui qui a connu le texte d’Héraclite au point 

de pouvoir y discuter de la place d’une virgule (avant ou après Gel, 

dans le Premier, Fragment) — il a soutenu, lui aussi, dans la ligne 

de ses prédécesseurs Héraclite et Platon, qu’il n’y a de vérité que 

dans le jugement. Et il est allé au delà du logos-jugement en décou- 

vrant le mécanisme purement formel du syllogisme. 

Il est donc évident que, pour Platon, le logos est du domaine 

de l’épistémologie, et pour Aristote, du domaine de la logique. 

Ni l’un ni l’autre n’en a fait un être métaphysique, ontologique. 

Alors, ou bien ils ont trahi Héraclite, ou bien ils n’ont pas vu que 

cette valeur du logos existât déjà dans la pensée de l’obscur éphésien 

(à l’état d’implesso etico-metafisico, comme dit Mazzantini). 

Quittons maintenant Héraclite pour Zoroastre. Dans le groupe 

des Entités qui, selon le prophète iranien, entourent le dieu suprême, 

Ahura Mazdä, l’une des plus importantes, sinon la plus importante, 

  
 



  

24 

LE LOGOS 

est Aëa, qu’on traduit habituellement par Justice ou Vérité. Elle 
est étymologiquement identique à l’arta du vieux-perse et, dans l’Inde 

védique, à l’rta. Comme c’est en sanskrit que les textes sont les plus 
nombreux et les plus explicites, c’est aussi par l’Inde qu'il faut 
commencer l’étude de cette notion certainement déjà indo-iranienne. 

Mais l’interprétation du rta védique fait, entre savants, l’objet 
d’une contestation qui dure depuis un demi-siècle. 

On s’était habitué, depuis le Dictionnaire de St-Pétersbourg, dont 

la doctrine fut notamment reprise par Bergaigne et par Oldenberg, 
à voir dans le rta non seulement la vérité (rtam vad signifie « dire 
vrai »), mais l’ordre des choses, à la fois dans la nature, dans la 

liturgie et dans la conduite morale. On en inférait que les Indo- 
Iraniens avaient conçu une sorte de grande loi cosmique, régissant 

à la fois le cours des astres et l’action des hommes. Contre cette 
interprétation, Lüders s’éleva en 1910 (Sitz. Berlin 1910, p. 931): 
il fallait dans tous les cas, selon lui, traduire rta par « vérité ». 

Mais le détail de sa démonstration ne fut publié qu'après sa mort, 
dans le deuxième volume, paru en 1959, de son ouvrage intitulé 

Varuna. 

Cette nouvelle thèse, qui eut des partisans, fut repoussée au 
profit de l’ancienne par Oldenberg en 1915 et par B. Geiger en 1916 
et 1934 (Oldenberg, NGG 1915, p. 167 sq.; Geiger, Die Ameëa Spen- 

tas, 1916; Rta und Verwandtes, WZKM 1934, p. 107 sq.). Ces auteurs 

ont notamment attiré l’attention sur l’impossibilité de comprendre 
anrta, dans certains passages, comme « non-vérité ». Le plus clair de 

ces passages est RV VII. 86, 6, où un pécheur, s’adressant à Varuna, 

demande pardon de ses fautes inconscientes: 

«Ce ne fut pas par intention, ce fut aveuglement, la boisson, la colère, 
les dés; et même le sommeil n’écarte pas l’angta ». 

Le sens obvie de ce dernier mot est incontestablément « faute, 

péché, manquement à une loi ». 
Loi ou Vérité? Devant cet apparent dilemme, une troisième 

solution était proposée par Renou, qui écrivait dans ses Etudes védi- 
ques, 1955: 

«Le poète pense en fait dans maints passages à cette forme éminente du 
sacré qu'est la prière, le Verbe, son propre Verbe — inscrit dans la ‘loi’ ou 
dans la * vérité ” ». 

Je ne sais si « le sacré », terme de la science moderne des Reli- 

gions, est une traduction suffisamment claire du rta, et suffisamment 

fidèle, mais il est intéressant de noter qu’en parlant de « prière », 
Renou se place sur le terrain où allait se développer la démons- 
tration de Lüders, telle qu’elle parut quatre ans plus tard. Cette 
démonstration, qui occupe plusieurs centaines de pages, sans que 
sa structure logique soit suffisamment apparente, peut être analysée 
comme suit. 

  
 



  

  

25 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

Lüders part de la constatation qu’en sanskrit classique, rta signi- 
fie toujours et clairement « vérité ». De là, il montre, et c’est son 
premier point, que ce sens existait déjà en védique, bien plus abon- 
damment attesté qu’on ne l’avait cru. Ce sens se déduit, d’une part, 

du fait que rta est opposé, comme à son contraire, à tel ou tel terme 

qui signifie « erreur » ou « mensogne »: angta, druh, vrjina, yâtu; 

d’autre part, le sens de « vérité » se déduit du fait que rta est em- 

ployé avec des verbes signifiant « dire, parler, etc. ». Jusqu'ici, Lü- 

ders ne fait qu’étayer des thèses connues, sur des relevés complets. 
Mais voici qui est plus neuf. 

Dans un grand nombre de passages, rta est synonyme de brahman, 

c’est-à-dire d’hymne, de « Kultlied ». Ce sens est, grâce à une dis- 

cussion serrée des traductions jusque là en cours, richement attesté. 

Et l’on peut en déduire, ainsi que des passages où rta veut dire 

« vérité », le sens, à la fois général et précis, de rta comme « tout 

énoncé vrai sur le dieu, ses pouvoirs et ses exploits » (« jede wahre 

Aussage über den Gott, seine Kräfte und Taten »). En corollaire à 

ce sens, deux expressions figurées sont notables. L’une signifie « che- 
min du rta »: c’est le chemin que parcourt la prière vers les dieux 
et que ceux-ci, en sens inverse, parcourent vers l’orant. L’autre 
expression, « flot du rta » est une manière de désigner concrètement 

la prière, ou la liqueur sacrée offerte en même temps qu’elle aux dieux. 

Voilà pour le premier point. Et voici le second, que Lüders 
aborde beaucoup plus loin dans le volume, mais qu’il nous faut 
logiquement placer ici. A côté du premier sens — énoncé vrai à 
l’éloge du dieu —, il en est un second, tout aussi richement attesté: 

« puissance cosmique ». Selon Lüders, ce second sens dérive du pre- 
mier; mais il faudra voir comment, car le lien n’est pas évident et 

en tout cas, il n’y a pas, entre les deux sens, une succession chro- 

nologique que garantiraient des textes de date différente — et c’est 
ce que Lüders ne dit pas clairement. 

Quoi qu’il en soit, le second sens est aussi bien documenté que 
le premier. Une foule de passages montrent rta comme la cause fon- 
damentale de toutes choses (« Urgrund aller Dinge »), comme le 
principe central qui a créé le monde et qui le maintient en ordre 
(« das zentrale Prinzip, das die Welt in ihrer Ordnung erhält »). 

Le rta est notamment l’instrument des Adityas, les dieux souverains 
qui s’en servent pour régler le cours du soleil, etc. 

Pourquoi, dans ces conditions, Lüders refuse-t-il la traduction 

traditionnelle de rta par « Weltordnung »? C’est, dit-il, parce que 

c’est là un sens secondaire, à partir du sens primaire de « Vérité ». 
Or, ceci est à démontrer; mais, même en admettant que ce le soit, 

ce n’est pas une raison suffisante, il me semble, pour refuser toute 

traduction qui, s’éloignant du sens premier, ferait justice à un sens 

  
 



  

26 

LE LOGOS 

dérivé. Mais peu importe, il n’y a là, en somme, qu’une querelle 
de mots, j’allais presque dire: une querelle d’Allemand. 

Ce qui est plus important, c’est de constater — ce que Lüders 
n’a pas fait, mais qui nous sera utile — que cette puissance cosmique 
qu’est le rta est rarement sujet d’une phrase: presque toujours, il 
est à un autre cas que le nominatif, et le plus souvent c’est l’instru- 
mental. Le monde a été créé « au moyen du rta », il est réglé (par 
les Adityas etc.) «au moyen du rta » (rténa). 

Reprenant maintenant l’exposé de Lüders, nous faisons, avec lui 

cette fois, une autre constatation intéressante. Le rta, puissance 

cosmique, est localisé et matérialisé. Souvent, sous le nom de « grand 
rta », il est placé dans le ciel suprême, avec Agni (le feu) dans les 
Eaux célestes d’où chaque matin surgissent le soleil et l’aurore, et 
où réside aussi le soma, la liqueur sacrée. Ce ciel suprême est aussi 
le monde du sükrta, c’est-à-dire le Paradis où les hommes goûtent 

la récompense de leurs bonnes actions (sikrta). 

Le védique présente le dérivé rtâvan, épithète de dieux, des 
pères défunts et de la mort: comme l’a montré Kuiper, le rta est 
lié au domaine de la mort, car «il est régulièrement caché là où 
l’on dételle les chevaux du soleil » (RV V 62, 1). 

C’est 'du ciel suprême que vient l'inspiration du poète sacré, 
et c’est pourquoi, comme l’a montré Paul Thieme, un disciple de 
Lüders, (ZDMG 102, p. 112) on lit, RV VII 36: pràä brähmaitu 
sädanäd rtäsya «que la prière (brahman) surgisse du séjour du 
rta ». Dans d’autres passages, c’est le rta lui-même qui « inspire » 
le prêtre et c’est exprimé concrètement, soit par la racine $vas 

« souffler » (rtém ä$usanäh « ceux qui soufflent le rta » etc.), soit 

par la racine vat (Gpy avivatann rtém « ils ont insufñfflé (à leur père) 
le don de la parole, le rta »), et à ce sujet il faut remarquer, avec 
Thieme et Renou, que « l’idée est toujours celle d’insuffler une force 
spirituelle dans l’âme du poète et que «ce ne peut être un hasard 
si un vieux nom du poète inspiré, lat. vates, recouvre exactement 
cette racine rgvédique ». 

Enfin, sous sa forme localisée et matérielle, le rta est aussi, 

parfois, visible: c’est une lumière. 
Et ceci termine l’exposé du second point de la démonstration 

de Lüders. 
T1 lui faut maintenant montrer comment s’est fait le passage du 

premier sens — vérité — au second — puissance cosmique. Selon 
lui, ce passage s’explique par la croyance à la force magique de 
l’énoncé vrai. 

Cette croyance est à la base de l’opération bien connue appelée 

satyakriyä et souvent décrite dans la littérature bouddhique, brahma- 
nique, etc. Elle consiste en ce que, pour obtenir une faveur d’un 

dieu, on énonce une vérité. Cette vérité peut être un exploit du dieu, 

   



  

  

27 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

dont le rappel incitera ce dieu à accorder à nouveau ses faveurs; 

mais ce peut être aussi une vérité générale, sans rapport particulier 
avec le dieu ni le fidèle: en l’énonçant, le fidèle se place dans l’ordre 
de la vérité et par là, il contraint le dieu. 

Lüders montre que cette pratique, bien que le terme qui la 
désigne n’apparaisse, pour la première fois, qu’en pali bouddhique, 
est déjà védique, et même plus ancienne. Elle nous fait comprendre 
le rôle mythique que joue le rta dans maint passage du Veda: par 
le rta (ou le brahman, ou väc « la voix », etc.) a été ouvert le Vala, 

la caverne d'où ont été délivrées les eaux et la lumière; c'est par 
le rta, en prononçant le rta, qu'a été vaincue l’éclipse de soleil; 
et le rta est l’instrument des Rbhus dans leurs mille exploits mira- 

culeux. 
Et ce qui prouve que la satvakriyä est plus ancienne que le 

Veda, c’est qu'on en retrouve l’analogue dans l’Avesta. 
En conséquence, le passage du sens de « prière vraie » à celui 

de « puissance cosmique » peut être, lui aussi, de date indo-iranienne 

et pourra donc rendre compte du sens cosmique d’A$a comme il 
explique celui d’rta. Mais avant de passer à l'Iran, il faut noter, 
avec Lüders et à l’appui de sa théorie, un remarquable parallèle, 
dans la pensée indienne, au processus sémantique qu'il suppose. 
Après l’époque du RgVeda, dans l’AtharvaVeda et dans les brährma- 
nas, le rta est tombé en désuétude comme principe cosmique. Mais 
il a été remplacé, successivement. par deux autres, le tapas « ascé- 

tisme » et le brahman « prière ». Ce dernier surtout nous intéresse, 

car s’il est vrai que brahman était synonyme d’rta, on voit que, 

dans un cas comme dans l’autre, un même processus sémantique s'est 

manifesté: parce que la prière avait sur les dieux une force con- 

traignante, elle a été élevée au rang de principe cosmique, et l’éle- 

vation du brahman ne fait que répéter, à l’époque des brahmanas 

et en quelque sorte sous nos yeux, l'évolution de sens qu'avait subie 

rta à l’époque indo-iranienne (6). 
Si maintenant nous nous tournons vers l'Iran, nous y voyons 

les effets de cette évolution sémantique. Qu’Arta y ait été déjà conçu 

comme une « Puissance », cela ressort de l'usage qui en est fait dans 

des noms propres comme Artax$aira (nom d’Artaxerxes, littérale- 

ment: « qui tient son pouvoir d’Arta ») ou Artafarnah (« qui tient 

sa gloire d’Arta »). Et ce rôle d’Arta est plus ancien que nos plus 

anciens documents iraniens, car on le trouve également dans maint 

nom propre de chefs aryens attestés dans les sources cunéiformes et 

à el-Amarna, entre 1600 et 1250: Artamanya, Artañumara, etc. 

Le vieux-perse a encore arta dans deux dérivés, artävan et artäcä, 

qui tous deux impliquent une localisation de l’arta. En effet (pour 

parler d’abord d’artävan), ce terme dénote une qualité des défunts 

(« et puissé-je, mort, être artävan », dit Xerxès) qui correspond par- 

  
 



  

28 

LE LOGOS 

faitement à véd. rtôvan, dont on a vu ci-dessus qu’il se réfère au 
domaine de la mort. 

Quant à artäcä, j’ai proposé ailleurs (7) d’y voir un instru- 
mental adverbial signifiant « dans la direction de l’arta», ce qui 
prouverait une fois de plus que l’arta était matérialisée, localisée. 

Quant à la forme avestique de l’arta, A3a, elle illustre les mêmes 

sens que le terme védique. Comme rta s’opposait à druh « men- 
songe », ainsi aÿa s’oppose à druj; et cette opposition prend, dans 
le système zoroastrien, une importance véritablement cardinale, car 

elle commande en quelque sorte tout .le dualisme iranien: d’un côté 
les aÿavan, les bons, de l’autre les drogvant, les méchants. Et de 

même que fta signifiait (premièrement) « vérité », de même Aëa, 
dans la traduction qu’en donne Plutarque (sans doute d’après Théo- 
pompe) est *Alfôera. Ensuite, A$a est très rarement, dans les gâthäs 
de Zarathustra, sujet de phrase. On dit plus volontiers qu’une chose 
se passe aÿät haca « selon Aëa », de même qu’en védique on a bien 
plus souvent l’instrumental que le nominatif de rta. 

Aa, dans la cosmologie zoroastrienne, patronne le feu; or, le 

feu est l’auxiliaire de la vérité (et non seulement, comme dans 
l’ordalie, de la justice et de la vérité à la fois): écoutons le prophète 
(31. 19): 

« Elles ont été entendues (vos paroles et maximes), dit-il au Seigneur, par 
celui qui pense à Aa, par le guérisseur du monde, par l’homme qui sait, à 
Seigneur, et qui dispose à loisir de sa langue pour parler correctement, avec l’aide 
de ton feu brillant, ô Sage » (8). 

Et comme Rta, enfin, Aëa est lumineux. Dans une autre strophe, 

et en un style qui semble annoncer Bossuet, le prophète s’écrie: 

« Celui qui, le premier, créa par la pensée l'intelligence, l’Aëa pénétrant 
de lumière les espaces libres. ». 

Sans entrer dans plus de détails, nous pouvons conclure que 
l’Iran, comme l’Inde, nous présente un terme qui a dû signifer 

premièrement « l’énoncé vrai»; que cet énoncé, parce qu'il était 
vrai, devait correspondre à une réalité objective, donc matérielle; 

et que, de même que le discours, cette réalité devait embrasser 
toutes choses; qu'’enfin, puisque toute chose se passait selon elle, 

on a reconnu en elle un grand principe cosmique. C’est de l’Iran 
et de l’Inde que je vous parle; mais cela ne s’applique-t-il pas à 
Héraclite, à son Logos vrai et objectif et substantiel et plus ou moins 
gouverneur du monde? 

Il y a évidemment une différence: l’arta est la prière, la for- 
mule sacrée; le logos est sans doute plus profane: c’est la formule 
philosophique. Mais la différence n’est pas radicale. Le logos — et 

en général Héraclite et tous les premiers philosophes — se dégage 
du sacré, mais il ne fait encore que s’en dégager, c’est-à-dire qu’il 
y tient encore par l’origine. 

   



  

  

29 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

Et, quoi qu'il en soit, un tableau final (*) de ce que nous avons 

trouvé dans l’Inde et en Iran fera ressortir tous les points communs 

entre la doctrine d’Aÿa-Arta-Rta et celle du Logos. 

Rangeant les données selon la géographie, nous mettrons l’Inde 

à droite, puis à sa gauche l'Iran, et enfin l’Ionie. Et d'autre part 

nous donnerons aux notions la place qu’elles ont dans la cosmologie 

dont elles font partie. 

Tout en haut à droite, le « séjour du rta» (rtésya yôni), où 

réside aussi, notamment, Agni, le feu, et qui, d’autre part, est le 

« monde des bonnes actions » sükrtasya lokäh, le paradis des justes. 

Et de là haut l’rta descend comme une inspiration, une insufflation. 

Plus à gauche, A3a, principe lumineux situé là où d’autres textes 

placent les « lumières infinies », séjour aussi des artävan, c’est-à-dire 

des bienheureux, ciel suprême au dessous duquel s’échelonnent le 

ciel des bonnes actions, celui des bonnes paroles et celui des bonnes 

pensées — respectivement identifiées, dans cet ordre, au soleil, à 

la lune et aux étoiles, ordre qu’on retrouve chez Anaximandre — 

mais ceci est, encore, une autre histoire (8). 

Enfin, à gauche, le Logos, qui, selon Sextus Empiricus, dépasse 

toute chose et qui, de là-haut, inspire l’homme; et aussi selon lequel 

toute chose se passe (xarà rùv A6yov 16vôe), comme dans l’Inde rténa 

et en Iran aÿät haca. Principe céleste qui se confond plus ou moins 

avec le feu et l'éclair, comme dans l’Inde Agni séjourne avec le 

rta au ciel suprême et comme en Iran Aëa, lumineux, patronne le 

feu et est aidé par lui. 
Allons-nous conclure de tout cela qu’Héraclite a connu les doc- 

trines des mages sur le feu et la vérité? Rien ne s’y oppose, il me 

semble. Mais il est peut-être nécessaire de faire remarquer, pour 

finir, entre Héraclite et Zoroastre, des analogies générales (9) (qui 

ne prouvent pas une influence historique) et des différences impor- 

tantes (qui prouvent que, s’il y a eu emprunt, il n’y a pas eu imi- 

tation servile). 

L’analogie générale que l’on peut constater entre la pensée 

d’Héraclite et celle de Zarathustra s'explique en dehors d'eux et 

avant eux: tous deux, dans leur représentation du monde, font usage 

d’entités, d’abstractions personnifiées. En Grèce, c'est vrai déjà 

(® Grèce Iran Inde 

Logos Lumières Infinies } ï Si 

feu Aÿa, artävan ! a" 

éclair Feu Agni 

bonnes actions sükrtasya lokäh 

bonnes paroles 

bonnes pensées 

xatä Tùv À0yov aÿät haca ftena 

inspiration inspiration  



  

  

30 

LE LOGOS 

d’Hésiode, pour lequel Héraclite manifeste un certain mépris, (peut- 
être parce que ce fut l’un de ses maîtres); en Iran, l’usage de l’abs- 
traction a précédé Zarathustra: l’exemple de la notion d’rta-aÿa, 
déjà indo-iranienne, suffit à le prouver. 

Mais voici une autre analogie: chez Héraclite comme chez Zara- 
thustra, l’usage des abstractions ou entités s’est tellement installé 
qu’elles prennent la place des anciens dieux. Toutefois, la rupture 
avec ceux-ci est plus radicale chez le prophète iranien qu’elle ne l’est 
chez Héraclite, qui tout de même condamne les sacrifices sanglants. 

Il y a pourtant enfin une différence capitale: l'Iran, à partir 
de Zarathustra, et peut-être depuis bien plus longtemps, oppose irré- 
ductiblement le bien au mal, la vie à la mort. Héraclite, entre la 

vie et la mort (et autres couples analogues), proclame l’harmonie 
des contraires. C'est là certainement une intuition, avec celle de 
l’équivalence de l’un et du tout et avec le ndvra ÿei — en somme 
les trois points principaux de sa doctrine, selon Platon — dont nous 

s 
devons laisser la paternité à son génie; même si d’autre part, en 
tant que prophète du Logos et l’un des pères, par là, de la pensée 
chrétienne, nous devons reconnaître qu’il devait quelque chose au 
vieil Iran. 

(1) L’année précédente, F. Lassalle, dans sa Philosophie Herakleitos des 
Dunkeln, 1858, 2 vol., avait rapproché le logos de la prière Ahunvar, ce qui 
ne menait à rien. 

(2) C’est ce qu’ont méconnu les Héraclitéens, qui ont, indistinctement, cherché 
la vérité dans tous les mots. (Cf. Mondolfo, 11 problema di Cratilo e l’interpre- 
tazione di Eraclito, « Riv. crit. stor. filos. », 1954, et Zeller-Mondolfo, La Filo- 
sofia dei Greci, I, 1v, p. 344). 

(3) Cf. L. Dürr, Die Wertung des gôttlichen Wortes, 1938. 
(4) Ainsi se réunirent deux notions très différentes: celle de parole d'un 

dieu, expression d’une volonté divine, et celle de parole humaine, expression 
d’une intelligence humaine. 

Je n’ai pas l’intention de retracer toute l’histoire du logos dans la tradition 
hébraïque. Il faudrait au moins y mentionner Philon. 

(5) H. Ringgren, Word and Wisdom, 1947. 

(6) Le brahman n'étant qu’un développement purement indien, une compa- 
raison de ce terme avec le logos d’Héraclite, telle que l’a tentée récemment 
À. Somigliani (citée et discutée par Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci, 
EL 1v, p. 413 sq.) a évidemment moins de vraisemblance historique que celle que 
nous instituons ici avec fta-arta. 

(7) Bull. Sch. of Or. and Afr. Stud., june 1962. 

(8) Cf. D.-G., IL fuoco nell'Iran e in Grecia, « East and West», 1962, et 
La doctrine du X“Yaranah, « Ann. Ist. Or. Napoli », 1962. 

(9) CI. Ramnoux, art. cit. 

  
 



  

  

31 

Jacques Duchesne- | HERACLITUS 

Guillemin | AN D IRAN   

Since the rediscovery of the Avesta has made the sources of Iranian 
religion accessible to us, so that we can really say “Thus spake 
Zarathustra,’’ we have been able to return, with fresh interest, to an 
ancient idea: that of the Oriental, and especially Iranian, origins of 

Greek philosophy. It is an idea which Antiquity had endowed with a 
legendary aura, either by declaring that Pythagoras had been Zo- 
roaster’s pupil in Babylon (a city to which, probably, neither had ever 
been) or by writing, as did Clement of Alexandria, that Heraclitus had 

drawn on “‘the barbarian philosophy,” an expression by which, in view 

of Ephesus’ proximity to the Persian Empire, he must have meant 

primarily the Iranian doctrines. 

The problem, studied seriously by moderns, has often been nega- 
tively solved by great historians of Greek philosophy: but it seems, 

nevertheless, repeatedly to rise anew like the phoenix from its ashes, 
as though the temptation to compare the two traditions and discover a 

bond of interdependence between them periodically became irre- 

sistible. 

The problem has recently been revived in a very personal approach 

by Clémence Ramnoux. This philosophical scholar, authoress of a 
voluminous work whose title itself anticipates its originality—Héra- 

clite ou l’homme entre les choses et les mots (1959)—confesses in this book 

that she has suppressed a chapter, originally planned, on the relation  



  

32 

between Heraclitus and Iran, because it raised too many difficulties. 
Later she herself was able, with fewer scruples, to publish the chapter 

as an article in a periodical. The article, which appeared in 1959 in 
Revue de la Méditerranée (published in Algiers), is “Un Épisode de la 
rencontre est-ouest, Zoroastre et Héraclite.”? 

We must admit at the very outset that to draw a parallel between 

Heraclitus and Zoroaster would perhaps require a more thorough 

knowledge of both of them; on the other hand, to try to explain the 
personality of one in terms of that of the other is perhaps to claim to 

explain obscurum per obscurius. 

Obviously it would be presumptuous here to pretend to draw genu- 

ine and well-defined portraits of the obscure philosopher of Ephesus 
and of the prophet of Iran, and to demonstrate the influence exerted 
by Zoroaster on Heraclitus. Nevertheless, it has seemed to me, in view 

of the results achieved in recent years in the study of Heraclitus and in 
that of Iranian religion, that there might be a specific interest in con- 
fronting these two lines of research. 

In dealing with Heraclitus, it is necessary to ask a preliminary 
question—whether one may rely on the preserved fragments of his 
work, or rather on the testimonies and paraphrases that the ancients 
have left us. At first glance one would believe that it was absolutely 
necessary to give preference to the fragments, since the testimonies 
might be suspected of reflecting the personal views of their authors, to 

the detriment of the truth. But the question is not that simple; for the 
fragments also were preserved by authors who often had their own 
ideas, their own system, and it is not always easy to distinguish, in 

what they cite, between literal, authentic citation and more or less 

interpretative paraphrase. It is necessary, in order to appraise the 
validity of the fragments, to know the opinions which prevailed later 

concerning the diverse questions that Heraclitus treated. This will 
appear clearly, I believe, in the case of the Logos. It will be good to ask 

ourselves what the Stoics, then the Christians, have understood by 
Logos, if we wish to avoid attributing unduly to Heraclitus some con- 

‘ ceptions which appeared only later. It is also necessary, of course, to 
take similar precaution when dealing with Fire, as we shall now pro- 
ceed to do. 

There are at least four fragments which expound Heraclitus’ reflec- 
tions on fire. The first is transmitted by Clement of Alexandria and by 

Plutarch: “This cosmic order, which is the same for all, was not made 
by any of the gods or of mankind, but was ever and is and shall be 
ever-living fire, kindled in measure and quenched in measure.” The 
second fragment is from the same source: “The transformations of 

  
 



  

  

33 

Heraclitus and Iran 

fire: first, sea; and of sea, half is earth, and half fiery water-spout.” 

The third fragment is transmitted by Plutarch: ‘all things are 

counterparts of fire, and fire of all things, as goods of gold and gold.of 
goods.’ 

Similarly, Maximus of Tyre reports that, according to Heraclitus, 
“Fire lives the death of the earth, and air lives the death of fire, water 
lives the death of air, and earth that of water.” A fragment of Hip- 
polytus, without expressly naming fire, names lightning, which is 
probably the same thing: “The thunder-bolt steers all things.” 

Another passage by the same author, in which it is said that fire will 

judge all things at the end of the world, was suspected by K. Rein- 
hardt! of merely being a Stoic and Christian interpretation of the 
Heraclitean doctrine of fire; but its authenticity has recently been 

vindicated.? 

Turning now to Iran, we will first of all examine the Gathas of 
Zoroaster. The role of fire in them is fundamental. Twice Zoroaster 
calls upon “the fire of Ahura Mazda,” either to make offerings to it 
(Y. 43. 9) or to acknowledge its protection (Y. 46. 7). More frequently 
(in all other passages, to be precise) fire is characterized as an instru- 

ment of ordeal. Ordeal is not found in the Gathas as an actual prac- 
tice, except for one single mention of it (Y. 32. 7), but several times 

there is reference to a future ordeal which is to be made by means of 

fire to separate the good from the wicked, and which Zoroaster in- 

vokes. Here fire is the instrument of truth or justice (a$a), from which 

it derives its power (hence the epithet a$a-aojah). This connection of 

fire with a$a is constant; it appears again in a passage I have men- 

tioned (Y. 43.9) which may be translated: “I wish to think, insofar as 

I am able, of making unto thy fire (0 Ahura Mazda!) the offering of 

veneration for a$a.” In other words, to venerate a$a, offerings are 

made to the fire of the Lord. In the same way, when each of the ele- 

ments or each of the categories of beings of the universe are placed 

under the protection of one of the Entities which surround Ahura 

Mazda, a$a is the patron of Fire. 

Now the question arises: Could this doctrine of the Gathas have 
been known to Heraclitus? Neither the date nor the place of Zo- 

roaster’s reform are known with certainty, but it is probable that it 

occurred at the beginning of the sixth century 8.c., in northeastern 

Iran. We do not know what of it may have reached the western part 
of the Persian Empire at the time of the early Greek philosophers, 

1 Hermes, 1942, p. 22. 

? See Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci, Vol. L.IV (1962).  



  

34 

when the cities of Ionia bordered on this empire and then were incor- 
porated into it. 

What we do know is that Darius worshipped Ahura Mazda, stand- 
ing before the altar of fire. 

On the other hand, in a fifth-century relief found at Dascylium 
(capital of a satrapy of Asia Minor on the sea of Marmara), we see 
two Magi with their mouths covered by a veil, as is the custom to this 
day among Parsee priests during the sacrifice, and holding the ritual 
twigs. Below them are the heads of a bull and a ram, ostensibly in- 
tended for the sacrifice. In front of them there is a column surmounted 
by a sort of abacus or table, possibly a fire altar. Here is the idea which 
Heraclitus may have had of the Magi who, besides, are mentioned in 
one of his fragments that have remained, but placed promiscuously 
along with the ‘‘noctambules, Bacchants, Maenads, initiates’” whom 
he accuses of impiety. 

But what could he have known of the doctrines of the Magi, and 
especially of their fire doctrine? To answer this question we must ex- 
tend our Iranian inquiry, searching elsewhere than in the Gathas of 
the prophet, which at that time were perhaps still unknown in Asia 
Minor. 

In medieval Iran, and already partly in the Avesta—and we shall 
see that these ideas are probably even more ancient—various species 

of fire are distinguished, and there are three ways of classifying fires. 
First of all, in contrast to the normal fires, Adarän, there was the 

fire Varhraän. The fire Varhrän, preserved in the temples of the first 

magnitude and importance, is treated like a king; a crown is suspended 
above it. Many Pahlavi texts call him “the king of fires.” The cere- 

mony of his installation is called enthronement. 

There is a second classification: in a certain sense, it completes the 

first, because it concerns three fires, called Farnbäg, Gusnasp and 
Burzën-Mihr, patrons, respectively, of the three social classes —priests, 
warriors, farmers—so that, by adding the fire Varhrän to them, we 

have the entire society. 

The two classifications considered so far concern only the ritual 

fires. There is also a third classification, which seems more general, in 
which a physical theory is reflected, and which consequently allows us 

to set it in relation to the early philosophers of Ionia, of whom 

Heraclitus was one. 
This classification (found in the Avesta, Y. 17. 11, and in the 

Bundahiën, chap. xvii) distinguishes five fires with their respective 

definitions: 

   



  

  

35 

Heraclitus and Iran 

. Borozisavah, which shines before the Lord; 
. Vohufryäna, which is found in the body of men and of animals; 
. Urväziita, which is found in plants; 
. Vazista, which fights against Sponjagrya among the clouds; 
. Spônista, which is used for work. O1

 
HR
 

C0
 

DO
 

4 

This classification presupposes a physical doctrine of the universal 
presence of fire. But for the moment we must pass over the first and 
the last: we may observe that the other three form a system; for (read- 

ing from the bottom up) the fire of Lightning (that which fights with 
Spanjagrya, demon of the storm, among the clouds) brings on the rain 

which nourishes plants, from which we can get this fire by rubbing to- 
gether two pieces of wood, and the plants nourish the animals and men 
in whom fire becomes vital heat. 

It would seem that a confusion arose between the first and the fifth 
fire, since späniëta (the name of the fifth fire) means, despite the defini- 
tion given it, “the most sacred,” which, rather, corresponds to the 
definition of the first fire: ‘“‘which shines before the Lord.” 

In any case, the doctrine of vital and cosmic fire is very ancient, al- 
though it has been modified in the course of time. So it is, in fact, not 
by chance that India, especially in the Chändogya-Upanisad, is ac- 
quainted, just like Iran, with a classification of fires into three types, 
and one into five types, and that the three fires of the former classifica- 

tion are, as in Iran, ritual or sacrificial fires, and—what is even more 
important—that these correspond identically to the three Iranian fires 

and social classes: 

Ahävaniya—Priests—fire of the oblation to the gods 
Anvähärya—Warriors—fire which wards off demons 
Garhapatya—Farmers—domestic fire 

The comparison was made by Dumézil® and illustrates yet again the 

tripartite ideology of the Indo-Europeans which this scholar has s0 
often pointed out. 

The other Indian classification, that distinguishing and defining 
five fires, is the one which concerns us most here: we readily observe in 
it a doctrine of vital and cosmic fire similar to that of Iran; these are 
the names and characteristics of these fires: 

asau lokah, the heavenly world, whence Soma is born 
parjanyah, the storm, the tempest, whence rain is born 
prthivt, the earth, whence nourishment 
purusah, man, from whom sperm 
yosä, woman, from whom the embryo 

It is clear that at the base of such a classification lies a primitive 

theory of the fiery nature of the vital fluid or sap which runs through 

3 Hommages Herrman (1960), p. 321.  



  

36 

the entire scale of beings. And here is undoubtedly still another reflec- 
tion, which is very ancient, of the same theory: Apäm Napät, a deity 
certainly Indo-Iranian in date, and whose name literally means 

“grandson of the waters,” is called in the Avesta (Yt. 19. 52) ‘“‘the god 

who created men (males), who fashioned men.” Why specifically 
males, if not as the repositories of the fluid which transmits life and 
which originates in lightning? 

The Iranian fire rituals permit us, in the same way, to make two 
other interesting deductions. The fire Varhrän is made up of a number 
of different fires, brought together and ritually purified. Now one of 
these fires comes from lightning. 

On the other hand, it is forbidden to let the rays of the sun fall on 
the sacred fire: for the fire of the altar itself symbolizes the sun; or 

rather, it #s in a certain way the sun, before which the other sun must 

disappear. 

And now it is time to conclude on this first point. In the Indo- 
Iranian religion, and afterward in the most ancient religion of Iran, it 
seems that there existed a rudimentary fire-cosmology. Heraclitus may 
have heard of it. Certainly his acquaintance with the Milesians and 
Hippasus would have been sufficient for him to have some information 
on such a system of physics. But it is not unlikely that it was due to 

the suggestiveness of the doctrines of the Magi that he chose, among 
the various kinds of physics which were widespread from Thales on, 
one which assigned the basic function to fire. 

In the Indo-[ranian doctrine, then, fire was à life-giving, seminal 
substance—Heraclitus’ rüp el {Gov. At the end of all things, it would 

judge the world. In a more general way it was associated with the 
truth, to which we shall now turn, examining first the Logos in Heracli- 
tus, then the Indo-Iranian notion of Rta-A$a. 

The answers to both problems seem to oscillate between two ex- 
tremes; and on both sides it has been bedeviled by very peculiar cir- 

cumstances. I think, though, that with a certain amount of good sense 
the right answer, in both cases, is in sight. 

On Heraclitus we have a volume in Zeller’s Philosophie der Griechen, 
which has recently undergone a thorough revision at the hands of the 
Italian scholar Mondolfo. It has doubled in bulk. 

The book, although it is generally up to date, unfortunately does 
not mention a thesis which is of capital importance, a thesis published 
at Nijmegen in the Netherlands, by Surig, “De betekenis van Logos in 
Heraclitus”” (1951). 

Surig attacks with a novel argument, drawn from Plato, the ex- 
treme view (inherited as we shall see from the Stoic and Christian 
tradition) that the Logos is a Cosmic principle that rules the world— 

  
 



  

  

37 

Heraclitus and Iran 

in other words, a kind of God. Did Heraclitus understand and teach 

that the Logos is a unique substance, the supreme, active principle 

which directs the universe? 

Such was the way that the Stoics conceived of the Logos. For them 

the Logos was identical with the Fire that rules the world. Coming 
after Plato and Aristotle, they claimed to abolish the distinction be- 
tween spirit and matter which Plato had taught. They were, however, 
in line with the Timaeus, conceiving the universe as a living being, but 

they owed a great deal also in this respect to medicine (and perhaps 

because of this, to the East—but that is another question). The uni- 
verse was, then, a living being whose soul, igneous breath diffused 

through all things, held the parts together. On account of this concep- 

tion, seeing that it annulled Plato in part, the Stoics elaimed to follow 
Heraclitus whose view they perhaps deformed, as we shall try to see. 

The same thing happened later among the Christians. In the Chris- 

tian Logos the Stoic logos survives until our time, blended with the 
Semitic conception of the word of God. God’s creative word, the Fiat 
Lux of Genesis, came to be hypostatized, personified in the manner in 
which it was represented in Egypt, Sumer, and Babylonia, as a distinct 

being. Egypt used to figure it concretely as a little man issuing forth 

from the mouth of the god whose will he expressed, whose orders he 

carried. The Second Isaiah (55:11) saw this word quite concretely: 
“So shall my word (dabhar) be that goeth forth out of my mouth: it 
shall not return unto me void, but it shall accomplish that which I 
please.” Similarly Psalm 147:15: ‘He sendeth forth his command- 
ment upon earth: his word runneth very swiftly.” 

In order now to translate this “word,” the Septuagint used the best 
word available in Greek, namely “logos,” although it had had a rather 
different past and possessed a different set of meanings. It was then 

used in the Greek Book of Wisdom (18:14-16), in which the word of 
God is personified as a warrior. This concretization was probably 
helped along by that of Wisdom herself (Hoxma-Sophia), a process 
which had in turn already been stimulated by Hellenistic Stoicism. 

This logos notion was further elaborated by Philo. As for the image 
of the warlike logos it was to be taken up and developed in St. John's 
Book of Revelation (19:13 ff.). But the most important text—over- 
shadowing the Christian and Jewish Apocalypses, Jubilees (12:5), IV 

Ezra (9:5), the Syriac Baruch (14:17)—is certainly the Prologue to 

the Fourth Gospel, thanks to which the Logos notion became the very 
center of the Christian theology. 

It is therefore not astonishing that Clement of Alexandria saw in 
Heraclitus a precursor of the Christian revelation. And it would not be 

  
 



  

  

38 

more astonishing that he should have attributed to this ancestor some 
Stoic or Jewish idea of which the Ionian philosopher was innocent. 

We have on this subject a fragment (72) which begins as follows: 
ômuhodos X6yw Tr rà 8Na Gvowodvrs. But the last four words are suspected 

of being a mere gloss introduced by the author of the citation, Marcus 
Aurelius, who besides his well-known Stoicism, had yet a particular 
reason to declare that the logos is the ruler of the world: he could then 
see in it a kind of model for himself, the Roman emperor, and there- 
fore master of the world. 

The same doctrine is reflected from the Christian side in the com- 
mentary which Clement of Alexandria makes on another fragment 
(31) that fire dd roû ôvouxoDyros Ab you Kai 0eoÿ, «rÀ. 

Finally, these two testimonies appear to be corroborated by other 

fragments, but on the condition of seeing synonyms of logos in rè 
cogov, in yrœun (rè oôpor ... érioraoôa yvwunv drén ékuBépynae mvra 

[4ifand in «epaurds (64): The thunderbolt steers all things, rà ôè révra 
olaxifer Kepauvds. 

In short, it would seem that Heraclitus was conscious of the syn- 
onymy of all these terms, and thus conceived of the logos as a distinct 
substance, the active principle and ruler of the world. Thus, the Chris- 

tians—still today—would with good reason recognize in the thinker of 
Ephesus a prophet of their God. 

But as Surig has shown, there is a difficulty in this: If Heraclitus 
had already had this conception, if he had already put the Logos there 
where Plato was to put the Good, Aristotle the Immovable Mover, 
and the Christians God, how is it that Plato said nothing of it, nor did 
Aristotle, although they knew the work of Heraclitus very well (and 
not only the fragments of it which remain for us) and although Plato 
mentioned a similar attempt, that of Anaxagoras, who put the Nos at 

the head of all things? 
“But no, they do not report anything like that of Heraclitus. How- 

ever, the term “logos” is among those which they employ, either with 
respect to Heraclitus or otherwise, but never in the sense of an active 
principle and director of the world. For them (as Surig has shown), the 
logos of Heraclitus is his doctrine, and this doctrine exhausts itself in 
three points: the general flow of things, the equivalence of the one and 
the all, and the harmony of opposites. 

Itis not, let us repeat, because of lack of interest in the notion of the 

logos: much to the contrary, this notion was adopted by Plato and 
Aristotle, and if they developed it, it was in senses altogether different 
from those which the Stoics gave it and attributed to Heraclitus. 

4 Such is, e.g., the attitude of Mazzantini, Eraclito (1945). 

   



  

  

39 

Heraclitus and Iran 

Moreover, Plato (or Socrates) even endeavored to defend the posi- 

tions of Heraclitus concerning the logos against the deformations 
made by the philosophers—Sophists and Heracliteans—who claimed 
to follow him. Against the Sophists he maintained that the logos is not 

only a means of combat, but that there is a logos in reality: against the 

Heracliteans, who saw (or looked for) the truth in words, he main- 

tained that truth is only in the logos, that is to say, in the sentence or 

judgment. But finally (in his Letters) he went beyond the Logos, in 

posing, as the supreme degree to which knowledge can reach, above 

words, the ideas. 
As for Aristotle—who knew the text of Heraclitus to the point of 

being able to discuss the place of a comma in it (before or after &ei, 
First Fragment)—he maintained, in line with his predecessors, Heracli- 
tus and Plato, that only in judgment is there truth. And he went 
beyond the logos as judgment in discovering the purely formal mecha- 

nism of the syllogism. 
It is then evident that, for Plato, the logos belongs to the sphere of 

epistemology, and for Aristotle, to the sphere of logic. Neither of them 
made a metaphysical, ontological being of it. Shall we therefore con- 
clude that they failed to see that this value of the logos already existed 

in the thought of the obscure Ephesian? 
Or shall we, with Surig, go to the other extreme and say that to 

Heraclitus, the Logos was simply his teaching: When he said that 

things happen according to the logos he meant “according to the doc- 
trine he had been teaching, namely that of incessant flux, equivalence 

of one and all, union of opposites’”? 
More than a quarter-century ago, E. Hoffmann put in relief the 

fact, until then unrecognized, that the logos is an act of speech, a dis- 
course.5 But this logos does not simply exist in Heraclitus’ mind. It 

has, according to his own statements, an objective reality. On the 

basis of Hoffmann’s study, but also of some reservations formulated 

with respect to it by Calogero (another Italian scholar), Pagliaro (an 

Iranist, by the way) was able to specify* that the Logos, as it appears 

in, the First Fragment, has two aspects, the one verbal, the érea, the 
other real, the épya, and that there is no opposition between these two 

aspects, as Hoffmann maintained but, on the contrary, it is precisely 

their union, their reciprocal correspondence, which constitutes the 
logos. In other words, the logos, the true discourse, exists not only in 

language but in things as well: It is the agreement of the sentence with 

5 Die Sprache und die archaische Logik (1925). 

$ “Eraclito e il Logos,” Saggi di Critica semantica (1953), p. 131. 

  
 



  

what it represents. Now, can this truth, which is in the sentence, be 
already in the word? Yes, on the condition that this word, like reality, 
combines opposites: thus Bcos signifies life or, the opposite of life: the 
bow which kills. 

But if the word is univocal, thus ävoôos, it is necessary to associate 
with it its opposite, xéfoôos, in order to express the reality. 

The logos is, then, the form according to which all things take place: 
It is the norm of each thing; for example, the soul, the #ux?, has a 
logos. 

But did Heraclitus go further? One might perhaps adduce on the 
logos as a substance the testimony of Sextus Empiricus who said: 

It is then by drawing in by inspiration this divine logos that, according to 
Heraclitus, we become intelligent, and while forgetful during sleep, become 
sensible again on waking. For during sleep, as the passages of the senses are 
closed, the mind within us is cut off from its natural union with the enveloping 
substance—only the connection by way of respiration, like that of a root, 
being preserved—and being thus parted it loses the power of memory which it 
previously possessed, etc. 

It is, of course, only too easy to dismiss this testimony as a late, 
rather coarse interpretation of Heraclitus’ doctrine. We might cite a 
fragment in support of it, but on condition that we take rà cépor as 
a synonym of logos—which is by no means certain: Of all those whose 
discourse I have heard, none arrives at the realization that that which 
is wise is set apart from all things (Frag. 108). 

Be that as it may, we must admit that the logos was not for Heracli- 
tus an active, directing principle; otherwise, Plato and Aristotle would 
have said so. 

On the other hand, Heraclitus’ logos was not purely epistemological 
or logical, for such a distinction had not yet been recognized by the old 
Ephesian sage. I mean that the notion of a purely abstract principle 
was yet to be born. We may safely conclude, then, that the logos was 
at once mental and substantial but not active. It was the objective 
truth, according to which all things happen. 

Let us now turn to India and Iran. In the Veda, Rta plays a con- 
spicuous part. What did it mean exactly? 

Ever since the Petersburg Dictionary appeared, whose opinion was 
taken over notably by Bergaigne and Oldenberg, it has been custom- 
ary to see in the rta not only truth (rédm vad means “to tell the truth”) 
but the order of things, be it in nature, in the liturgy, or in the moral 
conduct. It could be inferred that the Indo-Iranians had conceived of 
a sort of great cosmic law, controlling both the course of the heavenly 
bodies and the behavior of men. 

  
 



  

  

41 

Heraclitus and Iran 

Against this interpretation Lüders protested in 1910. He main- 
tained that the Vedic authors did not have the notion of a universal 
order. Rita is merely the truth, the non-lie. 

Unfortunately Lüders died before publishing the full demonstration 

for which he had been amassing material for thirty years. And this is 

one of the unfortunate cireumstances to which I alluded: his manu- 
script, retrieved in a rather bad shape from a shelter in Germany, was 

published only in 1951-60 (2 volumes), and the book was therefore 
largely obsolete when it appeared. It is a pity that Lüders was 
unable not only to take the recent literature into account, but also to 
take part in the discussion which the publication of his book seems to 
have revived. 

Lüders obstinately maintains that the only possible translation of 
rta is truth, Wahrheit—a translation which can only be upheld by 

stretching the meaning of the German or English term so as to include 
notions which are not usually part of it—such as ‘“‘cosmic power.’’ 

Why then stick to Wahrheit? Why this obstinacy? The reason is, I 

think, because Lüders thought (perhaps rightly) that he had discov- 
ered in Wahrheit the original meaning of the word. 

If the ria, he said in substance, is supposed to influence the course 
of the stars and human conduct, ritual or otherwise, it is by virtue of 
the magical power of the true utterance, of the exact formula uttered 

in the cult. The ceremony which brings this power into play is well 
known, although its name is not attested in Sanskrit: it is the sac- 
cakiriyäa of the Pali texts. In order to obtain the favor of a god, one 
pronounces a truth (not necessarily a reminder of a former favor of this 
god), and this secures success. 

Lüders shows that this ceremony is already Vedic and even more 
ancient. It enables us to understand the mythical role which rta plays 
in many passages of the Veda: by rta (or by brahman, or by väc 

“voice,” etc.) has been opened the Vala, the cavern from which come 

the waters and the light; it is by r{a, by pronouncing the r{a, that the 
eclipse of the sun has been conquered: and r{a is the instrument of the 
Rbhus in their thousand miraculous exploits. 

Lüders’ analyses have had at least one positive result, by showing 
the magic origin of the cosmic value given the r{a. But Lüders thought 

he had discovered in the Veda this process by which a mere utterance 

from the mouth of men becomes a force in the universe. It is more dif- 
ficult to follow him here, for we do not witness the process developing 
in the Veda; we see only the result of it. 

As Gonda has shown in his review of Lüders’ book published in  



  

42 

Oriens, and in the second issue of History of Religions (p. 256), we 
cannot distinguish in the Veda a first stage in which Rta was conceived 
of as a mere Begriff, and a second stage in which this Begriff assumed 

a sensible form. From the earliest texts on, we find the conception of 
the r{a as an objective, cosmic power. And this conception is not only 

Vedic, but is found also, as we shall see presently, in Iran. 

Meanwhile a certain parallelism may already have become notice- 
able between the Rta-A$a problem and that posed by the logos in 
Heraclitus. And on both sides we find in the last analysis a notion 
which is neither purely objective nor purely abstract, but both at 
once. 

But there is more to come. As Lüders again has shown, in a large 
number of passages r{a is synonymous with brahman, that is to say, 

with “hymn,” with ‘“‘Kultlied.” One can deduce from this, as well as 
from passages in which ta means ‘‘truth,”” the meaning, at once gen- 
eral and precise, of réa as ‘“‘any true statement about God, his powers 
and his exploits” (jede wahre Aussage über den Gott, seine Kräfte und 
Taten). What is more important is to ascertain—which Lüders has not 
done, but which will be useful for us—that this cosmic power which is 
rla is rarely the subject of a sentence: almost always, it is in a case 
other than the nominative, and most often it is in the instrumental. 
The world has been created ‘‘by means of ria,” it is regulated “by 
means of ra” (rtena). 

Returning to Lüders, we make, with him this time, another interest- 
ing statement. Ra, cosmic power, is localized and materialized. Often, 

under the name of “great r{a,”? it is placed in the supreme heaven, with 
Agni (fire) in the celestial waters from which arise the sun and the 
dawn each morning, and where soma, the sacred liquor, also resides. 

This supreme heaven is also the world of sükr{a, that is, the Paradise 

where men enjoy the recompense of their good actions. 

It is from the supreme heaven that the inspiration of the sacred poet 
comes, and that is why (as Paul Thieme, a disciple of Lüders, has 
shown in ZDMG 102, p. 112) one reads: pré bréhmaitu sddanäd rtésya: 
“may prayer (brahman) rise from the abode of réa” (RV VII. 36). 
In other passages it is réa itself which ‘“inspires” the priest and this is 
expressed concretely, either by the root &as “to breathe” (rtém 
äsusändh ‘‘those who breathe rta,” etc.), or by the root vat (épy 
ævatann rtäm, ‘they have insufflated the gift of the word, the rta”’), 
and we must remark, with Thieme and Renou, that “the idea is al- 
ways that of insufflating a spiritual force into the soul of the poet”’ and 
that ‘it cannot be chance if an old name for the inspired poet, lat. 
vates, covers exactly this rg-vedic root.” 

   



  

  

43 

Heraclitus and Iran 

The practice of satyakriyä is even more ancient than the Veda: this 

seems proved by the fact that one finds its analogue in the Avesta. 

In consequence, the movement from the sense of “true prayer”” to 
that of ‘‘cosmic power” can itself be of Indo-Iranian date and will then 

give account of the cosmic sense of Aa in Iran as it explains that of 
rta in India. But before turning to Iran it is necessary to note in the 

Indian thought two remarkable parallels to the semantic process 
which Lüders’ theory postulates. As Van Buitenen has recently dem- 

onstrated’ the term aksara, already in the Rig Veda, claimed the posi- 
tion of a supreme principle, without however for a moment ceasing to 

mean ‘“‘syllable.”’ And the parallel with rta goes further in that, as 
Agni was said to abide in the womb of the fa, so was it addressed as 

“most excellent Fire, sparkling in the syllable which is thy mother’s 

womb ...; seated in the womb of the rta”” (RV 6. 16. 35-36). 
On the other hand—and this was noticed by Lüders himself —after 

the time of the Rig Veda, in the Atharva Veda and in the Brähmanas, 
rta fell into disuse as a cosmic principle. But it was replaced, suc- 
cessively, by two other terms, {apas, ‘‘asceticism,” and brahman, 
“prayer.” It is especially the latter which interests us, for if it is true 
that brahman was a synonym of r{a, one sees that in the one case as in 
the other, the same semantic process shows itself: because prayer had a 
constraining force on the gods, it was raised to the rank of cosmic 
principle, and the elevation of brahman only repeats, at the time of the 
Brähmanas and in a sense before our eyes, the evolution of meaning 
which rta had undergone during the Indo-Iranian period. 

If now we turn toward Iran, we see there the effects of this pre- 
historic semantic evolution. That Arta was already conceived there as 
a “Power” shows in the usage made of it in proper names such as 
Artaxäaÿra (name of Artaxerxes, meaning literally: ‘who holds his 
power from Arta”) or Artafarnah (“who has his glory from Arta”). 

And this role of Arfa is more ancient than our most ancient Iranian 
documents, for one finds it also in many names of Aryan chiefs at- 
tested in the cuneïform sources between 1600 and 1250: Artamanya, 
Artaÿumara, etc. 

The Avestan form of arta, Aëa, shows clearly the same meanings as 

the Vedic term. Just as rla was opposed to druh “lie,” so aëa opposes 
itself to druj; and this opposition has, in the Zoroastrian system, a 

truly cardinal importance, for it orders in a way the entire Iranian 

dualism: on one side the aavan, the good ones, on the other the drag- 

vant, the evil ones. However, since it could be objected that this is a 

1 JAOS, 1959, pp. 176 ff. 

   



  

44 

purely Iranian development, or even a purely Zoroastrian one, it is 
best left out of account; we can then consider only the Old Persian 
term, artävan. This connotes a quality of the deceased (‘and may I, 
dead, be artäva, says Xerxes, Persepolis h. 48), which corresponds per- 

fectly—as shown recently by Kuiper®—to Vedic réavan, an epithet of 
gods, of the deceased fathers, and of death, the essential point being 
that r{a is lined up with the domain of death: “it is regularly hidden 

where the sun’s horses are unharnessed”” (RV 5. 62, 1). It is also appar- 

ent that aÿa is connected with afterlife, for a passage of the Gathas 
(Y. 30. 1), in Kuiper’s novel interpretation,* speaks of “the bliss of 
Aÿa.” 

Furthermore in the same way that ra signified “truth,” Aga is 
*’AM@ea in the translation that Plutarch gave of it (undoubtedly fol- 
lowing Theopompus). Again, in the Gathas of Zarathustra A$a is very 
seldom the subject of a sentence. One says more often that a thing 
takes place aëaf haca, ‘‘according to À Sa,” just as in Vedic one has the 
instrumental far more often than the nominative of r{a. 

A3a, according to Zoroastrian cosmology, is the patron of fire; fire is 
the auxiliary of the truth (and not only, as in the ordeal, of justice and 
of truth at the same time). Let us listen to the prophet (31:19): “They 
have heard (your words and maxims, he says to the Lord) by him who 
thinks of Aëa, by the healer of the world, by the man who knows, O 

Lord, and who uses his tongue at will in order to speak correctly, with 
the aid of thy brilliant fire, O Wise One.” 

A3a, like Rta, is, in short, luminous. In another stanza, and in a 

style which seems to anticipate Bossuet, the prophet cries: ‘He who 
first created intelligence through thought, who created Aëa penetrat- 
ing the free spaces with light. . . .’ Moreover, according to Kuiper’s 

interpretation cited above, the bliss of Aëa ‘‘manifests itself in the 
lights.” 

We can conclude, without entering into more detail, that Iran, as 
India, presents us with a term which has had to signify first of all 

“true statement”; that this statement, because it was true, had to 
correspond to an objective, material reality; and that, as the discourse 
did, this reality must embrace all things; and, finally that one recog- 
nized in it a great cosmic principle since all things happen according to 

it. I am speaking of Iran and India; but does this not apply to Heracli- 

tus, to his true, objective, substantial Logos, according to which all 
things happen? 

# Indo-Iranian Journal, 1959, p. 215. 

* Indo-Iranian Journal, 1963 (obligingly communicated in manuscript). 

  
 



  

  

45 

Heraclitus and Iran 

There is an obvious difference: r{a is prayer, the sacred formula; 

logos is undoubtedly more profane: it is the philosophical formula. 
But the difference is not a radical one. The logos—and in general 
Heraclitus and all the first philosophers—disengage themselves from 
the sacred, but they are still in the process of doing so; that is, the logos 
is still tied, so to speak, to its origin. 

However that may be, a final table of what we have found in India, 

in Iran, and in Greece will bring out all the common points between 
the doctrine of A$a-Arta-Rta and that of the Logos, including the 
connection with fire (Table 1). 

Arranging the data according to geography, we shall put India on 

  

  

  

TABLE 1 

Greece Iran India 

Infinite Lights rtésya yOni 
Logos A$a, artävan 

Bliss of Aëa sukrtäsya lokäh 

Fire (lightning) Fire Agni 

Will finally judge the | Instrument of eschato- 
world logical ordeal 

karà rôv À6yor révêe aëät haca tténa 
Inspiration Inspiration       

the right, then at its left Iran, and finally Ionia; and we shall give to 
each entity the place which it occupies in the cosmology of which it is 
part. 

At the top right is the ‘‘abode of rta” (rtésya y6ni)—where, notably, 
Agni, the fire, resides also and which, besides, is the ‘“‘world of good 
actions” (sukrtdsya lokäh), the paradise of the just. And from above 

rta descends as an inspiration, an insufflation. 

In Iran, Aa, the luminous principle situated where other texts 
place the “‘infinite lights,” is the abode also of the artävan, that is, of 
the blessed. This Aa is associated with fire, the instrument of ordeal, 
especially of the eschatological ordeal. 

Finally, in Greece the Logos, which, according to Sextus Empiricus, 
is beyond all things and which, from up there, inspires man; and ac- 
cording to which all things happen (xarà rôv \6yov révôe), as in India 

rténa and in Iran a$ät haca. It is the celestial principle, which mingles 
more or less with—but is less active than—lightning, or than the fire 
which will finally judge the world. 

Shall we conclude from all this that Heraclitus knew the doctrines  



  

of the Magi concerning fire and truth? It seems to me that nothing is 
opposed to this conclusion. But it is perhaps necessary to take note of 

some general analogies between Heraclitus and Zoroaster (which do 
not prove a historical influence) and some important differences 

(which prove that if there has been borrowing there has not been 
servile imitation). 

The general analogy which one can ascertain between the thought 
of Heraclitus and that of Zarathustra results from developments which 
had already taken place in Greece and Iran when the prophet and the 
philosopher appeared. Both, in their representation of the world, 
make use of entities, of abstractions, which are personified. In Greece 
it is already the case with Hesiod, for whom Heraclitus shows a certain 
contempt (perhaps because he was one of his masters); in Iran the use 
of abstraction preceded Zarathustra: rfa-aÿa, for example, was already 
an Indo-Iranian notion. 

But there is another analogy: in Heraclitus as in Zarathustra the 
use of abstractions or entities was established in such a way that they 
took the place of the ancient gods. However, the rupture with these is 
more radical in the case of the Iranian prophet than it is in the case of 
Heraclitus, who nevertheless condemns the bloody sacrifices to the 
gods. 

Finally, however, there is a capital difference: Iran, beginning with 
Zarathustra and perhaps long before, irreducibly opposed good to bad, 
life to death. Heraclitus proclaims the harmony of opposites, between 
life and death (and other analogous pairs). There is here certainly an 
intuition, with that of the equivalence of the one and the all and with 
the révra pei—in sum, the three principal points of his doctrine, ac- 
cording to Plato—which should be attributed to the genius of Greece. 
Nevertheless, as propounder and prophet of the Logos and of ever 
living fire, it would seem to be apparent that Heraclitus owed some- 
thing to old Iran. 

  
 



J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

D'ANAXIMANDRE À EMPÉDOCLE: 

CONTACTS GRÉCO-IRANIENS 

RÉSUMÉ. — Héraclite, en associant la loi cosmique et la loi morale, et plus particuliè- 

ment le feu et l'ordre vrai, s’est placé dans la ligne de la plus haute spéculation iranienne. 

Il est possible que les mages n’aient pas envisagé en une doctrine l’ensemble de leurs 

Bratiques et de leurs croyances relatives au feu, à la semence, à l’âme. Mais ce qu’ils faisent 

t croyaient a pu suffire à inspirer l’Ephésien et à lui faire écrire: « éclat sec: l’âme la plus sage 

t la meilleure ». 

Depuis que les Anciens ont fait voyager Pythagore en orient pour y 

tre l'élève de Zoroastre à Babylone — ville où ils n’ont probablement jamais 

été ni l’un ni l’autre — on a souvent essayé de faire intervenir l'Iran dans le 

développement de la pensée pré-socratique. Cette attitude — ‘ ex oriente lux ? — 

‘a produit aucune conclusion nette. 

L'attitude opposée, qui séduit d'abord par sa sobriété, consiste à se dire 

qu’il faut épuiser tous les moyens d'explication internes avant de faire appel 

| l'extérieur. Hélas, tout irait bien si on pouvait écrire l’histoire de la pensée 

zrecque des vi: et ve siècles. Mais, pour peu qu’on lise les travaux modernes 

concernant les pré-socratiques, — travaux dont le volume semble inversement 

proportionnel à celui des maigres fragments qui leur servent de base -, on 

onstate vite que chaque savant se construit, tant bien que mal, son Anaxi- 

andre, son Héraclite, son Empédocle, etc., et que l'accord n'est fait sur 

aucun d'eux, moins encore sur le développement d'ensemble de la pensée 

Pré-socratique; de sorte que si l’on voulait s’en tenir à la maxime susdite, 

e moment de comparer ce mouvement à une pensée étrangère reculerait à 

’infini. 

Dans un article récent (, Richard Frye a montré que les contacts intel- 

ectuels entre Iran et Grèce ne sont pas ‘ documentés’ avant la conquête 

’Alexandre, Est-ce à dire que nous ne devions pas remonter plus haut ? 

e ne le crois pas. 

Il nous faut, plutôt, ouvrir les yeux à la fois sur l'Iran et sur la Grèce et 

ettre en parallèle fragments grecs et bribes iraniennes pour y faire aperce- 

oir des ressemblances, quittes à nous contenter ensuite de conjecturer la 

probabilité de contacts. 

(1) Reitzenstein and Qumran revisited by an Iranian, « Harvard Theological Review », 

1962, pp. 261 sq.      



  

48 

Si l’on peut supposer qu’il y ait eu influence, dans quel sens s’est-ellé 
le plus probablement exercée ? Il faudra se le demander dans chaque cas! 
Entre deux peuples mis en présence, il est possible que l’emprunteur soit lé 
plus curieux des deux, celui qui se posait le plus de questions. Mais ce qui 
est décisif, c’est le prestige relatif des deux civilisations, par exemple, à partir 

d’Alexandre, celui de l’hellénisme en Iran, puis, inversement, celui de l'Orient 

dans la monde romain. 

En étudiant quelques aspects de la pensée grecque, d’'Anaximandre à 

Empédocle, nous aurons affaire successivement à des types d'homme assez 

différents: physiciens, moralistes, poètes, médecins, et quelquefois le tout 

ensemble — c’est le cas pour Empédocle. 

Le premier Ionien qui ait écrit ses pensées, et le premier dont les doctrines 

nous soient connues avec quelques détail, Anaximandre, est aussi le premier! 

qui soit suspect d'emprunt à l’Iran. Il a fait l’objet, récemment, de deux études 

très sérieuses, dont les conclusions sont diamétralement opposées. L'une est! 

le livre de Charles Kahn, Anaximander and the Origin of Greek Cosmology, 

1960, l’autre est l’article de Walter Burkert, /ranisches bei Anaximander, 

paru dans le « Rheïinisches Museum » de 1963. 

Rappelons brièvement les faits. Anaximandre enseignait que les astres 

se succédaient dans l’ordre que voici, en partant de la terre: — Etoiles - Lune 
— Soleil. 

Or, l’Avesta présente le même ordre. Il y est enseigné que l’âme des morts 

gagne le Paradis par trois échelons intermédiaires: wmata (bonnes pensées), 

häxta (bonnes paroles), kvar$ta (bonnes actions). Ces échelons, selon les livres 

pehlevis, s’identifient respectivement à la station des étoiles, à celle de la lune 
et à celle du soleil. Il y a donc parallélisme entre la doctrine d'Anaximandre 
et la doctrine iranienne. 

Quelle est la raison de cet ordre? Il est évident que les étoiles, la lune et 

le soleil se suivent en ordre de luminosité croissante. En Iran, la progression 

s'achève par un quatrième terme, qui est aussi l’aboutissement du voyage 

de l’âme: l’un des noms du Paradis est, en effet, anagra raoca ‘ lumières in- 

finies”. Qu'il s'agisse bien d’une progression, d’une hiérarchie, c’est confirmé 

par le fait qu’à chacun des degrés correspond, en Iran, une catégorie d’êtres 

entre lesquels la hiérarchie est évidente: aux étoiles, les plantes; à la lune, 

les animaux; au soleil, l’homme; aux lumières infinies, Dieu ou les dieux. 
On a donc le tableau: 

# Paradis Lumières infinies Dieu(x) 

Bonnes actions Soleil Hommes 

Bonnes paroles Lune Animaux 

Bonnes pensées Etoiles Plantes 

Cette doctrine, en Iran, est-elle ancienne ? L’Avesta n'étant pas datable avec 

précision, nous ne savons pas si elle est plus ancienne qu'Anaximandre. 

On peut, grâce à la comparaison avec l'Inde, remonter à l'époque indo-ira- P P ,   
 



  

  

49 

nienne, mais seulement pour une partie du système: l'Inde védique situe 

au-delà du soleil le séjour des ‘ bonnes actions ’ (le Paradis promis aux hommes 

de bien). Mais rien ne dit que le reste du système soit aussi ancien. 

Chez Anaximandre, la doctrine constitue un système mathématique: 

les astres, d'intensité croissante, entourent la terre comme des anneaux de 

grandeur croissante: 

Terre étoiles) lune) soleil) 

Au delà, il y a l’ämeipov, terme qui, dans ce contexte, exprime certaine- 

ment l'absence de précision spatiale. (Tel est le génie d’Anaximandre: il a con- 

struit le premier modèle du monde). Mais aussi, c'est de l'äretpov que vient 

tout le reste, par limitations diverses de cet illimité. On voit la différence ca- 

pitale avec l'Iran: là où l’Iran place au delà des astres de plus en plus bril- 

lants, par simple passage au superlatif, les lumières infinies, Anaximandre place, 

par suppression de toute qualification, l’indéterminé. 

Historiquement, il y a aussi un obstacle. La prise de Sardes, qui mit fin 

au royaume de Lydie et incorpora l’Ionie à l'empire perse, eut lieu en 547. 

Mais Anaximandre est mort à peu près à la même date. 

Il ne faut pas exclure, en somme, que l'influence se soit exercée en sens 

inverse. Etant donné le prestige de l’astronomie grecque à partir de Thalès, 

qui fut le maître d’Anaximandre, il est possible que les Iraniens aient ajouté 

à leur croyance sur l’au-delà cette structure cosmographique — sans retenir 
l’ärerpov. 

Le cas d'Héraclite est différent. Au temps d’Héraclite, c'est-à-dire à 

la fin du vre siècle et au début du v*°, Ephèse fait partie de l'empire achéménide. 

D'autre part, l'horizon mental d'Héraclite semble plus large que celui 

d'Anaximandre. Celui-ci, pur Ionien, n’étudiait que le monde. Héraclite, 

héritier à la fois des Toniens et des Pythagoriciens, annexe à sa vision du 
monde l’homme. 

On me permettra de ne pas reprendre en détail les ressemblances, 

dont j'ai parlé ici même il y a quelques années, entre les doctrines d'Héraclite 

et ce qu'enseignait l’Iran — et aussi l’Inde — touchant le feu et l’aëa-rta (?. 

En somme, Héraclite, en associant la loi cosmique et la loi morale, et 

plus particulièrement le feu et l’ordre vrai, s’est placé dans la ligne de la plus 

haute spéculation iranienne. 

Qu'en est-il de sa conception de l’âme ? 

Avant de répondre, il nous faut faire appel à un troisième genre de té- 

moins, en quittant le domaine du savoir pour celui de la croyance: Hésiode, 

tindare, Empédocle. 

Pindare dit qu’une partie de l’homme est divine; il parle de la rétribution 

après la mort et de la transmigration; il situe l’île des bienheureux au delà 
du soleil. Avant lui, Hésiode avait enseigné que les hommes de l’âge d’or 

(2) J. D.-G., Heraclitus and Iran, « History of Religions », 1963, pp.. 34 sq. 

Quaderno N° 76  



  

50 

étaient devenus, à leur mort, des dalyovec. On peut expliquer le développe- 

ment de ces croyances, durant la période archaïque, comme une générali- 

sation ou démocratisation (due au développement de la cité) de l'idée de jus- 

tice: parallèlement à ‘l'éducation morale’ de Zeus qui s’est approfondie 

de l'Odyssée à Eschyle en passant par Hésiode, l’idée de justice engendre 

celle de rétribution, soit que les descendants paient pour les fautes de leurs 

pères, soit que, avec les progrès de l’individualisme, chacun expie dans l’au- 

delà, soit enfin qu’il expie en des réincarnations successives, ce qui rend compte 

aussi des souffrances actuelles, apparemment imméritées mais dues à d’an- 

ciennes fautes. 

Ainsi l’idée de justice aurait-elle pu développer logiquement ses consé- 

quences... En fait, deux autres facteurs au moins semblent être intervenus 

dans le müûrissement de ces croyances. 

Premièrement, l’idée que l’âme peut mener une existence propre, indé- 

pendamment du corps où elle n’est qu’accidentellement enfermée, cette idée 

semble correspondre à certaines pratiques d’extase. Il y a près de cent ans 

que fut lancé à ce propos (par Diels) le mot de camanisme, qui allait faire 

fortune. Mais ce n’est qu’en 1935 que parut dans « Hermes » l’article deMeuli 

intitulé Scytkica qui inspira iranistes et hellénistes. D'une part H. S. Nyberg 

tenta d'éclairer la plus ancienne histoire religieuse de l'Iran en faisant de 

Zarathustra une espèce de chamane. Son livre, Zrans forntida Religioner, est 

de 1937. 

D'autre part E. R. Dodds, en des conférences publiées en 1951, 7e 

Greeks and the Irrational, met en évidence ce qui rattache à l’ancienne Scy- 

thie, ou à la Thrace, les figures semi-légendaires de la préhistoire pythagorie- 

ienne, un Âristée, un Abaris, et Pythagore lui-même, ou, dans l’orphisme, 

un Zalmoxis, et il nous présente Empédocle comme le dernier des chamanes. 

Le malheur est que le seul de tous ces personnages qui nous soit histori- 

quement accessible, l’Agrigentais, est dépourvu de la caractéristique essen- 

tielle du chamane: il ne visite pas le royaume des morts pour y accompagner 

les défunts, ou les en ramener. D'autre part, la métempsychose est inconnue 

des chamanes — et de toute la tradition iranienne (*/. 

Il reste que l’auteur des Xatharmoï se sent un dieu déchu, victime d’une 

faute ancienne, et que les pythagoriciens sont tous obsédés par l’idée de souil- 

lure et par celle de purification. Ces idées occupent, comme on sait, une large 

place dans la religion de l'Iran; même Zarathustra, qui a plutôt insisté sur 

celle de libre choix, enseigne que les démons corrompent l’existence de l’homme 

et toute sa doctrine pourrait se résumer en une lutte contre les démons. 

Le second facteur extrinsèque qui me paraît être intervenu dans le dé- 

veloppement des croyances sur l’au-delà concerne le lieu ou séjour des bien- 

heureux. Selon le catéchisme pythagoricien, les îles des bienheureux, ce sont 

le soleil et la lune. Je sais: on dit (Dodds, p. 263) que «such fancies seem to 

(3) Cf. CH. KAHN, Empedocles among the Shamans, « Archiv f. Geschichte der Philo- 

sophie », 1960, pp. 30 sq. 

   



  

  

51 

have originated independently in many parts of the world ». Mais on n’explique 

pas pourquoi ces idées si simples ne sont jamais venues à l'esprit des Grecs 

avant le ve siècle. 

Nous devons invoquer un quatrième genre de témoignages en appelant 

à notre secours les médecins. 

C’est précisement au Ve siècle qu’apparaît pour la première fois, dans 

certains écrits du Corpus Hippocraticum, la doctrine du parallélisme entre 

différentes parties du corps et de l’univers. 

La même doctrine est attestée en Iran, à date tardive, certes, mais comme 

elle se retrouve en Inde dès le Veda, avec le dépeçage de l’homme primordial 

(Purusa), dont les différentes parties ont constitué les parties de l'univers, 

c'était probablement déjà une doctrine indo-iranienne. On a même des rai- 

sons de croire que les Indo-européens l’ont connue. Son apparition en Grèce 

serait alors une résurgence. C’est ce que j'ai soutenu il y a quelques années 

dans un article de la «Harvard Theological Review » qui reprenait le titre 

d'une étude célèbre de Gôtze, mais en l’affectant d’un point d'interrogation: 

Persische Weisheit in griechischem Gewande ? ( Je pense que j'ai eu tort. 

L'apparition de cette doctrine, bloc erratique dans l’Hellade du ve siècle, 

ne peut s'expliquer que par une circonstance historique, comme le soutenait 

Gôtze. Quelque médecin grec employé à la cour du roi de Perse aura rapporté 

de là-bas cette idée. 

Un autre médecin, Aleméon de Crotone, en une ‘nouvelle version du 

parallélisme entre le microcosme et le macrocosme ? (5), enseignait que l’âme 

est constituée de la même substance que les astres, l’éther, et animée comme 

celui-ci d’un mouvement circulaire, garant de son immortalité. 

L'idée d'expliquer l’homme comme un microcosmt, reflet du monde qui 

l'entoure, nous la retrouverons chez un autre médecin encore, mais qui était 

aussi beaucoup d’autres choses: Empédocle. 

D'autre part, la croyance au retour de la guyh ou du rvedu à léther igné 

apparaît chez Euripide, chez Epicharme et dans l’épitaphe des morts de Po- 

tidée (432). Faut-il encore, comme tout à l'heure, invoquer, avec Dodds, 

(ibid. p. 174) le développement naturel d’une idée simple: «the simple idea 

that psyche is breath or warm air (cf. Anaximenes), which will tend to float 

upwards when released at death into the atmosphere » ? Encore une fois, 

pourquoi une conséquence évidente n’aurait-elle été aperçue des Grecs qu’à 
partir du V* siècle ? 

Chez Héraclite, le feu cosmique n'est pas déclaré source de vie, mais 

-eulement ‘éternellement vivant”, rüp &eilwov. Mais il entre dans la compo- 

sition de l’âme. Celle-ci, comme l'a montré récemment Ch. Kahn (‘, est un 

souffle humide et chaud, donc un composé d'air, d’eau et de feu. Que lui ar- 

rive-t-il à la mort ? Héraclite, là-dessus, n’est pas explicite. Il ne dit pas, 

(4) « Harvard Theological Review » 1956, pp. 115 sq. 

(5) J. BURNET, L'Aurore de la Philosophie grecque, p. 228. 

(6) À new Look at Heraclitus, « American Philosophical Quarterly », 1964.  



  

  

52 

comme pourrait le faire un orphique, qu’à la mort l’âme rejoigne l’éther. 

Mais il observe (fr. 36) que « pour les âmes, c’est la mort que de devenir eau, 

pour l’eau de devenir terre », et que 4 de la terre naît l’eau et de l’eau l’âme ». « 

Ainsi, l’âme participe à l'éternel changement des choses. 

Cependant, le changement de l’âme est un peu différent («not quite the 

same», Kahn, p. 13). On peut même aller plus loin avec Armand Delatte (7), : 

qui rapprochait du fragment 15 sur l'identité de Dionysos et d'Hadès le frag- 

ment 68 sur l’efficacité des rites pour le soin de l’âme et concluait que, chez 

Héraclite, «la mort est pour l’âme une délivrance, le début d’une régénéra- 

tion ». Héraclite est peut-être trop différent d’un orphique pour dire cela, 

ou trop aristocrate pour proposer au commun des hommes la béatitude cé- 

leste. Ce qu'il sait, c'est que le sage va à l’opposé de l’homme ivre, dont l’âme 

est humectée (fr. 118): «éclat sec: l’âme la plus sage et la meilleure ». Cette 
âme suit donc une voie montante vers l’éther divin. 

Invoquons enfin un cinquième genre de témoin en la personne d’Em- 

pédocle. 

Plus encore que par son obsession de la souillure et de la purification, 

Empédocle nous rappelle par son horreur du sang le prophète iranien, qu’api- 

toyait la plainte de l’'Ame du Bœuf. La condamnation du sacrifice sanglant 

est déjà chez Héraclite, ce qui n’enlève rien à l’hypothèse d’une origine ira- 

nienne de cette condamnation. La même origine peut encore rendre compte 

des pratiques pythagoriciennes d’abstinence. Ces pratiques ont pour but, chez 

Empédocle, de nous faire retrouver l’âge d’or. En Iran, elles se répercutent 
dans l’eschatologie: de même que le premier couple humain s'était d’abord 

nourri d’eau, puis aussi de plantes, puis de lait et enfin de viande, les hommes 

des derniers millénaires, à la venue des trois sauveurs futurs, s’abstiendront, 

en ordre inverse, de viande, de lait puis de plantes, pour ne garder enfin que 

l’eau. 

La croyance à la rétribution a pris, chez Empédocle comme chez les 

pythagoriciens, une forme qui, comme je l’ai rappelé tout à l’heure, est in- 

connue à l'Iran: celle de la métempsychose. Dans ces conditions, il ne faut 

pas donner trop d'importance à un détail qui, en soi, pourrait évoquer les 

croyances iraniennes, à savoir, que l'animal et la plante dans lesquels on doit 

souhaiter se réincarner sont de caractère nettement solaire: le lion et le laurier. 

Une autre idée, celle qui voit dans l’homme un reflet de l’univers et dont 

nous avons admis ci-dessus l’origine iranienne, joue un rôle fondamental 

chez Empédocle et caractérise notamment sa conception de la médecine. 

Il l’aura reçue de l'Iran par l'entremise des médecins de l’école de Cnide (®. 

Un point particulier de ce système concerne le feu divin, cosmique, 

vital, dans la mesure où l’homme participe à ce feu. Mais d’abord, Empédocle 
déclare que la loi et l’éther sont coextensifs l’un à l’autre. Fr. 135: « (Pourtant) 

la loi générale est largement étendue à travers l’éther-au-vaste-empire et 

(7) Les Conceptions de l'Enthousiasme chez les Pré-socratiques, 1934. 
(8) W. KRANZ, Empedokles, 1949, pp. 23 sq. 

   



  

  

53 

l'immense éclat du ciel ». Ceci nous rappelle certainement Héraclite et, à tra- 
vers lui, Zarathustra proclamant la coïncidence d’Aë$a et de la lumière: 4«Ce- 
lui qui a pensé à A$a remplissant de lumières les espaces libres, celui-là fut, 
par la pensée, le créateur » (Yasna 31.7). 

Le feu est aussi, pour le médecin Empédocle, la semence vitale, fr. 62: 
«comment le feu en se sécrétant produisit les rejetons des hommes et des 
lamentables femmes... et ce feu tend à remonter à son semblable, l'éther ». 

Comment se présentent, du côté iranien, les croyances relatives à l’âme 
et à sa survie ? Nous avons rappelé la doctrine du voyage de l'âme. Ce schéma 
peut être complété, ou plutôt, on peut l’éclairer par d’autres données et entre- 
voir un ensemble de croyances et de pratiques. Il est, certes, dangereux de 
construire un système, d’ajouter aux données, mais si tel détail ne s'explique 
que dans ce plus large contexte ? 

Dans le manichéisme, les parties de lumière sont censées s'élever par 
une roue cosmique en une colonne de lumière (inspirée de l’idée primitive que 
la Voie Lactée est le chemin des âmes), d’abord dans la lune (pendant la quin- 
zaine de croissance), puis de là (pendant que la lune décroît) dans le soleil et 
enfin au paradis de lumière. 

Dans la cosmogonie mazdéenne, la semence du taureau premier-créé 
est purifiée dans la lune, celle du premier homme l’est dans le soleil. ‘ Semence 
et non ‘ lumière ’, mais, comme le note Widengren (*, cela revient au même, 
car la semence est un fluide igné. Certes, il serait plus sûr d’avoir affaire au 
même terme: notre démonstration perd en rigueur ce qu’elle gagne en fa- 
cilité. Mais n’ayons pas la superstition des termes techniques: ce qui compte, 
ce sont les conceptions. Or, l’Iran a certainement eu celle de la semence ignée 
et lumineuse. C’est ainsi, en effet, qu’il faut décidément comprendre le x*ar2nak, 
comme je l’ai montré ici même il y a trois ans, me rencontrant avec une thèse, 
alors inédite, de Gherardo Gnoli (), 

Fluide igné émané du soleil, cette semence de vie tombe du soleil ou de 
la lune et réside dans les eaux nourricières, d’où elle monte dans les plantes, 
les animaux et l’homme — notamment dans la tête, d’où elle rayonne sous 
forme d’auréole; spécialement chez les rois et les prophètes, mais aussi, vir- 
tuellement, chez tous les fidèles de la bonne religion. Selon le Bundahiën (173. 
13), « chaque soir, un x’arrah de chaque créature retourne à Ohrmazd, c’est- 

| à-dire à son origine ». 
On objectera peut-être que cette semence, ce n’est pas l'âme. Je répon- 

drai que c’est une manière d'âme, un principe de vie. Et même, en sogdien 
. manichéen, le farn est formellement considéré comme une partie — comme 

la partie à nommer la première — de l'être humain ("). 

(9) Die Religionen Irans, 1965, p. 304. » 
(to) J. D.-G., Fire in Iran and in Greece, « East and Wests, 1962, pp. 198 sq., et Ze 

x"aronah, « AION-L », 1963, pp. 19 sq.; GH. GNOLI, « AION-O », 1962, PP. 95 sq.; ajouter, 
du même, « AION-O », 1963, pp. 295 sq. 

(11) HENNING, Ein manich. Bet- und Beichtbuch, 1932, p. 624. 

   



  

  

54 

Maintenant, qu'est-ce que la purification dont parlent les textes maz- 

déens qui disent que la semence de l’homme et du taureau est purifiée dans 

le soleil et la lune ? Pour comprendre cela, il est indispensable de se rappeler (2) 

le rituel mazdéen du feu. Rituel de régénération et de purification: on régénère 

un feu en transportant de sa braise au feu d’où il dérivait; cette régénération 

est donc en même temps un retour à l’origine (comparer le x’arrah regagnant 

Ohrmazd). On purifie le feu en transportant sa flamme seule, en une chaîne 

d’allumages successifs. 
Ainsi, les pratiques nous éclairent le mythe. Inversement, on peut dire, 

peut-être, que la théorie — la doctrine de l'âme — nous fait comprendre la va- 

leur symbolique qui s’attachait au rituel du feu. En régénérant et purifiant 

le feu, le prêtre mazdéen régénère et purifie non seulement l’élément associé 

à l’ordre vrai du monde, et le fils d'Ahura Mazdä, mais la substance dont 

sont faites les âmes. C’est peut-être ce qui a donné à ce rituel son importance 

centrale dans la religion de Zarathustra — importance que semble avoir re- 

connue l'Antiquité classique qui définissait les mazdéens des ignicolae. 

On peut être sûr qu’il y a eu des mages à Ephèse au temps d'Héraclite. 

Il est possible qu'ils n'aient pas envisagé en une doctrine systématique l’en- 

semble de leurs pratiques et de leurs croyances relatives au feu, à la semence, 

à l'âme. Il leur a manqué un théologien — ou un Bachelard. Mais, ce qu'ils 

faisaient et croyaient a pu suffire à inspirer — 2néelligenti pauca -— l'obscur 

Ephésien, à lui faire écrire, par exemple, adyh Enph quyh coporärn ua dpiorn. 

Il nous reste à étudier un trait, et non des moindres, de la cosmologie 

d’Empédocle. L'univers, selon lui, est müû alternativement par l'Amour, qui 

en rassemble les parties en une sphère parfaite, et par la Haine, qui désagrège 

cette sphère. C’est à ce propos que l’on parle le plus volontiers d'une origine 

iranienne. Même si, comme Jean Zafiropoulo, auteur du plus récent livre sur 

l’Agrigentais (1953), on ne pose à aucun autre moment la question des origines 

étrangères, on écrit que « dans une certaine mesure, cette conception dualiste 

a pu être influencée par les spéculations des mages sur le principe du bien 

et le principe du mal, sur la lumière et l'ombre ». Est-ce parce que la même 

question — celle des deux âmes du monde — a été discutée par Platon, qui 

connaissait cértainement les doctrines des mages ? Mais je me demande par 

quel canal ces doctrines seraient parvenues à la connaissance du philo- 

sophe sicilien. Il n’est guère possible qu'il les ait connues directement. Il est 

bien plus probable que son système, où se combinent la sphère de Parménide 

et l’idée de couples d’opposés, ait hérité cette dernière de la tradition pytha- 

goricienne, ce qui ne veut pas dire qu’elle ne remontait pas à l'Iran. 

Ces couples d’opposés, que connaissaient les pythagoriciens,, Empédocle 

s’en est servi de deux façons. D'une part, à la suite d'Héraclite, il a reconnu 

l'harmonie des contraires et a pu ainsi rendre compte du mélange des élé- 
ments; d’autre part, tenant deux de ces contraires pour séparés et irréductibles, 

(12) J. D.-G., La Religion de l'Iran ancien, 1962, pp. 79 sq. 

   



  

  

55 

comme le sont en Iran l'Esprit Bienfaisant et l'Esprit Destructeur, (ou, à 

partir du ivesiècle au plus tard (puisque Aristote en parle), Ahura Mazdä et 

Anra Mainyu), il a fait régir le monde alternativement par l'Amour et la Haine. 

De même, selon le Bundahiën, «Ohrmazd savait que, de ces 9000 ans, 3000 

se passeraient selon sa volonté, 3000 dans le mélange de la sienne et de celle 

d'Ahriman et que finalement, au bout de 3000 ans, Ahriman serait réduit 

à l'impuissance ». 
Mais on peut songer, mieux encore, à cause de l’attaque qui, venant 

nécessairement du dehors, envahit la sphère parfaite de l'Amour, au mythe 

que Plutarque rapporte dans sa notice sur les mages (De Jside, 47): «Et 

(Oromazes), ayant fait encore vingt-quatre dieux, les mit dans un œuf. Mais 

ceux qui, en nombre égal, étaient nés d’Areimanios, percèrent l'œuf et les 

en firent sortir, et c'est pourquoi les choses mauvaises sont mêlées aux bonnes ». 

Cependant, il n’y a peut-être, dans ce mythe iranien, qu’un souvenir 

de l’œuf cosmique. Mais la cosmogonie iranienne, telle que l’exposent les 

livres pehlevis, connaît aussi une doctrine plus savante. La naissance du monde 

est ainsi décrite dans le Bundahiën et ailleurs: à partir des lumières infinies 

se forme une sphère de feu, dans laquelle se forment toutes choses. Cette 

sphère porte divers noms; j'ai cru pouvoir, ici même (#%), éliminer deux de 

ces noms (‘forme de prêtre” et ‘ forme infinie”) et montrer que asrôk karp 

transcrivait simplement une expression avestique 40r0 kzhrp- ‘ forme de feu’. 

Mais la sphère céleste a, en Iran, un autre nom encore, et ce nom est grec: 

spihr < opaipa (#), L’Iran semble donc avoir emprunté cette notion aux 

astronomes grecs et donc, indirectement, à Empédocle, à Parménide, à Ana- 

ximandre. 

L'Iran médiéval connaît aussi un Premier Homme de forme sphérique, 

comme le monde. Je serais porté à y reconnaître, après ce que nous venons 

de voir, un reflet de l'Homme primitif d’Aristophane (dans le Banquet de 

Platon) et d'Empédocle, plutôt que son modèle. Car l'Iran, après avoir peut- 

être contribué aux premiers développements de la philosophie grecque, reçut 

certainement de Grèce plusieurs idées. 

(13) Cf. Unvala Memorial Volume, 1964, pp. 14 sq. 

(14) Plutôt que parent de skr. fvifra-, qui ne veut dire que ‘ blanc ?. 

 



  

  

SUR LA DOCTRINE DU FEU 

EN IRAN ET EN GRÈCE 

PAR 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Dans la cosmogonie mazdéenne, le monde apparaît d’abord, 

à partir des Lumières Infinies, sous une forme que certains textes 

pehlevis désignent par l’expression longtemps lue asron karp et tra- 

duite par «forme de prêtre» (interprétation encore adoptée par 

Marijan Molé, La naissance du monde, 1959, p. 320), jusqu’à ce que 

HS. Nyberg, dans son Hilfsbuch des Pehlevi, 1931, p. 22, puis 

R. Zaechner, dans son Zurvan, 1955, p. 316 sq., aient préféré la leçon 

asar «sans commencement » ou «sans fin». J’ai montré, en un 

article de l’Unvala Memorial Volume, 1964, p. 14 sq., que l’expression 

pehlevie en question n’est que la transcription d’une expression 
avestique signifiant « forme de feu ». Et comme j’exposais cette in- 
terprétation au cours d’une conférence faite à l’Université d'Oxford, 

Zachner s’y est publiquement rallié. Ceci méritait d’être signalé, 
tant il est rare que deux iranistes tombent d'accord. 

Sur deux autres points relatifs à la doctrine du feu, le désac- 
cord — ou le dialogue de sourds — continue. 

J'avais exposé, en un article des Annali dell Istituto Orientale di 
Napoli, Sez. linguist., V, 1963, p. 19 sq., les difficultés que soulève 

la nouvelle étymologie du terme avestique x"aranah « gloire royale, 

etc. » avancée par Harold Bailey dans ses Zoroastrian Problems, 1943. 
Je proposais qu’on en revienne à l’étymologie soutenue il y a plus 

d’un siècle par Spiegel et qui, voyant dans le x’aranah essentiellement 

un fluide igné émané du ciel, rattache ce mot à la racine du nom 

sanskrit du « ciel », suar, etc., tandis que Bailey l’explique comme 

   



  

  

91 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

désignant, à l’origine, les « good things of life» ct invoque une 

racine ar « prendre ». 

Dans la seconde édition de son livre, identique à la première 

sauf une Introduction et parue en 1971, Bailey ne rencontre pas 

mes arguments et se contente de m’expédier, en même temps que 

Gherardo Gnoli, en quelques lignes, p. xxIx, comme victimes de 

deux mille ans de tradition hellénisante et symbolisante — comme 

si l’histoire du x’arsnah plongé dans un lac, selon l’Avesta, et repêché 

trois fois, n’était pas du symbole et du mythe! 

Bailey tirait argument, notamment, de l’étymologie proposée 

par lui du nom khotanais de la « (main) droite », hvarandaa, qu’il 

expliquait comme «la preneuse ». J'ai proposé au contraire d’ex- 

pliquer ce mot, en me référant à la coutume attestée chez maint 

peuple et qui oblige à se servir de la main droite pour manger, la 

gauche étant réservée à un usage honteux, comme signifiant « la 

mangeuse ». Bailey, ayant à traiter à nouveau de ce mot dans sa 

Prolexis to the Book of Zambasta, 1967, p. 434, n’a pas mentionné 

mon étymologie, mais a « quietly dropped » la sienne! Il ne doit 

pourtant pas ignorer — argument auquel je n’avais pas pensé moi- 

même — que le signe chinois de la «droite» est composé d’une 

main et d’une bouche... 

M. L. West, dans son récent ouvrage Early Greek Philosophy 

and the Orient, 1971, m’admet, p. 169, parmi les « leading Iranists », 

mais trouve mon traitement d’Héraclite « not rigorous or detailed 

enough»; cependant que son propre effort prouve, une fois de 

plus, combien il est difficile d’être à la fois assez bon classiciste et 

assez bon iraniste pour débrouiller la question des rapports entre 

l'Iran ancien et la philosophie pré-socratique. Son information sur 

l'Iran est partiale et partielle: il ne cite pas mon dernier article à 

ce sujet: « D’Anaximandre à Empédocle, contacts gréco-iraniens », 

in La Persia e il Mondo greco-romano, Roma, Accad. Lincei, 1966, 

p. 423 sq. Le dialogue n’est donc pas même vraiment engagé.  



  
RELIGION 

Iran , Israël et 

Christianisme 

   





  

LES NOMS DES EUNUQUES D’ASSUÉRUS 

Les noms des sept eunuques à qui le roi Assuérus donne l’ordre 

d’amener en sa présence la reine Vasthi, au chapitre premier du 

livre d’Esther, verset 10, ont été souvent discutés par les commenta- 

teurs et éditeurs, sans se prêter, sauf quelques-uns, à une solution 

évidente; de même pour les noms des sept «princes de Perse et 

de Médie » énumérés au verset 14. Ces deux listes n’ont jamais été 

traitées d’ensemble, à l’exception des quelques lignes que leur a 
consacrées G. Dumézil, en une note à son article « Les fleurs Haurot- 
Maurot et les anges Harvatât-Ameretât » (Rev. des Ét. Arméniennes, 

VI, 196, p. 64). 

La question vaut d’être reprise moins sommairement, dans le 

sens indiqué par cette note. 

Il est à peine besoin de rappeler, préalablement, que le livre 

d’Esther, dont la scène est censée se passer à la cour de Perse, 

renferme plusieurs éléments linguistiques incontestablement ira- 

niens. Dès le verset 3, les commandants de l’armée des Perses et 

des Mèdes sont désignés par un terme transparent : D'5nb, pluriel 

hébreu d’un terme iranien reposant sur l’avestique fratama « pre- 

mier, qui vient en tête ». Plus loin, on trouve n1, c’est-à-dire pehlevi 

dät, de vieux-perse däta « loi », mot qui, d’ailleurs, figure également 

dans Esdras et en araméen biblique. 

En fait de noms propres, celui du roi lui-même, t\nwnx, paraît 

d’abord étrange, cadrant mal avec le nom de Xerxès, vieux-perse 

æSayär$a, auquel il est généralement identifié. L'écart est même si 

grand que, pour la Septante, dans toutes ses copies sauf une — qui 

se contente de transcrire en ‘Aocovunpos —, la graphie hébraïque 

est interprétée par le nom d’’Apraëepëns'. Cependant, cette gra- 
phie se laisse, à peu de frais, — en mettant hors de compte la voca- 
lisation massorétique, négligeable en tout ceci —, ramener au nom 
de Xerxès, surtout si l’on adopte la variante wwnx 2. Il suffit 

1 Interprétation qui semble bien à exclure, puisque c’est par Khwwnnx 

qu'est noté, dans Esdras et Néhémie, le nom d’Artaxerxès (iranien Artar$aOra). 

2 La leçon courante, w#11#%nn, s’expliquerait alors comme contaminée par 

#97, qui notait Därayava(h)uë. 

  
 



  

  

61 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

de lui comparer la transcription akkadienne hi-&-’-ar-$a, Si l’on 

inet à part l’K, destiné à faciliter la prononciation d’un groupe 

consonantique initial, les deux transcriptions se recouvrent presque 

exactement, sauf que l’akkadien note par ” et l’hébreu par \ le y du 

vieux-perse. Et peut-être faut-il corriger ce 1 en *, ce qui donnerait 

finalement 2w%n(s), à lire xéayärsa. 

Ces préliminaires * nous autorisent à chercher aussi des modèles 

iraniens aux noms de nos listes d’eunuques et de princes. Il ne 

s’agit pas, bien entendu, de retrouver des personnages réels, dans 

un récit dont presque tout est roman; il s’agit de montrer que les 

noms, du moins, n'étaient pas imaginaires, mais empruntés, par 

souci de couleur locale, à l’usage réel de l’Iran. 

Or, parmi les noms iraniens les plus courants et susceptibles 

d’être le plus largement connus, devaient figurer ceux des Archan- 

ges, si caractéristiques de la théologie zoroastrienne : Vahu Manah 

«Bonne Pensée », X$aëra « Royaume », Aramati « Dévotion », etc. 

Ces noms s’appliquaient notamment aux mois du calendrier et 

pouvaient servir, comme encore aujourd’hui, de noms de personnes. 

On ne sera pas surpris d’en retrouver plusieurs, selon l’observation 

de Dumézil, dans nos listes. 

1. Déjà, le premier nom de la première liste, jH1n9, désigne l’un 

de ces archanges. En effet, si l’on se rappelle que v est générale- 

ment rendu par m en élamite comme en akkadien, il est permis, 

comme le propose Dumézil, de lire Vahuman; et c’est la forme 

qu'avait prise, à l’époque de la rédaction d’Esther, le nom de Vahu 

Manah «Bonne Pensée ». 

Avant d'examiner les autres noms un à un, il faut placer iei une 

remarque propre à les éclairer tous. Dumézil a observé que les deux 

listes «se recouvrent en partie et donnent l’impression de doublets ». 

3 On peut laisser hors de cause le nom de la reine 1n#1 et celui de 

l’héroïne du récit, le premier parce que la femme du roi de Perse n'était 

pas nécessairement une Iranienne, que l’Iranien ne fournit pas d’équivalent 

satisfaisant, — le vahistä proposé par Driver étant trop lointain phonétique- 

ment et non attesté comme nom de personne, — et qu’enfin un nom propre 

waëti est connu en élamite (JENSEN, ÆElamitische Eïigennamen, WZKM, VI, 

1892, p. 62). Quant au nom d’ "NOR; puisqu'il s’agit d’une Juive, non d’une 

Iranieune, on y verra quelque reflet de la Babylonienne Iëtar (dont le à 

serait, il est vrai, assez mal noté par D), plutôt que de l’avestique star 

« étoile », 

  
 



  

  

62 

LES NOMS DES EUNUQUES D’ASSUÉRUS 

En effet, à jminm de la première semble répondre j315% de la 
seconde, à ‘nt de l’une, nw de l’autre, ete. Mais on peut aller 
plus loin, en tenant compte de l’ordre suivi dans chacune des deux 
listes. On voit alors qu’au n° 1 de la première, répond le n° 7 de 
la seconde; au° 2 de la seconde, le n° 6 de la première, ete. Ceci 
suggère que la seconde liste ne soit en réalité que la première, 
prise à rebours. Cette hypothèse les éclairerait l’une par l’autre. 
Rangeons-les done tête-bêche, pour les comparer ensuite plus facile- 
ment terme à terme : 

1.::1:1D1nb joe 7’ 

2. nnr2 N3DW 6’ 

8. NAN on : D’ 

4, Nn232 wwnn 4! 

5.  NNA2N NNDTN 3 

6. an? my 2 

7. D292 N2972 1’ 

À l’aide de ce tableau, et en faisant appel aux variantes, on 

obtient, pour les six termes non encore discutés, les interprétations 

que voici. 

2. Knr2 a pour variante intéressante Malav, qui paraît être une 

notation assez fidèle — si l’on se rappelle la valeur du & grec — 

de Mazda, augmenté d’un suffixe en na. Telle est déjà la lecture 

proposée par Markwart. Dans ces conditions, Nnt3 est une graphie 

défective et relativement moins fidèle que 6’ N3b, lequel se cor- 

rigera aisément en N372, soit Mazdäna (peut-être, par haplologie, 
mazdädäna «don de Mazda », cf. @e6dwpos). 

3. N3121n n’a rien de commun, apparemment, avec D. Mais, 

si l’on y regarde de près, on remarque que le premier mot, moyen- 

nant une minime altération, de 3 en ", et l’addition d’un * final, 

soit <7>NT21n, ne rend pas mal (avec Bw notant v, comme en 

pehlevi wb) Harv-däd, forme qu'avait dû prendre en moyen-iranien 

le nom de l’archange Harvatät « Santé ». Dès lors, c’est son associé 

Amgtät «Non-mort », devenu Murdäd, qu’on recherchera dans le 

défectif D de la seconde liste, à restituer en ‘NT. 

4. Kn33a pour variantes, dans le texte même (2.21 et 6.2),1n232 et 

K2n233. Deux solutions, proches l’une de l’autre, ont été proposées : 

Bagadäna (Driver) « don de Dieu », et Bagadäta (Markwart) « donné 
par Dieu». Cette seconde interprétation est préférable, puisque le 

  
 



  

  

63 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

mot est en effet attesté (dans celui de la ville de Bagdäd). Dans 

ce cas, le 2 des variantes serait mécaniquement transporté de 3 

et de 1’. 

L'autre liste a ici un mot tout différent : www"n. Cependant, au 

chapitre 2, verset 21, ce même mot est associé au 1n32 qui lui fait 

face dans l’autre liste, et auquel il semble donc avoir été ici substitué. 

5. C’est ici le mot de la seconde liste qui est le plus clair, surtout 

si l’on adopte, avec Dumézil, la variante syriaque NND°N, soit Armat 

(suivi de l’N final des substantifs syriaques), forme moyen-iranienne 

de l’archange Aramati « Dévotion ». Dès lors, KN32N de la première 

liste se corrigera en NNDTK. 

6. nt et “nw reflètent deux manières de rendre l’initiale xé., 

tendant à $, du nom de l’archange XSaëbra « Royaume ». 

7. Le dernier terme est aberrant, étant apparemment dépourvu, 

contrairement à tous les autres, de contenu religieux : D372 fait 

songer à l’avestique kahrkäsa «vautour » (d’où pehlevi karkas), 

assez proche du mot *kahrkana, attesté comme nom de famille et 

équivalent de skr. krkana, «sorte de perdrix», lui aussi usité 

comme nom de personne. N3%2 est alors une corruption assez violen- 

te, due en partie, semble-t-il, à la contamination de 6’ NID “. 

En résumé, la liste unique, et en double exemplaire, de person- 

nages iraniens à la cour d’Assuérus semble refléter, — à part un 

nom propre de valeur profane, karkäs «vautour » —, le nom de 

Mazda, celui de Baga (autre nom de Mira, probablement 5) et ceux 

de plusieurs archanges : Vahu Manah «Bonne Pensée», Aramati 
«Dévotion », XSabra «Royaume» et le couple Harvatät-Amrtät 

« Santé et Non-mort » 6, 

Liège. J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

4 Je m'’écarte de Dumézil sur ce qui était la raison d’être de sa note : 

il proposait en effet de voir dans Æharsena et Marsena le couple des archanges 

Khurdäd-Murdäd, objet de son article, et que nous avons, au contraire, 

identifiés à 3 et 5”. 

5 C’est ainsi que le mois de Mira, dans le calendrier « de Cappadoce », 

s’est substitué au Bägayädi du calendrier vieux-perse; etc. 

6 Le caractère conjectural de la solution ici proposée m’apparaît à moi tout 

le premier. Néanmoins, l’ayant exposée devant l’Assemblée annuelle de 1’Ameri- 

can Oriental Society en 1950, à Cincinnati, j’ai été encouragé à la publier. 

Jo dois à M. Herbert Paper le parallèle élamite à la notation de v par m dans 

101nb.  



  

LE ZERVANISME ET LES MANUSCRITS DE LA MER MORTE 

par 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Liège 

Avant la découverte des manuscrits de Qumrân, la doctrine des Deux 

Esprits était sommairement attestée dans la littérature juive. Elle y avait 

été étudiée, notamment, par Ringgren, Word and Wisdom (Uppsala, 1947). 

Nous savions que l’esprit de Yahweh n’était pas toujours bon et bienveil- 

lant. Nous lisions dans les Juges que Yahweh envoie un mauvais esprit 

entre Abimelek et les citoyens de Sichem, et que quand Yahweh aban- 

donne Saül, un “mauvais esprit” s'empare de lui. 

Dans la littérature apocryphe, chrétienne, rabbinique, le bon et le 

mauvais esprit s’opposent l’un à l’autre: le Testament de Judas parle des 

deux esprits qui servent les hommes, celui de vérité et celui d’erreur; puis 

il mentionne un troisième esprit, qui personnifie le pouvoir de choisir: 

“Et au milieu est l’esprit d'intelligence, auquel il appartient de se tourner 

où il veut.” En général, seuls le bon et le mauvais esprits sont nommés: 

ainsi dans le IVe évangile; dans Hermas, ils sont appelés l’esprit saint et 

l'esprit mauvais qui habitent ensemble l’homme. 

Au lieu de ces mentions laconiques, le Manuel de Discipline trouvé 

dans les documents de Qumrân nous donne tout un petit traité des deux 

esprits. On y insiste préalablement sur le fait que Dieu est créateur de 

toute chose. Puis (d’après les traductions de Millar Burrows, The Dead 

Sea Scrolls, 1955, pp. 374 sq., de Dupont-Sommer et de K. Kuhn en leurs 
articles cités ci-dessous): 

Il créa l’homme pour avoir l'empire du monde et fit pour lui deux esprits, afin 

qu’il marche avec eux jusqu’au jour fixé pour Sa visite; ce sont les esprits de 

vérité et d’erreur. Dans le séjour de lumière sont les origines de la vérité, et dans 

la source des ténèbres sont les origines de l’erreur. Aux mains du prince des 
lumières est l'empire sur tous les fils de lumière: dans les voies de la lumière 

ils marchent. Et dans la main de l’ange de ténèbres est tout l’empire sur les fils 
de l’erreur; et dans la voie des ténèbres ils marchent. Et à cause de l’ange de 
ténèbres s’égarent tous les fils de justice, et tout leur péché, toutes leurs iniquités, 
outes les rébellions de leurs oeuvres sont l’effet de son empire... 
Mais Dieu, dans les mystères de son intelligence et dans sa glorieuse sagesse 

  
 



  

  

65 

LE ZERVANISME 

a prescrit un temps pour la ruine de l’erreur, et au moment fixé pour le châtiment 

il la détruira pour jamais. Alors apparaîtra pour toujours la vérité du monde... 

On songe d’abord à la doctrine gâthique des deux esprits, dont se retrouve 

ici le dualisme éthique et eschatologique. Et c’est ce qu’ont fait, indépen- 

damment l’un de l’autre, Dupont-Sommer dans son article “L’Instruction 

sur les deux Esprits”, dans Revue d’Histoire des Religions, 1952, et K. G. 

Kuhn en son étude “Die Sektenschrift und die Iranische Religion‘, Zeit- 
schrift für Theologie und Kirche, même année. 

Tous deux ont cité la doctrine gâthique bien connue. L’un d’eux, il 

est vrai, a expressément noté que le document juif diffère de la doctrine 

iranienne sur un point important, à savoir la prédestination, en face du 

libre choix zoroastrien; cependant, il n’a pas eu l’idée d’en chercher la 

source en dehors des gâthâs et de l’orthodoxie zoroastrienne. 

Un troisième savant, H. Michaud, sans être, plus que les deux autres, 

spécialiste de l’Iran, a eu le mérite de penser au zervanisme. Son article 

sur “Un Mythe zervanite dans un des manuscrits de Qumrân”, Verus 

Testamentum, 1955, m'était inconnu lorsque j’ai pris moi-même position 

dans ce sens, à deux reprises, en une contribution au Reallexikon für 

Antike und Christentum, article Dualismus, sous presse, et dans mes 

Ratanbai Katrak lectures, faites à Oxford en 1956 et à paraître sous le 

titre de Western Response to Zoroaster. 

Je voudrais ici apporter quelque appui à la thèse d’H. Michaud. Son 

argumentation me paraît en effet insuffisante, s’appuyant entièrement, du 

côté iranien, sur un témoignage, celui de Plutarque, dont nous ne sommes 

même pas sûrs qu’il puisse être invoqué en matière de zervanisme. 

Depuis la magistrale étude de R. Zaehner, Zurvan (Oxford, 1955), et 

l’article de G. Widengren, “Stand und Aufgaben der iranischen Religions- 

geschichte”, Numen, 1955 — étude et article au sujet desquels je renvoie, 

pour être bref, à ce que j’en ai dit, respectivement, dans le Journal of 

Near Eastern Studies, April 1956, et dans la Deutsche Literaturzeitung, à 

paraître - nous sommes suffisamment au clair sur le zervanisme sans 

devoir recourir à Plutarque, encore moins, le prendre comme l’unique 

source. La question des origines iraniennes de la doctrine des deux 

Esprits à Qumrân peut être reprise plus largement. 

La thèse zervaniste ne paraît pas d’abord indispensable à l’élucidation 

de cette doctrine. La divergence signalée par Kuhn, libre choix chez 

Zarathushtra, prédestination à Qumrân, pourrait résulter d’une adap- 

tation de la doctrine gâthique au contexte de la religion juive; on expli- 

querait de même que Yahweh soit déclaré le créateur des deux Esprits 

(du bon comme du mauvais), ce qui est contraire à la doctrine avestique,  



  

66 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

tant gâthique que postérieure. Cependant, la survivance d’une pure 

doctrine gâthique jusqu’à l’époque du Manuel tiendrait de l’érigme, 

étant donnés les changements profonds survenus dans la religion iranienne 

depuis l’époque du prophète. 

En fait, un trait au moins indique une source non gâthique: l’ienti- 

fication du bon esprit avec la lumière, du mauvais avec les ténèbres. iden- 

tification pour laquelle les gâthâs fournissaient tout au plus un modeste 

point de départ : ‘Celui qui le premier pensa: que les espaces bienheureux 

se remplissent de lumières” (Yasna 31. 7). 

Ceci nous encourage à chercher aussi une source iranienne non gâthique 

pour expliquer l’absence, dans le document juif, de ce qui était l’essence 

même du message gâthique: le rôle des deux Esprits comme acteurs dans 

le drame du Choix. (Notons que ce rôle leur est apparemment si étranger, 

dans les documents juifs, qu’il a fallu l’attribuer, dans le Testament de 

Judas cité ci-dessus, à un troisième Esprit.) 

Finalement, si nous récapitulons ces traits, la prédestination opposée 

au libre choix, l'identification des deux esprits à la lumière et aux ténèbres, 

et y ajoutons l’explicite création de ces deux esprits par Dieu, nous serons 

renvoyés au mythe zervaniste d’un dieu du temps ou du destin, père du 

clair Ormazd et du sombre Ahriman. Aussi bien, puisque telle est la 

forme courante de la religion iranienne à l’époque de la Nouvelle Alliance, 

c’est, a priori, cette forme que les membres de cette secte ont pu connaître, 

et non la pure doctrine de Zarathushtra ensevelie dans les gâthâs. 

Notre conjecture est corroborée par ce que nous savons, grâce à Flave 

Josèphe, du rôle que jouait la Destinée dans la religion des Esséniens et, 

grâce aux textes de la mer morte, de l’importance des sorts et temps fixés, 

chez les sectateurs de la Nouvelle Alliance. Voici le passage de Joseph: 

“La secte des Esséniens tient que le Destin est maître de toute chose et que 

rien n’arrive aux hommes qui ne soit décrété par lui” (Antiqu. Juives, XIII, 

5.9). Et voici les passages du Manuel de Discipline et des Psaumes d’ac- 

tions de grâce (d’après la traduction de Burrows): “Tu as jeté pour 

l’homme un sort éternel”... ‘Et selon l’héritage de chaque homme en 

vérité il fait le bien et haït l'erreur; mais selon sa possession du sort de 

l’erreur il agit mal et abhorre la vérité”... “Sous leur direction sera réglé 

chaque sort pour chaque cas ayant trait à la loi, à la richesse, à la justice, 

etc”... On songe aussi à la synagogue de Ber-Alpha, dont la mosaïque! 

figure un zodiaque. 

En contraste avec le massif monothéisme des prophètes, la doctrine des 

1  Reproduite en couleurs dans l'Oeil, septembre 1956. 

  
 



  

  

67 

LE ZERVANISME 

deux Esprits, de même que la conception de Satan comme adversaire de 

Dieu, représentait une évolution dans un sens pessimiste; une nouvelle 

étape, dans le même sens, fut atteinte lorsque Satan fut appelé par Paul 

“roi de ce siècle” et par Jean le “prince de ce monde”. Semblable étape se 

voit dans le zervanisme, au moment où Zervan, à la fin du mythe rapporté 

par Eznik, dit à Ahriman: “J'ai fait régner Ormazd au dessus de toi,” ce 

qui signifie qu’ Ahriman est prince de ce monde, mais qu’Ormazd règne 

dans le monde céleste de l'esprit. On peut, enfin, supposer la même 

conception dans le mithraïsme des mystères si, comme Legge, Zaehner et 

moi-même l’avançons,? le dieu à tête de lion n’est autre qu’Ahriman, 

représenté, avec son serpent, ses signes du zodiaque, ses quatre ailes, en 
maître de ce monde. 

* Cf. Duchesne-Guillemin, “Ahriman et le Dieu suprême dans les Mystères de Mithra, ” 
Numen, 1955. 

  
 



  

Die Mañier in Bethlehem und Mithras als Erlôser ? 
Von JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN, Liège! 

Die Mysterien des Mithras, von Iran über Babylon und Kleinasien kom- 
mend, haben in der rômischen Welt der ersten Jahrhunderte unserer Zeit- 
rechnung mit dem Christentum um die Herrschaft über die Seelen gerungen. 
Wie sahen nun die Christen diese konkurrierende Religion ? 

Im Gegensatz zu den Verleumdungen eines Commodius, eines Arnobius, 
eines Hilarion Diakonus nahmen Justinus der Märtyrer und Tertullian eine 
weniger negative Haltung ein. Nach ihrer Überzeugung war die Mithras- 
religion eine Nachahmung des Christentums. Justinus erblickte in der Eucha- 
ristie der Mithrasgläubigen und in ihrem Glauben an einen aus dem Felsen 
(d.h. nach seiner Auffassung wie Jesus in einer Hôhle) geborenen Gott einfach 
eine teuflische Nachäffung. Tertullian schreibt sogar die Waschungen, die 
Einweiïhung, die Celebrierung und Darreichung des Brotes und zuletzt sogar 
die Tatsache, daB Mithras (in seinen Worten) imaginem resurrectionis inducit, 
einer Hinterlist des Teufels zu. 

Andere Apologeten hatten weniger eingeengte Anschauungen. So fand 
ein Clemens von Alexandrien auch unter den Heiden Propheten des Christen- 
tums. Schon ein Heraklit, der aus der Philosophie der Barbaren schôpfte, 
habe das ewige Hôllenfeuer vorausgesehen. Und da die Magier in ihren 
Büchern auf die Verkündigung vom Kommen des Erlôsers gestoBen waren, 
muBte ihr Prophet Zarathustra mit der einen oder anderen alttestament- 
lichen Persôünlichkeit identisch sein, die dieses Ereignis, seit Balaam den 
Jakobsstern voraussagte, prophezeit hatten. 

Die Gelehrten, die sich heute mit den Anfängen des Christentums be- 
fassen, sind geneigt, die Beziehungen zwischen den beiden Religionen anders 
zu bewerten: sie suchen in der Mithrasreligion nämlich eine der Quellen des 
Christenglaubens. Sollte die Vorstellung eines fleischgewordenen Gottes, 
eines vom Himmel herabgestiegenen Erlôsers ihren Ursprung nicht etwa in 
Iran haben ? Nämlich in der Hoffnung auf die Inkarnation des Erlôsergottes 
Mithras ? 

Solches behauptet mit erstaunlicher Gelehrsamkeit einer unserer besten 
Iranisten und Religionshistoriker, Geo WIDENGREN, in gedrängter Form 
in seinem Beitrag Stand und Aujfgaben der iranischen Religionsgeschichte 
(Numen II [1955] 106), ausführlich in seiner Schrift Zranisch-semitische 
Kulturbegegnung in parthischer Zeit (1960, 62ff.) und zuletzt in seiner Jra- 
nischen Geisteswelt (1961). 

Die Beweisführung des schwedischen Gelehrten stützt sich hauptsächlich 
auf das Studium der orientalischen Legenden, die sich auf die Magier des 

! Für die deutsche Fassung meines Referates auf dem XV. Deutschen 
Orientalistentag 1961 in Gôttingen bin ich ELisABETH GRärIN KLINCKOW- 
STROEM zu besonderem Danke verpflichtet. 
31° 

   



  

  

69 

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

Evangeliums beziehen, und zwar besonders auf eine syrische Version dieser 

Erzählungen. 
Besagte Chronik von Zuqnin schildert zuerst, wie der für den kommenden 

Erlôser bestimmte Schatz sowie ein Buch durch Seth, den Sohn Adams, in 

einer Hôhle des Mons Victorialis im Osten hinterlegt wurden. Danach sahen 
die Magier, zwôlf an der Zahl, als der Augenblick gekommen war, einen 
groBen Stern oben auf einer Lichtsäule aufsteigen. Der Stern geht in die 
Hôhle ein, und eine Stimme befiehlt ihnen, ihm dorthin zu folgen, worauf sie 

sein Licht zu einem kleinen Mann verdichtet finden, der sie begrüfit, ihnen 

offenbart, wer er ist, und sie nach Jerusalem entsendet. Sie begeben sich 

nach Palästina, finden den Sohn, der in der Grotte von Bethlehem geboren 

ist, und bringen ihm ihre Schätze dar. 
Für WipENGREnN läBt sich das Eintreten des Sterns in die Hôhle im Osten 

und seine Verdichtung in einen kleinen Mann nur als Spur einer alten Ge- 

burtslegende erklären: eine iranische, vorchristliche Überlieferung müsse 
die Geburt des Erlôsers Mithras in einer Grotte auf dem Mons Victorialis 

vorherverkündet haben. 

Ehe wir WiDENGRENS Beweisführung einer Kritik unterziehen, fassen 

wir zusammen, was man von Mithras als Erlôser für den uns beschäftigenden 

Zeitabschnitt, d. h. also am Anfang unserer Zeitrechnung, wissen oder besser : 

vermuten kann. 

1. Der iranische Mithra, Sonnengott und Erlôser, spielt in den späten 

Texten des orthodoxen Mazdaismus (etwa des 9. Jahrhunderts unserer Zeit- 

rechnung) in der Eschatologie nur eine sehr beschränkte Rolle. Diese Rolle 

scheint jedoch in früheren Zeiten sehr viel erheblicher gewesen zu sein. Für 

die Mysterien ist diese Wichtigkeit erwiesen durch die Identifikation des 

Mithras mit Phaëton (auf dem Relief von Dieburg). 

2, Die Überlieferungen des Mittelmeerraumes und des Nahen Ostens (also 

des Raumes von Babylonien bis nach Italien hin) enthalten drei Elemente, 

die in der Vierten Ekloge des Vergil vereint sind: 

a) die babylonische Lehre vom Grofen Jahr; 

b) die syrisch-babylonisch-ägyptische Sonnenreligion ; 

c) der Mythos vom Erlôserkind. 

Die Frage ist nun, ob sich diese Bestandteile bereits vor dem Christentum 

verschmolzen hatten ? Das ist das Thema, das EpuARD NORDEN in seinem 

Méisterwerk Die Geburt des Kindes (1924) behandelt hat, und obwohl es heute 

Mode ist, sich diesem Buche gegenüber ablehnend zu verhalten, glaube ich 

dennoch, daB seine These nicht widerlegt worden ist, daB unsere Frage also 

bejaht werden darf. Vergil war immerhin ein Dichter, der wulte, was er 

sagtel. 

3. Als nächstes ist zu fragen, ob es zwischen diesen Überlieferungen und 

Mithras einen Zusammenhang gab? Mit anderen Worten: wurde Mithras 

als Erlôserkind aufgefaBt, dessen Kommen man in einer Grotte oder Hôhle 

erwartete ? Hierzu ist folgendes zu sagen. 

1 Ungeachtet einer Vergil herabsetzenden Stromung, wie sie sich etwa in 

Karz Bücaners einschlägigem Beitrag zu PAuLY-Wissowa (16. Halbband 

der II. Reïhe [1958]) bekundet. 

  
 



  

70 

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

Mithras’ Geburtsfest wurde am 25. Dezember gefciert. Wir wissen nicht 
sicher, ob dieses Fest bereits in die Zeit vor dem 3. Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung zurückreichte, und noch weniger, ob es bereits vorchristlich 

war. Doch wollen wir letztes einmal unterstellen. Es war ein Erinnerungs- 
fest; aber sein Datum erweist, daB es ein periodisches Ereignis feierte, näm- 
lich die jährliche Wiederkehr des Sonnenlichtes nach dessen tiefstem Stande 
zur Zeit der Wintersonnenwende, daB man also diese Geburt oder ihr Ge- 

denken als ein künftiges Ereignis feierte. Der neugeborene Mithras wird 
jedoch nie als Kindlein in Windeln (Lukas 2. 7), sondern als Knäblein dar- 
gestellt, das saxigenus bzw. retpoyévnc hieB. 

Was bedeutete dieser Beiname genau ? Nach all den Abbildungen besagt 

er, daB Mithras als aus Stein geboren galt, so wie Feuer aus dem Feuerstein 
hervordringt oder vielmehr: wie die Sonne hinter den Bergen emporsteigt. 
Andrerseits dürfen wir nicht vergessen, daB dieses Fest in den Mithras- 
tempeln begangen wurde, die — in Anspielung auf das Himmelsgewôlbe — 
die Form von Grotten hatten. Von hier aus war es nur noch ein Schritt, 
Mithras als in einer Hôhle geboren aufzufassen. 

Versetzen wir uns einen Augenblick in die neue Perspektive, die durch die 
Geburt Jesu und den Evangelienbericht geschaffen worden war. Halten wir 
zunächst fest, daf den kanonischen Evangelien zufolge Jesus in einer Krippe 
geboren war: daB dies in einer Grotte oder Hôhle geschah, wird nicht aus- 
drücklich gesagt. Es bestanden also nebeneinander drei Vorstellungen : 

1. Das im Stalle geborene Jesuskind; 2. der aus Stein hervorgegangene 
Mithrasknabe; und 3. dessen Geburtsfeier in grottenfürmigen Tempeln. 

Sind nun diese drei Vorstellungen miteinander verschmolzen ? Eine Stelle 
bei Justinus dem Märtyrer legt den SchluB nahe, man habe die Âhnlichkeit, 
den Parallelismus der drei Vorstellungen gesehen. Aus diesem Grunde lieB 
man seit Justinus dem Märtyrer, Origenes und dem apokryphen Jakobus- 
Evangelium Jesus in einer Grotte geboren werden. 

Eine andere Frage ist, ob diese Kombination bereits vor dem Christen- 
tum bezeugt ist. Mit anderen Worten: ein Bericht über das in einer Grotte 
geborene Mithraskind fehlt. 

Den Beweis will jedoch WIDENGREN in den eingangs zitierten Arbeiten 
erbringen, im besonderen in seiner Jranisch-semitischen Kulturbegegnung 
(1960). Indes, die Legenden, die sich auf die Magier des Evangeliums be- 
ziehen, waren, bereits ehe sich WIDENGREN damit befaBte, mehrfach und mit 
verschiedenartigen Ergebnissen untersucht worden, nämlich von ErNsr 
HERZFrEL»D, von Pater GruserPe MEssiNA, und von U@co MONNERET DE 
VizzarD!. Im Lichte dieser Untersuchungen, deren ausgedehnte Gelehr- 
samkeit uns den Boden bereitet hat, kônnen wir die ganze Fragestellung 
leicht wieder aufnehmen. 

Jene Texte, die sich auf die Magier des Evangeliums beziehen — christ- 
liche Texte, welche vorgeben, besser als Matthäus über die Besucher Bescheid 
zu wissen, die aus dem Morgenlande gekommen waren, um das Gotteskind 
anzubeten —, zeigen untereinander Verschiedenheiten, die nicht zu über- 
sehen sind, und teilen sich in zwei Gruppen. 

Nach dem syrischen Buch von der Schatzhôhle, das stellvertretend für die 

1E. HERZrELD, Archaeological History of Iran [1935] und in früheren 
Aufsätzen; G. MEssiNA, I Magi a Betleemme e una predizione di Zoroastro 
[1933] — vel. auch Religione mazdea [1952] (Maschinenschrift); Uco Mox- 
NERET DE VILLARD, Le Leggende orientali sui Magi evangelici [1952]. 

  
 



  

  

71 

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

erste Gruppe steht, erblicken drei Magier einen Stern, in dem sich eine Jung- 
frau befindet, die ein gekrüntes Kind trägt. Durch das Orakel des Nimrud 
belehrt, auf den Berg Nod (an den Grenzen von Norden und Osten — wir 
wissen nicht genau, wo das ist —), um aus der Schatzhôhle das Gold, den 
Weihrauch und die Myrrhen zu holen, welche sie dann dem Kind in der 
Grotte zu Bethlehem darbringen. Verschiedene Texte erläutern, wie in der 

Erwartung des kommenden Erlôsers diese Schätze von Adams Sohn Seth 
in dieses Versteck verbracht wurden. 

Die zweite Gruppe umfafit zwei Texte, einen verhältnismäfig kurzen, 
lateinischen unter dem Titel Liber apocryphus nomine Seth im ,,0pus imper- 
fectum in Matthaeum‘‘ des Pseudo-Johannes Chrysostomos, und einen zweiten, 
viel längeren und ziemlich weitschweifigen, syrischen — die Chronik von 
Z'ugrin. 

In diesen beiden Texten sind es zwôlf Magier — in Anlehnung an die 
Apostel, da sie durch den heiligen Thomas mit der Ausbreitung des Evan- 
geliums im Osten beauftragt werden. GemäB dem lateinischen Text ver- 
einigen sie sich alljährlich in der Erwartung des Erlôsers auf dem Mons 
Victorialis, wo sich ein Gebüsch, eine Quelle für Waschungen sowie eine 
Hôhle befinden. Als die Zeit gekommen ist, und nachdem sie sich gewaschen 
und drei Tage lang schweigend zu Gott gebetet haben, erblicken sie auf ein- 
mal einen Stern, der das Bild eines kreuztragenden Kindes umschlieBt ; 
dieser Stern heifit sie, sich nach Judäa zu begeben, was sie entsprechend 
dem Evangelienbericht tun. 

Die Chronik von Zuqnin, auf die wir schon eingangs verwiesen haben, be- 
richtet zuerst von der Hinterlegung des Schatzes und eines Buches in der 
Hôhle durch Adams Sohn Seth. Diese Hôhle liegt auf dem ‘Berg des Sieges’ 
(Mons Victorialis) im Lande Syr, das wir sonst nicht kennen. Dann erblicken 
die zwôlf Magier, als die Zeit gekommen ist, einen groBen Stern oben auf 
einer Säule mit einem Etwas in der Form einer menschlichen Hand. Himm- 
lische Gestalten bilden eine Art Hof um den Stern. Dann geht dieser in die 
Hôhle ein, in die einzutreten eine Stimme die Magier heift. Dort erblicken 
sie das Licht des Sterns zu einem winzigen Manne verdichtet, der sie begrüBt, 
sich ihnen offenbart und sie nach Palästina entsendet. Sie begeben sich 
dorthin und finden den Sohn, dem sie ihre geheimen Schätze darbringen. 

Beide Texte, das Opus imperfectum und die Chronik von Zugnin, sind zwar 
bestimmt miteinander verwandt; aber zwei Abweichungen, die Form des 

Sterns und den Zeitpunkt seines Erscheinens betreffend, verbieten uns, wie 
schon MONNERET DE VILLARD richtig gesehen hatte, sie einfach als vonein- 
ander abgeschrieben aufzufassen. Vielmehr gehen sie auf eine beiden ge- 
meinsame Überlieferung zurück, die der lateinische Text anscheinend ver- 
kürzt, der syrische dagegen beträchtlich erweitert hat. 

Dies hindert WIDENGREN nicht, ganz willkürlich so vorzugehen, als ob 
der Chronik eine unvergleichliche Autorität zukäme, und zu behaupten, 

der Zug, den sie allein aufweist — nämlich das Eingehen des Sterns in die 
Hôhle des Mons Victorialis und seine Verwandlung in ein Männlein —, 
stelle die älteste Form der Legende dar. Zwar nicht gerade die ursprüngliche, 
primitive Form, aber immerhin: ,,Selbstverständlich‘*, so schreibt WIDEN- 
GREN (Kulturbegegnung S. 72), ,,haben wir hier vor uns die eigentliche Ge- 
burtserzählung, genauer: die Spuren einer solchen.‘ Der schwedische Ge- 
lehrte postuliert hier, was wir vergeblich gesucht haben, nämilich das Vor- 
handensein einer iranischen Legende, die vor dem Christentum die Geburt 
des Erlôsergottes Mithras in einer Grotte auf dem Mons Victorialis erzählt 

  
  

 



  

72 

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

oder verkündet; einer Legende, deren Spur gerade die Chronik von Zuqnin 
weniger undeutlich als jeder sonstige Text fortüberliefert hätte, während 
sich diese Spur in den übrigen Texten stärker verwischt hätte. WIDENGREN 
beruft sich dabei unter anderem auf den angeblich iranischen Charakter der 
Chronik. 

Es ist jedoch festzustellen, daB die meisten Züge, die WIDENGREN in der 
Chronik als typisch iranisch auffassen zu kônnen glaubt: die Wichtigkeit des 
Begriffes Licht bzw. Leben, die Bezeichnung Gottes als ‘Vater der GrôBe’ 
usw., einfach gnostisch sind. Freilich ist für WIDENGREN der Gnostizismus 
selbst iranischen Ursprungs. Diese Ansicht ist jedoch nicht zu halten. Hôch- 
stens kônnte man zugestehen, daB Iran bei der Entstehung der gnostischen 
Bewegung eine gewisse Rolle gespielt habe. So erscheint zum Beispiel der 
Grundgedanke der Gnosis, die Welt sei aus einer Mischung entstanden, die 
wieder aufgelôst werden müsse, eher als iranisch denn als griechisch. Trotz- 
dem kann man aus der Tatsache, daB der Gnostizismus iranische Elemente 
enthält, noch keinesfalls folgern, alles, was gnostisch ist, komme aus Iran. 
Und dies würde Geo WIDENGREN auch nicht behaupten wollen. Daraus 
folgt, daB die zahlreichen gnostischen Züge, die er in der Chronik von Zuqgnin 
hervorhebt, keineswegs den iranischen Charakter dieses Textes erweisen. 

Was nun den Stern, der den Erlôser verkündet, betrifft, — ist das vielleicht 
ein spezifisch iranischer Zug ? 

Es trifft zwar zu, daB die Geburt des Mithradates Eupator, wie WIDEN- 
GREN in Erinnerung bringt, Justinus zufolge durch einen Stern, der heller 
leuchtete als die Sonne, kundgetan worden sei. Aber ähnliche Glaubensvor- 
stellungen waren auch der Welt des Mittelmeeres geläufig: so sprach man 
beispielsweise vom Stern eines Julius Caesar. 

In seiner Analyse der Chronik von Zuqnin hat sich WIDENGREN an zwei 
bestimmten Punkten geirrt: das eine Mal wegen unzulänglicher Unter- 
richtung, was bei ihm eine Seltenheit ist, das andere Mal wegen unvoll- 
ständiger Zitierung. 

In der Chronik wird der Weltraum wie folgt umrissen: ,,und die Hôhe 
und die Tiefe und die Länge und die Breite‘. ,,Die gleiche Formel“, so 
kommentiert WIDENGREN, ,,ist im Griechischen in etwas abweichender 
Ordnung bekannt, sowohl in der Gebetsliteratur und den Zauberpapyri, als 
auch in Ephes. 3 : 17—19“. Letzter Text lautet wie folgt: Üva tétoybonre 
xarahaféola. obv räoiv rois dylou ti rù rAdroc al uixoc xal Gpoc xat Béoc. 
»DIBELIUS hat richtig hervorgehoben‘, so fährt WIDENGREN fort, ,,daB 
diese Formeln die Dimensionen des Himmels andeuten wollen : ‘Die Himmels- 
stadt und der Himmel werden quadratisch oder kubisch vorgestellt’. Nun 
glaube ich‘, fügt WIDENGREN hinzu, ,,daB der Ursprung dieser Formel im 
Iran zu suchen ist‘, und er vergleicht sie mit einer Stelle im Bundahiën, 
Kapitel 1, wo eine ähnliche Wendung gebraucht sei, und zwar in ihrem 
richtigen Sitz im Leben“. Er schlieft daraus, daB in dem syrischen Text wie 
in dessen angeblich iranischen Vorbildern der Himmel als Würfel aufgefaft 
werde (Zranisch-semitische Kulturbegegnung S. 75f. und noch in seiner Jrani- 
schen Geisteswelt [1961] 58). 

Leider ist der betreffende Pahlavi-Ausdruck kürzlich anders aufgehellt 
worden, nämlich durch A. PAGLrARO!: es ist palakän ï äsmän zu lesen und 

? In einem ausführlichen Artikel der Studi Orientalistici in onore di Gror- 
G10 Levi DELLA VipA (II [1956] 252ff.): I precedenti iranici di aribo falak 
»Ctelo“.    



  

  

73 

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

darunter das Himmelsgewôlbe oder die Himmelskuppel zu verstehen. In- 
folgedessen hat die Formel in der syrischen Chromik — sei sie nun mit der 
griechischen in den Papyri oder mit der im Epheserbrief verwandt oder 
nicht — jedenfalls nichts Iranisches an sich: ihr angebliches Vorbild im 
Bundahiën weist vielmehr auf die Lehre von der Kugelgestalt der Welt, eine 
Lehre, die der Mittelmeerwelt geläufig war und wahrscheinlich aus Babylon 
stammte. 

Der zweite Punkt, den ich in WIDENGRENS Argumentierung bemängjle, 
ist folgender: ,,Mit dem iranischen Grundcharakter der Erzählung stimmt 
noch ein anderer Zug überein‘‘, so schreibt er (Kulturbegegnung S. 77). ,,Als 
die Magier bei der Huldigung in Bethlehem ihre Gaben vor die FüBe des 
neugeborenen Erlôsers niederlegen, sind diese nicht die aus der Evangelien- 

erzählung bekannten ‘Gold und Weïhrauch und Myrrhen’ (Matth. 2, 11), 
sondern Kronen: ‘Und wir nahmen unsere Kronen und legten sie unter seine 
Füfe’. Dieser Zug ist wichtig‘‘, so schlieBt WIDENGREN, ,,weil er zeigt, daB 

die in der Chronik von Zugnîin erhaltenen Traditionen iranischen Ursprungs 
von der Evangelienerzählung in vielen wichtigen Einzelheiten vollkommen 
unabhängig sind.“ 

So weit das Zitat! Dieses ist aber nicht die ganze Geschichte! Lesen wir 
einmal in der Chronik weiter, doch unter vorheriger Einbeziehung des von 
WIDENGREN angeführten Passus. Das kônnen wir, wenn wir kein Syrisch 
verstehen, bequem in der italienischen Übersetzung tun, die G. LEVI DELLA 
Vipa in U. MONNERET DE VILLARDSs oben genanntem Buch (S. 39) gegeben 
hat: ,,Ed entrammo dietro a lei [gemeint ist der Stern] e prendemmo le nostre 
corone e le deponemmo sotto à suoi piedi, perchè a lui appartiene il regno in 
eterno. E ci inginocchiammo e ci prostrammo a terra innanzi a lui, perchè ogni 
ginocchio in cielo e in terra si piega e si prostra a lui.‘ Insoweit scheint der 
Text WIDENGRENS Beweisführung zu bestätigen. Aber dann heilt es weiter: 
»E aprimmo à nostri tesori nascosti che erano suggellati‘ — das sind offenbar 
die Schätze, die sie in der Schatzhôhle gefunden hatten —, ,,li togliemmo e 

li ponemmo presso il Tesoro della vita che è suggellato nella Maestà somma. Ed 
estraemmo à nostri tesori davanti a lui, che à il Tesoro della vita, per riceverli 

moltiplicati da lui nel regno davanti al suo trono*. 
Dies widerlegt WIDENGRENS SchluBfolgerung. Denn offensichtlich stimmt 

die Chronik von Zuqnin hinsichtlich der Darbringung der Schätze, obschon 

diese nicht genauer bezeichnet werden, durchaus mit dem Evangelienbericht 
überein. Und das Motiv der Kronen erweist sich wie so viele andere Einzel- 
heiten und Ausschmückungen lediglich als sekundärer Zusatz,. 

Zwar finden sich in der Chronik — und zu einem gewissen Grad auch in 
unseren anderen Texten — zweifelsohne einige unbestreitbar iranische Züge, 

wie etwa das stumme Gebet oder das Murmeln der Magier. Allein, sie be- 
weisen noch keineswegs den ursprünglich iranischen Charakter der Er- 
zählung. Sie beweisen nur, daB es den Verfassern, also den syrischen Christen, 

die sich daran versuchten, dem Bericht des Matthäus einen iranischen 
Hintergrund zu geben, gelungen ist, ihrer Geschichte etwas Lokalfarbe bei- 
zumischen. Die Variante in der Chronik von Zuqnin, wonach der Stern in die 
Grotte im Osten eintrat und sich dort in ein menschliches Wesen verwandelte 
— eine Variante, die vôllig allein dasteht —, muB anders erklärt werden als bei 
WipENGREN. Die Chronik ist weitschweifig und voller Wiederholungen. 
DemgemäB kann es nicht verwundern, daB nach einem Verfahren, wie es 
sich bei den Erzählern aller Zeiten und Vülker findet, das Motiv von der Ge- 
burt in der Grotte zu Bethlehem verdoppelt und durch Vorausnahme auch 

   



  

74 

r XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

noch in-die Schatzhôhle verlegt worden ist. Aus der Darstellung, wie sie uns 

in allen sonstigen Varianten begegnet, geht deutlich hervor, daB diese erste 

Grotte nicht für die Geburt, des Erlôsers bestimmt war, sondern für die 

Aufbewahrung der ihm darzubringenden Schätze. 

Lage und Beschaffenheit dieser Grotte näher zu erôrtern, wie dies in 

mannigfacher Weise E. HErzrELD, G. MESSINA, U. MONNERET DE VILLARD, 

LL Rincsom und G. WipeNGREN! getan haben, ist hier nicht der Ort. In 

groBen und ganzen wuliten die in Frage stehenden christlichen Verfasser- 

von den Iranern — abgesehen von den oben erwähnten malerischen Einzel- 

heiten wie gemurmeltes Gebet, Waschungen usw. — nur, daB sie emen Er- 

lôser erwarteten. Auch glaubten sie zu wissen, daB sie Astrologen seien — 

was für die hellenisierten und babylonisierten Magier ohne Zweifel zutraf. 

Mehr brauchte es für die christlichen Apologeten nicht, um Zarathustra 

unter die Propheten des wahren Messias zu rechnen, und um ihn mit einer 

jener Gestalten gleichzusetzen, denen man aus dem einen oder anderen 

Grund zuschrieb, sie hätten diesen Messias verkündigt, sei es nun ein Balaam 

(den Verkünder des Jakobssterns) oder ein Nimrod oder ein Baruch. Mebr 

brauchte es für sie nicht, um in Treu und Glauben den Evangelienbericht 

von der Anbetung der Magier in einen iranischen Zusammenhang zu fügen. 

Hinzu kommt, daB die christlichen Künstler, die diese Szene der An- 

betung der Magier darstellen sollten, in Rom als Vorbilder gewisse heid- 

nische Denkmäler benutzten, welche Träger von Opfergaben darstellten, 

wie F. CuMoxT aufgezeigt hat?. Aber selbst wenn das weit zurückliegende 

Vorbild dieser Szenen etwa iranisch gewesen sein sollte — nämlich die Tri- 

butbringerreliefs in Persepolis —, so ist es trotzdem ausgeschlossen, mit 

WiDENGREN dem vorchristlichen Iran eine Darstellung von Magiern, die 

ihrem Erlôser entgegeneilen, zu unterstellen. 

Wir fassen kurz zusammen : die These, die Iraner hätten vor dem Christen- 

tum an das nahe oder ferne Kommen des Mithras geglaubt, der, als wirk- 

licher Mensch in einer Grotte geboren, die Welt erlôsen würde, bleibt nach 

wie vor unbewiesen. Sie hat bis auf weiteres als ein schôner, von der mo- 

dernen Wissenschaft aufgebrachter Mythos zu gelten, der nie existiert hat — 

es sei denn im Geiste einiger Gelehrter. 

Die Gôtternamen der Ku$san-Münzen 

Von Hezmur Humgacx, Mainz 

à de 

In seinem im Jahre 1887 erschienenen Aufsatz ,,Zoroastrian deities on 

Indo-Scythian coins‘ beklagt sich MARK AUREL STEIN darüber, daf die 

philologische Erforschung der Typen und Legenden der indo-skythischen 

Münzprägung seit den Zeiten von PrINseP und LassEN vergleichsweise nur 

1]n den oben bereits angeführten Untersuchungen; für L.-I. RINGBOM 
sind seine zwei geistreich-phantastischen Bücher Gralstempel und Paradies 
[1951] und Paradisus terrestris [1959] nachzutragen. 

ol : In den Atti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia III [1932]    



  

  
  

75 

Der XV. Deutsche Orientalistentag Gôttingen 1961 

geringe Fortschritte gemacht habet. Inzwischen haben die KuSän-Münzen 
in der wissenschaftlichen Literatur häufige Erwähnung gefunden, aber 
mutatis mutandis gilt Sreins Klage auch heute noch. Im philogischen Ver- 
ständnis der Münzen sind wir, 64 Jahre später, kaum sehr viel weiter, als 
seinerzeit STEIN es war. Zwei wesentliche Positiva sind allerdings aus neuester 
Zeit zu vermerken. Erstens hat sich RoBerT GüBz der Münzen von der nu- 
mismatischen und von der paläographischen Seite her angenommen und 

b vermag somit dem Philologen wertvolle quellenkritische Unterlagen zu 
» geben?. Zweitens aber ist wenigstens ein Teil der unter DANIEL SCHLUM- 
BERGER gefundenen Kuëän-Inschriften bekanntgemacht worden. Wie die 
Münzlegenden mancherlei zur Klärung der Inschriften beitragen, s0 ist um- 
gekehrt aus den Inschriften auch mancherlei für die Deutung der Münz- 

legenden zu gewinnen. 
Vor allem die groBe Kaniska-Inschrift gibt manchen AufschluB über den 

altertümlichen Sprachstand, den wir zu erwarten habenÿ. Unter anderen 
enthält sie Wôrter piwpo ,,Sonne, Mifra‘‘, uao ,,Mond, Monat‘‘, Bæ«yo ,, Herr‘, 

oxÿo ,,Wind‘‘, oxpo ,,Herrschaftsglanz‘‘, oæwwvo ,,Siegbringer‘‘, oxvo ,,be- 
siegend‘‘. Sie erlaubt uns daher, die als Münzlegenden auftretenden Gôtter- 
namen f4iupo (ULopo, LPO, Letpo usw.), 140, Lavao fBxyo, oxdo, paxpo (mxppo). 

oœvuvôo, moUSooxvo mit hinreichender Sicherheit der nämlichen Sprache 

zuzuschreiben. Diese Sprache nannte W.B.HENNING in seinem ersten 
Deutungsversuch ,,baktrisch‘‘#. Da uns jedoch vorläufig unbekannt ist, ob 
sie das alte Baktrische fortsetzt oder ob es sich um die Sprache der in Bak- 
trien eingewanderten Skythen handelt, habe ich ihr die neutrale Bezeich- 

nung ,,kuëänisch‘* gegeben. Wer trotzdem Wert auf ihre baktrische Pro- 

venienz legt, sollte m.EÆE. nicht einfach ,,baktrisch‘‘, sondern deutlicher 

»kuëänbaktrisch‘ sagen. 
Einen einigermaBen brauchbaren Hinweis auf Baktrien bietet der Gottes- 

name opæyvo (obAæyvo) <*{v)orôayna-< aw. vororayna-. Die Entwicklung 

rl<rô<rôr, die hier festzustellen ist, entspricht ziemlich genau der Ent- 

wicklung al < xô < xôr in skr. bahli- < aw. baxdi- < *baxbri- (ap. baxtri-). 

Nichsdestoweniger wäre es falsch, nun einfach sämitliche auf den Münz- 

legenden vorkommenden lautlichen Erscheinungen als baktrisch oder auch 

nur als kuëänisch zu bezeichnen, denn wir haben doch auch mit Entlehnungen 

aus anderen Dialekten zu rechnen. 
Das gilt selbstverständlich für oæppo mit seinem auch sonst im Iranischen 

verbreiteten und aus dem Medischen stammenden anlautenden f gegenüber 

x° in aw. æ’aranah-. Aus einem dem Awestischen sehr nahe verwandten Dia- 

lekte scheint «pacrxpo entlehnt zu sein, denn sein Vorderglied apx stimmt 

zu aw. aëa- und zeigt den bislang nur aus dem Awestischen bekannten 

Wandel rt> #&, ohne allerdings seines Hintergliedes wegen als zoroastrisch 

angesprochen werden zu kônnen. Fremd ist auch das bekannte paopnopc 

1 MARK AUREL STEIN, Oriental and Babylonian Record, August 1887, p. 1ff. 

2 Roserr Gô8L, Die Münzprägung der Kuëän von Vima Kadphises bis 

Bahräm IV., in Franz Acraerm/RuTH Srieux, Finanzgeschichte der Spät- 

antike (Frankfurt/Main 1957). Eine Arbeit über die Paläographie der 

Kuëän-Münzen vom gleichen Verfasser ist im Druck. — Ein vollständiges 

Verzeichnis der Legenden gibt ANDRÉ MAR1CQ, Journ. As. 1958p. 421 fi. 

‘: 5H. Humsacx, Die Kaniëka-Inschrift von Surkh-Kotal (Wiesbaden 1960) 

p. 44ff. 
4 W. B. HENNING, BSOAS XXIII (1960) p. 47ff. 

  
 



  

DIE DREI WEISEN AUS DEM MORGENLANDE 

UND DIE ANBETUNG DER ZEIT 

7. Duchesne-Guillemin 

wie auch die bildlichen Darstellungen der drei Weisen aus dem 

Morgenlande, manche Elemente, die man vergebens im Bericht des 

Matthäus-Evangeliums suchen würde. So wird einer der drei Kônige 

oft als Mohr dargestellt. Diese Gepflogenheit ist aber nur einige Jahr- 

hunderte alt. 

Auf Gemälden der flämischen Schule, zum Beispiel auf dem Polyptychon 

aus der Schule des Rogier van der Weyden im Museum The Cloisters in 

New York, ist im Stern der Magier ein kleines Kind zu sehen, ja sogar eine 

Frau mit ihrem Kindlein. Die Weisen sind auf einem Berg als Badende 

dargestellt — oder, genauer gesagt, sie waten mit nackten Beinen in einem 

Teiche (Taf. IX). Auf demselben Bild erscheint den gleichen drei Kôünigen 

— jetzt wieder angekleidet und kniend — der Stern mit dem Kindlein. 

Die Szene des Fufbades fehlt auf einem Berliner Triptychon, auf das wir 

noch zurückkommen; es kann also dem New Yorker Polyptychon nicht als 

Vorlage gedient haben, obwohl es von van der Weyden selbst stammt. 

D: Volksglaube und das Brauchtum am Dreikônigstag enthalten, 

1. DIE REIBETROMMEL 

Die Reisen der heiligen drei Kônige spiegeln sich in einem volkstümlichen 

Brauch wider, der noch vielfach auf dem Land weiterlebt: Zwischen Weih- 

nachten und dem 6. Januar gehen Kinder singend von Hof zu Hof und 

bekommen dafür einen Groschen. Dabei wird manchmal ein sonderbares 

Musikinstrument verwendet, im flämischen Land »Rommelpot« genannt. 

Der Brauch ist unlängst von einem belgischen Musikwissenschaftler, Paul 

Collaer, wie folgt beschrieben worden !: 

Die Gruppe setzte sich gewühnlich aus drei Sängern zusammen. Der erste trug einen an 

der Spitze eines geschmückten Stockes befestigten Papierstern. Er war der Hauptsänger. 

Der zweite spielte die Reibetrommel, »Goebe« oder »Rommelpot« genannt. Der dritte 

Y9    



  

77 

Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

g eine Laterne. Oft waren die Sänger verkleidet, begnügten sich jedoch manchmal 

amit, ihre Kleider zu wenden. Auch beschmierten sie sich Gesicht und Hände: der eine 

wärzte es mit RuB, der andere stäubte es mit Mehl weif ein und der dritte färbte es 

it Schweineblut rot. Sie sangen vor den Türen und erhielten eine Geldmünze zur Be- 

hnung. Auferdem gab man ihnen Honigwaben, Lebkuchen oder ein Glas Schnaps. 

ie Goebe oder der Rommelpot ist ein FäBchen oder eine zylindrische Schachtel, auf die 

ine Membrane aus Schweinsblase gespannt ist, durch die ein Stab hin und her bewegt 

ird, so da$ er ein dumpfes Geräusch hervorbringt. 

er Brauch wird von Paul Collaer folgendermafen gedeutet, ohne daf er 

doch eine Beziehung zu den drei Kônigen herstellt: 

as Instrument ist, wie gesagt, mit Schweinsblase oder Pergament bespannt, und es wird 

äufig auf das Schweinchen angespielt, dessen Pfoten und Speck gegessen und mit dessen 

lut das Antlitz und die Hände des Sängers beschmiert werden; während des ermüdenden 

ächtlichen Ganges durch das Land läft man den Rommelpot drôhnen; die Kollekte an 

peisen soll nicht den Musikanten gelten, sondern dem Rommelpot, der personifiziert er- 

eint. Einige Gesänge sprechen von dieser Speise als von einem Anteil Gottes, der ihm 

s Dank für seinen gôttlichen Schutz gebührt. (Diese Einzelheiten stimmen, fügt Collaer 

inzu, mit der germanischen Mythologie zusammen, in welcher Gôtter in tierischer Ge- 

alt auf die Erde herabkommen, um ihre Gaben zu verteilen.) 

ie Vorstellung eines Opfers soll nicht ausgeschlossen werden, schreibt er weiter, und 

ar des Tieres, dessen Brüllen nachts ertônt, dessen Fleisch gegessen und dessen Blut auf 

as Gesicht des Menschen gerieben wird. Der Opferbegriff würde das Wiedererscheinen 

es Rommelpot während der Karwoche rechtfertigen. 

n einem zweiten Aufsatz ? fafit Collaer die über den Gebrauch der Reïbe- 

ommel bekannten Tatsachen bei verschiedenen Vôülkern zusammen: 

remonien, bei denen ein solches Instrument gebraucht wird, sind mit Todes- und Auf- 

tehungsriten verbunden ... Der Tod wird durch ein Opfer hervorgerufen, das das 

ben erneuern soll. Früher waren es Menschenopfer . .. Meist wird ein Tieropfer symbo- 

isiert, indem die Reiïbetrommel das Opfertier darsteilt und dessen Stimme ertônen 

ift. 

ie steht es aber mit der roten, weifien und schwarzen Farbe, mit der sich 

ie Sänger das Gesicht beschmieren? Collaer gibt dazu, freilich mit Frage- 

eichen, eine Erklärung, die wir später erôrtern müssen: » Wenn das Be- 

ieren mit Ferkelblut leicht erklärbar ist«, schreibt er, auf das angeb- 

iche Opfer anspielend, »was soll aber das Einstäuben mit Mehl bedeuten? 

ônnte es mit den Krapfen, die man ift, in Zusammenhang stehen? Also 

u$ — Tod; Mehl — Leben; Blut — Opfer?« Die richtige Antwort wer- 

den wir in der schriftlichen Überlieferung suchen.   
 



  

J. Duchesne-Guillemin 

2. DIE LEGENDEN VON DEN DREI KONIGEN 

Die Weisen aus dem Morgenlande machten als Reliquien eine letzte Reise 
und zwar im zwôlften Jahrhundert von Mailand nach Kôüln. 

Angeblich waren jene Reliquien zuerst von Helena, der Mutter des Kaiser 

Konstantin, die auch das wahre Kreuz gefunden hatte, nach Konstantinopel 

gebracht und dort in der Sophien-Kirche beigesetzt worden; spätestens i 

12. Jahrhundert wurden sie dann nach Mailand in die Kirche Sankt Eustor 

gio überführt. Im Jahre 1162 wurde aber Mailand von Kaiser Friedrich 

Barbarossa erstürmt, und er schenkte die Reliquien zuerst vielleicht de 
Fürstbischof von Lüttich, dann sicher dem Erzbischof von Kôln, Rainald 

Dieser stellte sie in seinem damaligen Sankt Peters-Dom zur Verehrung 

durch Gläubige und Pilger aus. Ugo Monneret de Villard schreibt in seine 

schônen Buch »Le Leggende Orientali sui Magi Evangelici« 3: 

Der Kult solcher Reliquien entwickelte sich ziemlich rasch. Philipp von Heinsberg (1167 
bis 1191), der Nachfolger Rainalds (dem die Reliquien übergeben worden waren) auf dem 
bischôflichen Thron, lie den gro$en Heiligenschrein herstellen, ein Denkmal von grofer. 
künstlerischer Bedeutung, in dem sie aufbewahrt wurden; der Wallfahrtsort, von einer 
tüchtigen Propaganda ernährt, gewann bald gro$e Bedeutung. Im Jahre 1221 stiften 
Heinrich von Lothringen und seine Gemahlin in St. Peter zu Küln zu Ehren der heiligen 
drei Kônige eine Präbende, und 1247 gewährt Papst Innozenz IV. allen denen einen 
Ablaf, die eine Wallfahrt zu den heiligen drei Kônigen nach Kôln machen. Aber im 
folgenden Jahre wird der alte Dom durch einen Brand vernichtet. Man nimmt unverzüglich 
den Bau eines neuen, kolossalen Doms in Angriff. Daher muf man Geld für das riesige 

Werk und für die Wallfahrtsstätte sammeln, die im Jahre 1249 Kônig Wilhelm von Hol- 

land und 1338 Künig Edward III. von England anziehen sollte, und zu beiden Anlässen 
mufte man Pilgern eine Geschichte der verehrten Heiligen liefern, eine Erzählung von 

ihren Taten, um ihren Ruhm zu erhühen und den Eifer der Frommen anzufeuern. 

So wurde eine reiche Literatur über die heiligen drei Kôünige geschaffen, 
aus der besonders das Buch von Johannes von Hildesheim hervorsticht, 

das in der Mitte des 14. Jahrhunderts verfafit und ins Deutsche, Nieder- 
ländische und Franzôsische übersetzt worden ist. 

Die unmittelbare Quelle für das Werk war das »Speculum Humanae Salva- 
tionis« (1324), das wiederum aus der »Legenda Aurea« des Jakob a Vora- 
gine geschôpft hatte. Dieser hatte seinerseits ältere Schriften benutzt, 
namentlich das dem Johannes Chrysostomos fälschlich zugeschriebene 
»Opus imperfectum in Matthäum«.    



  

  

79 

Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

In diesem Text und in einigen anderen erscheinen die Magier in der Zwôülf- 

zahl (in Nachahmung der Apostel, da sie vom heiligen Thomas beauftragt 

werden, im Orient das Evangelium zu verkünden). Nach dem »Opus 

imperfectum< versammelten sie sich alljährlich in Erwartung des Erlôsers 

auf dem Mons Victorialis, wo sich ein Wäldchen befand, eine Quelle für 

Waschungen und eine Grotte. Nach einer Waschung und drei Tagen des 

Schweigens und des Gebetes sollen sie, wenn die Zeit dafür reif ist, einen 

Stern sehen mit dem Bild eines Kindes, das ein Kreuz trägt. Dieser Stern 

gebietet ihnen, sich nach Judäa zu begeben. Sie tun das denn auch, wie es 

das Evangelium berichtet. 

Die Chronik von Zugnin, ein syrischer Text, berichtet zunächst von der 

Niederlegung der Schätze zusammen mit einem Buch, das Seth, der Sohn 

des Adam, verfafit haben soll, in der Grotte auf dem Berg der Siege. Dann 

schen die zwülf Magier, sobald der Augenblick gekommen ist, einen 

groBen Stern, der sich über einer Säule erhebt und mit dem sich etwas ver- 

bindet, das die Form einer menschlichen Hand hat. Dann tritt der Stern 

in die Grotte ein, aus der eine Stimme ihnen zu folgen gebietet; und sie 

finden drinnen das Licht des Sterns gleichsam zusammengedrängt zu einem 

kleinen Mann, der sie begrüfit, ihnen enthüllt, wer er ist, und sie nach 

Palästina schickt. Sie begeben sich dorthin und finden den Sohn, dem sie ihre 

geheimen Schätze anbieten. 

Diese Traditionen haben lediglich den Text des Matthäus-Evangeliums 

paraphrasiert und glossiert, um die Religion der Magier mit dem Christen- 

tum zu verbinden. Eine andere Gruppe von Legenden läft die Beziehungen 

zwischen den beiden Religionen in einem anderen Licht erscheinen, indem 

sie die Verehrung des Feuers, die für die Religion der Magier charakte- 

ristisch ist, als eine jüdische oder christliche Einrichtung ausgeben. Nach 

dem »Buch der Schatzhôhle« und dem »Buch von Adam und Eva« sah 

Nemrod ein Feuer aus der Erde aufsteigen und richtete um seinetwillen 

den Kult ein. Andere Legenden bringen die Feuerverehrung mit dem Ge- 

schenk in Verbindung, das Jesus oder auch Maria den Magiern gemacht hat 

zum Dank für die Gaben, die sie nach Bethlehem gebracht haben. 

Nach einem uighurischen Text, der in Bulayiq (in der Nähe von Turfan 

in Zentralasien) gefunden wurde, hat Jesus ihnen einen Stein geschenkt, 

und da sie auf dem Heimweg schwer an dieser Last zu tragen haben, 

   



  

80 

J. Duchesne-Guillemin 

entledigen sie sich ihrer, indem sie den Stein in einen Brunnen werfen und 
ihren Weg fortsetzen. Aber nun sehen sie ein gro$es Leuchten am Him- 
mel und kehren um: eine Flamme erhebt sich aus dem Brunnen. Sie be- 
greifen, daB der Stein gôttlich war und da dieses Feuer der Anbetung 
würdig ist. 

Nach dem arabischen Autor Mas‘udi 4 ist es Maria, die die Magier für ihre 
Geschenke belohnt: 

... Maria gab den Boten der Kôünige ein rundes Brot. Diese versteckten es nach ver- 
schiedenen Abenteuern unter einem Stein. Das Brot verschwand in der Tiefe der Erde an 
einem Ort in der Provinz Fars. An dieser Stelle grub man einen Brunnen und sah zwei 
Feuerzungen emporlodern, die wie der helle Sonnenschein leuchteten. 

Dieselbe Legende findet sich wieder in der äthiopischen Version des Proto- 
Evangeliums des Jacobus, während das arabische »Evangelium von der 
Kindheit« — einem syrischen Text folgend — eine Variante bietet. Diesmal 
gibt Maria den Magiern die Windeln, in die sie das Kind gewickelt hatte. 
In ihre Heimat zurückgekehrt, opfern die Magier ihrer Sitte gemäf dem 
Feuer und werfen die kostbaren Windeln in die Flammen. Aber sobalä das 
Feuer erloschen ist, kommen, weif wie Schnee, die Windeln wieder zum 
Vorschein: das Feuer hat ihnen nichts anhaben künnen. Der Sinn des Textes 
ist deutlich: indem die beiden Religionen so handgreiflich einander gegen- 
übergestellt werden, soll die Überlegenheit des Christentums bewiesen 
werden. So sagt denn auch der syrische Text: 

Die Magier ergriffen die Windeln, die so wunderbar bewahrt worden waren, küften sie 
und legten sie sich auf die Augen, indem sie sagten: » Wahrhaftig, dies ist ohne Zweifel 
die Kleidung des Gottes aller Gôtter, denn das Feuer unserer Gôtter hat sie nicht ver- 
zehrte. 

Viele Legenden über die Magier liefen im Orient um, noch zur Zeit Marco 
Polos, der sie in seinem berühmten »Milione« aufgezeichnet hat. Diese 
Texte enthalten, wie gesagt, die Lôüsung unseres kleinen Problems der 
roten, schwarzen und weifen Burschen. Beschäftigen wir uns aber zuerst 
mit einer allgemeineren Frage, nämlich der der vorchristlichen Elemente in 
diesen Legenden, und mit der Vorstellung der Geburt eines gôttlichen 
Erlôserkindes. Die Frage ist die, ob das Heidentum, und im besonderen 
der Mithrakult dem Christentum hinsichtlich dieser zentralen Vorstellung 
zuvorgekommen ist. 

  
 



  

  

  

81 

Die drei Weisen aus dem Morgeniande 

3. MITHRA ALS ERLOSER 

Fassen wir zuerst zusammen, was man von Mithra als Erlôser wissen, oder 

besser, vermuten kann. 

Zarathustra, der iranische Prophet, rief in seinen Gesängen die Erlôser 

(Saoshyant) an, die als Morgenrôte neuer Tage in die Welt kommen sollten 

(Yasna 46. 3). Und er hoffte, selbst einer derjenigen zu sein, »die diese 

Welt herrlich werden machen« (Yasna 30. 9). 

Nach des Propheten Tode wurde im jüngeren Awesta dieser Glaube an 

künftige Erlôser weiterentwickelt. Zarathustra sollte, wenn auch nicht als 

er selbst, so doch:in der Person seiner drei Sô‘hne, in die Welt wiederkom- 

men, um sie zu retten. Jene drei Sôühne, aus seinem in einem Meer auf 

wunderbare Weise bewahrten Samen und einer Jungfrau geboren, sollten 

nach je einem Jahrtausend einander folgen. Der dritte von ihnen, der Er- 

lôser par excellence, sollte die Auferstehung herbeiführen und, mit der 

Keule der mythischen Helden bewaffnet, die Lüge besiegen und die Wut 

in die Flucht schlagen, ein Vorspiel zum allgemeinen Kampf, in dem die 

Teufel vernichtet werden sollten. 

Und Mithra? Spielte er im Drama des Weltendes eine Rolle? Im Awesta 

erfahren wir darüber nichts. Und gemäf den Pahlavibüchern (im 9. Jahr- 

hundert nach Chr. abgefafit) ist Mithras Rolle eine nebensächlich-episo- 

dische. Im Bahman Yasht ist er nur ein Statthalter Ohrmazds, der Anführer 

seiner Heere. Dem Peshotan (einem der Vorläufer des Erlôsers) zu Hilfe 

geschickt, schlägt er die Wut in die Flucht. Es scheint also unberechtigt, 

wenn Reitzenstein schreibt: »Noch in der Auffassung des persischen Bah- 

man Yasht ist Mithra beim Weltende der Gegner Ahrimans und der eigent- 

liche Erlôüser.« 

Immerhin scheint es, daf Mithra aufferhalb der mazdaistischen Orthodoxie 

eine wichtigere Rolle in der Eschatologie gespielt hat. Um dies zu erläutern, 

stehen uns nur aufer-iranische Dokumente zur Verfügung, nämlich die 

Denkmäler der Mithra-Mysterien und ein paar griechische und lateinische 

Texte. 

Der Weltbrand ist im Mithraismus und bei den Magiern von Kleinasien 

auf einem Denkmal und in einem Text bezeugt. Auf dem 1926 in Dieburg 

gefundenen Relief sieht man, wie der Sonnengott seinem Sohn Phaëthon  



  

82 

J. Duchesne-Guillemin 

die Erlaubnis gibt, seinen Wagen zu lenken. Nun sah schon Plato in diesem 

Mythos eine Anspielung auf den Brand, der die Welt periodisch verheeren 

soll. Vermutlich wollten die Anhänger von Mithra die Rolle ihres Gottes 

im Weltbrand festlegen, indem sie Mithra mit Phaëthon identifizierten. 

Die Kosmogonie des Dio von Prusa beweist, daf die Magier schon im 

Kleinasien des ersten Jahrhunderts vor Christus die Lehre des Weltbrandes 

lehrten. 

Ein weiteres Zeugnis von der eschatologischen Rolle des Mithra ist Ter- 

tullian zu entnehmen, der schreibt, daf Mithra »imaginem resurrectionis 

inducit«. 

Es gibt auch, wie gesagt, griechische und lateinische Texte, bis in die ersten 

Jahrhunderte nach Christus, ja sogar bis in die letzten zwei vorchristlichen 

Jahrhunderte zurückreichend, die, ohne Mithra ausdrücklich zu erwähnen, 

eine Verbreitung des Glaubens an einen sonnenhaften Erlôser von Baby- 

lonien bis Italien erweisen. Es sind das die Sibyllinischen Bücher, die Orakel 

des Tôpfers und des Hystaspes, und schliefilich Vergil. 

Die Sibylle kündigt im dritten Buch (das ungefähr 140 vor Chr. verfafit 

worden ist) einen Kônig an, der von der Sonne aus geschickt wird: ai vor 

àx” mellow Oeèc néuyer Paca (»und dann schickt der Gott einen Kônig von 

der Sonne«). Ebenso spricht der aus AÂgypten als »Orakel des Tüpfers« 

bekannte griechische Text von einem Kôünig aus der Sonne: äxè #lov ... Bao- 

Aeds. Das Orakel des Hystaspes hat teilweise Laktanz bewahrt, der es nur 

zum Teil dem Christentum angepafit hat. Die Weltgeschichte läuft in sechs 

vom Büsen beherrschten Jahrtausenden ab, denen das Jahrtausend Christi 

nachfolgen wird, wie etwa nach der Schüpfung der siebente Tag. Dann 

übernimmt der Teufel ein letztes Mal die Herrschaft: zeitweilig verheeren 

viele Kriege die Welt; die Berge verflachen sich, die Gerechten suchen in 

den Bergen Zuflucht, wo der Feind sie belagert; aber der Erlôser wird sie 

dort schlieflich befreien. Diesen Erlôser nennt Laktanz »rex magnus de 

caelo«. 

Vergil verbindet in seiner berühmten 4. Ekloge drei Themata, nämlich die 

Wiederkunft des Goldenen Zeitalters, das Sonnenkônigtum und das Er- 

lôserkind. Es ist gefährlich, einen so umstrittenen Text wie diesen zu ver- 

werten: die Interpretationen schwanken. Im Augenblidk scheint die Ten- 

denz zur Deflation vorzuherrschen. Man hat sich nach den herrlichen 

   



TAFELIX Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234-252    



  
  
TAFEL X Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234—252 

TAFEL XI Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234 

   



 
 

 



    

q | 

NES < 0 
Ÿ \= 

: ) L 
î f 2 = e 

> NAT CE 
LES é; \P 

ir\Al , 

Ÿ : Î ll 
_ “ * 

à 1 

1 \ 
br / 

7e É: 
$ L 

TAFEL XII Zum Beitrag J. Duchesne-Guillemin S. 234-252 

  
 



  

87 

Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

Exegesen eines Eduard Norden, eines Jeanmaire eines anderen besonnen. 

Man behauptet namentlich 5, das Kind, von dem Vergil spricht, sei kein 

Erlôser; andere vermuten, daf kein Wort über ihn von der Sibylle geäufert 

worden sei; man bestreitet sogar $, daf Apollo — in »tuus iam regnat 

Apollo« — die Sonne bedeute. Dies geht offensichtlich zu weit, war doch 

die Gleichsetzung Apollo — Sonne für einen Servius und einen Zosimus 

selbstverständlich und — woran Alfüldi ? erinnert hat — wurde Antonius 

seit 43 als Sol dargestellt. 

. Wie dem auch sei, es gelang Franz Cumont auf Grund jener Texte wie 

auch der Tatsache, daf$ Mithra ein Sonnengott (der oft mit der Sonne 

identifiziert wird) und ein Erlôsergott war, die apokalyptische Rolle, die 

diesem Mithra nach den sogenannten hellenisierten Magiern zukam, zu 

rekonstruieren. 

Nachdem nun mit genügender Wahrscheinlichkeit festgestellt worden ist, 

da Mithra im ersten Jahrhundert vor Christus eine gro$e Rolle in der 
Eschatologie spielte, müssen wir prüfen, ob er je als Erlôserkind aufgefafit 

wurde, auf dessen Geburt die Menschheit wartete. 

Mithras Geburtstag wurde am 25. Dezember gefeiert. Auf diesen Tag legte 

man 354 in Rom das Weïhnachtsfest. Bis dahin waren die Geburt Christi, 

die Anbetung der Magier und die Taufe Christi am 6. Januar gefeiert wor- 

den. In der vorchristlichen Zeit war der 6. Januar der Geburtstag des Aion 

gewesen, namentlich in Âgypten. Vermutlich hat sich von Âgypten aus das 

christliche Fest an eben diesem Tage über die ganze Christenheit, auch die 
abendländische, verbreitet. Umgekehrt verbreitete sich von Rom aus der 

25. Dezember als Tag des Weihnachtsfestes überallhin, auch im Orient. 

Schlieflich wurden die beiden Feste überall gefeiert, die Geburt Christi 

allerdings auf das erste, die Anbetung der Magier aber auf das zweite 

Datum eingeschränkt. 

Lassen wir jedoch das zweite Datum vorläufig beiseite. Mithras Geburts- 

fest war ein Erinnerungsfest; aber sein Datum erweist, daf es ein perio- 

disches Ereignis feierte, nämlich die jährliche Wiederkehr des Sonnenlichtes 

nach dessen tiefstem Stande zur Zeit der Wintersonnenwende, daf man 

also diese Geburt oder ihr Gedenken als ein künftiges Ereignis feierte. Der 

seugeborene Mithras wird jedoch nie als Kindlein in Windeln (Lukas 2. 7), 

Antaios VII * 17 

  
 



  

J. Duchesne-Guillemin 

sondern als Knäblein dargestellt, das saxigenus bzw. netooyéms hief. 

Was bedeutete dieser Beiname genau? Nach all den Abbildungen besagt er, 

daf Mithras als aus Stein geboren galt, so wie das Feuer aus dem Feuerstein 

hervordringt oder vielmehr: wie die Sonne hinter den Bergen emporsteigt. 

Andrerseits dürfen wir nicht vergessen, daB dieses Fest in den Mithras- 

tempeln begangen wurde, die — in Anspielung auf das Himmelsgewülbe — 

die Form von Grotten hatten. Von hier aus war es nur noch ein Schritt, 

Mithras als in einer Hôhle geboren aufzufassen. 

Versetzen wir uns einen Augenblick in die neue Perspektive, die durch die 

Geburt Jesu und den Evangelienbericht geschaffen worden war. Halten 

wir zunächst fest, daf den kanonischen Evangelien zufolge Jesus in einer 

Krippe geboren war: da dies in einer Grotte oder Hôühle geschah, wird 

nicht ausdrücklich gesagt. Es bestanden also nebeneinander drei Vor- 

stellungen: 

1. Das im Stalle geborene Jesuskind; 2. der aus Stein hervorgegangene 

Mithrasknabe; und 3. dessen Geburtsfeier in grottenfôrmigen Tempeln. 

Sind nun diese drei Vorstellungen miteinander verschmolzen worden? 

Eine Stelle bei Justinus dem Märtyrer legt den Schluf nahe, man habe die 

ÂAhnlichkeit, den Parallelismus der drei Vorstellungen gesehen. Aus diesem 

Grunde lief man seit Justinus, Origenes und dem apokryphen Evangelium 

Jacobi Jesus in einer Grotte geboren werden. 

Eine andere Frage ist, ob diese Kombination bereits vor dem Christentum 

stattgefunden hatte. Mit anderen Worten: ein Bericht über das in einer 

Grotte geborene Mithrakind fehlt 8. Die These, die Iranier hätten vor dem 

Christentum an das nahe oder ferne Kommen des Mithra geglaubt, der, als 

wirklicher Mensch in einer Grotte geboren, die Welt erlôsen würde, bleibt 

in den Tatsachen unbewiesen. Wir sind auf eine logische Folgerung ange- 

wiesen. Da die Geburt eines sonnenhaften Erlôserkünigs erwartet wurde, 

eine Überlieferung, die in Vergil ihren Niederschlag gefunden hat, und da 

anderseits Mithra ein sonnenhafter Erlôserkônig war: warum sollte dann 

nicht er dieses wunderbare Kind sein? 

Es unterliegt keinem Zweifel, daf die drei von Vergil verschmolzenen 

Motive, nämlich die Wiederkunft des Goldenen Zeitalters, das sonnenhañfte 

Kônigtum und das Erlôserkind, schon lange vor ihm bestanden, obwohl 

sie vielleicht nie zuvor zu einer Synthese vereinigt worden waren.    



Die drei Weiïsen aus dem Morgenlande 

Die babylonische Lehre vom Grofen Jahr und schon früher die Vorstel- 

ng von einer periodischen Erneuerung und einer ewigen Wiederkehr 

hatten die Hoffnung auf eine neue Âra bis nach Italien verbreitet. Das 

bestätigen rômische Münzen mindestens seit Cäsars Tod. Auferdem war 

die Idee von einer neuen Âra besonders in AÂgypten mit der der Erscheinung 
eines neuen Kônigs verknüpft. Auch wurde in AÂgypten der Kôünig aus- 

drücklich als sonnenhaft aufgefafit. Darüber hinaus wurde jedes Jahr am 

25. Dezember die Rückkehr des Sonnenlichtes gefeiert und am 6. Januar die 

Erneuerung des Aion ?. 

Endlich — und dies führt zum dritten Thema — wurde die Rückkehr der 

Sonne als die Geburt eines Kindes dargestellt, indem Isis, die Jungfrau, 

den Horusknaben, das Sonnenkind, gebar. 

an sieht, welche innere Verwandtschaft zwischen diesen Motiven bestand 

und sie prädisponierte, sich zu einer Synthese zusammenzuschliefen. 

urde nun diese Synthese schon vor der Sibylle, oder aber erst von ihr, 

oder von Vergil zum ersten Mal hergestellt, oder — wie einige neuere 

xegeten behaupten — hatte Vergil selbst unbewuft die Synthese bewirkt, 

ndem er deren Elemente von ungefähr vereinigte, ohne der Verbindung 

zwischen ihnen gewahr zu werden? Mir scheint das ein nur schwierig auf- 

echtzuerhaltender Standpunkt, und ich gestehe, da ich von Eduard Nor- 

dens meisterhaftem Buch »Die Geburt des Kindes« (1924) immer noch faszi- 

iert bin. 

Gemäf Norden bestand unsere Synthese schon im griechisch-ägyptischen 

Heldentum: Es war nicht nur der Mythos vom Sonnenkinde (Horus) 1°, 

dessen Erscheinung das Goldene Zeitalter wiederbringen sollte, dem Chri- 

stentum vorangegangen, sondern er war die eigentliche Quelle der Isaiah- 

Prophetie über das Kommen des Erlôserkindes Emmanuel. 

Selbst die sonnenhafte Eigenart dieses Mythos lebte schwach weiter, ob- 

ohl die Israeliten, als Verehrer des einzigen Gottes, sie vermutlich bewuñt 

erdunkelten, und hinterlief im Datum der Geburt Christi — nämlich der 

intersonnenwende — wie in demjenigen des Festes Johannes des Täufers 

der Sommersonnenwende — eine Spur. 

ir haben uns nun wohl genügend mit dem grofien Thema des Erlôser- 

kindes beschäftigt, um jetzt den Bericht des Evangeliums im einzelnen ver- 

folgen zu kônnen.    



  

J. Duchesne-Guillemin 

4. DER BERICHT DES MATTHAUS 

Kaum geboren, wird der Erlôser angebetet, zuerst von den Hirten, dann' 

von den Magiern. Im ersten dieser beiden Motive wird sozusagen die 

idyllische Atmosphäre fortgesetzt, in der sich bei Vergil die Geburt des 

Erlôsers ankündigt. Man braucht daraus vermutlich nicht mit Réville und 

Geffcken auf orientalischen Ursprung zu schliefien. 

Hier interessiert uns besonders das zweite Motiv, die Anbetung der Magier. 

Um seine Bedeutung zu erfassen, muf man sich vor Augen halten, was die 

Alten, d. h. die Griechen und Rôümer, von den Magiern wuften. 

Die Magier waren nach Herodot, der ihre eigentümlichen Gebräuche be- 

schrieben hat, ein medischer Volksstamm. Sie bestatteten weder ihre Toten, 

noch verbrannten sie sie, sondern setzten sie den Vôgeln aus. Sie kannten 

die Ehe unter Blutsverwandten. Ihre dualistische Auffassung von der Welt 

lieB sie unterscheiden zwischen Tieren, deren Tôtung verboten, und sol- 

chen, deren Tôtung Pflicht war. 

Unter den ersten Achämeniden wuchs der Einfluf$ der Magier im Staate 

weiter, so daf sie schliefilich das Monopol der Religion in Händen 
hielten. 

Die Religion des Avesta ist das Ergebnis der Verschmelzung der mit volks- 

tümlichen Kulten und Sitten vermischten Lehren und Gebräuche der 

Magier mit der zarathustrischen Reform. Die Magier gaben Zarathustra 

als einen der ihren aus, um so als Erben der ersten Zarathustra-Anhänger 

zu gelten. Zwar kommt der Ausdruck »magu« (Magier) in den Gathas 

überhaupt nicht und im Avesta nur ein einziges Mal vor, aber die Gathas 

bringen ein Wort »magavan«, das diesem ähnelt und ihm letztlich vielleicht 

doch verwandt war. Es scheint die Bedeutung »teilhabend an dem Bündnis, 

dem mystischen Geschenk« besessen zu haben. Die Existenz dieses Aus- 

drucks hat ohne Zweifel die Annahme der zarathustrischen Religion durch 

die Magier erleichtert. 

In Griechenland wurde die Magie nach den Magiern benannt, zumindest 

seit dem 5. Jahrhundert. Einige Autoren wuften allerdings, daB die ge- 
wühnliche schwarze Magie zu unterscheiden ist von der wahren Magie, 

derjenigen der Perser, die eine Form des Gôtterkults ist. So etwa der Ver- 

fasser des pseudoplatonischen Dialogs, Alkibiades. Und Aristoteles — oder 

   



  

91 

Die drei Weïsen aus dem Morgenlande 

war es Antisthenes von Rhodos? — konnte in dem verlorengegangenen 

Traktat »Magikos« erklären, daf die iranischen Magier die Magie über- 

haupt nicht kennen. Aber der allgemeine Sprachgebrauch vermischte immer 

mehr die iranischen Magier mit den Zauberern und Astrologen der 

Chaldäer. 

In hellenistischer Zeit war die allgemeine Vorliebe für den Orient so grof, 

à daf man, um irgendeiner magischen oder alchimistischen oder astrologi- 

 schen Schrift mehr Gewicht zu verleihen, nichts Besseres tun konnte, als sie 

unter die Autorität Zoroasters oder eines anderen angeblichen Magiers zu 

stellen. 

Die Reise der Magier nach Bethlehem wurde von A. Dietrich in einem 

berühmten Aufsatz 1! verglichen mit einem Ereignis des Jahres 66 — einem 

Ereignis also, das wenige Jahre vor der vermutlichen Abfassung des Mat- 

thäus-Evangeliums stattfand. Es handelt sich um die Reise des Kônigs 

Tiridates nach Neapel und Rom, die er mit einigen Magiern in seinem 

Gefolge unternahm, um dem Herrn der Welt, Kaiser Nero, zu huldigen. 

Dieses Ereignis hätte jedoch offensichtlich nicht genügt, um die Idee einer 

Reise der Magier nach Bethlehem entstehen zu lassen, wenn nicht gewisse 

rel‘giôse Vorstellungen und gewisse Gebräuche bereits verbreitet gewesen 

wären. So erwähnten wir schon die Vorstellung, daf die Geburt grofer 

Männer durch das Erscheinen eines Sterns angezeigt wird. Daraus folgte, 

daf die Magier, da sie Astrologen waren, die Fähigkeit besafen, eine solche 

Geburt vorauszusehen und auf sie zu achten. Vielleicht wufte man sogar in 

der antiken Welt, daf die iranischen Magier, als Jünger Zarathustras, die 

Ankunft von Erlôsern erwarteten. 

Andererseits war das Motiv, daB Orientalen einem Herrscher Geschenke 

bringen, um ihm ihre Ergebenheit zu beweisen, in der griechisch-rômischen 

Welt verbreitet, wie das Cumont !? gezeigt hat. Wir werden davon noch 

Zu sprechen haben. 

In der Literatur der Apokryphen und in Kommentaren zum Matthäus- 

Evangelium schlossen sich noch weitere folkloristische Themen dem Stern- 

Motiv und dem Geschenk-Motiv an !$: 

1. Die Geschichte vom Besuch eines Kônigs bei einem Heiligen in einer 

Grotte. Man kann hier an Indras Besuch bei dem Buddha denken, oder an 

die Szene im Alexander-Roman, in der der Kaiser einen indischen Eremiten 

  
 



  

J. Duchesne-Guillemin 

aufsucht. Es gilt dabei zu beachten, daf der Bericht des Matthäus nur von 

Magiern spricht, nicht von Magiern, die zugleich Kônige sind. Daf man 

die Magier später als Kôünige auffafte, beruht auf einer Kontamination mit 

Psalm 72, Vers 10: »Die Kônige von Tarsis und der Inseln werden Ge- 

schenke bringen; die Kônige aus dem glücklichen Arabien und aus Saba 

‘werden Gaben herbeiführen.« Diese Kontamination konnte jedoch sehr 

bald entstehen, sofort nach der Abfassung des Matthäus-Evangeliums, da 

alle Leser des Evangeliums die Psalmen auswendig konnten 14, 

2. Ein weiteres volkstümliches Motiv, das sich mit der Legende von den 

Magiern verbunden hat, wie sie das »Opus imperfectum« und die anderen 

bereits genannten Texte darstellen, ist das Motiv von dem Berg, der als 

Mittelpunkt der Welt aufgefafit wird. 

Gewisse der hier angeführten Motive und verschiedene Einzelheiten des 

Berichtes von Matthäus finden sich auch in einer Apokryphe, dem so- 

genannten » Testament Hiobs«. 

5. DAS » TESTAMENT. HIOBS« 

Ob dieses Werk jüdisch oder christlich ist, weiff man nicht, aber die Über- 

einstimmungen mit dem Bericht des Evangelisten sind so, daf man sich 

fragen mu, welches der beiden Werke das andere beeinflufit hat. Schon 

1907 hat Spitta 15 darauf aufmerksam gemacht, da Hiobs drei Freunde 

ebenso wie er selbst Künige sind, in Übereinstimmung mit dem Buch Hiob 

in der Septuaginta. Nachdem sie von Hiob vernommen haben, kommen 

sie aus dem Osten herbei, jeder aus seinem Lande. Sie treffen in der Stadt 

Lepsitis ein, forschen nach Hiob, und erfahren, daf er auf seinem Dung- 

haufen auBerhalb der Stadt sitzt. Darauf begeben sie sich mit ihrem Weïh- 

rauch zu ihm ... 

Man kônnte zunächst mit Spitta annehmen, daB diese Erzählung dem Be- 

richt des Matthäus zugrunde liegt, aber es besteht eine Schwierigkeit, die 

der gelehrte Strafburger Exeget nicht erwähnt hat: wenn Matthäus tat- 

sächlich diesen Text verwendet hätte, warum sagte er dann nicht — warum 

überlieB er es der Nachwelt, zu präzisieren —, daf die Magier Kônige und 

daf ihrer drei waren?    



  

  

93 

Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

Die umgekehrte Hypothese, nach der der Besuch der orientalischen Kônige 

bei Hiob aus denjenigen der drei Magier in Bethlehem hervorgegangen ist, 

hat Spitta summarisch verworfen. Aber warum eigentlich? 

Geschah es, weil sie aus dem »Testament Hiobs« ein christliches Werk 

machen wiürde, während doch nichts darin spezifisch christlich ist? Aber 

lieBe sich nicht denken, daf der Verfasser dieses Werkes die christlichen 

Legenden gekannt hat, sich aber streng an die jüdische Linie hielt? Die zahl- 

reichen Übereinstimmungen in Wortschatz und Stil, die Spitta zwischen 

dem Testament Hiobs und den neutestamentarischen Berichten im all- 

gemeinen festgestellt hat, würden sich durch diese Hypothese ebensogut 

erklären lassen wie durch die der vorchristlichen Entstehung des »Testa- 

ments Hiobs«. GewifB war Hiob wie auch die Gestalt des leidenden Ge- 

rechten ein Vorläufer von Jesus. Aber was hindert uns, anzunehmen, daf, 

wenn die Juden die Geschichte von Hiob weiterentwickelt haben, dies auch 

ein bifichen deshalb geschah, um Jesus Konkurrenz zu machen? Ich begnüge 

mich damit, diese Frage den Fachleuten vorzulegen. 

In den ältesten bildlichen Darstellungen sind die Magier von Bethlehem 

mit einer phrygischen Mütze bekleidet. Dies charakterisiert sie nicht — wie 

einige Gelehrte neuerdings meinten — als Priester des Mithra, sondern 

_ wie Cumont in dem soeben zitierten Aufsatz bewiesen hat — einfach 

als Orientalen, als Iranier !6. 

Die ersten Darstellungen der Magier zeigen sie alle gleich, einen wie den 

anderen. Das einzige, wodurch sie sich unterscheiden, sind die Geschenke, 

die sie tragen: Weihrauch, Myrrhe, Gold. Deren Zahl hat offenbar die Zahl 

der Magier selbst bestimmt. So auf dem Sarkophag-Relief im Lateran- 

Museum aus dem 4. Jahrhundert, oder auf dem Holzrelief von der Sabina- 

Türe 17. 

Daf man später die Magier differenzierte, geschah auf zwei verschiedenen 

| Wegen. 

6. ROT, SCHWARZ, WEISS 

Jetzt kônnen wir endlich zu unserem anfänglichen Problem zurückkehren: 

Warum beschmieren sich die drei Burschen das Gesicht rot, weif und 

schwarz? Steckt vielleicht etwas Heidnisches darin?  



94 

J. Duchesne-Guillemin 

Die unmittelbare Lüsung findet sich meines Erachtens in den bildlichen 
Darstellungen und in den schriftlichen Überlieferungen von den Weisen 
aus dem Morgenlande. 

Wir pflegen uns die drei Künige als einen Neger und zwei Weife zu 
denken. Diese Darstellung reicht aber, wie Kehrer und Monneret bewiesen 
haben, nicht weiter als in die Mitte des 14. Jahrhunderts zurück und ist nie 
allgemein durchgedrungen. 

Freilich erscheint die Vorstellung, daB die Weiïsen, deren Zahl offenbar 
von der Dreïheit der Gaben bestimmt wurde, die drei Weltteile vertraten, 
schon bei Augustinus. Aber ein Afrikaner wurde nicht notwendig als 
Neger aufgefafit. 

Andererseits vertraten die drei Weisen, gemäf der Lehre von Beda (im 
8. Jahrhundert), das ganze Menschengeschlecht in dessen drei Altersstufen: 
Jugend, Mannestum und Greisenalter. So seien sie darzustellen, hief es im 
Handbuch der Malerei auf dem Berge Athos 18, und so erscheinen sie auf 
manchen Bildern im ganzen Christentum, zum Beispiel auf dem Poly- 
ptychon von The Cloisters (Taf. IX), auf dem Altar Rogiers van der 
Weyden in der Pinakothek zu München, auf dem Gemälde des Hans Mult- 
scher im Dahlemer Museum, auf dem des Gentile da Fabriano in den 
Uffizien, auf einem spanischen Fresko-Gemälde von etwa 1200, auf dem 
Mosaik von Ravenna, auf einem Fresko-Gemälde in Faras (Sudan), das 
ungefähr vom 8. Jahrhundert datierbar ist19 (Taf. X), auf dem Etsch- 
miadzin Evangeliar, etwa 550; und zuerst, am Beginn des 6. Jahrhun- 
derts ?, auf dem Architravrelief des Nordportals der Westfassade von 
S. Marco zu Venedig, und auf den Monzer Ampullen, die im heiligen Land 
als Gefäfe für das OI des Kreuzes den Pilgern verkauft wurden und die 
vielleicht Denkmäler von Bethlehem reproduzierten: dort sehen wir immer 
einen bartlosen Jüngling, einen schwarzbärtigen Erwachsenen, einen Greis 
mit weifem Bart 21, 

Und sie sind folgendermafen in einem Text beschrieben, der, »Collectanea 
et Flores« genannt, fälschlich Beda zugeschrieben wird: 

Primus fuisse dicitur Melchior, senex et canus ... 

secundus nomine Caspar, iuvenis imberbis, rubicundus .… 
tertius fuscus, integre barbatus (das heift gebräunt und ganz bärtig), Balthasar nomine ..… 

  
 



Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

n seinem schônen Buch »Die Heiligen drei Kônige in Literatur und 

unst« 22 hat sich Hugo Kehrer geirrt, als er »rubicundus« mit »rothaarig« 

übersetzte. Denn »rubicundus« bezeichnet nie die Farbe des Haares, son- 

dern immer die der derben kräftigen Gesundheit 23 (z.B. »adulescentem 

ibicundum«). Andererseits pflegt man nicht rothaarig zu sein und dann 

hacheinander schwarz und weif zu werden. Die natürliche Folge ist viel- 

mehr die, daf man erst bartlos ist, dann einen schwarzen und schlieflich 

einen weiben Bart trägt. »Rubicundus« bezeichnet also, im Gegensatz zum 

chwarzen Bart des Erwachsenen und dem weifien des Greises, die roten 

angen des Jünglings. 

Diese Farben aber, rot, schwarz und weif, sind die nämlichen, mit denen 

sich die drei Gesellen auf dem Land das Gesicht beschmieren. Die Deutung 

dieses Brauchs ist also ohne Zweifel die, daf die drei Gesellen die drei 

Lebensalter symbolisieren. 

Als dann im Mittelalter die Vorstellung auftauchte, daf einer der drei ein 

eger sei, ersetzte sie nicht die von den Lebensaltern, sondern wurde mit 

r verschmolzen. 

s war zuerst Balthasar, der — vielleicht wegen seines schwarzen Bartes — 

s Neger aufgefafit wurde: in einer Handschrift des 10. Jahrhunderts der 

chon zitierten »Collectanea et Flores« erscheint im Satz über Balthasar 

ie Glosse »niger«: »fuscus, niger, integre barbatus«. Und Elisabeth von 

ngarn ruft Balthasar an, »der schwarz ist« — »qui niger«. Schon »fuscus« 

veist auf eine dunkle Hautfarbe hin. 

och in Giorgiones berühmten »Drei Philosophen« haben die Rôntgen- 

trahlen eine erste Version enthüllt, in der der Mann in der Mitte, der 

veder jung noch alt ist, ein Neger war 24. Dieser Umstand, zusammen mit 

der morgenländischen Tracht und dem Turban, liefert uns meines Er- 

ächtens eine einfache Lüsung des angeblichen Rätsels dieses Gemäldes, 

ndem er beweist, daf Giorgione, bevor er schliefilich Philosophen dar- 

tellte, zuerst an die drei Weïisen aus dem Morgenlande gedacht hat. 

edoch konnte der Neger auch mit dem Jüngling identifiziert werden: dies 

st der Fall auf dem Triptychon von Rogier van der Weyden zu Berlin 

Taf. XI), auf einem Gemälde von Hugo van der Goes daselbst und bereits 

in der ersten Darstellung eines Neger-Magiers, auf dem Portal zu Thann 

m Elsa ?5,      



  

J. Duchesne-Guillemin 

Der Grund für diese Identifizierung — die Kehrer irrig dem Beda zuge: 

schrieben hat, denn bei Beda findet man nichts davon — liegt wohl darin 

wie Kehrer sagt —, daf der Neger im Mittelalter eine lächerliche, lustig 

Figur war, was zu dem jüngsten der drei Weisen am besten pafite: dahél 

-in Deutschland die komische Figur des Kasperle. 

Manchmal wird der Weise nicht selbst, sondern nur ein Mann in seine 

Gefolge als Neger dargestellt: so in den »Très riches Heures du Duc’di 

Berry« im Schlof Chantilly. 

Odér man eliminierte den Neger folgenderweise, und zwar im volkstüm 

lichen Brauch. In Hildesheim hatte noch am Anfang des 19. Jahrhundert 

»der Sternträger das geschwärzte Gesicht, um ihn als Mobhr kenntlich z 

machen; gegenwärtig ist er dem Herodes zugetheilt, wohl um ihn als grau 

sam zu bezeichnen« 26, 

Dem Brauch in Flandern aber, den wir studiert haben, lag offenbar dié 

andere Vorstellung zugrunde, der gemäf, zwischen dem weiflen Greise 

und dem rotwangigen Jüngling, der Erwachsene der Neger war. 

7. ZURVAN — AION 

Woher nun — dies ist unsere letzte Frage — stammt die Idee, die dre 

Magier als Vertreter der drei Lebensalter aufzufassen? Vielleicht darf ic 

dazu eine Antwort vorschlagen. 

Auf einer Tafel aus dem Luristan, die mindestens bis zum 8. Jahrhunde 

v. Chr. zurückreicht und die vor fünf Jahren verôffentlicht worden ist?” 

erscheinen vor einer mythischen Gestalt drei Reihen von Anbetern, näm 

lich Kinder, Erwachsene und Greise (Taf. XII). Diese Gliederung schein 

für die Anbetung eines Wesens besonders passend, das im übrigen als eine 

Art Zeitgott charakterisiert wird: er hat nämlich Flügel sowie — als Sym 

bole der einem Urgott geziemenden Zweigeschlechtigkeit — zwei Ge: 

sichter. Man hat hier eine Anspielung auf den Zeitgott Zurvan erkann 

der andererseits auf syrisch als A$oqar, Frafoqar und Zaroqar bezeichnet 

wurde, d. h.?8 als Gott der Jugend, des Mannestums und des Greisen 
alters. 

Ob die dargestellte Anbetung zu bestimmten Jahreszeiten stattfand, muf 

dahingestellt bleiben. Immerhin ist es vielleicht nicht unbedeutend, da bei  



Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

uns im Christentum die entsprechenden drei Magier — der Junge, der 

Erwachsene, der Greis — nicht einfach vor Gott auftreten, sondern sich 

als Anbeter eines Gottes einstellen, der sich zu jenem Zeitpunkt mani- 

festiert, an dem das Jahr — und daher ja die Zeit selber — sich erneuert. 

} Tatsächlich hie$ Zurvan auf griechisch Aion, und Aion war es, wie gesagt, 

dessen Geburtstag am 6. Januar gefeiert wurde, an jenem Tag also, der 

später das Fest der Drei Kôünige werden sollte. Er war aber als Jüngling 

à (von Herakleitos, Euripides, usw.) oder als vollkräftiger Mann (auf dem 

. Gemälde, das Johannes von Gaza beschrieben hat 2?) oder als Greis (Clau- 

» dianus %) vor- und dargestellt, fafite also in sich alle drei Lebensalter 

zusammen, die dann auf die drei Magier verteilt worden sind. 

1 Paul Collaer, in Les Colloques de Wégimont (bei Lüttich), I, 1954, S. 188 ff. — ? In 

Ethnomusicologie II, Liège, 1960, S. 104 ff. — * Ugo Monneret de Villard, Le Leggende 

| Orientali sui Magi Evangelici, Città del Vaticano, 1952, S. 223. — 4 Mas‘udi, Les Prairies 
d'Or, trad. Barbier de Meynard et Pavet de Courteille, 1861-1877, IV, S. 79 f. —5 J. Carco- 

pino, Le Mystère de la Quatrième Eglogue, 1932, S. 22.—* So Büchner in der Realencyclo- 

pädie der classischen Altertumswissenschaft, s. v. Vergilius. — 7 A. Alfôldi in Hermes, 

1930, S. 374. — ® Solch einen Bericht glaubt der schwedische Gelehrte Geo Widengren in 

der syrischen Chronik gefunden zu haben. Jener Text bietet uns aber, wie ich in ZDMG 

1961, S. 469 ff. gezeigt habe, nur eine spätere Variante der Legende. — * Epiphanius, 

Panarion, baer. 51, 22, 8 ff. ed. Holl, IL, S. 285 ff. — 10 Vgl. Emma Brunner-Traut, »Pharao 

und Jesus als Sôhne Gottes«, Antaios II, S. 266, mit Literatur. — 11 A. Dietrich, »Die 

Weisen aus dem Morgenlande«, Z. f. Neutest. Wiss. II, 1902, S. 1 ff. — 1? F. Cumont in 

Atti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia, Ser. NI, vol. IIL, 1932, S. 8r ff. 

— 13 Vgl. Mircea Eliade, Méphistophélès et ? Androgyne, 1962, S. 39 ff. — 4 Die Grotte des 

Mithra hat hiermit nichts zu tun, trotz Sopers Abhandlung »Aspects of Light Symbolism« 

bin Artibus Asiae 1949 und 1950. Sie hat deshalb nichts damit zu tun, weil ja niemand 

Mithra besucht. — 15 Spitta, Zur Geschichte und Literatur des Urchristentums, NII, 2, 1907, 

S. 192. — 1 Widengren, der Cumonts Werk benutzt, schreibt auf S. 70 seiner Iranisch- 

Doris Kulturbegegnung, 1960, daf der belgische Gelehrte aus seiner vollständigen 

| Sammlung des ikonographischen Materials nicht den richtigen Schluf gezogen habe, näm- 

lich den, da die Iranier schon vor dem Christentum die Anbetung eines Erlôserkindes 

durch die Magier dargestellt hätten. Aber einen solchen Schlu$ geben die Dokumente nicht 

her; es läft sich aus ihnen nicht mehr gewinnen als Cumonts Folgerung, daB die christ- 

lia.:n Künstler nicht gewuft hätten, wie sie die Magier von Bethlehem darstellen sollten, 

und daher die zahlreichen heidnischen Werke imitiert hätten, auf denen Orientalen zu 

sehen waren, die Geschenke bringen — ein Motiv übrigens, das man bis zu den Friesen 

von Persepolis verfolgen kann. Das, was Widengren in bezug auf Cumont einen »un- 

nôtigen Umweg« nennt, ist der einzige SchluB, der sich aufdrängt. — *’ Hugo Kehrer, Die 

Heiligen Drei Kônige in Literatur und Kunst, II, 1908, Abb. 14 und 30. Besonders inter- 

essant ist der Clipeussarkophag in der Calixtkatakombe, der neulich interpretiert worden      



  

J. Duchesne-Guillemin | Die drei Weisen aus dem Morgenlande 

ist: vgl. Friedrich Gerke, Die drei Weisen aus dem Morgenlande, ibre Entstehung in d 

Kunst des klassischen Altertums, Mainz 1963. Vgl. auch Hanna Jursch, »Das Weihnachts 

bild, seine Entstehung und seine Entwicklung bis zur Renaissance«, in Wiss. Z. der Univ 

Jena, 4, 1954/55, gesellsch. u. sprachw. Reïhe, Heft 1/2, S. 59 ff. — 18 Das Handbuch de 

Malerei auf dem Berge Athos, übers. v. Schäfer, Trier 1855, S. 174. — 1° Von Prof. Dr. T 

Zawadzki, Krakau, übermittelt und hier mit der freundlichen Genehmigung von Prof, 

Dr. Michatowski zum ersten Mal reproduziert. — # Kehrer II, S. 45. — 2! Das Motiv der 

drei Lebensalter ging auf die drei Hirten über, wie an Martin Schongauers Geburt Christi 

im Dahlemer Museum zu sehen ist, und weiter noch in einem Gemälde von Cranach i 

der Weimarer Galerie, auf die drei am Fu des Kreuzes Anwesenden, nämlich: Johannes 

der Täufer, Martin Luther, Lukas Cranach. — * Kehrer, Ibidem, S. 67. — ?3 Blümner, Di 

Farbenbezeichnungen bei den rômischen Dichtern, 1892, S. 174. — #4 G. F. Hartlaub, »Die 

Symbolik von Giorgiones >Drei Philosophent «, Antaios I, 1960, S. 13 ff. — ?5 Dies trotz 

Monneret de Villard, der in seinen Leggende Orientali, S. 218, 1, schreibt, daf er in diese 

Figur keinen Neger sehen kann. — ?* Dr. Floss, Dreikônigbuch, Küln 1864, S. 174. 

# R. Ghirshman, »Le dieu Zurvan sur les bronzes du Luristan«, Artibus Asiae, XXI, 1958 

S. 37 ff. —?8 Vol. H.S. Nyberg, »Questions de Cosmologie et de cosmogonie magdéennes«, 

Journal Asiatique, 1931, II, S. 89. — * Johannes von Gaza, Vers 138 (ed. Friedländer, 
1912, S. 141). — % Claudianus, De Consulatu Stilichonis, Il, Vers 425 ff. (ed. Plattnauer, 

1922, I, S. 32). — Die dreifache Manifestation Zurvans ist bereits angezogen worden, 

um eine von Marco Polo aufgezeichnete Version der Legende zu erklären, nach der Jesus 

dem ersten Magier als Kind, dem zweiten als Mann in den besten Jahren und dem dritten 

»de greignor aajes« erschien, vgl. L. Olschki, »The Wise Men of the East in Oriental 

Traditions«, in Semitic and Oriental Studies presented to W. Popper, Berkely 1951, 

S. 3881—-386, der eine ismaïlitische Vorstellung mit dieser Variante vergleicht. Anderseits 

erwähnt Monneret de Villard, der diesen Artikel in seinen Leggende Orientali, S. 78, 

zitiert, auch die armenische Version, wonach Kaspar Jesus als Kind, Balthasar Jesus auf 

dem Thron und Melchior den toten und auferstandenen Jesus gesehen habe. Weder 

Olschki noch Monneret haben an die dreifache Erscheinungsform Aions gedacht; beide 

konnten natürlich die erst später entdeckte Tafel aus dem Luristan nicht kennen. 

TAFEL IX: Schule des Rogier van der Weyden, 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts: Die 
Anbetung der Magier. Mit freundlicher Genehmigung des Metropolitan Museum of 
Art, the Cloisters Collection, New York. 

TAFEL X: Die drei Weisen aus dem Morgenlande. Fresko aus der Basilika von Faras, 
8. Jahrh. Vgl. Anm. 19. 

TAFEL XI: Rogier van der Weyden, um 1450: Anbetung der drei Kônige. Mit freund- 

licher Genehmigung der Stiftung PreuBischer Kulturbesitz, Staatliche Museen, Gemälde- 
galerie Berlin-Dahlem. 

TAFEL XII: Silbertafel aus dem Luristan. 8. Jahrh. v. Chr. Mit freundlicher Genehmi- 
gung des Cincinnati Art Museum, Cincinnati, Ohio.   

 



  

Les Mages 

de Bethléem et l’Adoration du Temps 
PAR 

Jacques DUCHESNE-GUILLEMIN 

Professeur à l’Université de Liège. 

Les croyances et usages populaires de l'Epiphanie, ainsi que les 
figurations des trois Mages, contiennent maint élément que l'on 
chercherait en vain dans le récit de l'évangile de Mathieu. 

On représente souvent l'un des trois rois comme un nègre. Cet 
usage n'est vieux, comme nous le verrons, que de quelques siècles. 

Sur des tableaux de l'école dite flamande, par exemple sur le 
polyptyque de l'école de Roger van der Weyden exposé au musée 
des Cloisters, à New York, on voit dans l'étoile des mages un 
petit enfant; ou même une femme avec son enfant. Les mages sont 
représentés se baignant sur une montagne ou plutôt faisant comme 

on dit, trempette, jambes nues dans un étang. Sur le même tableau 
apparaît aux mêmes mages, maintenant rhabillés et agenouillés, 
l'étoile avec l'enfant (:). 

Ce tableau est une copie assez libre du retable commandé par 
P. Bladelin à Roger van der Weyden pour l'église de Middelbourg 
(près de Bruges) et conservé au musée de Berlin-Dahlem. 

Le voyage des Trois Rois se reflète dans un usage populaire 
qui survit en maint endroit de la campagne : entre Noël et le 
6 janvier, des enfants vont chantant de ferme en ferme et récoltent 
quelque menue monnaie. Ils se servent souvent, ce faisant, d'un 
bizarre instrument de musique, qu'on appelle en pays flamand 
  

(2) Une version allemande de cette conférence, accompagnée d'il- 
lustrations et de notes plus abondantes, a été publiée dans Anfaios, 
sept. 1965. 

   



  

100 

CORRESPONDANCE D ORIENT 
  

« Rommelpot ». Cet usage a été récemment étudié par un musico- 
logue belge, Paul Collaer, qui l'a décrit comme suit dans un article 
des Colloques de Wégimont, près de Liège, 1, 1954, p. 188 sq. : 

« Généralement, le groupe comportait trois chanteurs. Le pre- 
mier portait une étoile en papier fixée au bout d'un bâton orné. 
Il était le chanteur principal. Le deuxième jouait du tambour à 
friction, appelé ,,Goebe"” ou ,,Rommelpot”. Le troisième portait une 
lanterne allumée. Ces tournées se faisaient le soir. Les chanteurs 
étaient souvent travestis, se contentant parfois de retourner leurs 
vêtements. Ils se barbouillaient le visage et les mains : l'un en noir, 
avec de la suie; un autre en blanc, avec de la farine: le troisième en 
rouge, avec du sang de porc. Ils chantaient sur le seuil de la porte, 
et étaient payés en monnaie sonnante, En outre, on leur donnait des 

gaufres, des crêpes ou un verre de genièvre, » 

Paul Collaer explique l'usage de la manière suivante, sans faire 
de rapprochement avec les Trois Rois : 

« Il semble donc que les caractères les plus constants relatifs 
au rommelpot et à son utilisation soient les suivants : instrument 
à friction recouvert d'une vessie de porc ou d'une peau; allusion 
fréquente au porc dont on mange la chair (pieds, lard) et dont 
le sang est frotté sur le visage et les mains du chanteur; course 
fatigante à travers la campagne, le soir, pendant les Treize Nuits, 

en faisant mugir le rommelpot; quête de nourriture non pour les 
musiciens, mais pour le rommelpot, qui a une personnalité (être 
vivant ou esprit). Certaines chansons parlent de cette nourriture 
comme d'une part de Dieu, due en remerciement de la protection 

divine. (Ces détails, ajoute Collaer, sont conformes à la mythologie 
germanique : les dieux descendant sur terre sous forme animale 
pour y répandre leurs bienfaits.) 

» L'idée d'un sacrifice ne doit pas être exclue, écrit encore notre 
musicologue, animal dont on entend le grognement pendant la 
nuit, dont on mange la chair, dont le sang est frotté sur le visage 
d'un homme. Cette idée du sacrifice expliquerait la réapparition du 
rommelpot pendant la Semaine Sainte. » 

En un second article, paru dans Ethnomusicologie, II, Liège 1960, 
p. 91 sq., P. Collaer résume les faits connus sur l'usage du tambour 
à friction chez divers peuples : 

« Sauf les cas où ils sont devenus des jouets d'enfant ou des 
instruments de charivari, les instruments à friction sont partout 
réservés à des fins rituelles. On n'en fait usage qu'à certaines 
époques de l'année. 

» Les cérémonies au cours desquelles ils sont utilisés se ratta- 
chent à des rituels de Mort et de Résurrection :  



  

101 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

a) Mort et résurrection de la nature (Solstice d'hiver) : Flandre, 
Frise, Estremadure, Pays basque, Lucanie, Majorque, Roumanie, 
Hongrie, Venezuela; 

b) Mort et résurrection d'un dieu ou d'un initié Semaine 
Sainte : Flandre, Frise, Provence, Pyrénées Centrales. Cérémonies 
funèbres des sociétés secrètes : Bas-Congo, Pende: 

c) Cérémonies funèbres : Nouvelle-Irlande, Iles Marquises, Indo- 
chine (Moi). 

La mort est causée par un sacrifice consenti ou imposé en vue 

du renouvellement de la vie. Anciennement sacrifices humains : 
Pende, Bena Kanioka, certaines tribus de l'Uele. 

Sacrifice symbolique d'un animal, le tambour à friction étant 
censé être l'animal sacrifié, le son de l'instrument étant la voix 

de l'animal : cochon : Flandre, Bas-Congo:; taureau : Rouergue, 
Moldavie; léopard : Bas-Congo, Bangongo, Bushong. À Majorque, 
on adresse des couplets au ximbomba comme s'il était présent, vi- 
vant. La voix de l'animal sacrifié est reconnue comme lugubre, 
plaintive, triste, dans de nombreuses contrées, » 

Mais qu'en est-il des couleurs rouge, blanche et noire dont les 
enfants se barbouillent la figure ? Collaer donne de cela une ex- 
plication (premier article, p. 192 sq.) que nous devrons discuter 
tout à l'heure : 

« Si le barbouillage au sang de porc est explicable, écrit-il, fai- 
sant allusion au prétendu sacrifice, que faut-il penser du barbouil- 
lage à la farine? Celui-ci serait-il lié à l'idée des crêpes que l'on 
mange ? Suie = mort, farine = vie, sang = sacrifice? » 

La réponse, il nous faut la chercher dans la tradition écrite. 

* 
** 

Les Mages accomplirent un dernier voyage à l'état de reliques, 
quand ils allèrent, au douzième siècle, de Milan à Cologne. 

Ces reliques étaient censées avoir été d'abord apportées à Con- 
stantinople par la reine Hélène, la mère de l'empereur Constantin 
— celle qui avait aussi trouvé la vraie croix — et qui les fit ense- 
velir dans l'église Sainte-Sophie: elles furent alors, au plus tard 
au XII° siècle, transférées à Milan à Saint-Eustorge. Mais, en 
1164 — il y a donc exactement huit cents ans — Milan fut prise 
par l'empereur Frédéric Barberousse, qui fit cadeau des reliques 
peut-être d'abord au prince-évêque de Liège, puis certainement 
à l'archevêque de Cologne, Rainald. Celui-ci les plaça dans sa 
cathédrale Saint-Pierre, à Copa, pour les offrir à la vénération 
des fidèles et des pèlerins. 

à # 

0: Ed 
D 

   



  

102 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

« Le culte de ces reliques se développa assez rapidement », écrit 
Ugo Monneret de Villard dans son beau livre sur Le Leggende 
Orientali sui Magi Evangelici, Città del Vaticano, 1952, p. 223. 
« Le successeur de Rainald sur le siège archiépiscopal, Philippe de 
Heinsberg, fit faire la grande châsse qui devait les abriter, chef- 
d'œuvre d'orfèvrerie. Le pèlerinage acquit bientôt de l'importance, 
grâce à une propagande efficace. En 1221, Henri de Lorraine et 
sa femme fondent à Saint-Pierre de Cologne une prébende en 
l'honneur des Mages et en 1247 le pape Innocent IV accorde 
une indulgence plénière à tous ceux qui iront visiter en pèlerinage 
les corps des Trois Rois. Mais, l'année suivante, la vieille cathédrale 

est détruite par un incendie, On se met sans tarder à construire un 
nouveau Dom, qui sera colossal. Pour cela, il faut récolter de l'ar- 
gent pour la gigantesque entreprise et pour le pèlerinage, qui devait 
attirer en 1249 le roi Guillaume de Hollande et en 1338 Edouard II 
d'Angleterre; dans ce but il faut donner aux pèlerins une histoire 
des saints vénérés, un récit de leurs faits et gestes, afin de rehausser 

leur gloire et de stimuler le zèle des fidèles. » 

C'est ainsi que se développa une riche littérature au sujet des 
Trois Rois, en particulier le livre de Jean de Hildesheim qui, 
composé au milieu du XIV* siècle, fut traduit en allemand, en 
néerlandais et en français. 

La source immédiate de cet ouvrage était le Speculum Humanae 
Salvationis, 1324, qui à son tour avait puisé dans la Légende Dorée 
de Jacques de Voragine. Celui-ci avait utilisé des écrits plus an- 
ciens, notamment l'Opus Imperfectum in Matthaeum, faussement 
attribué à Jean Chrysostome. 

Dans ce texte et dans quelques autres, les mages sont au nombre 
de douze ( à limitation des apôtres, parce qu'ils seront chargés par 
saint Thomas d'évangéliser l'Orient). Selon l'Opus imperfectum, 
ils se réunissaient chaque année, dans l'expectative du sauveur, 
sur le Mont Victorialis, où se trouvaient un bosquet, une source 

à ablutions et une caverne. Après s'être lavés et avoir prié Dieu 
en silence pendant trois jours, ils aperçoivent, quand le temps en 
est venu, une étoile renfermant l'image d'un enfant portant une 

croix; cette étoile leur enjoint de se rendre en Judée, ce qu'ils font 
comme le raconte l'Evangile. 

La Chronique de Zugnin, texte syriaque, raconte d'abord le 
dépôt des trésors dans la caverne, en même temps que d'un livre, 
par Seth, fils d'Adam, sur le Mont des Victoires. Puis les douze 

mages (censés raconter eux-mêmes leur aventure) voient, le mo- 
ment venu, une grande étoile surmontant une colonne et avec une 
chose en forme de main humaine. Puis l'étoile entre dans la caverne,   

 



  

103 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

où une voix leur dit de la suivre et où ils trouvent sa lumière 
condensée en un petit homme qui les accueille, leur révèle qui il 
est et les envoie en Palestine. Ils s'y rendent et trouvent le Fils, 
auquel ils offrent leurs trésors secrets. 

Ces traditions ne faisaient que paraphraser et gloser le texte 
de saint Mathieu, pour rattacher au Christianisme la religion des 
mages. Un autre groupe de légendes présentait sous une lumière 
différente les rapports entre les deux religions, en donnant le culte 
du feu, caractéristique de la religion des mages, comme une fon- 
dation juive ou chrétienne. Selon le Livre de la Caverne au Trésor 
et le Livre d'Adam et Eve, Nemrod vit un feu surgir de terre et 
il en institua le culte. D'autres légendes mettent le culte du feu 
en relation avec le cadeau fait aux mages par Jésus ou par Marie, 
en échange de ceux qu'ils avaient apportés à Bethléem. Selon un 
texte uigur trouvé à Bulay‘q près de Turfan (Asie centrale), Jésus 
leur a donné une pierre, et comme ils se fatiguent de la porter sur 
le chemin du retour, ils finissent par la jeter dans un puits et 
continuent leur chemin. Mais ils voient alors une grande lueur 
dans le ciel et se retournent : une flamme s'élève du puits. Ils 
comprennent que la pierre était divine et que ce feu est digne 
d'adoration. 

Selon l'auteur arabe Mas‘udi (Prairies d'Or, IV, p. 79 sq), 
. c'est Marie qui a récompensé les Mages de leurs présents, en leur 
donnant un pain rond : « ... Marie donna aux messagers des rois 
un pain rond; ceux-ci, après diverses aventures, le cachèrent sous 
une pierre. Le pain disparut dans la profondeur de la terre en un 
endroit de la province du Fars. On creusa un puits en cet endroit 
et on vit jaillir deux jets de feu qui brillaient à la surface du 
sol. » 

La même légende se retrouve dans la version éthiopienne du 
Protévangile de Jacques, tandis que l'Evangile arabe de l'Enfance, 
à la suite d'un texte syriaque, en offre une variante. Cette fois, 
Marie donne aux Mages les langes dont avait été enveloppé l'En- 
fant, Retournés dans leur pays, les Mages y font, selon leur cou- 
tume, un sacrifice au feu, dans lequel ils jettent les langes précieux. 
Mais ceux-ci, quand le feu s'éteint, en ressortent blancs comme 
neige : le feu n'a pas eu prise sur eux. On voit la portée de ce 
récit : en confrontant matériellement les deux religions, il s'agit 
de prouver la supériorité du christianisme. « Les mages, dit en 
effet le texte syriaque, prirent et baisèrent les langes ainsi mira- 
culeusement épargnés et se les placèrent sur les yeux en disant : 
En vérité, et sans aucun doute, ceci est un vêtement du Dieu des 

dieux, car le feu de nos dieux n'a pu le consumer”. » 

   



  

104 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

Beaucoup de légendes avaient encore cours en Orient au sujet 
des Mages au temps de Marco Polo, qui les a consignées dans 
son célèbre Milione. 

Ces textes contiennent, je pense, la solution de notre petit pro- 
blème des couleurs rouge, noire et blanche dont se barbouillent les 
enfants à l'étoile. Mais laissons cela pour la fin de cette conférence 
et occupons-nous d'abord d'une question plus générale, à savoir, 
celle des éléments pré-chrétiens dans ces légendes, et en parti- 
culier dans l'idée de la naissance d'un divin enfant sauveur. 

La question est de savoir si le paganisme, et particulièrement 
le culte de Mithra, a précédé le christianisme dans cette conception 
capitale. 

Commençons par résumer ce que l'on peut savoir de Mithra 
comme sauveur — ou plutôt, ce que l'on en peut conjecturer, 

Zarathustra, le prophète iranien, invoquait dans ses hymnes les 
Sauveurs (Saoshyant) qui, telles les aurores des jours nouveaux, 
devaient venir au monde (Yasna 46.3). 

Il exhorte les plus grands de ses disciples, notamment Vishtäspa, 
à « s'avancer sur les chemins du don, piété qu'a créée le Seigneur 
comme celle d'un sauveur » (53, 2). 

Et il espère lui-même être de ceux qui rendront le monde splen- 
dide (je cite littéralement (30, 9)) : « Puissions-nous être de ceux 
qui rendront splendide ce monde ! ». 

Tels sont — avec d'autres que nous pourrions citer — les pre- 
miers indices de la croyance en la venue de sauveurs eschatolo- 
giques. 

Dans l'Avesta postérieur à Zoroastre, cette croyance s'est déve- 
loppée et précisée. Zoroastre est devenu l'objet d'un culte, sa per- 
sonne est devenue légendaire. À sa venue, les démons se sont 
enfuis de la surface de la terre et il a apporté au monde la vraie 
religion. Il reviendra pour le sauver, non pas lui-même à vrai dire, 
mais en la personne de siens fils qui, de millénaire en millénaire, 
naîtront de sa semence miraculeusement préservée dans un lac, 
où se sera baignée chaque fois une vierge. Le troisième et dernier 
de ces sauveurs, Astvat Ereta « Justice incarnée », sera le sauveur 
par excellence, Saoshyant. Il présidera à la résurrection et, armé 
de la massue des héros mythiques, il en abattra la Tromperie et 
mettra en fuite Aëshma « la Fureur », préludant ainsi à la bataille 
générale où les démons seront définitivement défaits (Yasht 19). 

Et Mithra ? Avait-il un rôle dans le drame de la fin du monde ? 
L'Avesta ne nous en dit rien. Et selon les livres pehlevis, le rôle 

  
 



  

105 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

eschatologique de Mithra est secondaire, épisodique. Dans le Bah- 
man Yasht, il n'est qu'un lieutenant d'Ohrmazd, le capitaine de 
son armée. Envoyé au secours de Peshotan (l'un des précurseurs du 
Sauveur final), il met en fuite la Violence. Il ne semble donc pas 

que l'on puisse écrire, comme le fait Reitzenstein : « Noch in der 
Auffassung des persischen Bahman Yasht ist Mithra beim Wetende 
der Gegner Ahrimans und der eigentliche Erlôser ». 

Et pourtant il semble qu'en dehors de l'orthodoxie mazdéenne 
le rôle de Mithra dans l'eschatologie ait été plus important. Pour 
le prouver, nous disposons seulement de documents extérieurs à 
l'Iran, à savoir les monuments des Mystères de Mithra et quelques 
textes grecs et latins. 

Sur le relief trouvé à Dieburg en 1926, on voit Phaéton recevant 
du Soleil la permission de conduire son char. Or, Platon déjà 
(Timée 22 C) voyait dans ce mythe une allusion aux conflagra- 
tions qui ravageaient périodiquement l'univers. Les mithraïstes ont 
probablement voulu, de la même façon, en identifiant Mithra à 
Phaéton, symboliser l'intervention de leur dieu dans l'incendie final. 

La Cosmogonie de Dion prouve que, déjà en Asie Mineure au 
premier siècle de notre ère, les maguséens professaient, à la manière 
stoïcienne, la doctrine de l'embrasement, ekpyrôsis. Dion de Pruse 
rapporte en effet comme suit la cosmologie « que chantaient Zo- 
roastre et les enfants des mages qui l'ont apprise de lui ». Un atte- 
lage de quatre chevaux, menés par un conducteur invisible qui 
est la sagesse suprême, fait éternellement le tour de l'univers et 

en règle les mouvements et les événements. Le cheval extérieur, le 

plus fort et le plus puissant, puisqu'il parcourt le plus grand cercle 
(tandis que l'intérieur ne tourne que sur lui-même), c'est Zeus, etc. 
Quand ce premier cheval, pris de colère, met le feu, par son souffle 
embrasé, aux crins du quatrième, il s'ensuit une conflagration gé- 
nérale, que Dion compare au mythe de Phaéton. 

Un dernier témoignage invoqué concernant le rôle eschatologique 
de Mithra, c'est le texte de Tertullien : imaginem resurrectionis 
inducit. Mithra devait, apparemment, être représenté ressuscitant 
les morts à la fin des temps. 

Il y a aussi des textes grecs et latins qui remontent aux premiers 
siècles de notre ère ou même jusqu'aux deux premiers siècles avant 
et qui, sans mentionner expressément Mithra, prouvent la diffu- 
sion, de la Babylonie à l'Italie, de la croyance en un sauveur solaire. 
Ce sont les livres sibyllins, les oracles du Potier et d'Hystaspe et 
finalement Virgile. 

La Sibylle, dans son livre III — datable d'environ 140 avant 

  
 



  

106 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

notre ère — v. 652, annonce un roi envoyé du ciel, kai tot’ ap’ 
éelioio theos pempsei basiléa. De même, le texte grec d'Egypte 
connu sous le nom d'Oracle du Potier parle d'un roi venu du soleil, 
apo héliou basileus. 

L'Oracle d'Hystaspe nous a été partiellement conservé par Lac- 
tance, qui ne l'a que partiellement adapté au christianisme. L'his- 
toire du monde se déroule en six millénaires dominés par le mal, 
auxquels succédera, comme le septième jour après les six de la 
création, le millénaire du Christ. Après quoi, le Démon reprendra 
une dernière fois l'ascendant : pendant un temps, de nombreuses 
guerres ravagent le monde; les montagnes s'aplanissent, les justes 
s'y réfugient; l'ennemi les y assiégera, mais un Sauveur viendra les 
délivrer. Ce sauveur est appelé par Lactance rex magnus de caelo. 

Virgile, dans sa fameuse Quatrième Eglogue, mêle trois thè- 
mes, le retour de l'âge d'or, la royauté solaire et l'enfant-sauveur. 
Il est périlleux d'utiliser un texte aussi controversé que celui-ci, 
et dont l'interprétation est sujette à de telles variations de mode. 
Actuellement, la tendance est, peut-on dire, à la déflation. On est 

revenu des magnifiques exégèses d'un Norden, d'un Jeanmaire, 
par exemple. On prétend notamment (Carcopino, Le Mystère de 
la quatrième églogue, 1932, p. 22) que l'enfant dont parle Virgile 
n'est pas un sauveur; d'autres soutiennent qu'il n'en est pas fait 
mention dans la Sibylle; on nie (Büchner, RE, s. v. Vergilius) 
qu'Apollon (... fuus iam regnat Apollo) soit le soleil. C'est sans 
doute aller trop loin : sur ce dernier point notamment, il faut obser- 
ver que l'équivalence Apollon-Soleil était, dans ce texte, évidente 
pour Servius et pour Zosime et que (comme l'a rappelé Alfüldi, 
Hermes, 1930, p. 374) Antoine était souvent, depuis 43, représenté 
en Sol... 

Quoi qu'il en soit, se fondant sur ces textes et, d'autre part, 
sur le fait que Mithra était un dieu solaire, souvent identifié au 
soleil, et un dieu sauveur, Cumont a reconstruit le rôle apocalyp- 
tique de Mithra selon les Maguséens (mages hellénisés et baby- 
lonisés). « Quand les temps seront révolus, lisons-nous dans Les 

Religions orientales dans le Paganisme romain, p. 147, Mithra 
redescendra du ciel sur la terre, il ressuscitera tous les hommes et 

versera aux bons un breuvage merveilleux, qui leur assurera l'im- 
mortalité, tandis que les méchants seront anéantis avec Ahriman 

lui-même par le feu qui consumera l'univers. » 

En formulant ce mythe d'un Mithra eschatologique, Cumont 
développait une suggestion de Windischmann (:) et de Darme- 
  

(1) Zoroastrische Studien, Mithra, p. 73.    



  

107 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

steter (:), qui avaient avant lui établi, ou plutôt postulé, l'équiva- 
lence Mithra-Saoshyant. 

Après avoir reconnu que Mithra, au premier siècle avant le 
Christ, était une grande figure de l'eschatologie iranienne, nous 
devons examiner s'il fut jamais conçu comme un enfant sauveur, 
dont l'humanité devait attendre la naissance. 

L'anniversaire de la naissance de Mithra était célébré le 25 dé- 
»} cembre. C'est ce jour qui plus tard fut choisi, à Rome, comme 

date de Noël. Jusqu'alors, la naissance du Christ, l'adoration des 
Mages et le baptême du Christ étaient fêtés le 6 janvier. Ce jour 
avait été, avant le christianisme, en Egypte notamment, le jour 
anniversaire d'Aion, et c'est probablement d'Egypte que la fête 
chrétienne de ce jour-là s'était répandue dans toute la Chrétienté, 
Occident compris. Par un mouvement inverse, la fête de Noël 
du 25 décembre se diffusa à partir de Rome, gagnant notamment 
tout l'Orient. 

Occupons-nous seulement, pour le moment, de la fête du 25 dé- 

cembre, avant le christianisme. Elle commémorait la naissance de 

Mithra; mais sa date, le 25 décembre, prouve qu'elle concernait 
un événement périodique, le retour annuel de la lumière solaire 
après son déclin le plus bas au moment du solstice d'hiver. On 
fêtait donc cette naissance ou son souvenir comme un événement 
futur. Cependant, le Mithra nouveau-né n'est jamais représenté 
comme un nourrisson dans des langes (à la façon de Jésus), mais 
comme un jeune garçon, appelé saxigenus ou petrogenés. 

Que signifiait exactement cette épithète ? À en juger par toutes 
les représentations, elle voulait dire que Mithra passait pour être 
né de la pierre comme le feu sort du silex, ou plutôt : comme le 
soleil se lève derrière les montagnes. D'autre part, nous ne devons 
pas oublier que cette fête était célébrée dans les temples de Mithra, 
qui — par allusion à la voûte céleste — avaient la forme de 
grottes. De là à concevoir Mithra comme né dans une grotte, il 
n'y avait qu'un pas. 

Mettons-nous maintenant un moment dans la perspective nouvelle 
créée par la naissance de Jésus et le récit évangélique. Constatons 

d'abord que, selon les évangiles canoniques, Jésus était né dans 
une crèche : il n'est dit nulle part que ç'ait été dans une grotte. 
Il y avait donc, parallèles l'une à l'autre, trois conceptions : 

1. L'enfant Jésus né dans une étable; 
2. Le garçon Mithra sorti de la pierre et 
3. sa naissance fêtée dans des temples en forme de grotte. 

(*) Ormazd et Ahriman, p. 328, n° 3.    



  

108 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

Ces trois conceptions se sont-elles combinées ensemble ? Un pas- 
sage de Justin Martyr donne à penser qu'on avait remarqué la 
similitude, le parallélisme des trois idées, C'est pourquoi, à partir 
de Justin, d'Origène et de l'évangile apocryphe de Jacques, on fit 
naître Jésus dans une grotte. 

Une autre question est de savoir si cette combinaison s'était déjà 
produite avant le christianisme. En d'autres mots : il nous manque 
un récit sur la naissance de Mithra enfant dans une grotte. 

Le savant suédois Geo Widengren a cru trouver un tel récit 
dans la chronique syriaque de Zuqgnin. Mais ce texte ne nous 
donne, comme je l'ai montré ailleurs, qu'une variante tardive de 
la légende des Mages. 

En conclusion : la thèse selon laquelle les Iraniens auraient cru 
avant le christianisme à la venue proche ou lointaine de Mithra 
qui, s'incarnant en homme dans une grotte, sauverait le monde, 
reste non attestée dans les faits, Nous en sommes réduits à une 
déduction logique : puisque l'on attendait la naissance d'un roi 
sauveur solaire — tradition qui se reflète dans Virgile — et puis- 
que d'autre part Mithra était un roi sauveur solaire, pourquoi ne 
serait-il pas, lui, cet enfant merveilleux ? 

Il n'est pas contestable que les trois thèmes qu'a combinés Vir- 
gile — retour de l'âge d'or, royauté solaire, enfant sauveur — 
existaient depuis longtemps avant lui, même s'ils n'avaient jamais 
été réunis tous les trois en une synthèse. La doctrine babylonienne 
de la Grande Année, et plus primitivement celle de l'éternel retour, 
suggérée par le renouvellement saisonnier, avait répandu jusqu'en 
Italie l'espoir d'une ère nouvelle, Les monnaies romaines, au moins 
à partir de la mort de César, en portent témoignage. 

L'idée d'ère nouvelle était, d'autre part, associée — notamment 
en Egypte — à celle d'avènement d'un roi nouveau. En Egypte 
aussi — comme ailleurs encore — le roi avait un caractère solaire. 
Et d'autre part on fêtait chaque année, le 25 décembre, le retour 
de la lumière solaire (après le solstice d'hiver) et, le 6 janvier, 
le renouvellement de l'Aion. 

Enfin, et ceci mettait en jeu le troisième thème, le retour du 
soleil était représenté comme la naissance d'un enfant, Isis (la 
Vierge) mettant au monde le petit Horus, l'enfant-soleil. 

On voit quelles affinités existaient essentiellement entre ces 
thèmes, les prédisposant en quelque sorte à se combiner en une 
synthèse. Cette synthèse a-t-elle été faite avant la Sibylle, ou seu- 
lement par la Sibylle, ou par Virgile pour la première fois, ou 
enfin — comme le prétendent certains exégètes récents — Virgile  



  

109 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

lui-même a-t-il opéré inconsciemment cette synthèse, en n'en réunis- 
sant que sans le savoir les divers éléments sans en apercevoir le 
lien ? Cette dernière position me semble difficile à tenir — Virgile 
n'était pas si bête! — et j'avoue que je reste impressionné par 
l'ampleur des vues d'Eduard Norden, dans sa magistrale étude, 
Die Geburt des Kindes, 1924. 

Selon cet exégète et historien des religions, notre synthèse exis- 
tait dès le paganisme gréco-égyptien : non seulement le mythe de 
l'enfant solaire (Horus), dont l'apparition devait ramener l'âge 
d'or, avait précédé le christianisme, mais il avait été la source de 
la prophétie d'Isaïe sur la venue de l'enfant sauveur Emmanuel. 

Même le caractère solaire de ce mythe survivait faiblement, bien 
que les Israélites, adorateurs du dieu unique, l'eussent — proba- 
blement sciemment — obscurci, et avait laissé une trace dans la 
date de la naissance de Jésus, à savoir, le solstice d'hiver, — ainsi 
que dans celle de la fête de Jean le Baptiste, — le solstice d'été. 

Nous nous sommes peut-être suffisamment appesantis sur le 
grand thème de l'enfant sauveur pour pouvoir passer maintenant 
à la suite du récit évangélique. 

F4 

Aussitôt né, le sauveur est adoré successivement par des bergers 
et par des mages. Le premier de ces motifs prolonge, peut-on dire, 
l'atmosphère idyllique dans laquelle se présentait, chez Virgile, 
l'annonce de la naissance salvatrice. Il ne faut peut-être pas con- 
clure de là, avec Réville et Geffcken, à l'origine orientale de ce 
motif. 

C'est le second motif, celui de l'Adoration des Mages, qui nous 
intéresse surtout, Pour en pénétrer la signification, il faut se rap- 
peler ce que les Anciens, Grecs et Romains, savaient des Mages. 
Et d'abord, qui étaient les Mages ? 

Ils étaient, selon Hérodote, qui a décrit leurs usages, une tribu 
mède. Ils n’enterraient ni ne brüûlaient leurs morts, mais les expo- 
saient aux oiseaux. Ils pratiquaient le mariage consanguin, étaient 

spécialistes en oniromancie, astrologie, magie. Ils avaient une con- 
ception dualiste du monde, distinguant entre les animaux qu'il était 
interdit de tuer et ceux dont le meurtre était obligatoire. 

Sous le règne de Cambyse, tandis que celui-ci conquérait 
l'Egypte, le mage Gaumata s'empara du pouvoir, se faisant passer 
pour le frère de Cambyse, dont il avait appris la mort. Cambyse, 
rentrant d'Egypte, mourut en route. Darius réussit à abattre Gau- 
mata, qu'il fit mourir ainsi que quelques autres mages, et à s'empa-    



  

110 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

rer à son tour du pouvoir. L'événement fut désormais commémoré 
chaque année par une fête qu'on appelait « Meurtre des Mages ». 
Cependant, l'influence des mages ne cessa de s'accroître dans l'Etat, 
si bien qu'ils détinrent enfin le monopole de la religion. 

La religion de l'Avesta est le résultat de la fusion de la réforme 
zoroastrienne et des doctrines et coutumes mages, mêlées à des 
cultes et usages populaires. Les mages donnèrent Zarathustra com- 
me l'un des leurs, se faisant ainsi passer pour les héritiers directs ! 
des premiers convertis. En fait, le terme magu « mage » n'est pas 
attesté dans les gâthâs de Zarathustra et il ne l'est qu'une seule 
fois dans le reste de l'Avesta. Mais les gâthâs avaient un mot 
magavan, qui ressemblait à celui-là et lui était peut-être, en der- 
nière analyse, apparenté. Il semble avoir signifié « ayant part 
à l'alliance, au don mystique, au sacrement ». L'existence de ce 

terme a sans doute facilité l'appropriation du zoroastrisme par les 
mages. 

En Grèce, les mages avaient donné leur nom à la magie — au 
moins dès le V* siècle av. J.-C. Certains auteurs savaient bien qu'il 
fallait distinguer, de la magie vulgaire et malfaisante, la magie 
véritable, celle des Perses, forme de culte divin, Ainsi faisait l'auteur 

du dialogue platonicien Alcibiade. Et Aristote — ou Antisthènes 
de Rhodes — dans le traité perdu Magikos, a pu déclarer que les 
mages d'Iran ne connaissaient nullement la magie. Mais l'usage 
général confondit de plus en plus les mages de l'Iran avec les 
sorciers et astrologues de Chaldée. 

À l'époque hellénistique, l'engouement oriental fut tel que, pour 
donner du poids à n'importe quel écrit de magie, d'alchimie ou 
d'astrologie, on ne trouvait rien de mieux que de les placer sous 
l'autorité de Zoroastre ou de quelque autre prétendu mage. 

Le voyage des mages à Bethléem a été comparé, en un article 
célèbre d'A. Dieterich (:}, à un événement de l'an 66 — donc 
antérieur de quelques années à la rédaction de l'évangile de 
Mathieu : le voyage que fit le roi parthe Tiridate, qui alla à Naples 
et à Rome, avec des mages dans sa suite, rendre hommage au 
maître du monde, l'empereur Néron. 

Cependant, cet événement n'aurait évidemment pas suffi à don- 
ner l'idée d'un voyage des mages à Bethléem si déjà certaines 
croyances et coutumes n'avaient été répandues, notamment la 

croyance selon laquelle la naissance des grands hommes était mar- 
quée par l'apparition d'une étoile. I] s'ensuivait que les mages, 
  

(1) « Die Weisen aus dem Morgenlande », Z. f. Neutest. Wiss., III 
1902, 1 sq.  



  

111 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

comme astrologues, étaient censés capables de prévoir une telle 

naissance et de la guetter. Peut-être même savait-on, dans le monde 

classique, que les mages d'Iran, disciples de Zarathustra, atten- 

daient des sauveurs à venir. 

D'autre part, le motif d'Orientaux apportant des offrandes à un 

souverain, pour lui manifester leur soumission, était répandu dans 

le monde gréco-romain, ainsi que l'a montré Cumont dans un arti- 

cle des Afti della Pontificia Accademia Romana di Archeologia, 
paru en 1932, dont nous reparlerons. 

Dans la littérature d'apocryphes et de commentaires qui fit suite 

à l'évangile de Mathieu, d'autres thèmes folkloriques vinrent s'ajou- 

ter à ceux de l'étoile et de l'offrande, et notamment (cf. Eliade, 

Méphistophélès et l'Androgyne, 1962) : 

1. Le thème de la visite d'un roi auprès d'un saint personnage, 

dans une grotte. Nous pouvons penser à la visite d'Indra au Bud- 

dha: ou bien, dans le roman d'Alexandre, à ce souverain allant 

trouver un ermite dans l'Inde. Il faut remarquer que le récit de 

Mathieu ne parlait encore que de mages, non de rois-mages. C'est 

seulement par contamination avec le psaume 72, 10 : « Les rois 

de Tarsis et des îles apporteront des présents; les rois de l'Arabie 

heureuse et de Saba amèneront des dons », que les Mages furent 

conçus comme rois, Mais cette contamination a pu se faire très 

tôt, aussitôt après la rédaction de Mathieu, puisque tous ses lec- 

teurs savaient par cœur les psaumes. Autre remarque : malgré 

Soper, auteur de deux savants articles parus dans Artibus Asiae 

de 1949 et 1950 sur des « Aspects of light symbolism », la grotte 

de Mithra n'a rien à faire ici, puisque personne n'y fait visite à 

Mithra. 

2. Un autre thème populaire qui s'agglomère à la légende des 

mages, telle que la connaissent l'Opus imperfetum et d'autres textes 

dont nous avons parlé tout à l'heure, c'est le thème de la mon- 

tagne conçue comme le centre du monde. 

Certains des motifs précités, ainsi que plusieurs détails du récit 

de Mathieu se retrouvent dans un apocryphe, le Testament de Job. 

On ne sait si cette œuvre est juive ou chrétienne, mais, précisément, 

les coïncidences sont telles, avec le récit évangélique, qu'elles posent 

le problème de savoir laquelle des deux œuvres a influencé l'autre. 

Comme l'a signalé dès 1907 Spitta, Zur Geschichte und Literatur 

des Urchristentums, Il, 2, p. 192, les trois amis de Job sont, comme 

lui-même, rois — conformément au Livre de Job dans la Septante. 

Ayant entendu parler de Job, ils accourent de l'Orient, chacun de 

son pays. Arrivés à la ville (de Lepsitis), ils s'informent et appren-  



  

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

nent que Job est sur son fumier, en dehors de la ville. Ils se ren- 
dent vers lui avec de l'encens.. On pourrait d'abord penser, avec 
Spitta, que ce récit est à l'origine de celui de Mathieu, mais il y a 
une difficulté, que le savant exégète de Strasbourg n'a pas men- 
tionnée : si vraiment Mathieu s'était inspiré de ce texte, pourquoi 
n'aurait-il pas dit — pourquoi aurait-il laissé à la tradition ultérieure 
le soin de le préciser — que les mages étaient rois et qu'ils étaient 
trois ? 

L'hypothèse inverse, selon laquelle la visite des rois orientaux 
à Job serait issue de celle des Mages à Bethléem, est sommairement 
écartée par Spitta. Mais pourquoi ? Est-ce parce qu'elle ferait du 
Testament de Job une œuvre chrétienne, alors que rien n'y est 
spécifiquement chrétien ? Mais ne peut-on penser que, tout en se 
voulant conforme à la pure ligne juive, cette œuvre n'a pas ignoré 
les légendes chrétiennes ? Les nombreuses coïncidences de vocabu- 
laire et de style — mises en lumière par Spitta — entre le Testament 
de Job et la littérature néo-testamentaire en général s'expliqueraient 
aussi bien par cette hypothèse que par celle du milieu préchrétien 
où serait né le Testament de Job. Certes, le personnage de Job 
fut — comme aussi celui du Juste souffrant — un précurseur de 
Jésus. Mais est-il interdit de penser que si les Juifs ont développé 
l'histoire de Job, c'était aussi, un peu, pour faire, après coup, con- 
currence à Jésus ? Je me contente de soumettre la question aux 
spécialistes. 

Dans les figurations des mages de Bethléem, ceux-ci apparais- 
sent d'abord, sur tous les plus anciens monuments, coiffés du bon- 
net phrygien. Ceci les caractérisait non pas comme prêtres de 
Mithra, comme l'ont cru plusieurs savants modernes, mais — Cu- 
mont en a fait la preuve dans l'article cité ci-dessus — simplement 
comme Orientaux, comme Iraniens. 

Widengren, utilisant l'ouvrage de Cumont, écrit, p. 70 de sa 
Iranisch-semitische Kulturbegegnung, 1960, que le savant belge, qui 
avait rassemblé tout le matériel iconographique, n'a pas su en 
conclure que les Iraniens représentaient déjà, avant le christianisme, 
l'adoration, par des mages, d'un enfant sauveur. Mais une telle 
conclusion ne découle nullement des documents, dont Cumont a 
tiré tout le parti possible en écrivant que les artistes chrétiens, ne 
sachant comment représenter les mages de Bethléem, avaient imité 
les nombreuses œuvres païennes montrant — en un motif que l'on 
peut suivre jusqu'aux frises de Persépolis — des Orientaux porteurs 
d'offrandes, Ce que Widengren appelle, de la part de Cumont, 
« einen unnôtigen Umweg » est la seule conclusion qui s'impose.  



  

  

113 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

Les premières figurations des mages les montrent identiques l'un 
à l'autre : ils ne se distinguent que par les présents qu'ils apportent 
— encens, myrrhe, or — et dont le nombre a évidemment déterminé 
celui des mages eux-mêmes. Ainsi sur le relief du sarcophage au 
musée du Latran (Kehrer, fig. 14); ou sur le relief de la Porte 
Sabine (fig. 30). 

La différenciation des mages s'est opérée ensuite selon deux voies 
distinctes. 

Nous avons coutume, je vous le rappelais en commençant, de 
concevoir les trois mages comme un Nègre et deux Blancs. Mais 
cette conception ne remonte qu'au XIV* siècle et n'a pas pénétré 
partout. Il est vrai que l'idée que les mages représentent les trois 
parties du monde se trouve déjà chez Augustin, Mais qui disait 
Africain ne disait pas nécessairement, en ce temps-là, Nègre. Saint 
Augustin lui-même était un Africain blanc... 

D'autre part, selon une conception attestée notamment chez 
Bède le Vénérable, compilateur fameux du VIII siècle, qui avait 
dû la lire quelque part, les trois mages représentaient l'humanité 
dans ses trois âges : jeunesse, âge adulte, vieillesse. Il était pres- 
crit, dans le manuel de peinture du mont Athos, de les représenter 
de cette façon et c'est ainsi qu'ils apparaissent sur mainte image, 
dans toute la chrétienté, par exemple sur notre polyptyque flamand 
du musée des Cloisters, sur le retable de Roger Van der Weyden 
au musée de Munich, sur la célèbre peinture de Gentile da Fa- 
briano aux Uffizi à Florence, sur une fresque espagnole d'environ 
1200, sur une fresque inédite de Faras (Soudan), datable du VIII* 
siècle, sur une mosaïque de Ravenne, malheureusement restaurée 
au XIX*°, sur une miniature de l'évangéliaire d'Etchmiadzin (vers 
550), sur l'architrave du portail nord de la façade de Saint-Marc 
de Venise (attribuée au début du VI siècle), sur les ampoules de 
Monza, qui reproduisent des monuments de Jérusalem et de Beth- 
léem. Sur tous ces monuments, nous voyons un vieillard à barbe 
blanche, un adulte barbu et un jeune homme imberbe. 

Et ils sont décrits comme suit dans un texte faussement attribué 
à Bède, sous le titre de Collectanea et Flores : 

primus fuisse dicitur Melchior, senex et canus… 
secundus nomine Caspar, iuuenis imberbis, rubicundus… 
tertius fuscus, integre barbatus, Balthasar nomine… 
Hugo Kehrer, dans son beau livre Die Heiligen drei Kônige in 

Literatur und Kunst, 1908, s'est trompé en traduisant, p. 67, rubi- 
cundus par roothaarig. Car rubicundus ne désigne jamais la cou- 
leur des cheveux, mais celle de la santé florissante (voir Blümner, 
Die Farbenbezeichnungen bei den Rüômischen Dichtern, 1892,  



  

114 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

p. 174), par exemple adulescentem rubicundum. D'autre part, on 
n'a pas l'habitude d'être successivement roux, puis noir, puis blanc. 
La suite naturelle est bien plutôt, il me semble, qu'avant d'avoir 
une barbe noire, puis blanche, on n'ait pas de barbe du tout. 
Rubicundus désigne donc, par opposition à la barbe noire de l'adulte 
et à la blanche du vieillard, les joues rouges du jeune homme. 

Mais ces couleurs, rouge, noir et blanc sont les mêmes dont les 
trois enfants de nos campagnes se barbouillaient le visage. L'inter- 
prétation de cet usage est donc, sans aucun doute, que les trois 
compagnons symbolisent les trois âges. 

Quand l'idée du Nègre apparut au bas moyen âge, elle ne rem- 
plaça pas celle des trois âges, mais se combina avec elle, de diverses 
façons. Ce fut d'abord Balthasar qui — peut-être à cause de sa 
barbe noire, — fut conçu comme nègre : sur un manuscrit du 
X:° siècle des Collectanea et Flores, déjà cités, se trouve dans la 
phrase sur Balthasar la glose niger : Balthasar fuscus, niger, in- 
tegre barbatus. Et Elisabeth de Hongrie invoque Balthasar « qui 
est noir », qui niger. Déjà fuscus, dans le texte original, indique 
une couleur sombre de la peau. Mais ce n'est qu'au XIV* siècle 
qu'apparaît le Nègre proprement dit, quand on eut entendu parler 
du prêtre Jean et du royaume chrétien d’Abyssinie. 

Dans le célèbre tableau des « Trois Philosophes » de Giorgione, 
les rayons X ont révélé une première version, dans laquelle l'homme 
qui est au milieu et qui n'est ni très jeune ni très vieux, était un 

Nègre. Cette circonstance, jointe au vêtement oriental et au turban, 
nous livre, il me semble, la très simple solution de la prétendue 

énigme de ce tableau en prouvant que Giorgione, avant de repré- 
senter finalement des philosophes, avait songé aux trois Mages de 
Bethléem. (Cf. Hartlaub, « Die Symbolik von Giorgiones ,,Drei 
Philosophen" », Anfaois, I, 1960, p. 13 sq.) 

Cependant, le Nègre pouvait aussi être identifié au jeune homme : 
c'est le cas sur le triptyque de Roger van der Weyden du musée 
de Berlin, sur sa copie du musée des Cloisters et sur la plus an- 
cienne représentation d'un mage-nègre, à Thann en Alsace — ceci 
malgré Monneret de Villard, qui dans ses Leggende Orientali, 
p. 128, écrit qu'il ne voit pas ici de nègre. Il y est. 

La raison de cette identification que Kehrer a incorrectement 
attribuée à Bède, car on ne trouve rien de cela chez Bède, réside 
sans doute en ceci, comme le dit Kehrer, que le Nègre était, au 

moyen âge, une figure ridicule, amusante, ce qui convenait le mieux 

au plus jeune des trois mages : d'où en Allemagne la figure comique 

de Kasperle.   
 



115 

LES MAGES DE BETHLÉEM 
  

Souvent ce n'est pas le mage lui-même, mais quelqu'un de sa 
troupe que l'on représente comme nègre : ainsi dans les Très riches 
Heures du Duc de Berry au château de Chantilly. 

Ou bien on éliminait le Nègre de la manière suivante, dans 
l'usage populaire. À Hildesheim, jusqu'au commencement du XIX* 
siècle, lisons-nous dans le Dreikônigbuch publié à Cologne il y a 
cent ans par un certain Dr. Floss : « le porteur d'étoile avait la 
figure noircie, pour le distinguer comme un More; à présent la 
figure noire est attribuée à Hérode, sans doute pour signifier sa 
cruauté ». Voilà une chose qu'on n'écrirait plus aujourd'hui, par 
crainte d'un incident diplomatique ! 

Mais l'usage que nous avons étudié en Flandre reposait cer- 
tainement sur l'autre conception, selon laquelle, entre le vieillard 
chenu et le jouvenceau aux joues rouges, c'était l'adulte qui était 
le Nègre. 

D'où venait donc — et ceci sera notre dernière question, last, 
not least — l'idée de concevoir les trois mages comme les représen- 
tants des trois âges de l'homme ? Je puis peut-être vous proposer 
une réponse, 

Sur une tablette d'argent du Luristan, qui remonte au moins au 
VIII" siècle av. J.-C. et qui a été publiée il y a six ans (par Ghirsh- 
man, dans Artibus Asiae) et est conservée au musée de Cincinnati, 
apparaissent, devant une figure mythique, trois files d'adorateurs, 
à savoir des enfants, des adultes et des vieillards. Cette répartition 
semble particulièrement indiquée pour l'adoration d'un être qui se 
caractérise d'ailleurs comme une sorte de dieu du temps : car il a 
des ailes ainsi que, comme symboles d'une bisexualité convenant 
à un dieu des origines, deux visages. On a soupçonné ici une allu- 
sion au dieu du Temps, Zurvan, qui d'autre part est qualifié en 
syriaque d'Ashogar, Frashoqar et Zaroqar, expressions empruntées 
à l'avestique et qui le désignent nettement comme dieu de la jeu- 

: nesse, de l'âge adulte et de la vieillesse. 

La cérémonie dépeinte avait-elle lieu à certaines saisons de 
l'année ? Nous n'en savons rien. Cependant, ce n'est peut-être pas 
par hasard que chez nous, dans la chrétienté, les trois mages cor- 
“espondants — le jeune, l'adulte et le vieillard — ne se présentent 
pas simplement devant Dieu mais font figure d'adorateurs d'un 
dieu qui se manifeste au moment de l'année où celle-ci — et par 
suite le temps lui-même — se renouvelle. 

» En fait, Zurvan s'appelait en grec Aion, et c'était d'Aion que 
l'on fêtait, comme nous l'avons vu, l'anniversaire le 6 janvier, c'est- 
à-dire au jour même qui devint celui de la fête des Trois Rois.     
 



116 

CORRESPONDANCE D'ORIENT 
  

Mais Aion était conçu et représenté tantôt comme enfant (chez 
Héraclite, Euripide, etc.), tantôt comme adulte dans la force de 

l'âge (dans le tableau décrit par Johannes de Gaza, sous Justinien), 
tantôt comme vieillard (par Claudien, en 400) : il réunissait donc 
en lui-même les trois âges qui furent ensuite répartis entre les 
trois mages (1). 

  

(2) En un important article des Mélanges Popper, 1951, « The Wise 
Men of the East in Oriental Traditions », L. Olschki a fait appel à 
Zurvan pour expliquer non pas la distribution des trois mages en trois 
âges mais le fait que, selon certaines versions assez tardives, Jésus 
apparaissant à chacun des trois mages semble chaque fois avoir l'âge 
de celui auquel il se montre. Ceci présuppose évidemment, comme l'a 
noté Olschki, que les Mages aient été d'âge différent, phénomène qu'il 
soupçonne plus ancien que sa plus ancienne attestation littéraire (chez 
Bède), mais dont il n'avance aucune explication. 

  

 



ADDENDA ET CORRIGENDA 

PAR 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Liège 

(PL I-ID) 

Puisque la plaque d’argent du Luristan publiée par R. Ghirshman 
Artibus Asiae, XXI, 1958, p. 37 sq.) et conservée au Musée de Cincin- 

ati m'a servi dans une étude récente (‘Die Drei Weisen aus dem Mor- 

enlande und die Anbetung der Zeit’, Anfaios, VII, 1965, p. 324 sq.), il 

le m'en voudra pas, j’espère, de saisir l’occasion du présent volume 
’hommage pour présenter quelques ‘Addenda et Corrigenda” à cette 

hienne étude. 
L’idée que la vie humaine se divisait en trois âges — idée qui est 

bus-jacente à la différenciation des trois mages (attestée à partir 
6e siècle) en un jeune homme, un adulte et un vieillard — est certaine- 

ent très ancienne. Aristote, notamment, l’enseignait. Il est vrai 
’aucune figuration n’en à été conservée qui soit antérieure à la 

esque du bain de Quseir Amra, dans le désert de Jordanie (pl. I, r). 
ranz Boll, dans son article ‘Die Lebensalter” (/Vewe Jabrbücher für das 
lassische Altertum, XXXT), 1913, ne donne que cette représentation et 

en cite pas d’autre. 
! Mais, puisque toute la décoration de ce château omayyade est due 
des artistes grecs travaillant selon les vieilles traditions hellénistiques, 

h peut être sûr, comme l’ont déjà vu Aloïs Musil, le premier éditeur 

È ce monument, et ses collaborateurs, que l’allégorie des trois âges 

e l’homme appartenait, comme le reste, à un vieux stock de motifs. 
Combiner cette conception avec celle des trois mages, pour différen- 

er ceux-ci, était chose naturelle et nous n’aurions peut-être ici qu’un 

emple, après tant d’autres, d'absorption, par le christianisme, d’un 
ait banal du paganisme. Mais il y avait peut-être, en l’occurrence, 
ne raison spéciale à cette assimilation. Je me -mande, sans vouloir 

op y insister, si la figure centrale, avez lc. aeux grappes de raisin qui 

ANICA ANTIQUA, VII 1    



  

118 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

la flanquent, ne ferait pas allusion à Dionysos — à Dionysos qui ét: 
identifié à Aion et dont on célébrait la naissance le 6 janvier. L’allusia 

serait discrète, j’en conviens, mais il n’y aurait pas la difficulté chronole 

gique soulevée par la plaque du Luristan, qui illustre beaucoup pl 

clairement et plus certainement le dieu du temps et les trois âges € 
l’homme mais que trop de siècles, pour la solidité de l’argument, sépa 
rent de ceux où se constitua la fête de l’Epiphanie. 

* 
* * 

Le Retable Bladelin, de Roger de le Pasture (pl. IT, 3), pose un problè 
d’iconographie au sujet duquel s’opposent Emile Mâle et Erwi 
Panofsky. 

Une chaine d’oeuvres littéraires partait de /’Opus imperfectum 
Matthaeum, faussement attribué à Jean Chrysostome. Cette oeuvre 

connue de Jacques de Voragine, l’auteur de la Zégende Dorée, laquel 

fut à son tour utilisée par l’auteur anonyme d’un livre illustré qu 
allait être très populaire et l’un des premiers à être imprimé: le Specw/ 
Humanae Salvationis (1324). Celui-ci fut-il la source du premier tables 
où aient été représentées non seulement l’adoration des mages mais aus 
leur vision de l'étoile, à savoir, le ‘retable Bladelin’ que Roger de 1 
Pasture peignit pour Middelburg-lez-Bruges et qui est maintenant à 
musée de Berlin-Dahlem? Telle était la théorie formulée par Emi 
Mâle (Revue des Arts anciens et modernes, 1905, p. 197) et qui resta générale 
ment acceptée jusqu’à ce qu'Erwin Panofsky la conteste (Early Neth 
landish Painting, 1953, p. 277). Quelles sont les raisons de celui-ci 

Regardons la scène de gauche du triptyque (ou de la copie médioct 

qui en existe au musée des Cloisters à New York). Nous y voyons repré 
sentée, en pendant à la vision de l'étoile par les mages, Notre D: 
avec l’Enfant apparaissant dans une autre étoile sur un ‘Autel du ci 

à l’empereur Auguste et à la Sibylle Tiburtine — légende qui justifia 1 
fondation de l’église Ara Coeli à Rome, au Capitole. Or, Panofsky 

marqua que l’autel que nous voyons sous les pieds de Marie manqua 
dans la prétendue source de cette peinture, c’est-à-dire dans le Specul 

Humanae Salvationis, mais était, en revanche, mentionné dans la Légen  



ANICA ANTIQUA, VII PLANCHE I 

  

  
     



 
 

 
 

      
 
 

  dE 

s 

Sn vo En LE EL ETES 
x   
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

           



121 

ADDENDA ET CORRIGENDA 

orée. Celle-ci, conclut-il, et non le Spccwlum, fut la source de Roger. 

ous pouvons d’abord confirmer sa conclusion en observant que la 
ène du bain, visible à l’arrière-plan du retable Bladelin!) et, plus claire- 

ent, sur la copie des Cloisters, manquait également dans le Specu/uin 
dis que la Zégende Dorée (utilisant /’Opus imperfectum in Matthaeum) y 

it allusion. Nous pouvons donc conclure, avec Panofsky, que Roger 

le Pasture utilisa la Légende Dorée. Mais ceci exclut-il qu’il ait aussi 
ilisé le Speculum? Nullement. Il semble au contraire qu'Emile Mâle 

eu raison, après tout, d’assigner le Speculum comme source au retable. 
le choix et la disposition des trois scènes de celui-ci doivent avoir 

directement inspirés par une succession de scènes dans le Speculum. 
est vrai que, dans celui-ci, chaque page n’a que deux scènes représen- 

s, jamais trois. Mais il suffit de prendre celle qui est à droite, p. 22 
ans l’édition fac-simile procurée par J. Ph. Berjeau à Londres, 1861) 
lPApparition de la Vierge — et de la mettre à côté des deux scénes de 

| page suivante — l’Adoration des Mages et leur Vision de l’Etoile — 
que j’ai fait ici, pl. II, pour obtenir l’arrangement du chef d’oeuvre de 
ger. C’est certainement ce qu’il fit lui-même. 
Nous pouvons donc conclure que sa source directe, proprement 
nographique, fut le Speculum, mais qu’il y ajouta deux détails — l’autel 

us les pieds de Marie et la scène du bain — inspirés par la lecture de la 
igende Dorée. 

Au bas de la page 248 de mon article, une très malencontreuse 
vue typographique à fait sauter la première ligne — essentielle — de 
citation latine, qu’il faut rétablir: 

ümus fuisse dicitur Melchior, senex et canus. . 

1) Ce détail, qui m’avait échappé même lors d’une rapide visite à Berlin-Dahlem 
il est généralement imperceptible sur les reproductions — m’a sauté aux yeux à 
position de l’oeuvre complet (en photos grandeur nature) organisée en 1965 à 
urnai et dans d’autres villes belges à l’occasion du cinquième centenaire de la mort 
l'artiste. 

     



  

XXVIIF SEMAINE DE SYNTHÈSE 

Espace et temps 
selon les peuples et les philosophes 

F° PARTIE 

ESPACE ET TEMPS 

DANS L’'IRAN ANCIEN 

PAR JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 
Professeur à l’Université de Liège 

Nous allons commencer notre voyage vers l'Orient par le fol- 

klore européen, et nous aborderons l’Iran, avant d’en étudier les 

textes, par un document archéologique. Il est possible qu’une cer- 

taine conception iranienne du temps survive en un usage attesté 
aujourd’hui dans certaines régions de la chrétienté, entre la 

Noël et l’'Epiphanie. Trois garçons portant une étoile vont chan- 

tant le soir de porte en porte, le visage barbouillé, l’un de farine, 

un autre de suie, le troisième de sang. Cet usage est le reste de 

mystères médiévaux, originaires de France, qui mettaient en scène 
les trois mages de Bethléem sous les traits d’un vieillard, d’un 

adulte et d’un jeune homme imberbe. Différenciation qui appa- 

raît pour la première fois en littérature chez Bède le Vénérable, 

au vrrr° siècle, et dans l’art, quatre siècles plus tôt, sur le sarco- 

phage de Castiliscar, près de Saragosse. La division de la vie 

humaine en trois phases est antique : Aristote la connaît; mais 

elle n’est attestée iconographiquement qu’au virr° siècle de notre 

ère, dans le château omayyade de Quseir Amra, en Jordanie, où 

une fresque décorative et symbolique montre, en trois médail- 

lons superposés, un vieillard chenu, un adulte aux cheveux noirs, 

un jeune homme blond : les trois couleurs qu’imitent encore nos 

trois petits garçons. 
Appliquer cette idée aux trois mages pour les différencier était 

probablement chose naturelle et nous n’aurions ici qu’un cas 

 



  

  

123 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., Nos 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

banal de survivance païenne dans le christianisme. Mais il y a 

peut-être davantage; sur une tablette du Luristan, qui a été 

publiée il y a quelques années par Roman Ghirshman et est con- 

servée au musée de Cincinnati, apparaissent, entourant une figure 

mythique, trois files d’adorateurs, à savoir des enfants, des adul- 

tes et des vieillards : la répartition est la même que tout à l’heure, 

et elle semble particulièrement indiquée pour l’adoration d’un 

être qui se caractérise d’ailleurs comme une sorte de dieu du 

temps. Il a des ailes, ainsi que, comme symbole d’une bi-sexualité 

convenant fort bien à un dieu des origines, qui doit tout faire 

tout seul, deux visages. On a soupçonné, avec beaucoup de rai- 

son, une allusion au dieu du temps, Zurvan, dont nous allons 

entendre le nom bien des fois — dieu du temps qui, d’autre part, 

est qualifié en syriaque d’Ashoqar, Frashoqar et Zaroqar, expres- 

sions empruntées à l’avestique et qui le désignent nettement com- 

me dieu de la jeunesse, de l’âge adulte et de l’âge mûr. 

La cérémonie dépeinte avait-elle lieu à certaines saisons de 

l’année, nous ne le savons pas; cependant, ce n’est peut-être pas 

par hasard que chez nous, dans la chrétienté, les trois mages cor- 

respondants ne se présentent pas seulement devant Dieu, mais 

font figure d’adorateurs d’un dieu qui se manifeste au moment de 

l’année où celle-ci — et par suite le temps lui-même — se re- 
nouvelle. En fait, Zurvan s’appelait en grec Aiwv et c’était 

d’Aiwy que l’on fêtait, en Egypte, l’anniversaire, le 6 janvier, 

c’est-à-dire le jour même qui devint celui de la fête des Rois. Mais 
Aiwv était représenté tantôt comme enfant, chez Héraclite, chez 

Euripide, tantôt comme adulte, dans le tableau décrit par Jean 

de Gaza, sous Justinien, tantôt comme vieillard, dans Claudien: il 

réunissait donc en lui-même les trois âges qui furent ensuite 
répartis entre les trois mages. 

Cependant, la distance entre cette plaque du Luristan et nos 

premières reproductions de mages différenciés paraît un peu bien 

grande. La source immédiate des premières est donc à chercher 

plus près d’elles, dans le temps comme dans l’espace. Elle se 

trouve, il me semble, dans une mosaïque, découverte à Antioche 

en 1939 et publiée par Doro Levi en 1944 1. En face d’un person- 

1. Hesperia, XIII, p. 289 sq.  



  

ESPACE ET TEMPS DANS L’'IRAN ANCIEN 

nage désigné comme Aiwv, l’'Eternité, trois autres, les yoéva, les 

temps, s'y reconnaissent à leurs traits, barbe noire, barbe 

blanche, visage imberbe, et ils sont nommés respectivement 

Iapwxmévos, ’Evsorus, MéAlwv. Ne sont-ils pas les prototypes de 

nos trois mages, vieillard, adulte et jouvenceau ? 

I n’y a plus, cette fois, aucune difficulté ni chronologique ni 

géographique. Nous sommes à Antioche, la grande métropole gré- 

co-romaine d’Asie et la ville où est attesté pour la première fois 

le nom de chrétien. Et les critères de style permettent d’assigner 

cette mosaïque au milieu du 1° siècle de notre ère, c’est-à-dire 

très peu avant le moment où le christianisme, grâce à Constantin, 

devint officiel et où l’art chrétien put sortir des catacombes. 

Quelle était exactement l'intention du client, évidemment 

encore païen, qui avait fait représenter cette scène ? Illustrer un 

débat philosophique sur le temps qui passe et l'éternité qui 

demeure ? Représenter simplement une conception ancienne et 

banale de la vie humaine ? Introduire quelque nuance religieuse 

— dont fait foi l’encensoir posé devant les trois personnages — 
dans ces conceptions ou spéculations ? Ces trois motifs ne s’ex- 

cluent pas l’un l’autre. Et de toute façon, cette scène, avec ses 

trois temps en face de l’éternité, semble pouvoir éclairer nos 

représentations des trois mages non seulement quant à leur ori- 

gine, mais quant à leur signification. Pourquoi, en fin de compte, 
les mages ont-ils été figurés en vieillard, adulte et jeune homme ? 

Ce n’est peut-être pas seulement pour signifier que tout homme, 
à tout âge, doit vénération au Sauveur; c’est peut-être aussi, vu 

le précédent païen et par une continuation peut-être seulement 

à demi-consciente de ce modèle antique, — tant les chrétiens des 

premiers siècles étaient imprégnés de sagesse païenne — pour 

perpétuer, au moment du renouvellement de l’année, l’idée que, 

en face des trois temps où se déroule et fuit notre vie humaine, 
et au-dessus d’elle, il y a l'Eternel. 

Reste la plaque du Luristan. Comment la situer ? Et plus géné- 

ralement, comment faire l’histoire iranienne de la conception du 

temps ? Nos documents, comme c’est souvent le cas en Iran, 

sont rares et mal datés. Peut-on, dit le P. de Menasce, écrire une 

histoire avec nos bribes iraniennes ? Et ceci est caractéristique 
de l'Iran : il pose des problèmes intéressants, philosophiques,    



  

  

125 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., N°s 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

théologiques, le dualisme, par exemple; historiques, influence sur 

la Grèce, influence sur Israël, sur les origines chrétiennes, sur 

l'origine du gnosticisme : l'Iran est partout présent. Mais l’Iran 
ne nous donne pas ce qu’il faudrait pour résoudre ces problè- 

mes. Pourtant, dans notre cas, le problème est posé historique- 
meni. 

La plus ancienne attestation du nom de Zurvan est douteuse. 

Les syllabes de ce nom figurent dans des listes de tablettes cunéi- 

formes des xr1° et xHI° siècles avant notre ère, maïs ces mots ne 

sont pas clairs et on a pu douter, avec Sir Harold Baïley, qu'il 

s'agisse du dieu, et Widengren lui-même, qui était l’auteur de 

cette hypothèse, n’en parle plus dans son dernier livre sur la 

religion de l'Iran, paru en 1965. Le premier texte assez explicite 

est la notice d'Eudème de Rhodes, élève d’Aristote, conservée 

par le néo-platonicien Damascius, l’un des philosophes de l’Aca- 

démie qui se trouvèrent réduits au chômage lorsque Justinien 

décida que l’Académie avait assez duré et qu’elle n’avait plus sa 

raison d’être. Damascius, avec cinq autres, se réfugia à la cour 
de Perse; il s’y ennuya d’ailleurs mortellement et il obtint, par 

des contacis diplomatiques, de retourner dans sa patrie où il prit 

sa retraite. Je vous lis ce texte, qui peut servir de pendant au 

frontispice illustré par les trois mages, et vous allez voir que c’est 
vraiment notre sujet. « Parmi les mages et les autres Iraniens, 

certains donnent à l’Intelligible et au Tout infini le nom de Lieu, 

d’autres l’appellent le Temps. De là se sont séparés deux êtres, 
le Dieu bon et le Démon méchant, et aussi, de ces derniers, la 

lumière et les ténèbres, comme disent certains. Lumière et ténè- 

bres introduisent la diversité dans la Nature jusque-là indiffé- 

rente, et forment les deux séries d’êtres supérieurs à la tête des- 
quels se trouvent respectivement Oromazdès et Areimanios. » 

La valeur de ce document comme témoignage sur le dieu Zur- 

van, qui n’y est pas nommé, a été contestée par un esprit original 

dont nous déplorons beaucoup la perte, Marijan Molé, qui écri- 

vait, dans son article sur « Le problème zurvanite » 2: « Tout 

ce que dit Eudème, c’est que le Tout intelligible et unique est 

appelé par les mages tantôt Temps, tantôt Espace, et que ce Tout 

2. Journal Asiatique, 1959, p. 432.  



  

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN 

fut divisé en deux principes opposés. Il n’est nulle part question 

d’un Dieu unique et intelligible. Le Temps et l'Espace sont deux 

entités qui dépassent l’opposition des deux adversaires; mais cela 

n'implique ni leur supériorité sur eux, ni leur divinité. Il n’y a 

qu’un seul Dieu, Ormazd, et un seul Démon, Ahriman. » 

Le temps tient, en tout cas, une très petite place dans l’Avesta 

malgré l’épithète qui le désigne comme dieu autonome. Mais cette 

rareté est peut-être due à un évincement systématique, et le 

silence de Zarathustra est peut-être déjà volontaire, car il a éga- 

lement ignoré Mithra, un aussi grand dieu qu’Ahura-Mazda, peut- 

être; il n’a jamais dit de qui les deux esprits jumeaux dont nous 

allons parler dans un moment étaient les fils — des jumeaux, cela 

doit avoir un père !… Et, sous les tournures interrogatives de 

Yasna 45, 3 à 5, se dissimule peut-être une attitude polémique : 

Qui a créé le ciel ? Qui a créé la terre ? Qui, en particulier, a créé 

le matin, le midi et le soir ? Vous vous attendriez à ce que ce soit 

le Temps. Et Zarathustra ne répond pas, mais comme il s’adresse 

à Ahura-Mazda, il veut dire que ce n’est pas le Temps mais lui, 
Ahura-Mazda, qui a créé. 

Dans l’Avesta récent, Zurvan est mentionné soit comme auteur 

des chemins qui conduisent à l’au-delà, soit comme temps infini. 

De plus, une distinction est faite entre Zurvan akarana, « temps 

infini » et Zurvan darego.xvadäta, que je traduis par «< temps lon- 

guement autonome >». Ceci suppose une certaine théorie de la pro- 
duction du temps, comparable à celle que l’on trouve dans le 

Timée de Platon et dont il sera question dans les ouvrages peh- 
levis, c’est-à-dire du moyen âge iranien. Le temps longtemps 

autonome procède du temps infini et, après 12 000 ans, y retourne; 
on lit par exemple, Denkart, M 282 : « Le temps était à l’origine 

infini puis il devint sujet à limitation et à la fin il retournera à 

l’infinitude. » 

Les mazdéens ne donnent jamais Zurvan comme dieu suprême; 

pourtant ce dogme, ou ce mythe, doit avoir existé, soit comme 

hérésie, soit même comme religion indépendante. Le rapport entre 

cette doctrine et l’orthodoxie mazdéenne constitue ce qu’on 

appelle le problème zurvanite. Même si l’on récuse, comme nous 

avons vu que le faisait Molé, le témoignage d’'Eudème de Rhodes, 

il en reste plusieurs autres qui ont conduit de nos jours certains    



  

  

127 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., N°s 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

savants — Benveniste, Nyberg, Zaehner — à supposer l’existence 

d’une religion de Zurvan. Avant de citer ces textes et de voir s’il 

faut suivre ces exégètes ou, au contraire, avec le P. de Menasce, 

Ugo Bianchi et Marijan Molé, intégrer d’une manière ou d’une 

autre ces témoignages à l’orthodoxie mazdéenne, esquissons l’évo- 

lution des doctrines cosmogoniques dans l'Iran ancien. 

Primo : selon les Gâthàs, à l’origine les deux Esprits jumeaux 

ont choisi l’un le bien, l’autre le mal, l’un la vie, l’autre la non- 

vie, et je vous rappelle que Zarathustra ne nous dit pas de qui 

ces jumeaux étaient les fils. En second lieu, au 1v° siècle avant 

Jésus-Christ (la date n’est pas dans nos textes, il n’y a jamais de 

dates dans l’Iran, mais ici, par une citation qu’a faite Aristote 

de cette doctrine, nous savons qu’elle est antérieure au 1v° siècle 

avant Jésus-Christ), nous voyons que l’opposition n’est plus entre 

Esprit saint et Esprit mauvais, mais entre Ahura-Mazda et Esprit 

mauvais; c’est-à-dire qu'Ahura-Mazda est en somme descendu 
au niveau de l’adversaire mauvais, à la place de l'Esprit bon, et 

que désormais il affronte lui-même Ahriman. La question, en 

un troisième stade, se pose alors de savoir d’où proviennent Ohr- 

mazd et Ahriman. Un passage du Denkart (M 829) à propos du 

principal texte gâthique sur les deux Esprits condamne la doc- 

trine qui fait d’'Ohrmazd et Ahriman deux frères dans le sein 

d’une même mère : on connaît la doctrine, mais pour la condam- 

ner. Et déjà au m1° siècle de notre ère un hymne manichéen avait 

condamné la même doctrine. Mais les manichéens appelaient leur 

dieu suprême Zurvan, ce qui semble prouver que, dans l’Iran où 

a prêché leur prophète Mani, Zurvan occupait ceite position, et 

non Ohrmazd. 

Selon le témoignage de Eznik, auteur arménien du v° siècle de 

notre ère, des deux jumeaux qui naquirent à Zurvan lorsqu'il 

eut sacrifié pendant mille ans pour avoir une progéniture, Ohr- 

mazd est l’effet de ce sacrifice et Ahriman est l’effet d’un doute 

qu’a eu Zurvan sur son efficacité. Et le P. de Menasce écrit à ce 

sujet # que le dieu Zurvan ne se situe pas au même niveau d’être 

et de représentation que les principes créateurs, Ohrmazd et Ahri- 

man. J’ai peur qu'ici le P. de Menasce ne prête généreusement un 

3. Locust’s Leg, p. 182. 

  
 



  

ESPACE ET TEMPS DANS L'IRAN ANCIEN 

peu de sa subtilité à ces braves Iraniens, car distinguer des 
niveaux d’être et des niveaux de représentation dans les textes 
pehlevis, je ne sais pas si c’est permis. Zurvan paraît en tout cas 
un indéterminé primordial, un peu comme ce qu'il y avait aux 
origines selon l'hymne védique Rigveda 10, 129 : tout a com- 
mencé par quelque chose qui n’était encore ni être ni non-être. 
Là, les Indiens sont subtils, et là-dessus, on peut leur faire crédit. 
Mais cet être indéterminé va donner naissance au déterminé: il 
n'est pas un dieu créateur, et c’est là sa qualité suprême et carac- 
téristique : il a besoin d'enfants pour créer. En ce sens il est plus 
indéterminé qu’il n’est à proprement parler au-dessus du bien 
et du mal; ainsi s'explique qu’il soit devenu le grand Dieu du ma- 
nichéisme, écrit toujours le P. de Menasce, car le manichéisme a, 
au fond, horreur de la création; il ne veut pas d’un dieu créateur, 
car créer et être Dieu, cela ne va pas ensemble : la création est 
une chose totalement mauvaise et ne peut être que diabolique. 
Un autre témoin, qui observe du dehors la tradition mazdéenne, 
c'est Shabristäni, auteur musulman du x1r siècle, qui distingne 
dans l’fran non-musulman plusieurs sectes : les Zardushtiya, zo- 
roastriens, les Gayomarthiya, qui se réclament du premier homme 
Gayomart, et les Zurvaniya qui, évidemment, se réclament d’un 
être primaire, premier, soit fondateur, soit dieu, mais qui s’ap- 
pelle Zurvan et il faut bien penser qu'il s’agit vraiment d’un 
Dieu. Ces Zurvaniya se subdivisent, selon la réponse qu’ils don- 
nent au problème du mal — qui est au fond à la base de toutes ces 
spéculations, car comment expliquer que le mal existe alors que 
Dieu est bon ? Certains pensent que Zurvan, né de la lumière, 
a eu un doute, et que ce doute a engendré Satan: d’autres profes- 
sent la doctrine que je viens de vous résumer chez Eznik et 
d’autres, enfin, croient qu’il y a constamment en Dieu quelque 
chose de mauvais — vous voyez qu’il n’y a rien de nouveau sous 
le soleil, — et que c’est l’origine de Satan. Quant aux Gayomar- 
thiens du même auteur, ils tiennent qu’Ahbriman est né de l’idée 
qu’a eue Dieu de la possibilité d’un adversaire. 

À propos de ce texte, Molé écrit que « cette distinction, faite 
selon les doctrines respectives des trois sectes sur l'origine du 
mal et le premier prophète, apparaît artificielle au moins en ce 
qui concerne les Zardushtiya et les Gayomarthiya; les orienta-    



  

  

129 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., Nes 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

listes n’ont jamais admis l'existence réelle de cette dernière secte; 

ils ont d’autant plus insisté sur celle du zurvanisme, à tort », 
dit toujours Molé, « car la notice de Shahristäni forme un tout 
et il n’est pas possible de séparer les trois paragraphes. » Je me 
demande pourquoi on ne pourrait pas supposer que Shahristäni 
se soit trompé sur les deux premières sectes et non sur la troi- 
sième. Shahristani, Molé le concède, « a dû voir, en tout cas, 
un récit contenant le mythe de Zurvan, un mythe des origines 
où Zurvan jouait le premier rôle, pour pouvoir attribuer ce mythe 
à une secte des Zurvaniya ». 

Pour sortir de l’équivoque, il est nécessaire de rechercher dans 
les textes de l’orthodoxie mazdéenne des traces de zurvanisme, 
C’est ce qu'ont fait principalement Nyberg, dans des conférences 
données à Paris en 1929, et Zaehner, en vingt ans d’étude qui cul- 
minèrent en un monumental ouvrage, publié en 1955, Zurvan, 
a Zoroastrian Dilemna. Nous allons, à leur suite, mais sans pou- 
voir du tout prétendre être complet, examiner quelques-uns de 
ces textes suspects de zurvanisme. Nyberg a décelé ce qu’il ap- 
pelle une insertion zurvaniste dans le chapitre premier du Bun- 
dahishn; la suture, à mon avis comme au sien, est visible au para- 
graphe 17 : nous lisons ceci, comme si on allait commencer : 
« Je parlerai maintenant de la création idéale, puis de la maté- 
rielle; » or il est déjà traité de la création idéale dans les seize 
paragraphes précédents. Alors, comme ce récit second concerne 
particulièrement le Temps, on doit conclure, avec Nyberg suivi 
par Zaehner, qu’il s’agit d’une insertion zurvanique. Je n’ai pas 
le temps de vous expliquer par quelles subtilités Molé voudrait 
soutenir et maintenir l'unité du chapitre et l’unité de la doctrine 
mazdéenne; je crois qu’il y a vraiment insertion d’un second récit 
à partir du paragraphe 17 et que cette insertion va jusqu’au para- 
graphe 32 non compris, car celui-ci commence à son tour par ces 
mots : « D'abord, il créa... », comme s’il ne s’était rien passé dans 
les quelque quinze paragraphes précédents. 

Le récit inséré raconte essentiellement ceci : à partir du Temps 
infini a été créé, pour douze mille ans, le temps fini, ou longue- 
ment autonome. De même Vay, le vide, ou l'atmosphère, longue- 
ment autonome, a été formé à partir de Zurvan infini, identique 
à l’espace infini, mais nous allons revenir à ceci.  



  

130 

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN 

Zurvan avait-il un homologue dans l’ancienne religion de l’In- 

de ? Et si oui, peut-on considérer les deux dieux comme apparen- 

tés, héritiers, tous deux, d’une conception indo-iranienne, ce qui 

assurerait la haute antiquité de Zurvan ? 

Les spéculations indiennes sur le Temps, dont il sera question 

aw cours de cette semaine, le Temps qui s'appelle Kala en sans- 

krit, représentent des développements récents, comme l’a montré 

Scheftelowitz, et ne peuvent être projetés dans le passé indo- 

iranien. Mais l'Inde avait un autre grand dieu, Prajapati, dont 

l'histoire est remarquablement parallèle à celle de Zurvan; de 

même que Zurvan sacrifiait à l’origine pour obtenir un fils, de 

même Prajäpati, le grand dieu, fut le premier à accomplir l’of- 

frande daksayana. Il est donc probable que, dès l’époque indo- 

iranienne, un mythe racontait qu'avant la création, un grand 

dieu sacrifiait par désir d’une progéniture. Il n’est nullement cer- 

tain que, dans cette forme ancienne du mythe, comme le prétend 

Widengren, le dieu ait donné naissance à des jumeaux — comme 

le dieu de la plaque du Luristan où l’on voit deux petits garçons 

lui sortir des épaules. Mais il y a dans la tradition de Zurvan et 

celle de Prajäpati une concordance de détail — et en comparaison, 

plus une concordance est minime et particulière, plus elle est 

significative, comme l’on sait — qui nous oblige à penser qu’il 

s’agit bien d’un même mythe. Zurvan, tandis qu’il sacrifiait, a eu 

un doute. Et, d’autre part — c’est raconté dans le Taittiriya 

Brähmana — « Prajäpati pratiquait des austérités brûlantes; il 

s’essuya le front, et ce fut du beurre clarifié; il tendit celui-ci 
vers le feu et fut pris d’un scrupule : dois-je l’offrir ? Dois-je ne 
pas loffrir ? >» 

La similitude des mythes dont Zurvan et Prajäpati sont l’objet 

donne toute sa valeur au fait que Prajäpati, s’il n’est pas, à pro- 

prement parler, le Temps, comme Zurvan, est cependant iden- 

tifié, lui le seigneur des créatures, l’être primordial, non seule- 

ment au sacrifice, qui est la chose qui commence tout et par 

laquelle il faut tout commencer, mais aussi à l’Année. Quel rap- 

port y avait-il entre le dieu du temps, Zurvan, et le dieu de l’Es- 

pace, Vayu ? Grands dieux l’un et l’autre, ils ont entre eux de 

telles similitudes qu’on s’est demandé s’ils ne faisaient pas dou- 

ble emploi. Selon un texte de l’Avesta, Vayu joue le rôle de créa-  



  

  

131 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., N° 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

teur des chemins de l’au-delà, rôle que nous avons vu un autre 

passage de l’Avesta attribuer à Zurvan. L’un et l’autre dieux, et 

eux seuls, méritent l’épithète de « longuement autonomes ». 

Mais, de l’identité des rôles, on ne peut pas conclure à celle des 

personnages et, avec Nyberg, à leur incompatibilité dans un même 

système cosmologique. Que le temps et l’espace atmosphérique 

président tous deux au voyage de la mort n’a rien que de naturel; 

et l'identité d’épithète montre seulement qu’on avait reconnu en- 

tre ces deux êtres une analogie, une homologie profonde. Mais il 

y a plus : parmi les textes dont nous allons tâcher d’extraire la 

substance philosophique, nous trouvons le temps et l’espace pro- 

clamés identiques. On lit, au chapitre 26 du Bundahishn — et 

cela, c’est l’énigme que je veux proposer pour commencer — : 

« Les choses accordées aux hommes les atteignent par le temps qui 

est Väy longuement autonome, » c’est-à-dire l’espace limité. Com- 

ment le temps peut-il être dit identique à l’espace ? Tâchons de 

tirer cela au clair. Examinons d’abord la terminologie; le temps 

se dit dans l’Avesta zurvan, en pehlevi zurvan ou zamän, qui en 

est l'équivalent. La terminologie de l’espace, dans l’Avesta, com- 

me en pehlevi, est moins uniforme, beaucoup moins — et je crois 

qu’on pourrait trouver cela dans toutes les langues : la notion 

d’espace est beaucoup plus abstraite, beaucoup plus raffinée et 

arrive beaucoup plus tard dans la lente marche de l'esprit hu- 
main. On lit dans les Gâthäs, yasna 31, 7 : « Celui qui le premier 

a rempli de lumière, par la pensée, les espaces bienheureux » : 

le terme employé est xväthra. Et cet espace lumineux reparaît, 

mais sous un autre nom, « lumières infinies », dans l’Avesta non 

gâthique, où il est enseigné que l’âme des morts gagne le paradis 

par trois échelons intermédiaires, qu’il faut nous représenter com- 

me des niveaux superposés : les bonnes pensées, puis, au-dessus, 

les bonnes paroles, plus haut encore les bonnes actions; et ces 

échelons, selon les livres pehlevi, s’identifient respectivement à 

la station — notez-le bien — des étoiles, de la lune et du soleil. 

Quelle est la raison de cet ordre ? Il est évident que les étoiles, 

la lune et le soleil se suivent en ordre croissant de luminosité. 

La progression s’achève par le quatrième terme, celui dont je vous 

parlais, qui est l’aboutissement du voyage de l’âme, puisque l’un 

des noms du paradis est en effet « lumières infinies ». Qu'il  



  

132 

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN 

s'agisse bien d’une progression, d’une hiérarchie, c’est confirmé 

par le fait qu’à chacun des degrés correspond une catégorie d’êtres 

entre lesquels la hiérarchie est évidente : aux étoiles les plantes, 

à la lune les animaux, au soleil l’homme, aux lumières infinies 

Dieu. Or en Grèce, Anaximandre enseigne que les astres se suc- 

cèdent dans le même ordre; mais, chez lui, la doctrine constitue 

un système mathématique, géométrique : les astres d’intensité 

croissante entourent la terre comme des anneaux de grandeur 

croissante. Nous n’avons plus une figure plate, mais, en fait, le 

premier système du monde, la première figure du monde qui 

nous ait été proposée. Au-delà des anneaux successifs des étoiles, 

de la lune et du soleil, il y a l’äxervov, terme qui, dans ce contexte, 

exprime certainement d’abord l’absence de précisions spatiales, 

mais auquel Anaximandre a fait exprimer bien d’autres choses 

et, à vrai dire, tout, en un état indéterminé. Historiquement, il y 

a une difficulté à considérer qu’Anaximandre ait pu connaître 

la doctrine iranienne et l’emprunter, comme on l’a soutenu ré- 

cemment dans un très savant article en allemand. La prise de 
Sardes, qui mit fin au royaume de Lydie et incorpora l’Ionie à 

l'empire perse, eut lieu en 547, mais Anaximandre est mort à peu 

près à la même date. Il ne faut donc pas exclure, peut-être, que 

l'influence — puisqu'il s’agit d’expliquer la similitude des doc- 

trines — se soit exercée d’ouest en est; étant donné le prestige 

de l’astronomie grecque à partir de Thalès qui, comme on sait, 

avait prédit une éclipse, et qui fut le maître d’Anaximandre, il 

est possible que les Iraniens aient ajouté à leurs propres croyan- 
ces sur l’au-delà cette structure cosmographique. Je ne dis pas 
qu'ils aient emprunté leurs croyances sur l’au-delà aux Grecs, 

je crois que c’est plutôt le contraire qui s’est passé (un peu plus 

tard), mais je veux dire qu’ils ont pu habiller, restructurer leurs 

croyances en adoptant une astronomie beaucoup plus avancée 

que la leur (qui était inexistante). | 

Le mot gâthique xväthra, nous l’avons vu, signifie « espaces 

bienheureux ». Dans l’Avesta récent, thwäsha « l’espace » est 

divinisé et cité conjointement avec Vayu, autre nom de l’espace 

et avec Zurvan, le temps. En pehlevi, la terminologie de l’espace 

est encore plus disparate; comme l’a observé Zaehner, l’espace 

est appelé tantôt Vay, qui est littéralement l'air, l'atmosphère,  



  

  

133 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., Nos 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

tantôt gäs ou gyak, qui est littéralement le lieu, tantôt spihr, qui 
est la sphère, à quoi nous pouvons encore ajouter tuhikih, le vide. 
Et nous rencontrerons tout à l’heure un terme de plus, et non 
des moindres. 

L’incertitude du vocabulaire reflète la diversité des doctrines, 
leur qualité plus ou moins philosophique. Un passage comme 
celui-ci, par exemple (Denkart M 416), reconnaît explicitement 
le temps et l’espace comme catégories distinctes, universelles tou- 
tes deux et nécessaires l’une et l’autre à la création; et ceci est 
expressément rapporté comme opinion particulière : « Selon cer- 
tains, on ne peut parler de création, sinon dans le temps », et, 
un peu plus loin : « Rien n’existe indépendamment de l’espace 
(tuhikih) >». 

D'un caractère moins purement philosophique est le début du 
Bundabhishn, qui n’est pas un traité de philosophie mais une som- 
me de la religion. On nous y présente Ohrmazd et Ahriman à 
l’origine. Remarquons d'emblée qu’il n’est plus question, dans les 
livres en pehlevi, d’un choix que feraient, à l’origine, les deux Es- 
prits, ou, puisque Ohrmazd a été substitué à son Esprit saint dans 
l'opposition à l'Esprit mauvais, d’un choix que feraient Ohrmazd 
et Ahriman. Ils ne sont pas les acteurs d’un choix. Le Bundahishn 
nous les montre tous les deux d'emblée comme deux adversaires, 
avec leurs natures contraires et incompatibles. Au commence- 
ment, il y avait le Dieu bon et le Démon méchant; l’un lumineux, 
l’autre ténébreux et séparés l’un de l’autre, l’un en haut et l’autre 
en bas, par l’espace, appelé ici Vay. Ils semblent avoir existé dans 
cet état depuis toute éternité quand l'attaque envieuse d’Ahri- 
man donne le branle à tout ce qui s’est passé et qui se passe en- 
core. La question de leur origine n’est même pas posée. Comment 
ne pas considérer cette omission comme voulue, puisque dans le 
contexte, dans l'entourage de ceux qui écrivaient ces textes, on 
savait la réponse; c’est Zurvan qui est à l’origine. Donc, si l’on 
n’en dit rien, il me semble que cela est suspect. Quoi qu'il en soit, 
ce qui nous intéresse ici particulièrement, c’est la présence de cet 
espace intermédiaire entre Ohrmazd et Ahriman, qui peut nous 
surprendre; mais notre surprise, comme dit Valéry, s’abrège quand 
le P. de Menasce nous explique que cette conception constituait 
une réponse, une réplique à la doctrine manichéenne. La critique 

  
 



  

134 

ESPACE ET TEMPS DANS L’'IRAN ANCIEN 

que faisaient les mazdéens de cette doctrine ne visait pas son dua- 

lisme comme tel, bien entendu, — les Mazdéens sont aussi dua- 

listes que les Manichéens, chacun l’est à sa manière, — mais 

visait sa spatialisation, et tout spécialement la doctrine mani- 

chéenne — et ici je cite le P. de Menasce #, de façon qu’il soit le 

plus présent possible, puisqu'il n’a pas pu venir en personne —, 

la doctrine « de la contiguïté primordiale des deux principes, qui 

cadre si mal avec leur contrariété. Le mal ne saurait en effet être 

en contact avec le bien sans chercher à l’envahir >» — c’est la 

fonction même du mal. « Si ce contact existait dès l’origine, 

comment l’assaut et le mélange ont-ils pu être précédés d’une 
période de voisinage pacifique ? » Une période où rien ne se pas- 

sait ? « Juifs, chrétiens, musulmans et mazdéens attaquent cette 

inconséquence du système. Pour les mazdéens, les deux mondes 

de la lumière et des ténèbres sont séparés par un intervalle de 

vide originel, tuhikih, que certains appellent Vay, l'atmosphère. 

C’est le réceptacle de la double création qui va s’affronter et se 

mélanger : c’est à proprement parler le champ de bataille du mé- 

lange. » Et le P. de Menasce ajoute en note ceci, qui me semble, 

je l’avoue, infiniment plus explicite que les textes : « Le schéma 

mazdéen n’est spatial que figurativement : l’espace et la corpo- 

réité n’interviennent que lors de la création de l’univers matériel. 

Les « lieux >» d’'Ormazd et d’Ahriman sont des lieux « transcen- 

dants. » C’est fort bien, mais le mot franscendant n'existe pas 
en Iran, ni la notion. « Au contraire, dans le manichéisme, » là, 

d’accord, « le principe hylique, le principe naturel est, par défini- 

tion, et donc dès l’origine, quantifié et étendu. » 

Mais quoi qu’il en soit de l’espace, transcendant ou non, la 

création a pour condition qu’à partir du temps infini se produise 

le temps limité, « la première créature, dam, que façonna Ohr- 

mazd, > comme dit le Bundahishn, I, 24. 

Comment pouvons-nous nous représenter graphiquement cette 

production, sinon, à première vue, comme une droite infinie dans 

laquelle se découperaient les douze mille ans du temps limité ? 

Mais ici surgit une nouvelle difficulté : de la lumière infinie, 

lisons-nous, Ohrmazd crée une forme de feu indépendante du 

temps, et à l’intérieur de cette forme, toutes choses, y compris 

4. Shkand gumanik Vichar, 1945, p. 247.  



  

135 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., Nos 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

l’année, sont créées. On dirait que le temps est créé après, donc 
que cette création s’est faite indépendamment du temps. Dire que 
la forme de feu est indépendante du temps, n’est-ce pas mécon- 
naître que celui-ci fut la première créature que façonna Obr- 
mazd ? Qu'est-ce donc, exactement, que cette forme de feu ? 
C’est ce qu’il faudrait d’abord éclaircir. Mais on pouvait difficile- 
ment y parvenir tant que l’on se méprenait sur la lecture et la 
signification d’un des termes qui la désignent, asrok karp. Molé 
interprétait cette forme de feu comme une « forme de prêtre ». 
Zaehner, en réaction contre ce qu’il appelait that awful body of a 
priest — car il trouve cette hypothèse vraiment épouvantable — 
Zachner se permettait le crime classique du philosophe à bout : 
corriger le texte. Et alors il lançait quelque chose qui n’avait 
pas beaucoup plus de sens : asar, forme infinie, ou forme sans 
tête. Le prêtre était, si je puis dire, décapité. Alors, entre ces di- 
verses interprétations, on ne voyait plus clair. Ma petite contribu- 
tion originale à ce problème, c’est d’avoir, je pense, fait justice 
de ces interprétations. Et Zaehner, à la fin d’une conférence que 
j'ai faite à Oxford, s’est rallié à mes vues. Je l’ai embrassé, me 
justifiant devant l’assistance en disant : « Il est si rare de voir 
deux iranistes être d'accord sur quelque chose ! Ceci mérite d’être 
célébré. » 

Et je crois vraiment que maintenant tout le monde va se rallier, 
et qu’ainsi débarrassée de ses interprétations erronées, la forme 
de feu va briller dans toute sa simplicité, que décrit le Bun- 
dahishn, I, 43, « lumineuse, blanche, ronde, visible au loin ». 
C’est évidemment la sphère du ciel, d’où son autre nom de spihr, 
car spihr n’a pas de meilleure interprétation (quoique deux autres 
aient été proposées), que de le considérer comme emprunté au 
grec sqaïpa. Voilà donc ce que produisit Ohrmazd « de sa propre 
essence, qui est la lumière matérielle, pour forme de ses créatu- 
res ». On peut le représenter par un cercle. 

Mais de même, à partir du temps infini, le temps limité qui en 
est sorti peut aussi, puisqu'il doit, au bout de douze mille ans, 
y retourner, être figuré comme circulaire. Il y a donc similitude 
de structure entre le temps limité et l’espace du monde; et ceci 
conduira à les identifier l’un à l’autre, selon le texte que nous 
avons cité tout à l’heure. 

   



  

ESPACE ET TEMPS DANS L'IRAN ANCIEN 

Pour aboutir à ce résultat, il faut encore considérer que cette 
forme de feu est à la fois spirituelle et matérielle. Si vous avez 
cru que je vous exposais un système physique, détrompez-vous : 
ces choses sont à la fois spirituelles et matérielles. En Iran, nous 
ne sommes pas chez les Présocratiques. Comme le dit brièvement 
Bundahishn I, 43 : « L'esprit du ciel est pourvu de pensée, parole, 
action. » L'esprit du ciel, donc la partie spirituelle de cette créa- 
tion qu’est le ciel. Plus clairement, le Denkart dit (M 349) : «Il 
y a deux choses dans la forme de feu : d’une part, dans la création 
spirituelle l’esprit du pouvoir du mot, d'autre part, dans la créa- 
tion matérielle, l’esprit du pouvoir de la race. D’un côté, le pouvoir 
de la parole, de l’autre côté le pouvoir de la génération ». Et en con- 
clusion, « le spihr, la roue >» — car on l’appelle quelquefois une 
roue, tellement on a l’image de quelque chose de circulaire, — 
« est le premier corps, uni au pouvoir du mot ». Alors nous com- 
mençons à comprendre que si l’on peut dire que les deux sont in- 
dépendants mais créés ensemble, car le temps et l’espace peuvent 
s'identifier, c’est que l’un pourrait être considéré comme l’âme de 
l’autre, ce temps et cette forme étant entre eux comme une âme 
et un corps. Ils sont produits simultanément par un même acte 
de création. C’est ce qui ressort aussi d’un autre passage, Bun- 
dahishn 1, 29-30, où on lit que, non seulement, de la lumière inf- 
nie est issue la forme de feu, où naissent toutes les créatures et 
notamment la prière Ahunvar, quintessence de la religion, d’où 
l’année, mais que de la lumière matérielle est née la parole vraie, 
ce qui revient au même que la religion, et que celle-ci fut créée 
dès le début de la création. Nous n’avons donc plus de difficulté, 
il faut se représenter qu’il y a dès l’acte créateur le temps circu- 
laire et le monde circulaire, en même temps que la parole créa- 
trice, que la parole vraie, que la religion. 

Deux autres textes nous acheminent nettement à l'identification 
du temps et de l’espace. On lit, Bundahishn I, 26, non seulement 
qu’Ohrmazd, « de sa propre essence, qui est la lumière matérielle, 
façonna la forme de ses créatures, une forme de feu », mais aussi 
que, « de la forme matérielle de cet Esprit, que ce soit le Pou- 
voir ou le Temps, il façonna la forme du bon Vay longtemps auto- 
nome (c’est-à-dire l’espace limité) ». Ceci est repris plus briève- 
ment au chapitre 3 du Bundahishn en une formule où tout le pro-    



  

REVUE DE SYNTHÈSE : IIJe S., Nos 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

cessus esi vu comme en raccourci; il y a un télescopage dont je 
ne vous donne que le premier et le dernier termes, et l’on arrive 
alors à cette chose curieuse, de dire que « du temps infini fut créé 
le Spihr, qui est le corps de Zurvan longtemps autonome ». On 
dit explicitement que l’espace est le corps du temps. Autrement 
dit, répétons-le, du temps infini et de l’espace infini sont créés la 
Sphère et le temps limité, qui sont entre eux comme corps et 
âme. 

Et nous pouvons relire maintenant, sans plus en être choqués, 
la formule citée tout à l'heure du Bundahishn (ch. 26), où l’iden- 
lification est complète : « Les choses accordées aux hommes les 
atteignent par le temps qui est Vay longuement autonome, c’est- 
à-dire l’espace limité. » 

Mais il y a une raison tout autre, dans le contexte du frag- 
ment cité, à l'identification du temps et de l’espace. C’est une 
raison au fond extrêmement simple et peu philosophique, peu raf- 
finée : c’est que le temps et l’espace sont deux manifestations du 
destin. Car le chapitre 26 du Bundahishn concerne la distribu- 
ton des biens, et il est dit notamment que « c’est Spibr qui donne 
les bonnes choses ». L'idée que le destin est réglé par la sphère 
céleste s'accorde avec l'astrologie, science répandue dans tout 

le monde antique; dans les mystères de Mithra, la voûte de la 
grotte où s’accomplit le sacrifice du taureau est ourlée des signes 
du zodiaque, et le dieu à tête de lion, le temps, porte divers sym- 
boles astraux. Le mazdéisme a adopté l'astrologie; un chapitre 
du Bundahishn lui est consacré. En outre, l’astrologie s’accorde 
avec une attitude fataliste, bien représentée en Iran par le Shdh 
Nämak et ailleurs, et même avec le matérialisme de ceux que les 
Arabes allaient appeler dahri, les partisans du temps, dahr. 

L’Iran est inclus, comme l’a observé Ringgren, le spécialiste 
du fatalisme iranien et arabe, dans la région comprenant en ou- 
tre l’Inde, l’Arabie préislamique et, dans une certaine mesure, Is- 
raël, où le mot « temps » peut vouloir dire « destin ». Le Bun- 
dahishn contient par exemple ce fragment d’hymne qui a été mis 
en lumière par Nyberg : « Le temps est plus puissant que les deux 
créations; » il est donc au-dessus des créations bonne et mau- 
vaise. 

« Le temps comprend bien toute action et toute loi.    



  

138 

ESPACE ET TEMPS DANS L'IRAN ANCIEN 

« Le temps est plus intelligent que les intelligents, plus curieux 

que les curieux, car c’est le temps qui décide. 

« Le temps renverse les maisons, le désastre vient du temps, et 

ce qui est écrit, il l’efface. 

« Nul d’entre les mortels ne lui échappe, qu’il s’envole vers le 

haut, qu’il creuse une fosse et s’y mette ou qu’il se cache sous 

les eaux froides d’un torrent. » 

Dans la notice de Eznik, le nom de Zurvan est interprété com- 

me signifiant le sort. Les mazdéens ont vu le danger fataliste, 

et c’est pourquoi ils ont lutté contre le zurvanisme, ou, si l’on 

veut, contre la tendance zurvanite, ou ont essayé de le neutraliser 

en l’absorbant. Il s’agissait de montrer de toutes les manières 

possibles qu'Ohrmazd domine le temps, et non l'inverse. Par 

exemple, selon le Denkart 21, Ohrmazd donne au temps diverses 

couleurs, soit pour le bien, soït pour le mal. Ce qu’il y a de re- 

marquable dans ce passage, comme l’a noté Ringgren, c’est 

qu'Ohrmazd paraît ici le maître du mal comme du bien. L’adver- 

saire est nommé, mais il ne semble pas le réel et ultime auteur 

du mal. D’ordinaire, dans le système mazdéen radicalement dua- 

liste, à la forme de feu créée par Ohrmazd s'oppose la création, 

par Ahriman, d’une chose « noire et cendrée » — évidemment le 
contraire du feu — et qui est dite « digne des ténèbres, damnée 

comme la plus pécheresse des vermines ». Le nom de cette chose 
est difficile à lire et à traduire; selon Zaehner, c’est le charbon, 

qui est en effet noir et cendré; maïs le charbon n’est pas une ver- 
mine. Selon le P. de Menasce, c’est le crapaud, ce qui n’était pas 

mal comme symbole ahrimanien tant qu’on interprétait le sym- 
bole ohrmazdien correspondant, la forme de feu, comme une 

« forme de prêtre »; maïs ce prêtre ayant été philologiquement 

éliminé, le crapaud qu’il était censé combattre perd beaucoup de 

sa probabilité; d’ailleurs, un crapaud est-il particulièrement noir 

et cendré ? Il faut en prendre son parti : cette forme obscure 

n’est pas claire... 

Quoi qu'il en soit, la création d’Ohrmazd, cette création du 

temps et de l’espace — pour ne pas dire de l’espace-temps — quel 

en avait été le motif ? Faire en sorte que la lutte entre lui et Ahri- 

man, lutte provoquée par celui-ci, ait une fin; car Ohrmazd savait 

que cette fin ne pouvait que lui être favorable; c’était vraiment le 

 



  

139 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., Nos 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

seul moyen d’en finir. Voilà pourquoi Ohrmazd crée le temps et 

l’espace circulaires, le monde qui retournera à son point de départ 

au bout de douze mille ans, par la défaite d’Ahriman. 

Prenons-y garde : la doctrine semblerait impliquer que tout ce 

qui a été créé dans le temps cessera avec le temps. Mais la religion 

enseigne qu’il n’en sera pas ainsi. Il s’agit donc d’expliquer que 

la création d’'Ohrmazd « subsistera à jamais, purement, avec 

Ohrmazd » (Bundahishn I, 24), tandis que celle d’Ahriman n’exis- 

tera plus. Ceci oblige à compliquer la production du temps, à y 

distinguer une série d'étapes — vous savez que quand les philo- 

sophes ont des difficultés, ils font quelques distinctions, ils croient 

franchir un espace infini en multipliant les étapes — et nous ob- 

tenons ainsi ce qui a l’air d’un système d’émanations, même si, 

comme le veut Molé', ce n’en est-pas un. Ensuite, du temps 

illimité il façonna et créa le temps longuement autonome — cer- 

tains disent : le temps limité. 

Du temps longuement autonome il développa la permanence : 

ce qui est à Ohrmazd ne passera pas. 

De la permanence apparut son contraire, le manque de bon- 

heur : les démons n’atteindront pas le bonheur, etc. 6, 

Voilà pourquoi le monde d’'Ohrmazd, quand prendra fin le 

temps limité, ne passera pas, tandis que celui d’Ahriman sera 

anéanti, conformément à la doctrine religieuse. Sauvegarder celle- 

ci, la justifier philosophiquement a demandé quelque effort qui 

reste visible. Et ceci fait apparaître la spéculation sur le temps 

comme étrangère, au moins à l’origine, à la tradition mazdéenne. 

Mais il y a plus. 

Cette boule de feu, je l’ai dit, a encore un autre nom; le théolo- 

gien Manushcihr nous le révèle : « Ohrmazd, écrit-il 7, le Seigneur 

de toutes choses, produisit, de la lumière infinie, une forme de 

feu dont le nom était celui d'Ohrmazd et dont la lumière était 

celle du feu. >» Ohrmazd créant un corps qui s’appelle Ohrmazd, 

qu'est-ce que cela peut bien vouloir dire ? Tout devient clair, il 

me semble, si l’on veut bien considérer la formule comme l’adap- 

tation, assez maladroite, d’une formule zurvaniste, où l’on disait 

5. Journal Asiatique, 1959, p. 435. 
6. Bundahishn, I, 22. 

7. Datastan i Denik, question 63. 

  
 



  

ESPACE ET TEMPS DANS L’IRAN ANCIEN 

quelque chose comme ceci : « Zurvan crée une forme qui s’appelle 

Ohrmazd. » N'oublions pas que dans le manichéisme Ohrmazd 

est le nom de l'Homme cosmique issu du Dieu Zurvan, et des pas- 

sages pehlevi rappellent aussi la doctrine zurvaniste selon la- 

quelle c’est Zurvan qui crée Ohrmazd et l’investit de la prêtrise; 

ceci est particulièrement clair au chapitre 3 du Bundahishn, où 

Ohrmazd revêt l’habit blanc de prêtre et où, quelques lignes plus 

haut, Zurvan transparaît sous la quadrinité mazdéenne. 

Cette quadrinité mazdéenne demande à être expliquée. Un des 

plus forts arguments, me semble-t-il, en faveur de l'existence 

d’une spéculation zurvanite autonome, non mazdéenne, c’est 

qu’elle constitue la meilleure explication, sinon même la seule 

possible, de la tétrade mazdéenne. La spéculation zurvanite fai- 

sait, en effet, une grande place à la quadrinité divine; nous for- 

geons ce mot de quadrinité par imitation de trinité : il y a ici 

quatre termes. On sait notamment, par plusieurs témoignages 

syriaques qui citent, à côté de Zurvan, trois autres noms, ceux 

que nous avons cités tout à l’heure à propos de la plaque du Lou- 

ristan et qui, quoique donnés comme d’autres dieux, sont réelle- 

ment des hyposiases du premier et le caractérisent par rapport 

aux trois moments de la vie humaine, jeunesse, maturité, vieil- 
lesse, 

Que l’on ait bien affaire à une tétrade, et non pas à quatre 

dieux énumérés et quelconques, est confirmé par la tradition ma- 
nichéenne qui désigne le dieu Zurvan, le Dieu suprême, comme 

un dieu à quatre visages : retoa-xpécwxos dans le texte original, La 

quadrinité de Zurvan se manifestait encore sous d’autres formes, 

que Zaehner a étudiées avec beaucoup de soin et beaucoup d’ima- 

gination — même un peu trop — mais en tout cas, la tétrade la 

plus intéressante pour notre propos est celle qui associe Zurvan 
à la Lumière, à la Puissance et à la Sagesse, 

Zurvan, 

Lumière, 

Puissance, 

Sagesse, 

car nous allons voir qu’elle paraît être à l’origine de la tétrade 
mazdéenne.   

 



  

141 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., Nos 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

Il y eut plus d’une façon, pour les mazdéens, d’absorber le zur- 

vanisme, qui les gênait, je l’ai dit, avec son fatalisme, et qui était, 

au fond, quelque chose d’irreligieux. La quadrinité est l’une 

d’elles. On lit en effet dans le Bundahishn, 3, 2, qu'Ohrmazd a 

trois autres noms; et ces noms sont le Temps, l’Espace et la Reli- 

gion. Ces équivalences sont incorporées au calendrier, dans les 

noms des jours, où Ohrmazd figure d’abord en son nom propre, 

puis trois fois encore, sous le nom de Dadv, créateur, qui recou- 

vre distributivement, comme le montre un autre passage de 

l’Avesta, le Temps, l'Espace et la Religion. Il a donc suffi, à mon 

avis (et je ne vois pas d’autre explication de cette quadrinité 

mazdéenne), de remplacer dans la tétrade zurvanite Zurvan par 

le Temps — ce qui n’est pas bien difficile, c’est la même chose —; 

la Lumière par l'Espace — nous avons vu que les espaces sont 

lumineux et ce n’est donc pas bien difficile non plus —; la Sagesse 
par la Religion; il ne reste alors qu’un terme, la Puissance : il suf- 

fira de l'identifier à Ohrmazd et de mettre celui-ci en tête pour 

avoir substitué à la quadrinité zurvanite une quadrinité maz- 

déenne. 
Zurvan — Temps 

Lumière — Espace 

Puissance —> Ohrmazd 

Sagesse — Religion 

Pourquoi se soucier ainsi de la tétrade zurvanite ? C’est qu’il 
ne s’agissait pas seulement de « neutraliser » le zurvanisme : on 

voulait rendre compte du rôle que jouent le temps et l’espace 

dans la genèse du monde. Si Ohrmazd se résout à créer, c’est 

afin d’exterminer Ahriman. Pour cela, il lui faut, pour un temps 

limité, — que déterminera un pacte, remarquons-le — et dans 

l’espace intermédiaire entre lui et Ahriman, créer le monde. Où 

ailleurs pourrait-il créer ces deux êtres ? Ohrmazd a donc besoin 

du temps et de l’espace; ceci est fâcheux, direz-vous, parce que 
si Ohrmazd a besoin du temps et l’espace, c’est qu'ils lui sont su- 

périeurs. Ce serait, dans l’optique mazdéenne, blasphématoire. 

On se tire d’embarras en faisant le temps et l’espace identiques 

à Ohrmazd, éternels comme lui et formant avec lui une quadri- 

nité, comme on a vu. 

  
 



  

142 

ESPACE ET TEMPS DANS L'IRAN ANCIEN 

L'idée d’un pacte est peut-être, elle-même, une importation zur- 

vanite. En effet, nous lisons chez Zâtspram que c’est Zurvan qui 

propose le pacte à Ahriman; si nous y réfléchissons, on voit mal 

pourquoi Ohrmazd, s’il sait que la lutte aura un terme et qu’il 

triomphera, comme le savent tous les mazdéens, a besoin d’en 

parler à Ahriman et de conclure un pacte avec lui : il suflirait 

qu’il commence la lutte sans rien dire à son adversaire. Dans l’op- 

tique zurvanite, au contraire, Zurvan partage le pouvoir entre 

ses fils, ce que raconte tout au long Eznik, que je vous ai résumé 
brièvement tout à l’heure; il leur assigne leurs rôles respectifs 

— en somme, il leur impose un pacte. 

Une autre facon pour le mazdéisme de digérer le zurvanisme 

consistait à n’admettre comme infinis que le Temps et l'Espace. 

Dans cette solution, il n’y a pas de compromis entre Zurvan et 

Ohrmazd; on ignore Zurvan et on considère qu’ils n’ont rien de 

commun : Zurvan, le Temps, est infini — le temps ne peut pas 

s’arrêter — et Ohrmazd et Ahriman ne sont pas infinis. Ceci 

est présenté dans quelques textes, notamment dans le Shkand 

Gumanik Vichar, qu’a édité et admirablement commenté le P. de 

Menasce. 

Quand nous considérons le zurvanisme comme étranger au 

mazdéisme, nous ne voulons pas dire, bien entendu, étranger à 

l'Iran. L’Iran paraît en effet — récapitulons — avoir hérité du passé 

indo-iranien un mythe du dieu des origines sacrifiant avant la 

création. Ensuite, dans l’Iran occidental, dans le Luristan, vous 

avez vu représenté un dieu du temps d’où sont issus deux ju- 
meaux : le thème des jumeaux est connu de Zarathustra, mais 

il ne dit rien de leur origine, de même qu’il ne cite pas Zurvan 
comme créateur des trois moments de la journée. Dans l’Avesta 
récent apparaissent la distinction entre temps limité et temps illi- 

mité et l’épithète du temps « longuement autonome >» caracté- 

rise également Vayu, l'atmosphère. C’est beaucoup et c’est au- 
thentiquement iranien. 

Cependant, puisque nous savons que Shahpuhr, le roi sassa- 

nide, fit incorporer à l’Avesta des doctrines venues de Grèce sur 

le temps, l’espace, le mouvement, etc., nous ne nous étonnerons 
pas d’en retrouver les traces dans les écrits mazdéens qui nous 

sont parvenus. L’un des noms de la forme de feu est spihr, je vous 

 



  

  

143 

REVUE DE SYNTHÈSE : Ille S., N° 55-56, JUILLET-DÉCEMBRE 1969 

l'ai dit, c’est-à-dire, probablement, coaipa. Et l’on ne peut qu'être 

frappé de la similitude de conception entre la boule de feu créée 

à partir des lumières infinies et l’univers sphérique des Grecs, 

lancé, si je puis dire, par Anaximandre, univers suspendu dans 

l’&retçov ou l’éther, d’où il provient. L'image d’un monde sphéri- 

que est aussi, rappelons-le, à la base de l’astrologie, science gréco- 
babylonienne. 

Cependant, si la conception iranienne du temps lui doit quel- 

que chose, l'emprunt n’a pas été servile et aveugle. Le temps, 

pour les Grecs et les Babyloniens, était cyclique, le temps iranien, 

quoique circulaire, ne recommence pas. Et il faudrait le repré- 

senter non pas comme une roue tournant infiniment, mais comme 

une roue de douze mille ans qui serait posée sur l’infinité, la- 

quelle, donc, continue. 

Mais il ne faut pas se servir de ces symboles comme s’ils étaient 

les interprétations authentiques des idées iraniennes : ce sont 

seulement des suggestions. 

L’emprunt est, dans un autre cas, manifeste. On lit dans le 

Bundahishn I, 41, que « de la lumière infinie vint le feu matériel, 

du feu le vent, du vent l’eau, de l’eau la terre solide »; il s’agit 

évidemment, comme l’a bien vu Zaehner, des éléments d'Empé- 

docle. 

Autre emprunt possible : on se rappellera qu’Ohrmazd a créé, 

en même temps que le monde matériel, la parole vraie, le pou- 

voir du mot. Le terme employé ici est vax&, c’est-à-dire la voix, 

en lequel Sir Harold Bailey a proposé de reconnaître le A6yos. 

Ces éléments étrangers se sont plus ou moins bien intégrés à 

une spéculation sur le temps qui paraît avoir considérablement 

exercé la pensée mazdéenne. Et peut-être celle-ci, — tant était 

grand le prestige de Zoroastre et des mages dans le monde gréco- 

romain vers la fin de l’Antiquité — a-t-elle en retour enrichi la 

spéculation hellénistique sur aiwv. Il ne paraît pas impossible, fina- 

lement, que quelque chose d’iranien soit passé dans la fête célé- 

brée à Alexandrie le 6 janvier en l'honneur du dieu Temps, Dio- 

nysos-Aiôn, et de là dans la tradition occidentale qui a vu dans 

les mages de Béthléem les représentants des trois âges de 

l’homme. 

  
 



  

  

À VANISHING PROBLEM 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

  

  

Between Christmas and Epiphany, in certain regions of Christen- 
dom, three boys carrying a paper star fixed at the end of a deco- 
rated stick go singing from farm to farm and beg for a few pennies. 
They are often in fancy dress but sometimes content themselves 
with wearing their coats inside out. They smear their faces and 
hands — one black, with soot; another white, with flour; the third 
red, with pig's blood. This usage is a remainder of medieval mys- 
teries which originated in France and spread through most of 
Europe and in which the three wise men at Bethlehem were im- 
personated as an old man, an adult, and a beardless youth. This 
differentiation is first attested, in the literary sources, in the Ven- 

erable Bede (eighth century), and in art, two centuries earlier. 

The division of human life into three phases seems hoary, and 
certainly reaches back to classical antiquity. It was shared by 
many authors, including Aristotle. Admittedly, no earlier pictorial 

representation of it has survived than the eighth-century A.D. fresco 
in the small bath of Quseir Amra in the Jordanian desert: this 
decorative and symbolic painting, made by Greek artists using 
ancient, traditional motifs, shows, in three medallions, a white- 
bearded old man, an adult with black hair, and a red-cheeked, 
blond youth? 

1 Compare J. Duchesne-Guillemin, “Die drei Weisen aus dem Morgen- 
lande 2 | die Anbetung der Zeit,” Antaios, 7 (1965): 234 ff. A gross misprint 
appears on p. 248; the third line from the bottom should read “primus fuisse 
icitur Melchior, senex et canus.” Another edition, in Italian, of the same 

lecture has fewer notes but more illustrations: 1 Magi di Betlemme nelle tra- 
dizioni occidentali, Vita e Pensiero (Milan, 1966). 

2 Alois Musil, Quseir Amra (Vienna, 1907). 

 



  

  

145 

HISTORICAL . . . 

To apply this notion to the three wise men in order to differen- 
tiate them was a rather obvious step to take, and it may be that 
we have to do here with simply one more instance of the absorp- 
tion into Christianity of a banal pagan feature. Yet there was 
perhaps in this particular case a special reason for this absorption. 

On a silver plaque from the Iranian province of Luristan, dating 
back at least to the eighth century 8.c. and brought to light a 
few years ago (it is now in the Cincinnati Museum), there appear 
before a mythical figure three sets of worshipers: children, adults, 
and old men.$ This distribution seems particularly suitable to the 
case of worshipers of a being otherwise characterized as a god 
of time, for he has wings as well as two faces — symbols of the 
bisexuality which is normal in a god of origins. An allusion has 
been recognized here to the god Zurvan, who had in a Syriac 
text three companions, Ashoqar, Frashoqar, and Zaroqar, terms 
adapted from Avestan epithets which clearly allude to him as god 
of youth, manhood, and old age. 

Did the pictured ceremony take place at certain seasons? We 
do not know. Yet it is perhaps not a mere chance that in the Chris- 
tian world the three corresponding wise men—the youth, the 
adult, and the old man — do not merely present themselves be- 
fore God but figure as worshipers of a god who manifests him- 
self at the very time of year in which the year — and hence Time 
itself — is renewed. 

In fact, Zurvan was called in Greek Aion, and it was Aion- 

Dionysos whose anniversary was celebrated on January 6, that is 
to say, on the very day which became the feast of the Three Kings. 
But Aion was conceived of and represented sometimes as a child 
(by Heraclitus, Euripides, etc.), sometimes as an adult in the 
fullness of his age (in the picture described by John of Gaza, 
under Justinian), and sometimes as an old man (by Claudian, 

in 400 A.D.): in other words, he contained in himself the three 
ages which were to be distributed among the three wise men. 
How can this filiation be demonstrated? Our documents con- 

cerning Iran are, as usual, rare and not easily dated, but we do 
have the medieval tradition on the three ages of the Magi. The 
problem is therefore posed in historical terms. It would be differ- 
ent if we did not have that tradition: we would then be inclined 

8R. Ghirshman, “Le dieu Zurvan sur les bronzes du Luristan,” Artibus 
Asiae, 21 (1958): 37 ff. 

   



  

  

146 

Jacques Duchesne-Guillemin 

to look for another explanation. But even if the historical ap- 
proach imposes itself, it should not blind us to the possibility of 
an underlying structure. 

In other words, if the distinction between the Negro, the white- 

bearded old man, and the red-cheeked youth succeeded in im- 

posing itself and becoming permanent, is it not partly because it 
fitted into a pattern of colors which was already in existence in 
European folklore and perhaps even in the Indo-European ideol- 
ogy, or earlier yet? 

Quite a few publications seem to have paved the way to an 
answer. First was Jan de Vries’ article “Rood, wit, zwart” in 
the Belgian-Dutch periodical Volkskunde (n.s. 2 [1942]), which 
was followed by Georges Dumézils discovery of the color sym- 
bolism of the three functions in Indo-European society and reli- 
gion“ and Lucien Gerschel's long article on dyeing techniques 
in ancient and medieval Europe in which he shows that red was 
the almost exclusive color for dyeing linen, whereas white was the 
color of the bleached linen and black or brown or any other dark 
hue the natural color of the unbleached, unwashed fabric.5 

Gerschel's article appeared too late for C. Scott Littleton to 
mention it in his excellent book The New Comparative Mythology 
(Berkeley and Los Angeles, 1966), which offers the interesting 
suggestion that the Dumézilian tripartition may have been re- 
flected in the European preference for triplicity, for instance in 
the doctrine of the Holy Trinity. We might add several examples, 
among them the scholastic axiom, rooted in classical antiquity, 
omne trinum perfectum. 

But the question is even wider, since we read in Paul Radin’s 
Primitive Man as Philosopher (New York, 1927), for instance, 
that Indians in the western United States use in their decoration, 
as the three natural colors, white, red, and black. 

À vanishing problem. . . . 

4 Dumézil, L’Idéologie tripartie des Indo-Européens (Brussels, 1958); La 
religion romaine archaïque (Paris, 1966). 

5 Gerschel, “Couleur et teinture chez divers peuples indo-européens,” An- 
nales (Economies, Sociétés, Civilisation), 21 (1966): 608 #.  



  

  
  

ë 

J. Duchesne-Guillemin 

Jesus’ trimorphism and the differentiation 
of the Magi 

When Marco Polo visited Iran on his way to China he was told the 
following story about the Three Wise Men:1 Jesus had appeared to 
them, as they separately entered the stable at Bethlehem, in three 
different forms corresponding to the age of each, namely, as a young 
man, an adult, and an old man. 

In 1951 Leonardo Olschki? saw the source of this conception in the 
three- or fourfold manifestation of the Iranian god of time, Zurvan. 
He also adduced the Ismaïlite belief that the imam combines the three 
ages in his person, while his divine substance remains unchanged. 

Olschkis article was cited by Monneret de Villard in his book Le 
leggende orientali sui Magi evangelici, published the following year, in 
which he also quoted from the Armenian Gospel of the Infancy about 
Jesus appearing in three forms corresponding to the three gifts. But he 
concluded as follows:3 ‘questo problema . . . attende chi saprà compiu- 
tamente risolverlo’. 

Elsewhere I have tried to show that the representation of the Magi 
themselves as a youth, an adult and an old man stemmed from the 
Hellenistic cult of Aion, no matter whether this cult had been influenced 
by the Zurvan belief or not. 

Only in 1966-7 did H. Puech briefly take up this theme in his 
seminar of the École Pratique des Hautes-Études, Paris, and an- 
nounceÿ his intention to seek an explanation of the threefold appearance 

1 Il Milione, chapters 31 and 32. 

2 ‘The Wise Men of the East in oriental traditions”, Semitic and Oriental Studies 
presented to W. Popper (1951), pp. 3816. 

3 Le leggende orientali sui Magi evangelici (1952), p. 79. 

4 ‘Die drei Weisen aus dem Morgenlande’, Anfaios (1965), pp. 234-52; 

‘Addend: et corrigenda”, Iranica Antiqua (1967), pp. 1-3; ‘Espace et Temps 
dans l’Iran ancien”, Revue de synthèse Lv-Lv1 (1969), pp. 259-80. Parts of these 
articles have been translated here. 

5 Annuaire de l’École Pratique des Hautes Études, se section (Sciences religieuses) 
(1966-7), p. 130.  



  

  

148 

J. Duchesne-Guillemin 

of Jesus in his assimilation to the personified Aion, ‘cette sorte de 
réplique occidentale de Zurvan akarana’. 

As a first stage in his research he gave two parallels to the Marco 
Polo testimony. The first is an illustrated ms. from the eleventh 
century in the Library of the Patriarchate in Jerusalem.5 The three 
Magi, of different ages, see Jesus in the grotto in three different forms 
and later on exchange their impressions. ‘The first said, I saw him as 
a little child, the second, I as a man of thirty, the third, I as an old 

man. And they wondered at this change in the appearance of the 
new-born.” This homily is attributed by Franz Dôlger to John of 
Euboea. 

The second text, cited by Puech (after Abbé Marcel Richard) in 
the following year, is an illustrated gospel book of the eleventh century 
in the Bibliothèque nationale:? Jesus is represented on a miniature in 
three forms and with three names, as an old man, /lalœoôs Tüv nuépær, 
as an adult, Xovotôç, and as a youth, ’EuuaruyA. The text is a homily 
of John of Damascus, in which the symbolism of the three ages is 
combined with that of the three gifts: to the first of the three kings, 
who offers Jesus gold, as to a king, he appears as a three-year-old child, 
like a son of God; to the second, who offers him frankincense as to a 

god, he appears as a man ofthirty; to the third, who offers him myrrh 
as to a mortal man, he appears as an old man with white hair, looking 
like the ‘Ancient of Days’. 

If we survey the whole material, including the Marco Polo story, it 

becomes apparent that two different themes are here merged, which 
ought to be sorted out, namely: (1) the appearance of Jesus in different 
forms; (2) the differentiation of the Magi as a youth, an adult and an 
old man. Ofthe two themes, Puech has treated only the first, adducing 
a wealth of texts from the ‘occidental’ tradition,8 in which Jesus 
appears in different forms: 

1 In the Armenian Gospel of the Infancy, already cited by Monneret, 
Jesus appears in different forms according to the gifts offered, 
namely, as a child in the manger, as the son of an earthly king, and as 
Christ dead and resurrected. In another chapter of the same apocry- 

6 Ms. 14, with illustration on folio 106v, a photograph of which was made 
available to me through the kindness of the Archbishop and of Professor 
R. J. Zwi Werblowsky of the Hebrew University. 

7 Ms. gr. 74, f. 167, reproduced here, plate 8.1. 

8 ‘Occidental’ here means Mediterranean, as opposed to the Iranian tradition 
referred to by Olschki. 

 



 
 

  

PE ; 
Jesus trimorphism  
 

, Paris tionale ibliothèque na Courtesy B Plate 8.1 
 
 

  
 
 

DD 

Courtesy Princeton Uni versity Press Plate 8.2



  

    
J- Duchesne-Guillemin 

Courtesy Osvaldo Bôhm, Venice 

  
 



  

  

151 

Jesus” trimorphism 

phal gospel Jesus transforms himself into child, an adult and an old 
man, later to resume his former appearance. 

2 According to Photius, Jesus appears to his disciples as a child, a youth 
and an old man. 

3 In Peter-Acts 21 and chapter 29 of the Vita Aberci Jesus appears to 
three old women, or to two groups of old women, as an old man, a 

beardless youth and a little child. It is to be noted that the persons 
to whom he appears are not themselves of different ages, as will be 
the case with the Magi. 

4 In John-Acts Jesus appears once as a ‘handsome man’, then as a bald 
old man, then, to James, as a child and as a youth. 

5 In chapter 14 of the Martyrdom of Peter Simon the Magus (the first 
of the Gnostics) transforms himself successively into a child, an old 
man, a youth. 

6 In the prologue to the Apokryphon Johannis Jesus appears to John 
in three different forms, two of which are specified, namely, as a 
child and as an old man. 

Puech comments illuminatingly:° 

Autant deviner que Jésus est ici conçu sur le type de l” ” Auy en qui coexistent 
passé, présent, avenir, qui englobe et réunit en soi les trois dimensions du temps, 
les trois stades successifs d’une durée totale, correspondant, pour ce qui est de 
l’homme, aux trois âges de la vie: enfance ou jeunesse, maturité, vieillesse. Le 
sens et l’origine du thème de la ‘trimorphie” appliqué à Jésus sont par là, nous 
at-il déjà semblé, susceptibles d” être découverts: Jésus doit être, en l'occurrence, 
une figure, une personnification de l’ ? Awbw. 

I propose here to develop this point a little, then briefly to tackle again 
the second one, left aside by Puech, namely, the differentiation of the 
Magi. 

I 

In order to explain the role of Aion in the emergence of Jesus’ tri- 
morphism we must recall, however succinctly, the origin of the 

Epiphany. 
The anniversary of Mithra’s birth was celebrated on 25 December-— 

on the very day, that is, which was later chosen, at Rome, for the date of 
Christmas. Until then the birth of Christ, the adoration of the Magi 
and the baptism of Christ had all been celebrated on 6 January. This 
9 Annuaire, p. 130. 

  
 



  

  

152 

J- Duchesne-Guillemin 

day had been, before Christianity, notably in Egypt, the birthday of 
Aion, the god oftime, and it is probably from Egypt that the Christian 
festival on that day spread to the whole of Christendom, including the 

West. In à reverse movement, the 25 December Christmas festival 
spread from Rome into the whole orient. There were thenceforth the 
two successive feast days we know: Christmas on 25 December, 
Epiphany on 6 January. 

Leaving the latter aside for the moment, we may first consider the 
25 December festival before Christianity. It commemorated Mithra’s 
birth, but, as its date implies, it regarded this birth as a periodic event, 

namely, the annual return of the solar brilliance after its greatest 
diminution at the winter solstice. That birth or its memory was there- 
fore celebrated as a forthcoming event. However, the new-born 
Mithra is never represented as a suckling baby in swaddling clothes, 
but as a young boy, called saxigenus or xetooyévnc. 

What exactly did that epithet mean? To judge by all the figurations, 
it meant that Mithra had been born from the stone as fire from the 
flint, or rather, as the sun rises from behind mountains. On the other 
hand, we must not forget that this festival was celebrated in the Mithra 
temples, which had—in allusion to the vault of heaven—the shape of 
grottoes. From there to the conception of Mithra as born in a grotto 
was but a short step. 
We may now put ourselves in the new perspective created by the 

birth of Jesus and the gospel story. We must first note that according 
to the canonical gospels Jesus was born in a crib: it is nowhere said 
that it was in a grotto. Thus three notions ran parallel to each other: 

1 The infant Jesus born in à stable. 
2 The boy Mithra springing from the stone. 
3 Mithra’s birth celebrated in grotto-shaped temples. 

How did these three notions coalesce? A passage in Justin Martyr gives 
the impression that the similarity had been noticed. Hence it is that, 
from Justin onwards, with Origen and in the apocryphal Gospel of 
James, Jesus was deemed to have been born in a grotto. 

There is little doubt that the three elements Virgil welded together 
in his fourth Eclogue, namely, the return of the golden age, the solar 
kingship and the infant saviour, already existed a long time before him, 
even if they had not yet been welded into a synthesis. The Babylonian 
doctrine of the Great Year and, earlier, the conception of a periodic 
renewal and an eternal return had spread the hope in a new era as far 

 



  

  

153 

Jesus” trimorphism 

as Italy. This is proved by Roman coins at least since Caesar’s death. 
The idea of a new era was attached, particularly in Egypt, to that of 
the emergence of a new king. Also in Egypt the king was expressly 
conceived of as solar. Moreover, we recall, each year on 25 December 

the return of the solar light was celebrated and on 6 January the renewal 
of Aion. 

Finally—and this introduces the third theme—the return of the sun 
was represented as the birth of a child, Isis the virgin giving birth to 
the boy Horus, the solar child. 
We may now pass to the 6 January festival. On this day, as we saw, 

the birth of Aion was celebrated. But Aion was conceived and rep- 
resented now as a child (by Heraclitus, Euripides, etc), now as an adult 
in the prime of life (in the picture described by John of Gaza, under 
Justinian), now as an old man (by Claudian, in 400): he totalised in 
himself, like Jesus in his different appearances, the three ages of life. 

The conception that human life was divided into three ages seems 
hoary and certainly reached back to classical antiquity. It was shared 
by authors like Aristotle. Admittedly, no pictorial representation of 
it has survived, earlier than the eighth century fresco in the bath of 
Quseir Amral0 in Jordania, in which we see the old man, the adult 
and the youth. But although the painting is late, its motif, like that of 
all the others in this building, belongs to the old, classical style. The 
central figure, the adult with his vine grapes, might allude to Dionysos, 
who was identified with Aion ... 

But there is about Aion a perfectly clear document—which however, 
has not been adduced by Puech, and by myself only belatedly.11 This 
is the Aion mosaic at Antioch, published by Doro Levi in 1944. It 
gives a nice transition, as we shall see, to our second theme, the differ- 
entiation of the Magi. 

In front of a personage designated as Aion three others are seated, 
named the Chronoi—respectively Past, Present and Future—with 
features easily recognisable: a white beard, a black beard, no beard. 
I proposel? to see in this mosaic the model of the differentiation of the 
Magi into an old man, an adult and a youth in front of God. 

This presents no chronological or geographical difficulty, as is the 
case with a representation from Luristan dating back to the eighth 
century B.C.—and, moreover, suspect; I adduced it in my 1965 article 

10 À reproduction is given in ‘Addenda et corrigenda’, plate 1. 
11 ‘Espace et Temps’, pp. 260ff. Here plate 8.2. 
12 As I did in ‘Espace et Temps’, p. 261. 

  
 



  

  

J. Duchesne-Guillemin 

for no other reason than because the Antioch mosaic was then still 
unknown to me.l# On the Luristan plaque, published in 1958 by 
Ghirshman,l# there appear before a mythical figure three sets of 
worshippers: children, adults and old men. This distribution seems par- 

ticularly suitable to the case of worshippers of à being otherwise 
characterised as a god of time, for he has wings as well as two faces— 
symbols of the bisexuality that is normal in a god of origins. An 
allusion has been recognised here to the god Zurvan, who had in Syriac 
the epithets ASogar, Fra$ogar, Zarogar, terms adapted from the Avestan 
and clearly designating him as god of youth, manhood and old age. 

But to return to the Antioch mosaic. There are in this case, as I said, 

no further chronological or geographical difficulties. Antioch was the 
Asiatic metropolis where the word ‘Christian’ was first heard. And 
stylistic criteria allow the work to be dated to the middle of the third 
century, viz. about the time when Christianity was officially recog- 
nised by Constantine and Christian art came out from the Catacombs. 

What may have been the purpose of the patron of this mosaic? Did 
he want an illustration of à philosophical debate on Time that flies 
and Eternity that remains? Did he simply want to see represented in 
picture form a hoary conception of human life, or to introduce a 
religious connotation (mark the incense-burner) into this conception? 
The three purposes are not mutually exclusive. And the scene, with its 
three times facing Eternity, seems very appropriate to account for 
the representation of the three wise men as a youth, an adult and an 
old man in the presence of God. For it is perhaps not by a mere chance 
that in the Christian world the three Magi do not merely present them- 
selves before God but figure as worshippers of a god who manifests 
himself at the very time of year in which the year—hence time itself 
—is renewed, namely, on Aion’s birthday. 

u 

In their most ancient figurations the Magi of Bethlehem were identical 
to each other and they all wore the Phrygian cap. This, by the way, 
did not characterise them as priests of Mithra but merely, as Franz 
Cumont has proved, as Iranians. We see them represented in this 

manner, for instance, on the fourth century sarcophagus relief in the 

13 My wife Marcelle brought it to my notice. 
14 Ghirshman, ‘Le dieu Zurvan sur les bronzes du Luristan’, Artibus Asiae 

(1958), pp. 37f. Reproduced also in my Antaios article, plate x1r.   
 



  

  

155 

Jesus’ trimorphism 

Latran Museum, or on the wood relief of the Porta Sabina, about 400. 
They were distinguished from one another only by their gifts—gold, 
frankincense and myrrh—the number of which, undoubtedly, had 
determined that of the Magi themselves—in contradistinction to the 
twelve Magi who, according to another version of the legend, were 
destined to evangelise the East. 

The differentiation of the Magi took place along two different lines. 
In the recently discovered Catacomb of the Via Latina in Rome, the 

three Magi are seen, two of whom have a beard, but it is not possible 
from the black-and-white picture in Mr Ferrua’s book to distinguish 
the colour of their beards. I have had a look at the catacomb myself15 
and have been able to ascertain that one beard is brown, the other 
blond. No white one, then. This fresco therefore represents only some 
sort of attempt at varying the appearance of the Magi: it does not—or, 
to be more precise, does not yet—show the differentiation into the 
three ages which so often appears later on. When, in fact, is this new 
differentiation first attested? 
We may leave aside the conception found in St Augustine, to whom 

the Magi represented the three world parts: primitiae gentium. Similarly 
in the Armenian Gospel of the Infancy cited above, Caspar comes from 
India, Balthasar from Persia and Melkoun from Arabia. And it is said 
in the Nestorian liturgy that the kings of Persia and India, with the one 
from China, prostrated themselves before the king from the house of 
David. 

The other conception is not attested in writing until the eighth 
century, namely, in the Venerable Bede, who, however, must have 
found it elsewhere, for he is not generally suspected ofinventing things. 
According to him, then, the three Magi represented the whole human 
race in its three ages. And they are described as follows in a text 
falsely attributed to him and entitled Collectanea et flores: 

primus fuisse dicitur Melchior, senex et canus, 
secundus nomine Caspar, iuuenis imberbis, rubicundus, 
tertius fuscus, integre barbatus, Balthasar nomine. 

The Manual of Painting on Mount Athos enjoins that they should be so 
represented; and so do they appear in innumerable paintings and 
sculptures in the whole of Christendom. In fact, the first preserved 
images of this representation precede Bede’s book by many centuries. 

15 Itis not yet open to the general public. Special admission was granted me 
through the good offices of Professor E. Cerulli. 

  
 



  

  

156 

J. Duchesne-Guillemin 

Since it is difficult to see, from the photograph available to me, 
whether the Magi on the sarcophagus at Castiliscar, Spain, are of the 
same age or not, the earliest unequivocal representation of the three 

Magi in the three ages of man dates from the sixth century; it is to be 

found at Monza, near Milan, on the famous ampullae that were sold to 

pilgrims in the Holy Land as containers for the oil of the cross and 
probably reproduced monuments in Bethlehem. 

Of approximately the same date is the relief of the San Marco 

architrave, in Venice,16 on which it will be noted that the Magi, 

although clearly of different ages, still all wear the Phrygian cap. 

16 West portal of the north façade, here plate 8.3. 

 



  

Religion 

divers 

   





  

THE MEANING AND END OF RELIGION 

A SYMPOSIUM 

What is in a word? One can find much uneasiness with the word 

Religion these days. The last generations have voiced this uneasiness 

in different ways. Within the theological disciplines we are familiar 

with the Barthian contempt for Religion; and today the term ‘“religion- 

less Christianity” engenders delight and horror in the theological camps. 

Other disciplines try to find their own precision in their approaches to 

religious phenomena. In this situation we have found Wilfred C. 

Smith’s study, The Meaning and End of Religion,! a stimulating and 

clarifying work as he places the discussion in the context of comparative 

religion and gives it a firm basis in the history of the word Religion. 

For that reason we have gathered the following reactions from three 

different perspectives: J. Duchesne-Guillemin, Professor of History of 

Religion at the University of Liège, Belgium; John Glasse, Systematic 

Theologian and Professor of Religion at Vassar College, Poughkeepsie, 

New York; and Hjalmar Sundén, Docent in Psychology of Religion at 

Uppsala University, Sweden. 

The Editor. 

1Wilfred Cantwell Smith, The Meaning and End of Religion. A New Approach 
to the Religious Traditions of Mankind (New Vork: Macmillan, 1962; Paperback 

edition: A Mentor Book [The New American Library, 19641). In 1964 Professor 

Smith came from McGill and its Institute of Islamic Studies to the Faculty of 
Harvard Divinity School and is Director of the Center for the Study of World 

Religions. 

   



  

RELIGION ET RELIGIONS 

M. Smith affronte avec franchise la question qui se pose à tout 
chrétien qui pense: comment se fait-il qu'après bientôt deux mille ans, 
le christianisme ne soit encore qu’une religion parmi d’autres? Il ne se 
satisfait pas de la réponse d’Emil Brunner (citée p. 312): “Der christ- 

liche Glaube, der Glaube an den in Jesus Christus geoffenbarten Gott, 
ist nicht ‘eine der Religionen der Erde’” Il pencherait davantage, 
semble-t-il, bien qu’il ne le dise nulle part, pour la solution de Barth, 

qui distingue entre la ‘religion’ et la ‘foi. Sa propre solution est dif- 
férente, puisqu'elle tend à éliminer complètement, comme superflue, 
inadéquate, trompeuse, la notion même de religion, au sens que l’on 
donne à ce terme depuis le siècle des lumières. Il rejette dans la “‘cumu- 
lative tradition” tout ce qui ne lui paraît pas essentiel à la ‘foi, y 

compris la théologie. Ce qui constitue la foi, c’est l’art, c’est la com- 

munauté d'appartenance, c’est le ‘caractère’, c’est le rituel et la mora- 
lité; c’est aussi, nécessairement, une certaine expression en idées et en 

mots, mais ce dernier point, où éclatent les différences radicales, irré- 

ductibles, entre christianisme, Islam, mazdéisme, etc., est considéré 

comme une question compliquée et épineuse . . 

L'objet de la recherche historique qui forme à peu près la moitié du 

présent livre est de montrer que la notion de religion a une histoire et 
que, comme elle est née et s’est développée, ainsi pourra-t-elle, à notre 

grand soulagement, disparaître: “Religions, (écrit-il p. 322) either singly 

or together, cannot be true or false — as one rejoices to recognize once 

one is emancipated from supposing that there are such things in our 

universe. What a deal of sorrow has flowed from asking a wrong ques- 

tion . . .’ On sent que cette solution l’a personnellement délivré d’un 

long tourment, en lui rendant accessible “the new possibility of our 

learning to appreciate religious traditions other than our own” (p. 305). 

Mais il ne se dissimule pas qu’avec cette solution, “Resistance at a 

certain level from Christians and Muslims will be particularly strong”? 

(p. 328), à cause notamment de leur croyance respective, et mutuelle- 

ment exclusive, en “a transcendently hypostatized community.” On 

peut penser que la résistance sera même plus forte qu’il ne croit, quand 

on voit le peu de place qui fait, en matière religieuse, à l’autorité. 

Quand il écrit, ‘once man has tasted the freedom that comes with hav- 

ing eaten the fruit of modern knowledge, he can no longer be cajoled by 

outwardly imposed authorities” (p. 331), il parle évidemment en pro- 

testant, et si son autre phrase, “in all communities, of course, there are   
 



  

  

161 

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW 

members who no doubt legitimately are content to follow their leaders” 
(p. 324), ne contient pas un énorme et volontaire ‘“‘understatement” 

(quand on songe aux millions de catholiques romains), c’est une énorme 

naïveté. 

Il ne faudrait pas cependant, à l’égard du catholicisme, être trop pes- 

simiste. Sans parler de la tendance protestante qui s’y fait jour à l’oc- 

casion du Deuxième Concile du Vatican, je citerai seulement un livre 

récent d’un Père Dominicain (qui est à la fois mon élève et mon maître 

— pas pour les mêmes choses!), Etienne Cornélis, Valeurs chrétiennes 

des religions non chrétiennes (Paris, Editions du Cerf, 1965). Après 
avoir cité avec une implicite horreur, “les opinions de Barth sur le point 

de l’opposition radicale entre foi et religions” (p. 80), il écrit fort tran- 

quillement, que “la joute entre théologiens n’assure pas nécessairement 

le vrai contact spirituel, car les formes autorisées de la pensée religieuse 

peuvent fort bien n'être que des palais prestigieux, désertés par la vie” 
(p. 104), et, en pendant, “tant que le croyant n’a pas perçu dans celui 

qui a une autre foi que la sienne Le coeur essentiellement fraternel où 

s’enracine cette foi étrangère, la rencontre des religions n’a pas eu lieu” 

(p. 105; italics mine). 

Quand on compare les diagrammes qu’a dressés M. Smith concernant 

le christianisme (p. 77) et l'Islam (p. 116), on est frappé de leur simili- 

tude. Celle-ci s'explique en partie, spécialement pour toute la période 

qui suit l’époque des lumières, par l’influence de la culture européenne 

sur la culture musulmane: c’est évidemment à l’imitation des Européens 

que les musulmans, depuis environ trois quarts de siècles, parlent le 

plus souvent de ‘l'Islam’, et très peu de ‘la foi, de même que les chré- 

tiens modernes parlent plus souvent de ‘christianisme’ que de ‘foi chré- 

tienne’ ou de ‘religion chrétienne’. Mais la tendance est bien antérieure 

au siècle des lumières: d’un côté comme de l’autre, ‘la foi’ n’avait cessé 

de perdre du terrain. Cependant, les commencements ont été différents. 

Alors que, dans le christianisme, le mot ‘religion’ ne commence à con- 

currencer ‘la foi qu’à partir de la Renaissance, il se trouve déjà dans le 

livre de base de l’Islam et gagne bientôt du terrain. La raison en est 

simple: “Islam was proclaimed by Muhammad and accepted by its early 

adherents in a world in which religious communities in our systematic 

sense, organized as independent entities, were already in evidence” (p. 

86), ce qui n’avait pas été le cas pour le christianisme. Puis, dès la 

conquête foudroyante des mondes romain et persan par les sectateurs de 

Muhammad, la confrontation eut lieu nécessairement, dans la mesure où 

les peuples conquis n’adhéraient pas à la religion conquérante; le chris-  



NOTES AND OBSERVATIONS 

tianisme, au contraire, n'eut affaire, dans l’Europe médiévale, à aucune 

autre religion organisée. Ce n’est que peu à peu, sous diverses influences 

extérieures, que le christianisme, d’abord prêché comme une foi et pro- 

pagé comme tel, devint une religion. Smith montre bien que ni l’ancien 

orient (p. 60), ni l’Inde (p. 63), ni la Chine (p. 69) n’ont connu ou ne 

connaissent l’équivalent de notre notion de ‘religion’. 

Muhammad, en tant que fondateur d’une religion (din), avait eu un 

précurseur et un seul. Comme le rappelle Smith, Mani, le premier, fut 

conscient de créer une religion en concurrence avec les religions exis- 

tantes, à savoir, le mazdéisme, le christianisme, le judaïsme, le boud- 

dhisme. Une question, maintenant, que M. Smith ne me paraît pas avoir 
nettement posée est celle de savoir si Mani avait à sa disposition, en 

Iran, la notion de religion avec un terme la désignant. L'expression dèn 

i mazdësn ‘religion mazdéenne’ figure, comme l’a relevé Smith (p. 288) 

dans les inscriptions de Kartër, qui sont postérieures (légèrement) au 

début de la prédication manichéenne. Smith écrit que c’est peut-être là 

qu’elle apparaît pour la première fois, non sans ajouter, avec une char- 

mante prudence, “I may be wrong.” Il se trompe en effet, puisque l’in- 

scription araméenne d’Arebsun, généralement datée du 2° siècle avant 

notre ère, parle, par deux fois, de la religion mazdéenne, dên i mazdësn 

(cf. ma Religion de l’Iran ancien, 1962, pp. 29 et 253). 

Du reste, l’Avesta contenait déjà l’expression daënä mäzdayasni, que 

Smith aurait peut-être dû citer tout au long, au lieu d’en citer seulement 

le premier mot. Et il s’est peut-être trop hâté d’acquiescer à l’opinion de 

Nyberg, qui écrivait que nous ne trouvons pas dans l’ancien Iran l’idée 

abstraite de ‘religion’, mot sans équivalent en iranien. Smith a bien dit 

que Nyberg plaidait contre la traduction habituelle de daënà par ‘reli- 

gion’ (p. 248). Il aurait pu ajouter que Nyberg n’a convaincu personne: 

c’est par un parti pris de primitivisme (faisant de Zoroastre un chamane, 

etc.) qu’il tentait d'éliminer les termes abstraits, en les remplaçant par 

des collectifs. Mais la langue même résiste à cette tentative: les ‘en- 

tités’ zoroastriennes, par exemple, s'expriment par des mots qui sont des 

abstraits. Le mot daënä a très certainement, lui aussi, le sens ‘abstrait’ 

de ‘religion’, quelle qu’en soit l’étymologie; on en trouvera quelques 
autres, non mentionnées par Smith, dans ma Religion de l'Iran ancien 

(p. 329 sq.), à quoi il faut encore ajouter celle qu'avait proposée Mik- 

kola, Wôrter und Sachen, 1910, p. 217, par *daëmnä, cf. gr. daimôn. 

Smith se demande (p. 276 sq.), assez vainement, à mon avis, quel est 

le nom qu’on donne à la religion de Zoroastre dans les langues europé- 
ennes. Peu importe l’isme, si dès l’Avesta on a eu daënà mäzdayasni! 
A l’époque pehlevie, dén survit encore dans quelques composés, comme  



  

  

  

163 

HARVARD THEOLOGICAL REVIEW 

l’a finement noté Smith (p. 289), au sens de ‘piété individuelle’; mais 

cela ne doit pas nous faire perdre de vue que dans l’immense majorité 

des cas, c’est le sens de ‘religion’ qui a survécu. 

Le terme arabe din, d’origine sémitique, en se rencontrant avec dën, 

d’origine indo-européenne, offre un cas surprenant de coïncidence, trop 

peu remarqué par les linguistes. Grâce à Smith, ils trouveront la 

question parfaitement exposée (p. ro1 sq.). Il est curieux que l’un des 

groupes de sens tirés de la racine sémitique, à savoir “conformity, pro- 
priety, obedience, usages, customs, standard behaviour” semble avoir 

été comme prédestiné à fusionner avec celui de dën ‘religion’. 

Smith note à propos du terme de judaïsme, que ce fut peut-être la 

première fois dans l’histoire humaine qu’une religion reçut un nom (p. 
72). Si c’est vrai, cela tient d’une part aux ressources de la langue 

grecque (le suffixe -ismos n’a d’équivalent exact dans aucune autre 

langue, et toutes les nôtres l’ont hérité du grec), et, d’autre part, au fait 

que le peuple juif fut, le premier, amené par l’histoire à trouver dans 

ses croyances et usages religieux le symbole de sa nationalité. 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

 



  

Gr. legés — skr. isira- 

L'étymologie d'un mot doit en principe se déduire de sa 
signification, et non l'inverse. Mais cet ordre, qui est celui 

de la démonstration, n'est pas toujours applicable à la re- 
cherche. Dans un cas comme celui de gr. ésods, la tradition 
n'offrait que le sens de « sacré», qui ne paraissait pas con- 

venir à certaines expressions homériques où figure le mot. 

Pour éclaircir ces expressions, on a recouru au rapproche- 

ment étymologique — parfaitement clair au point de vue 

formel — avec le skr. isirä-. Cependant, l'introduction de ce 
mot skr., auquel on attribuait le sens de « fort, vigoureux », 

a produit un clivage dans les significations du mot grec: 
d'un côté s’est placé le ésodc des expressions spéciales, 
reconnu pour seul correspondant du mot sanskrit, avec le 

même sens, tandis que le ieodc « sacré » en était radicalement 

séparé et devenait la donnée d’un problème d’étymologie 
distinct. Ce problème ne sera pas abordé dans les que:ques 

pages qui suivent, pas plus qu'il ne sera fait allusion à la 

multiplication de isods différents que provoqua l'étude 
des va antes formelles du mot. Il appartient à M. Josserand 
de reprendre ces deux questions, en même temps qu'il re- 

considérera l’ensemble des témoignages homériques, dans 

un article qu'il prépare et auquel on se propose seulement 

d'apporter ici une contribution. 
Il s’agit de se demander à quelles conditions le premier 

clivage, origine de tous les travaux modernes, était légitime 

et d'examiner ensuite si ces conditions se trouvaient rem- 

plies. 
Il fallait en premier lieu que le sens d’isird- fût établi avec 

certitude ; il fallait en second lieu que le sens de « fort, vi- 

goureux etc.» qu’on connaissait à ce mot fût inconciliab'e 

avec celui de « sacré » que présente la plupart du temps eos. 
Or, ni l’une ni l’autre de ces prémisses — en l’absence des- 

quelles il est inutile de poser deux iepds — n'est vraie.  



  

  

165 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Que le sens d’isird- soit pour ’e moins mal assuré, ‘’est ce 

qu'on esssie de montrer ci-d:ssous. Quant à la possibilité 

d'une évolution sémantique allant de «fort etc.» à « sacré 

etc. », elle a déjà fait l’cbjet d’un article de Meïllet, Zeifschr. 

{. Celt. Phil, X : v. rl. nôib « saint » s'explique par un *noibo 

alternant avec un *neibo qui a donné en v. -irl. niab « vigueur, 

excitation » et en gall. nwyf « vigor, vivacitas, lascivia ». 

A ce parallèle invoqué par Meillet, il faut ajouter les trois 
suivants. En v.-sl, svetü sert d’équivalent à gr. äyos, lat. 

sanctus. Son sens originel doit évidemment être cherché dans 

la tradition pré-chrétienne. Précisément, Brückner (") signale 

qu’un dieu païen des slaves de Poméranie portait les noms de 
Svetovit et Jarovit. Le sens de svetü peut donc être considéré 

comme voisin de celui de jarü. Or, jarü signifie « vaillant ». 
Un autre parallèle se tire de l’avestique. Sans préjuger si 

spenta- remonte au même ancêtre que svelü, on peut remar- 
quer que son sens de « possédant un pouvoir surnaturel » 

(Bailey, BSOS p. 276 sq.) est secondaire par rapport à celui 

de la racine non élargie qui est représentée par skr. çü- « être 

fort, .ett. » (°). 
Enfin, un nom signifiant «sain, intact, de bon présage » 

et attesté en celtique (cymr. coel « présage ») et en german.- 

que (got. hails, v.-h.-a. heil «sain, intact, entier», heil n. 
«la santé, le bonheur » etc.) a donné en germanique un dé- 
rivé signifiant « saint » (v.-h.-a. heilag « heïlig » etc.). 

Il résulte de ces quatre parallèles qu’il n'y a aucune né- 
cessité sémantique à poser deux éspoc différents : si l’on 
trouve à ce mot les deux sens de « fort» et de « sacré », 1l 

peut n’y avoir là qu'un fait bana' de polysémie. 

* 
* * 

Le sens de véd. isird- est loin d’être bien établi. On se trou- 

ve malheureusement dans un de ces cas peu favorables où 

(1) Dans son dictionnaire étym. de la langue polonaise ; renseigne- 

ment dû à l’obligeance de M. Tadeusz Milewski. 

(2) en m.-ir., le mot est rendu par gr. isodc, témoin la traduction 

du toponyme scythe ’E£auxaioc par ’loai 6doi (’Ef£aunaios notant 

afsand [Spanta-|.pahayah.) -— [J. Markwart.]  



  

166 

GR. (€00c — SKR. isird- 

il ne peut être fait appel à la signification pour établir l’éty- 
mologie : au contraire, c’est d’une hypothèse étymologique 

que l’on est forcé de partir pour orienter l'interprétation 
de textes par eux-mêmes peu explicites et que n'’éclaire 

aucune tradition valahle. Te dictionnaire de Pétersbourg 

rattache isird-, en même temps qu'isayati, à is- « force vitale, 

sève fortifiante » (Neisser) ; Grassmann rapproche en outre 

is- « mettre en mouvement rapide » : le texte védique offre 

de nombreux passages, relevés par W. Neisser, Zum Wéür- 

terb., p. 164, où isird- alterne, sans que change sensiblement 

le sens de l’ensemble, avec diverses formes tirées de cette 

racine is-. En face de ces témoignages, on peut négliger la 
tentative de Geldner, Glossar s. v., qui faisant dériver isird- 

de is- « rechercher » donne à l’adjectif à peu près les deux 

sens de lat. gralus : « agréable ; favorable ». On la mentionne 
cependant, pour rappeler combien le texte védique laisse 

place, par en 'roits, à des interprétations variées, d’où il 

suit que les nuances attribuées à un mot par les savants pour 

chacune de ses attestations n’ont qu'une valeur relative. 

Cette remarque autorise une tentative nouvelle de classe- 

ment ayant pour objet de déterminer, en partant de l’éty- 

mologie assurée par le travail de M. Neïsser, si isird- ne 
comportait pas, dans une partie au moins des passages où 
il figure, une valeur religieuse qui serait le pendant de celle 

qu’à prise son correspondant grec. 

La réponse serait négative si l’on devait s’en tenir aux 
exemples où isird- se rapporte à de purs mouvements phy- 

siques : isirô.. väta de RV VII. 35, 4 est mis en parallèle 
par M. Neisser avec AV X. 8, 35: väta isitdh; on peut 
ajouter que véta- « le vent » est accompagné le plus souvent 

d’épithètes se rapportant à son mouvement : jüfa- « agité », 
dédhat- « impétueux », dhräjat- et dhräjimat- ; périjman- «cir- 

culant »; cette dernière épithète, le désignant lui-même, est 

accompagnée, V. 41, 12, d’isiräh. On doit apprécier de la 

même manière le passage suivant, où il s’agit des Maruts, 
c’est-à-dire encore des vents: X. 73, 5: sdkhibhir indra 
isirébhir « I. avec ses compagnons impétueux ». Dans I. 129, 

1 c’est d’Indra lui-même : Indra….. isira.. anavadya | ana- 

vadya tätujana : le chiasme avec répétition d’un terme mon- 

tre qu’is. est synonyme de tfäfujäna- « qui se hâte»; cf.   

 



  

  

  

167 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

encore VIT. 87, 9: hdrt isirdsya (indrasya). Appliquée à ses 
coursiers, l’épithète fait nettement allusion à leur mouve- 
ment : VI. 62, 3: dçvaih mänojavebhir isiraih «les chevaux 

impétueux, rapides comme la pensée»; cf. V. 75, 5: ra- 

thyèsirä. Enfin, la danse d’Indra et celle des antilopes leur 

valent l’épithète d’isird-: VI. 29, 3 (indra) drçé…. svärnd, 

nrtav, isiro babhätha « semblable d’aspect au soleil, tu as été, 

Ô danseur, impétueux » et X. 94, 5: kr'snà isirä anartisuh 

«les antilopes ont dansé, impétueuses ». -— C’est le mouve- 

ment de la flamme et l'éclat de la lumière qui sont dépeints 

respectivement au III. 2, 14 : isirdm svardr' çam ketüm «(Agni) 

étendard agité, semblable au soleil » et au VIT. 97, 7 : çücih…. 

isirdh Svarsäh «brillant, éclatant, atteignant la splendeur 

céleste (Brhaspati) ». -— La même épithète s'applique enfin 

à la voix : IX. 84, 4 : sémah pavate.. hinvän väcam isiräm.. 

«le s. est pressuré, poussant un son retentissant... », cf. V. 

37, 2; X. 98, 3 : asmé dhehi dyumätim väcam äsän brhaspate 

anamiväm isiräm «mets-nous dans le bouche, à maître de 

la prière, une voix claire, sans défaut, puissante ». M. Neïs- 
ser rapproche avec raison de ces passages girah…. isité itäh 

(II. 42, 3) et vécam (prà) isyati. 
Dans les 12 exemples cités ci-dessus, il ne saurait être 

question de trouver même l’amorce d’une évolution séman- 

tique. Il n’en va pas de même, semble-t-il, dans les 13 au- 

tres. 

Quand on dit que les Maruts (I. 168, 9) et les dieux (X.157, 

5) cherchent la boisson isiräm, quand le soma est comparé au 
lait isirdm de la vache Aditi (IX, 96, 15), sans doute l’épi- 
thète pourrait-elle ne faire allusion qu'au jaillissement, au 

bouillonnement du liquide; mais un autre sens n’est pas 

exclu : la boisson ainsi qualifiée est en effet réconfortante, 

elle donne aux dieux leur vigueur surnaturelle ; au X. 68, 
3, les vaches sont dites « dévouées aux hommes pieux et ac- 

cueillantes, isiréh et désirables, etc. : le terme non traduit 

peut signifier « vigoureuses, bienfaisantes ». On n’est donc 

pas loin de s'engager dans une évolution de sens pareille à 
celle qui s’est produite par exemple en germanique. — La 
terre est qualifiée, III. 30, 9, de « grande et sans limites, 
bienveillante et isiräm». Ici encore, la traduction par « vigou- 

reuse, bienfaisante », ne serait pas déplacée.  



  

168 

GR. (e00ç — SKR. isird- 

Si l’on met à part un passage où le sens d’is. est tout à fait 

incertain : V, 37, 3: « épouse (la prière), elle va, en proie 
au désir, vers un maître (Indra) qui la prenne pour femelle 
isiräm (c.-à.-d. saine, bienfaisante, lascive — cf. le parallèle 
celtique —- ou forte?), il reste une série d'exemples aux- 
quels pourrait convenir le sens d'« efficace, doué de vertu 
surnaturelle » (cf. notamment les parallèles avestique et 
slave). 

Au IX. 73, 7, on a «les Rudras, espions auxquels rien 
n'échappe et isiräso : « merveilleusement actifs » ; la même 
épithète convient à Agni: III. 54: isiro dämunäa. — Tout 
le poème III. 60 nous montre les Ribhus accomplissant 
leurs exploits et leurs actes pieux grâce à leurs mâyâs; à 
la str. 7, les çatdm kétebhir isirébhir désignent sans doute les 
mêmes « pouvoirs magiques » ; c’est la même puissance qu'ont 
reçue Mitra et Varuna, au V. 68, 4, et ils s’en servent pour 

protéger le Droit : rtdm rténa sapäntesiräm däksam äçäte ; de 

même les Adityas, au II. 29, 1 et enfin les guerriers d’asura, 
III. 56, 8, qui sont duläbhäsah comme les Rudras étaient adrt- 
hahk. — Enfin, de quelle qualité doit faire preuve un sacrifica- 
teur pour mériter les 60,000 étalons qui lui sont attribués!au 
VIII. 46, 29 : priydm isiräya sastim sahäsräsanam dçvanäm.…, 

sinon d'efficacité dans le sacrifice, c'est-à-dire en somme 
d'une vertu qui est très près d’une certaine conception de la 

sainteté? — Un dernier passage, VIII, 48, 7, prête àvume 

semblable interprétation : isiréna te (soma) mänasä sutäsya 
bhaksimähi « puissions-nous te déguster, pressuré, avec un 
isiréna mänasä. » L'expression est d'autant plus intéressante 

qu'elle se superpose au ispéy uévos homérique. On peuten 
rapprocher trois passages relatifs aux dispositions du fidèle 

et où figure isitd-: III. 33, 11 : devébhir nv isité yajñiyebhir 

agnim slosänti «inspiré par les dieux dignes de sacrifice, je 
veux louer Agni», VI. 49, 10: Rudräm... huvema kavinesi- 

täsah « inspirés par le sage, invoquons Rudra » et IIL. 62,:42 : 

savitäram viprä yajñaih namasyänti dhiyésiläk » « inspi- 
rés par la méditation, les vipras honorent Savitar de sacrifi- 

ces. » — Quel que soit le sens qu’on donne à isird- : « inspiré, 
ou vigoureux, actif, diligent etc. », l'important à noter est 

qu'il se réfère aux dispositions les plus propices à l’accom- 
plissement de l’acte sacré. 

MéLz. Boisaco. — 22.  



  

169 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

En somme, dans plus de la moitié des passages où est at- 
testé isira-, il présente des significations qui, quoique diffi- 

ciles à déterminer d’une manière objective, ne peuvent 
cependant passer pour totalement étrangères aux diverses 

acceptions qui ont évolué dans d’autres langues, et peut-être 
en grec, vers la notion du « sacré ». 

Liége J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

   



  

Reflections on “yaozdä,” 
with a Digression on ‘“xvaëtvadasa” 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN, University of Liège 

Georges Dumézil published an article some twenty years ago en- 
titled “A propos de latin ius.”1 After recalling that the term has only 
a profane value, namely ‘area of maximal action or pretension, but 
must previously have had a half-juridical, half-religious one, still 
reflected in iurare and ius iurandum, he asked the question: “What 
religious value?” 

The answer seemed to lie in a comparison between Avestan yaoëdä, 
which in the Vidëvdät means chiefly ‘to purify from the contagion of 
dead matter, and Latin iusta facere (‘to perform certain religious 
ceremonies called denicales feriae’). On the day of cremation, a bone 
was severed from the corpse; this os resectum (usually a finger bone) 
was then buried at the denicales feriae. If, however, the person had 
perished at sea (in navi necatus), no denicales feriae were to take 
place, since the family was then said to be pure: decrevit P. Mucius, 
Cicero writes in De Legibus 2.22, familiam puram, quod os supra 

terram non extaret. This seems to prove, Dumézil writes, that iusta 
facere means not only granting the dead what they have a right to 
receive, but also purifying the family. The same would be expressed 
in Varro (De lingua latina 3.4) as familiam purgandam. Hence an 
intimate connection between iusta facere and yaoëda can be deduced, 
with the common meaning ‘to purify from defilement by death.’ 

In sending me the offprint of this article ten years after it appeared 
(I did not yet know him when it was published, and it was only in 

1RHR 134:95-112 (1948). [A considerably revised version of this article may 
be found in Idées romaines (Paris, 1969), pp. 31-45.]  



  

  

JaAcQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN 

1958 that I asked for it), Dumézil wrote one of those pregnant dedi- 
catory lines of which he has a wonderful mastery, and which typify 

the constant revision to which a lifetime of work is being submitted 

by one of the most active, everlastingly young minds of our time: 
“Après dix ans, bien des choses sont à changer.” He did not say 
which; but now, in his excellent La religion romaine archaïque 
(Paris, 1966), although the phrase iusta facere is mentioned, no refer- 
ence at all is made to yaoëdaä. Why? This is the question I tackle 

below? 
Is the reason for Dumézil's change of mind to be found in an 

article published in 1955 by J. de Bie in Le Muséon” The author 
tries to reconstruct the semantic evolution of yaoëdä, drawing his 

evidence exclusively from Avestan texts. He distinguishes three 
stages, after first sketching the evolution of the Mazdean religion as 
he sees it. The first is a purely ethical stage, then (in his own words) 
“dans la fixation progressive du culte mazdéen, toute purification se 
lie de plus en plus fermement à des rites magiques bien définis,” with 
reference to J. Darmesteter and A. Carnoy. From this far too simple 
background three successive semantic values of yaoëdä seem to 

emerge: 
1) ‘to put in a state of moral purity, exempt from evil.’ Yasna 44.9 

speaks of yaoïdä'ing the daënä, an act performed, according to 
Vidëvdät 10.19, through good thoughts, good words, and good deeds. 
Yaët 8 speaks in the same way of yaoëdä’ing the urvan, the daëna, the 
ayhvä; 

2) the second stage is reflected in numerous passages of the Videv- 

dät in which yaoëdä means ‘purifying from the contagion of dead 

matter, representing a shift from ethics to magic; 
8) in the third stage even water is supposed to have been defiled by 

dead matter and must be purified; such is the case also of other in- 
animate objects, cult implements, and the like. 

De Bie summarizes his view as follows: originally the word desig- 

nated the internal, moral attitude of “sinless, well disposed toward 
the Good and Ahura,” both in the passive sense of ‘agreeable’ and 

in the active one ‘devoted.” 
This linear evolution is allegedly that of the Mazdean religion 

itself, But such an assumption is obviously wrong. We recognize in 
the Avesta many elements older than the Gathic reform with which 

2 Dumézil also wrote an article on mos, “Ordre, fantaisie, changement dans les 

pensées archaïques de l’Inde et de Rome” (REL 32:139-160 [1954], comparing the 

term with Sanskrit mäyd. This collocation also has been quietly dropped in La 

religion romaine archaïque. 
3“Yaoëdä, étude d'un terme religieux avestique,” Le Muséon 68:145-161.    



  

  

172 

REFLECTIONS ON yaozdä 

they must later have been merged; defilement by contact with dead 

matter could have been one of them. Linguistically de Bie takes 

practically no account of the semantic correspondences found in 

yao$, ‘exemption from dead matter, and Sanskrit yos, ‘welfare, 

health, happiness.’ 

We conclude that de Bie’s article cannot have impressed Dumézil 

very much. What then can have made him find fault with his own? 
Perhaps de Bie, a beginner in Avestan, who has since gone over to 

the study of Greek grammar by means of computers, was misled by 
the chronological order that Bartholomae followed in his dictionary: 
beginning with Gathic passages, followed by the later Avestan ones. 
It is useful, in this case, to examine first the passages in which the 

meanings are similar to the Vedic ones. Such a procedure will be 
more in line with what Dumézil has done. 

The first examples demonstrate a connection, in both Sanskrit 
and Avestan, between the term under study and life: 

Rig-Veda 1.189.2 and elsewhere: tokäya tänayäya $äm yÔh, ‘sei für 
den leïblichen Samen zu Wohl und He:il.’ Such a prayer is addressed 
to the waters in Rig-Veda 6.50.7 and 65.53.14, as pointed out by 

Dumézil in “A propos de latin ius.”’# À parallel is present in the 
Avestan hymn to the goddess of waters, Anähitä: ya vispangm arënam 
x$udrâ yaoïdadaiti . . . häiriSingm zq64i garowan yaoïdaôaiti . .. 

häiriSi$ huzämito dadaiti ... vispam häiriinqam daitim raëwim paëma 
ava.baraiti (Yaët 5.2), Who yaoïda's the semen of all the males, the 
embryos of the females for birth; gives the females an easy childbirth; 
provides them with milk at the right moment. To which may be 
compared further on in Yaÿt 5.5: hà mé àpô yaoïdadaäiti hà aringm 
x$udrä h& x$aÿringm garowqn hà x$aÿingm paëma, ‘she yaoëda's me 
the waters, the semen of the males, the embryos of the women, the 

milk of the women.” 
The next example in Yasna 48.5 is subject to a new interpretation, 

as distinct from Humbach's translation: . .. vanhuyä Cistoi$ $yaoë- 
anûi$ ärmaité yaoïdà mafya(i) aipi z40gm vahistä gavoi varozyätqm, 
‘... mit den Werken der guten Erkenntnis, o Gemässheit, . .. die mit 

dem Menschen auch seine Nachkommenschaft gesund macht, soll 
der Kuh gegenüber angewandt werden.” Humbach makes éisti- the 
implied subject of v2r27yätam, but if we take &rmaiti- instead we ob- 
tain a rather remarkable agreement with the passage from Yaët 5.2 
quoted above, since Armaïiti is the Gathic substitute for Anähitä: 
‘Armaiti, who also yaoëdä’s mari and his progeny.’ 

The second group consists of passages dealing with purification 

4 Op. cit., p. 100.  



  
  

173 

JACQUEs DUCHESNE-GUILLEMIN 

from defilement by death. In Vidévdät 6 and elsewhere, the verbs 
pairi.yaoëdä and us.snä, frasnä are employed as near equivalents. 
One instance of yaoëda (Vidévdat 8.100) suffices: ‘Here 1 am, one 

who has touched the corpse of a man, and who is powerless in mind, 

in tongue, in hand. Do yaoïdä me!” 

In the third group yaoëda is extended to the soul, uruan, daëna, or 
amhvä, as in Yasna 44.9: yam yao$ daënqm (yaot)dane, ‘die Gesin- 

nung, die ich mir heilwirkend machen will,’ and this is accomplished 

by means of good thoughts, good words, and good déeds. 

In the fourth group, fire has to be purified, for instance ZaraOus- 

trom âtram pairi.yaoidaëonism (Yasna 91). 

In the fifth group, the act has to do with ritual cleanliness of 

implements. 
It seems, then, from the main objects undergoing yaoëdä, namely, 

the semen, living beings, the soul, and fire, that we would be entitled 
to deduce an intrinsic affinity between yaoÿ and life, and perhaps a 
new etymology: *yewes <*yew, ‘young, compare Sanskrit yosa, 
‘woman,’ and Sogdian yné <*yavanika.5 

To test this hypothesis, we may examine the means by which the 
act is performed. We read in the descriptions of the barsÿnüm cere- 
mony that purification is made with water, sand, and gôméz. Why is 
gomez, ‘bull's urine,’ used? Is it assumed to have life-giving properties 
because it is near the semen and perhaps mingled with it, thus a 
plausible antidote to anything connected with death? 

According to Videvdät 8.13, however, corpse-bearers may be puri- 
fied not only with the urine of cattle, but also with the mingled urine 

of a man and a woman who have performed the xvaëtvadaëa. 

À DIGRESSION ON XVAETVADA@A 

History repeats itself. In 1888 the Parsi Darab Peshotan Sanjana 
published a book, The Alleged Practices of Next of Kin Marriage in 
Old Iran (London, 1888). The following year H. Hübschmann 
showed that although the Avestan evidence for the practice alluded 
to in the title is not decisive, inasmuch as no definition of xvaët- 

vadaga is given, the material in Greek and other foreign authors is 
overwhelming. This did not deter another Parsi, Jamshid Cawasji, 
from writing another book, Marriage in Ancient Iran (Bombay, 
1965), in which he tries to revive Sanjana'’s theory that xvaëtvadaga 
had nothing to do with next-of-kin marriage. This may be pardon- 

5 See J. Duchesne-Guillemin, “Autres miettes,” Acta Orientalia 30:73-74 (1966). 
6 “Ueber die persische Verwandtenheirath," ZDMG 43:308-312 (1889).  



  

REFLECTIONS ON yaoëdä 

able on the part of zealous people who tend to represent their re- 
ligion as it should be, rather than as it is; what seems less pardonable 

is for a European scholar such as Otakar Klima in his rejoinder “Zur 
Problematik der Ehe-Institution im alten Iran”? to have made a 
rather heavy refutation of the Parsi thesis without reference to his 
predecessor Hübschmann or to L. H. Gray's “Marriage, Iranian, 
Next-of-Kin.”# He seems at least to have known Hübschmann's arti- 
cle, since he refers in a footnote to the very volume of ZDMG in 

which it appeared. Why then not cite him? 
It is certainly a pity that Klima completely ignored Gray or Otto 

Schrader, whose hints as to the origin of this Mazdean usage he might 

otherwise have followed. I allude to Schrader’s Reallexikon der 
indogermanischen Altertumskunde (Strasbourg, 1901), revised by 
Alfons Nehring more than thirty years ago, a work that needs yet 
another edition. 

Anyhovw, this is what may be said en attendant. Three hypotheses 
are possible as to the origin of this usage: (1) It may be a survival from 
a state of savagery, in which free intercourse between the sexes pre- 
vailed; (2) or it may be an exaggeration of a particular rule of mar- 
riage; (3) or it may have been borrowed from some indigenous popu- 
lation of western Asia. 

The third hypothesis may be rejected for lack of evidence, despite 
what Ghirshman writes: “Many figurines of a naked goddess have 
been found on prehistoric Iranian sites. This goddess probably [I do 
not see what makes this probable!] had as a consort a god who was at 
once and the same time both her son and her husband. Undoubtedly 
[this seems just a manner of speaking!] it is in this primitive religion 
that we should seek the origin of marriage between brothers and 
sisters—a custom common in Western Asia, which the Persians and 
later the Nabateans inherited from the indigenous population—or of 
the marriage, less often recorded, between mother and son.””? 

The other two hypotheses are less fragile. The first one is based on 
Celtic facts. Among the ancient Britons, according to Caesar (Bellum 
Gallicum 5.14) and Dio Cassius (Historiarum Romanarum 6.12; 
62.6), women were the common property of their husbands. In Ire- 
land, if we are to believe Strabo (Geographica 4.4) and Jerome (11.7), 
intercourse with wives of other men, with mothers and sisters was fre- 
quent, and kinship ties were not an obstacle to marriage: Lugaid, 

TAO 34:554-569 (1966). ‘ 
8 Encyclopaedia of Religion and Ethics, ed. J. Hastings (New York, 1925), VIII, 

456-459. 
9R. Ghirshman, ran (London, 1961), p. 44.    



  

175 

JaAcQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN 

king of Ireland, married his mother; a king of Leinster had his two 

sisters as wives. 
The second hypothesis is illustrated among the ancient Balts. It is 

true that Christoph Hartknoch's statement in Alt- und neues Preus- 
sen seems at first sight rather to bear out the first one: 

... das die alten Preussen in ihrem Heyrathen gantz und gar auff keine 

Blut-Freunschaft oder Schwägerschaft gesehen, sondern haben auch 
Bluts-Verwandten einander geheyrathet und ist damit niemand aus- 
geschlossen gewesen als eine rechte Mutter. Denn dasz sie auch ihre Stief- 
mütter haben heyrathen künnen . . . auch bey den Littauen hat es vor 
Zeiten in dem Heydenthum frey gestanden die Stiefmütter zu Weibern zu 
nehmen.1° 

But the explanation furnished by Jacobus, “ein Päbstischer Gesand- 

ter,” proves that the passage alludes not to unruliness but to a per- 
fectly justified rule: “Cum enim pater aliquam uxorem de pecunia 
communi sibi et filio emerat, hactenus servaverunt, ut mortuo patre, 

uxor eius ad filium devolveretur, sicut alia hereditas de bonis com- 

munibus comparata.”"1! 

The early Indo-European woman thus seems to have been regarded 
as either a toy or a chattel. But neither theory can account for the 
position accorded to women amongst the ancient Germans. The 
famous passages in Tacitus (Germania 7-8) that follow seem to sup- 
port the view that they were human counterparts of sorts of the triva- 
lent goddess of the Indo-Iranians: ad matres, ad coniuges uulnera 
ferunt; nec illae numerare et exigere plagas pauent, cibosque . .., 

‘the men take their wounds to their mothers and wives, and the latter 

are not afraid of counting and examining the blows, and bring food 
.…” (all this representing the third function); et hortamina pugnanti- 
bus gestant, ‘and encouragement to the fighting men’ (second func- 
tion); inesse quin etiam sanctum aliquid et prouidum putant, nec 
aut consilia earum aspernantur aut responsa neglegunt, ‘more than 
this, they believe that there resides in women an element of holiness 

and prophecy, and so they do not scorn to ask their advice or lightly 

disregard their replies’ (first function). 
But if we are confronted with the three Dumézilian functions, why 

do they appear in the reverse order, unless perhaps it be because 
woman belongs first of all to the third function? We further miss what 
Scott Littleton refers to as the “corner-stone,” namely the character- 

10 See “Von den Hochzeiten der Alten Preussen,” in Alt und neues Preussen 

(Frankfurt and Leipzig, 1684), chap. xi. 
11 Ibid.  



  

  

REFLECTIONS ON yaozdä 

istic division of the first function into two halves. This makes the 
proof of trifunctionality uncertain. 

Be that as it may, this enhanced position of woman would seem to 
take us back to the very ancient system of matriarchy, and it is per- 
haps in this context that we must interpret the indications of the 

xvaëtvadaëa (for lack of a better explanation), since obviously in a 
matriarchal system the only way for a boy to inherit the family’s pos- 
sessions is to marry his sister. 

Presumably next-of-kin marriage is motivated by the desire to pre- 

serve the family from outside interference, a desire for some kind of 

purity. Consequently the urine of a couple united in x'étôdas is a 
valid substitute for güméz because it is particularly immune from 
outside factors, with their possibly noxious influence. Such urine, and 

by extension gôméz in general, thus appears to have been valued 
mainly for its cathartic powers rather than its lifegiving properties. 
With this may be compared the Pahlavi usage: the word, when not 
merely transcribed yoëdas, is translated by päak kartan, or hac vinas 
päk dä$tan. And in the Bundahiÿn, when the semen of the Primeval 
Bull (or of Gayomart) is “purified” by the light of the moon or sun, 
the verb used is pälüt, ‘to cleanse.” 

If we now follow the same line backward in trying to determine 
the original meaning of yaoZdaä, we deduce that the connection of this 
term with life and death is only secondary and extrinsic, and that it 
means essentially ‘to render pure. We must now go back one step 

further and take Latin ius into account. This will be my third and 
final approach. 

An evolution parallel to that of ius, iustus is found, historically at- 

tested, in Latin proprius and its Romance representatives. In Latin 

the word means ‘belonging to someone particularly. In the Romance 

languages it came to signify ‘fitting’ and was borrowed into English 

with that meaning. The Oxford English Dictionary tells us that 
from 1225 on, properly is attested in the sense of ‘fittingly, suitably, 

appropriately, as it ought to be or as one ought to do; rightly, cor- 
rectly, duly, well; in accordance with social ethics or good manners’; 

proper also has the meaning ‘answering fully to the description; 
thorough, complete, perfect, out-and-out, now only slang and col- 
loquial.’ 

The last stage in the evolution was reached in French, in the six- 

teenth century, when propre, which hitherto had meant ‘appro- 
priate, fit, came to signify ‘clean.’ 

Given the parallel, the semantic evolution of Latin ius, iustus can 
be reconstructed as follows: starting from ‘exact sphere or domain’ 

 



  

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

it went through the notion of ‘how it should be’ to that of ‘un- 
touched by violence; healthy. This last stage is indirectly attested 
in iniuria, defined as follows in Rhetorica ad Herennium 4.25.85: 
“Iniuriae sunt quae aut pulsatione corpus, aut conuitio aures, aut 

aliqua turpitudine vitam cuiuspiam uiolant.” Hence English injury, 
injure (this meaning does not appear in French except in the phrase 
les injures du temps, a Latinism attested only from the seventeeth 

century onward). The connection between bodily integrity and 
“justice” is still illustrated in the phrase used when someone stumbles 
and falls: ‘Are you all right?” 
We have therefore no difficulty in accepting the usual etymology 

of Latin ius as *yewes, from *yew, ‘to join, to fit’; hence*yewes, ‘what 

fits, is fitting’ (cf. French justesse-justice), or ‘what is exact, unmixed, 
pure.’ The connection of this notion with life is then accidental: life 
is considered as pure from death, unhampered, unsullied by it. If 

this meaning is frequently attested it is only because life and death 
are so particularly important in the religion. 

The notion is easily further extended to the soul, which will be 
considered good because not diminished, not weakened by evil; and 
finally it will extend also to inanimate objects. 

The application to life and death certainly dates back at least to 
Indo-Iranian times. We have noted a precise identity between Vedic 
tokäya y6s and the Avestan passages, both Gathic and later, in which 

Anähitä or her substitute Armaiti favors the purification of the 
semen. The question is, last but not least, did not this extension 

date back still further and is it not reflected in Latin? This boils 
down to interpreting tusta facere: we are brought back to our begin- 

ning, without perhaps being any the wiser for all our roamings. 

To be precise, how can we interpret the passages in Cicero and 
Varro quoted above? What does familiam puram mean in the Cicer- 
onian passage where it denotes the family of a person killed at sea? 
In the absence of a good Latin dictionary, the answer is difficult (the 
Thesaurus has not yet reached the letter P!). Does the phrase mean, 

as Dumézil first suggested: ‘not subject to the necessity of being 
purified from a connection with a dead body’; or does it after all 
mean simply ‘not subject to the obligation of performing certain 
just actions, tusta’? Similarly, does ad familiam purgandam in Varro 
simply mean ‘to relieve the family from a moral obligation!? Is it 
this second possibility that caused Dumézil to hesitate and then, 
in La religion romaine archaïque, drop all reference to yaoëdä in 
dealing with zus?    



  

  

VI 

SOME ASPECTS OF 
ANTHROPOMORPHISM 

by 
J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

  

Six microcosm idea, perhaps because it makes everybody 
feel personally concerned and nicely placed at the centre of 

all things, has a strong, universal appeal. It is present in many 
religions and speculations, Zoroastrianism amongst them. 

The most explicit passage in Pahlavi literature, Great Bundahi$n, 
189, 3 sq., was studied by Gôütze who in his famous article ‘Per- 
sische Weisheit in griechischem Gewande’, Zeitschr. f. Indologie u. 
Iranistik, 2, 1923, 60 sq., compared it with a Hippocratic text, the 
ITeoi  EBôoudôwr. Now, there is a word in the very first sentence 
of the Pahlavi text, ‘the body of man is a handäcak of the world’, 
which does not seem to have received the attention it deserved. 
It had come to signify ‘manner, analogy’ (see Zachner, Zurvan, 
1955, 469), but it meant literally ‘measure’, a meaning still alive 
in the Modern Persian ändazä. Translated into Greek this would 
give uéroov, and we would, therefore, be reminded of Protagoras” 

celebrated sentence, preserved in Plato’s Theaetetus, 170 d, névrwv 

xonmdtor uétoov àäv0pwnovr. Since this sentence, diversely inter- 
preted, was often quoted throughout Antiquity, from Plato 
through Xenophon and Aristotle to Plutarch, it may very well 
have been known to the Iranians.! 

But the question of historical influences will not be our chief 
concern here, as it will be more interesting to place the microcosm 
idea in a more general, phenomenological perspective. To begin 
with—without even, for the moment, leaving Iran—the micro- 
cosm idea can be combined with that of man as an image of God. 

 



  

J. Duchesne-Guillemin 

According to the Dénkart, 321, 34, ‘all creatures are mirrored in 
man, who is the symbol (dax$ak) of Ohrmazd’. 

This double connection of man with God and the world might 
be graphically represented in the following manner: 

God 

4 
4 

4 
LA ; 

Mal 0 World 

This being so, we may expect to find similar expressions of the 
other side of the relationship, namely, that between God and the 
world. This is what we do in fact observe. According to Great 
Bundahi$n, 16, 10-11, Ohrmazd carries in himself, like a mother 

her child, the mënok (spiritual) form of the world. In a passage 
preserved by Jayhänï (see Menasce, Donum . . . Nyberg, 1954, 52), 
Ohrmazd says, ‘I have created the whole world from myself: the 

souls of the just from the hair of my head, the skies from my 
brains, . .., the sun from my eyes, etc.’ 

In à more elaborate fashion, the creation of the world is said to 

have proceeded in successive stages, one of which is a cosmic man. 
This doctrine has long been somewhat obscured by the difficulty 
of interpreting a certain term, asrôk karp, designating the inter- 

mediate stage between ‘Infinite light’ and ‘all the creatures’. But 
I think it may be shown (as 1 have tried to do in East and West, 
1962, and Unvala Memorial Volume, 1963) that asrôk karp meant 
‘a form of fire”, elsewhere designated as ätax$ karp. 

From this form of fire, which was ‘bright, white, round and 
manifest afar”, all creatures were made. Now, we learn more about 
this form from Manuëcihr who tells us in his Dätastän i Dénik, 

Quest. 63, K 35, 177 v. 3, that its name was Ohrmazd: ’ke-f"nam? 
’än i Ohrmazd . .. büt. This name may cause surprise, for what 
could the meaning be of Ohrmazd creating a form called Ohr- 
mazd? All becomes clear, however, if we remember that in 

Manichaeanism (in which Zurvanite theology was reflected and 
God was called Zurvan) Ohrmazd was the name of cosmic Man. 
The original myth seems, therefore, to have told how Zurvan 
created a spherical body of fire called Ohrmazd.    



  

  

180 

Some Aspects of Anthropomorphism 

Be it as it may, ManuScihr goes on to say that within this form 

of fire God ‘created the entity called Man’: ’andar ’än asrôn karp 
dät martom ’xvänéhit stig. And this was Gayômart, the Primeval 
Man. 

The notions here illustrated will become clearer, I think, when 
we adduce parallels from other religions. We can for the moment 
be content with adding three more references to Pahlavi writings. 
In the Pahlavi Riväyat (Dhabhar, 127-37) the world is created 
from the body of a giant. It is probable, as Zaehner has shown 
(Zurvan, 136 sq.), that this doctrine was borrowed from the 
famous Indian Purusa-myth. This is evidently the case, as Zaehner 
has seen (Zurvan, 143 sq.), with the slightly different doctrine 
which divides the body of man ‘between the four castes on earth: 
priesthood (corresponded) to the head, warriorhood to the hands, 
husbandry to the belly, and artisanship to the feet’. This text 
occurs, in two slightly different versions, in the Dénkart, 429, 5-10, 
and in the Skand Gumanïk Vicar, 1, 20-5. In the first one explicit 
reference is made to foreign sources, Indian and Greek. The Indian 
origin is borne out by the passage in the Purusasükta, RV, X, 90, 
12: “His mouth was the Brahman; his two arms were made the 

warrior; his two thighs the vai$ya; from his two feet the $üdra was 

born.” The length of time between the Vedic hymn and the Pah- 
lavi treatises has unnecessarily embarrassed Zaehner (Zurvan, 138), 

for the doctrine was current in India (cf. Lamotte, Notes sur la 

Bhagavad-gïta, 1924, 94, cited by Menasce, Une Apologétique maz- 
déenne, 1945, 31). 

However, a term occurring in the other Pahlavi version ($G7, 
I, 10) to describe man as géhän i kôtak ‘microcosm” seems to point 
to Greece It is not at all excluded that borrowings from both 
quarters should have concurred in enriching the Iranian doctrine 
ofthe Man-World relationship. Glancing back at the other Iranian 
texts it may be said that they appear to reflect two different views, 
a rather crude one on the gestation of the world by Ohrmazd, 
and a more elaborate one on creation by stages. The first stage, 
Infinite light, is said (Great Bundahi$n, 11, 2), to have been created 
by God from his own substance, which is that of material light. 
That is all, whereas in the Gafhas we are told ofan Entity involved 

 



  

181 

J. Duchesne-Guillemin 

in the creation of light. The passage, in Humbach’s translation, 
slightly revised, ran as follows (Yasna, 31, 7): ‘He who first created 
through thought, through intelligence, Truth penetrating the free 
spaces with lights .. .” It may be that this particular tenet had 
fallen into oblivions but it is necessary to recall it, because of the 

possible parallels which will suggest themétlves later on with this 
role of an entity, which is, as I have tried to show elsewhere,t 
comparable with the Logos. 

Before we tuh to Israël, and the religions derived therefrom, 
preparatory to considering Iranian soteriology, it seems advisable 
to clear the ground by dealing with more aberrant traditions, 
namely those of the Primitives, China, Indiu, and Greece. 

On the Primitives, we may refer to what F. Herrmann says in 
his Symbolik in der Religion der Naturvülker, 1961, 48 sq., on the 
microcosm idea. He first quotes Baumann to the effect that in the 
African dual systems ‘above’ and ‘below’ clearly refer to the sky- 
earth couple, and that the carriers of the myth came as invaders 
with their microcosm-macrocosm idea—an-idea characteristic of 
higher cultures—namely, with an arrangement of the world into 
sky (sun)-man-right and earth (moon)-woman-left. 

Further, on p. 127, the representation ofthe earth as mother and 
of the masculine sky is said to have originated in the so-called 
archaic high-cultures, in the context ofthe microcosm-macrocosm 
correspondence in which the king is compared to the sky (or sun) 
and the queen to the earth (or moon). 

The ‘supreme being” or ‘high god” also belongs here. He is 
thought of as a goodly old man, and addressed as Father or Grand- 
father (p. 67). It may also be a woman. ‘She gave birth to us in 
the beginning’, the Kagaba say (p. 68). Or it may be both man 
and woman in one. 

In the general frame of primitive thinking both the idea of a 
supreme god and that of man as a microcosm appear to result 
from a process of generalization. Taking into account Levi-Strauss” 
considerations in La Pensée Sauvage, 1962,5 the microcosm idea 
may be said to be a particular case of man's projection on to his 
surroundings, namely, the extreme case in which these surround- 
ings are embraced as a whole, as ‘the world’. As for the supreme  



  

  

à Hs 

182 

Some Aspects of Anthropomorphism 

being, it also occupies an extreme position, namely, as the last 
link in the series of all the imaginable beings into which man 
could project himself. 

Turning now to China and leaving aside the more popular 
beliefs, we come across the remarkable fact that in China’s most 
typical conception our God-Man-World triangle collapses, is re- 
duced to a Man-World relationship. This is Chinese ‘Universism’, 
especially represented in Taoism. We may refer to H. Kôster, 
Symbolik des chinesischen Universismus, 1958, 39-40, and to Bran- 
don, Man and his Destiny, 1962, 366 (with the footnote): man was 
regarded as a microcosm. Then, we may recall the myth of the 
primeval giant P’an-ku: from his breath the wind was born, from 
his voice thunder, from his right eye the sun, from his left eye the 
moon, from his hair the plants, etc. Since the myth is found also 
in Cochin-china, Central Asia, India (the Purusa-myth mentioned 
above), in the Scandinavian sagas, and even in ancient Babylonia, 
it seems probable that the Indo-Europeans would have known it.s 

In India, apart from the Purusa-myth and its sequels in the 
Atharvaveda and the Upanishads (see Filliozat in Anthropologie reli- 
gieuse, 1955, 110 sq., and Brandon, Man and his Destiny, 322), 

there is the remarkable simplification or ‘flattening’ of the God- 
Man-World triangle: here it is the world that tends to be ignored, 
so that there remains simply a God-Man relationship. This is 
already apparent in the Upanishads with their doctrine of the 
brahman-ätman equivalence and of the world as a passing illusion; 
also in Buddhism, where, despite the denial of both the existence 

of God and the reality ofthe world, Buddha himself has taken the 
place of God, thus uniting in a most thorough fashion humanity 
and divinity. 

An analogy to this Indian attitude is to be found in Gnosticism, 
as we shall see after dealing with ancient Greece first. 

In Greece we come across yet another reduction ofthe theoreti- 
cal God-Man-World triangle, this time through suppression of 
man. [am alluding, of course, to the war declared by Xenophanes, 
Heraclitus, etc., on anthropomorphism. As a result of this con- 
demnation, we may expect to find expressions of a purely God- 
World relationship. In fact, with Heraclitus the unity between  



  

  

183 

J. Duchesne-Guillemin 

God and the world becomes ‘a coherent pantheism” (Nestle, cited 
in Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci, I, IV, 1961, 407). Thus, 

fragment 67 (Diels) describes God in terms of cosmic oppositions: 
day-night, winter-summer, war-peace, etc.; according to frag- 

ment 30 this Cosmos was not created but is fire ever-living, which 
should mean (Z.-M., 258) that it is identical with its own genera- 
ting principle. 

What, then, becomes of man? Is he completely left out of this 

God-World identity? Not at all; but he is subordinate to it, being 

only intelligible as part of the world, and, on the other hand, 

having laws which are nourished by the divine law (114). More- 
over, thanks to the logos idea, man is re-introduced into the picture 
as in a way co-extensive with the cosmos: for the logos ofthe soul 
is so rooted in the eternal logos that it penetrates the whole uni- 
verse and reaches to the limits of the All (71). This seems to pre- 
figurate the monism of the Stoics; but of this we shall speak 
further. 

On the whole, it is characteristic of the view of Heraclitus, as 
defined by Jaeger (Paideia, 1934) that his philosophy of man was 
the innermost of three concentric rings: his anthropology is com- 
manded by his cosmology, which in turn depends on his theology. 
This might be represented in the following diagram: 

GoD 

WORLD 

© 

Now, it will be interesting to note that this picture, although 
purely symbolic, closely resembles that illustrated in the myth. 
According to Aristophanes, in Plato’s Symposium primeval man 
was spherical. This was not a poet’s fantasy but, as Ziegler has 
shown (‘Menschen-und Weltenwerden’, Neue Jahrbücher f. d. Klass. 
Altertum, 1913, 529), it is an application to man of the Orphic 
theory of the origin ofthe world. Since the world was originally 
spherical—the cosmic egg—so must have been man. The picture 
would then be:  



  

  

184 

Some Aspects of Anthropomorphism 

WORLD 

ser 

The similitude of this picture with the preceding one is prob- 
ably not fortuitous. For they both express a tendency character- 
istic of Greek thinking in the middle of the fifth century, namely, 
that of explaining man in terms of physics—a sort of anthropo- 
morphism in reverse. For instance, Empedocles not only equates 
—in a rather banal way—man’s hair with leaves and birds’ feathers 
(82, Diels), but says (109) that ‘we see Earth by means of Earth, 
Water by means of Water, divine Air by means of air, etc.” And 
the same principle, witness Plato in Phaedrus 270c, is the very base 
of Hippocratic medicine: it is not possible, Plato thinks, to com- 
prehend the nature of the soul without that of the universe, nor 
can we even, if we are to believe Hippocrates, speak of the body 
without this method. 

In the Hippocratic Corpus the man-world correspondence is 
illustrated several times: not only in the J7eoi " EBôoudôwr alluded 
to above, p. 83, but in the JJZeoi ésaérnc and other similar texts.’ 
This conception was to lead directly to Stoic monism, in which 
God is identical with the world, which in turn is conceived of as 
a great human being, whose soul is the Logos. 

One is, on the other hand, reminded of the Iranian myth. We 
can refer to the passage already quoted above, Manuÿcihr’s Däta- 
stän i Dénik: “within the “form of fire” (which God had created 
from infinite light) he now created the entity called man’, i.e. 
Gayômart, Primeval Man. And according to Great Bundahisn, 2x, 

6, Gayômart was as broad as he was high, which can hardly mean 
anything else but that he was spherical.5 In this he imitated, so to 
speak, the sphericity of the ‘form of fire’. 

Here we may be allowed a short historical parenthesis, for an 
inference suggests itself as to the connection between the Greek 
and the Iranian myth. Since the idea of a spherical universe prob- 
ably originated with Anaximander‘® and passed from Greece to 
Iran it may be that the myth of a spherical Primeval Man, which 

 



  

185 

J. Duchesne-Güillemin 

justifies itself, as we have seen, in the context of fifth-century 
Greek thinking, was similarly borrowed from the Greeks by 
Zoroastrianism. 
‘To return to Greece. Orphism was pregnant with a more radi- 
cal tendency, in that it considered above all man's fall and his 
salvation, thus tending to leave the world out—as was the case 
in the Upanishads and Buddhism. This tendency came to a head 
in Gnosticism, Christian or pagan. But Gnosticism cannot be 
understood apart from the heritage of Israël. 

Israël presents its own version, sharply characterized, of the 

God-Man-World relationship in that, while stressing the affinity 
between God and man, the latter being made ‘in the image, after 

the likeness’ of the former, it tends on the contrary—in reaction 

against the nature-cults of the Gentiles—to sever the connection 
between God and the world. There is no common measure be- 
tween the two: the world does not spring from God’s substance. 
It is created ‘ex nihilo’. It would be possible to represent this in 
the following pattern: 

God 

Man World 

However, this is not, of course, the whole story. For God’s 

creative word, the ‘Fiat Lux’ of Genesis, came to be hypostatized, 
personified in the manner in which it was represented in Egypt, 
Sumer and Babylonia, as a distinct being. Egypt used to figure it 
concretely as a little man issuing forth from the mouth ofthe god 
whose will he expressed, whose orders he carried. The Second 

Isaiah (55:11) saw this word quite concretely: ‘So shall my word 
(dabhar) be that goeth forth out of my mouth: it shall not return 
unto me void, but it shall accomplish that which I please.” Simi- 
larly Psalm 147:15: ‘He sendeth forth his commandment upon 
earth: his word runneth very swiftly.” 

In order now to translate this ‘word’, the Septuagint used the 

best term available in Greek, namely logos, although its back- 

ground and connotation were rather different. It was then used in  



  

  

186 

Some Aspects of Anthropomorphism 

the Greek Book of.Wisdom (18:14-16), in which the word of 

God is personified as a warrior. This concretization was probably 
helped along by that of Wisdom herself (Hoxma-Sophia), a pro- 
cess which had in turn already been stimulated by Hellenistic 
Stoicism. 

This logos-notion was further elaborated by Philo, with whom 

we shall briefly deal later. As for the image of the war-like logos, 
it was to be taken up and developed in St John’s Book of Revela- 
tion (19:13 sq.). But the most important text—overshadowing the 
Christian and Jewish Apocalypses, Jubilees (12:5), IV Esra (9:5), 
the Syriac Baruch (14:17)—is certainly the Prologue to the fourth 
gospel, thanks to which the Logos notion became the very centre 
of the Christian theology. 

Jesus was there identified with the Logos, who consequently 
tended to be primarily regarded as Saviour, rather than Creator. 
However, his creative character of the Logos—inherent in its very 
definition—could not be entirely forgotten; and since, on the 

other hand, the Incarnation was an extra-temporal process, 

making the Logos ‘true man form all eternity” (cf. Joh. 3:13 and 
6:22, and 1 Cor. 15:47), it follows that in this theology creation 
can be represented as follows: 

God 

Man—>World 
(Logos incarnate) 

But this gives, of course, only one side of the picture, leaving 
aside Eschatology. With the complete picture, Christianity 
achieved a new pattern, perfectly symmetrical, and this resulted 
from a projection of the Jesus figure both into the past and into 
the future. For Jesus, as Man-God, is first the Logos-Creator, then 

the historical Saviour who was crucified under Pontius Pilatus, 
and finally the eschatological Saviour and Judge. 

This perfect symmetry and simplicity is unique, although the 
trend that it consummates was rather wide-spread, as we shall see 
presently when dealing with Gnosticism and with Mazdean soteri- 
ology. But first a word about Philo. 

S G—H 

  

 



  

187 

J. Duchesne-Guillemin 

Philo’s conception of the Logos, which was to play a decisive 
role in the formation ofthe Christian theology, was connected, as 
C. Colpe has shown,!® with the idea, probably Stoic in origin, 

that the world is a gigantic man: ‘According to De Vita Mos., I, 
34, the whole world takes the place of the Logos. In De Ebr. 30, 
the whole world is called “Son of God”, thereby receiving a pre- 

dicate which otherwise very often applied to the Logos. If “Son 
of God”’ was thus predicated ofthe universe, it is certainly because 
the universe was thought of as a great man. The universe as 
macro-anthropos and the Logos are thus conceptually contiguous 
(gehen begrifflich incinander über). This is the kind ofspeculation 
that provided the background for the Corpus-Christi ecclesiology 
in the Epistle to Ephesians. But this is not yet Gnosticism. 

AI Gnostic systems—Hermetism, Gnosticism, Mandeism, 
Manichaeism—are characterized on the one hand by the pro- 
minence of a Cosmic Man, !! and, on the other, by the dominance 

of Soteriology over Cosmology. In all these systems Primeval 
Man is said to have fallen into Matter—succumbed to the allure- 
ments of Nature, been vanquished by the forces of Darkness; to 
have risen again from this state of corruption; and to have re- 

covered his former place in God. By thus saving himself, he has 
virtually saved us all: he is the saved saviour. 

It is immediately apparent that in this conception, as in 
the Upanishadic doctrine and in Buddhism, the stress is on the 

affinity between God and man, whereas the world, being merely 
what tends to separate them, is something utterly different and 
inferior. 

In Gnosticism a certain symmetry is achieved with the idea that 
the prophets are all reincarnations ofthe First Man: we have thus, 
in the Clementine Recognitions, the succession from Adam to Jesus; 
to which Manichaeism adds Mani, and Islam Muhammad, ‘the 

scal ofthe Prophets’. But this symmetry is obviously very limited, 
since it includes neither creation nor eschatology. 

The complete symmetry, which we find in Christianity, is also 
lacking in Mazdeism: the Saoëyant, the final Saviour, is not identi- 
cal with Gayômart, the Primeval Man. But a tendency manifested 

itself in various ways towards presenting the eschatology as a  



  

  

188 

Some Aspects of Anthropomorphism 

return to the origins.? First, Gayômart, who had been the first 
man at Creation, was also to be the first at Resurrection. 

Second, Gayômart and the Saokyant were described in similar 
terms, Nôt less than five traits common to both have been pointed 
out by E. Abegg in his recént, posthumous paper, ‘Urmensch und 
Messias bei den Iranern’, in Asiatische Studien, 1961, i sq.: 

I. Gayômart was as bright as the sun (Gr. Bund., 21, 4-5, etc.), 
and so will be the Sao$yant (Dénkart, 675, s-6);13 

2. Both Gayômart and the Saoëyant possessed x'aronah, the 
heavenly vital force (on which see J. Duchesne-Guillemin in 
AION, 1963); 

3. The Saoëyant is victorious (vara0rayna, Yaëf, 13, 129, 145), 
and so was Gayômart, who according to the Mënôk i Xrat (27, 15) 
killed Arzür, son of Ahriman; 

4. Gayômart is the first righteous one, and the Saoïyant will 
be the eschatological judge; 

5. The Saoëyant will confer immortality on the resurrected, 
and Gayômart was for 3000 years immortal. 

However, none ofthese resemblances is close enough or charac- 
teristic enough to constitute a real identity, and Abegg is right in 
concluding that the widespread conception of a primeval saviour 
returning at the end of time is lacking in Mazdeism. In other 
words, we are still a far cry from the Gnostic dogma of the 
identity of Primeval Man and Final Saviour. It is, therefore, not 
permissible to project this conception into ancient Iran, as do 
Ringgren, Word and Wisdom, 1947, 90, and Widengren, Reli- 
gionens Värld,? 1952, 363, and to see in it the model of the fusion 
ofthe Primal Man of Job 15:7 and Ezekiel 21:12 with the Son of 
Man—a purely eschatological figure—of Enoch, etc.—an identi- 
fication which was itself the prelude to the Christian symmetrical 
pattern analysed above. 

There is yet another correspondence between beginning and 
end in Mazdean speculation. Arta or Aÿa, Truth and Justice, parti- 
cipated, as we have seen, in the very first act of creation, when 
God, through her, filled the free spaces with lights. Now this 
primeval Entity will have a role to play at the end. We read in 
Zaätspram, 34, 38 (and also in the Pahlavi Rivayat, 48,20 and



  

189 

J. Duchesne-Guillemin 

Dénkart, 669, 16 sq.14) that in the last millennium before the 

advent of the final Sao$yant, Artavahist ‘will come to earth with 

the powerful help of Airyaman’ to find a means of overcoming 

Az (‘Concupiscence’) and that from then on those who obey 

Artavahiät will turn from the slaughter of cattle and the eating of 

flesh, so that one quarter of the power of Âz will dwindle. 
But Arta will also be present in another way. The last Saviour 

is often simply called Saoëyant ‘Saviour’, since he will be the 
Saviour par excellence. But he has also a proper name and this, 

Astvat.orata, means in Avestan ‘Arta incarnate’. It seems to be 

based on a Gäthic passage, 43, 16, in which Zarathuïtra speaks of 

the future blessings when Arta will be corporeal. It is this materiali- 

zation of Truth and Justice, then, which was made the very essence 

of the last saviour. 
If we remember that Arta can be compared with the Greek 

Logos, we might say that the last saviour in Zoroastrianism is 
called, in free paraphrase, ‘Logos incarnate”. But the resemblance 
with the Christian dogma should not be overstressed: it may be 
fortuitous, and, in any case, neither the Mazdeans nor the Christ- 

ians appear ever to have been conscious of it. However, the fact 
remains that another trait is added to the symmetry between 
beginning and end in the Mazdean world-drama. 

It may well be that Mazdeism influenced the Muslim theory of 
the Perfect Man. The latter, however, seems to have originated 

chiefly in Gnosticism and Neo-platonism, while, on the other 

hand, it could claim merely to interpret a Coranic passage which 
said—in patent imitation of Genesis—that God made Adam ‘on 
his image’. This was the corner-stone—the orthodox foundation 
—on which the theologians have built. According to Ghazzäli, as 
summarized by Annemarie Schimmel (after Wensinck) in Anthro- 
pologie religieuse, 146, 

the image of God refersitself to the essence as well as tothe attributes and 
actions: so is the spirit a being per se, neither accident nor substance nor 
body, which can also be said of God; and the attributes of knowledge, 
sight, will, etc. suit it as they suit God. The human forces are arranged 
parallel to the heavenly spheres: the heart corresponds, as centre of the  



  

  

190 

Some Aspects of Anthropomorphism 

lordship of God, to the divine throne, the brain to God’s pedestal, the 
senses to the angels, the nerves and limbs to the different heavens, etc. 

The doctrine of the Perfect Man does not appear until Ibn 
‘Arabi, although the Brothers of Purity, in the ninth century— 
therefore at the time of the Pahlavi treatises—professed the micro- 
cosmic function of man. And this is how a hadïth qudst (quoted by 
A. Schimmel, 151) expressed the God-Man-World relationship: 
‘O Man, I created thee for my sake, and I created all things for 
thy sake.” 

It is from Abd al-rahim al-Gili that the doctrine of the Perfect 
Man received its classical form. ‘Only the Perfect Man’, A. Schim- 

mel writes p. 152, ‘displays the sum of the divine attributes and 
carries in himselfthe prototypes of all things material and spiritual. 
... So are God and the world but aspects of one reality, which 
unite in the Perfect Man.” 

This theory might be represented as follows: 

God ————> Man <—— World, 

or rather in this way: 

God <——— Man ——+ World, 

so as to show it for what it really is: a truly extreme form of 
anthropomorphism. 

NOTES 

1 On Iranian borrowings from Greece see Bailey, Zoroastrian Problems in the 
IXth Century Books, 1943, and J. Duchesne-Guillemin, ‘Quaestiones graeco- 
iranicae”, Klio, 38, 1960, 122-7.—On the Hippocratic text, see below. 

? Zaehner's reading, BSOAS, 1959, 367, däm ‘creature’ instead of $em ‘name’ 
gives a less satisfactory sense. 

3 It is quite evident with the other occurrence of the term, SGV 16, 24, 
where it is used in correlation with gehan i guzurg ‘macrocosm’, though with 
the slightly different meaning of ‘man, cattle and the other animals’. The passage 
deals with the Manichaean doctrines. Cf Cumont, Recherches sur le Manichéisme, 

. 44, 0. 4. 
jé Filologia (Torino), 1962. 

5 And perhaps my own reflections on the idea of Totality, Hymns of Zara- - 
thustra, 1952, Introduction, as well. 

5 J. Duchesne-Guillemin, Harvard Theol. Rev., 1956, 120 sq., with reference 
to Olerud’s fundamental work on L'idée de microcosme, Upsala, 1951.



  

191 

J. Duchesne-Guillemin 

7 W. Kranz, ‘Kosmos und Mensch in der Vorstellung frühen Griechentums’, 
Nachr. der Gesellsch. der Wissensch. z. Güttingen, Pilol-histor. K1., Fachgr. I, 
1938, 12161. 

8 Cf. the same phrase applied to the sky, Pahlavi Riväyat (Dhabhar) 128. 
88 See Charles Kahn, Anaximander, New York, 1960. 
9 The quotation is from T. H. Green, cited in Inge, E.R.E., 8, 136b. 
10 “Zur Leib-Christi Vorstellung in Ephesierbrief”, ZNTW Beih., 26, 172 sq. 
1 The microcosm doctrine was in great vogue ‘aux premiers siècles de notre 

ère parmi les juifs, les chrétiens, les gnostiques de toute espèce”, Menasce, Une 
grue mp Mazdéenne, 1945, 31-2, with bibliography. 

127. Duchesne-Guillemin, La Religion de l’Iran ancien, 1962, 349 sq. 
13 The reference in Abegg is inexact. 
14 See Zachner, BSOAS, X, 625, and Zurvan, 346 and 350. 

  
 



  

HOW DOES ISLAM STAND? 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

Tæe disorder and poverty which rage in the Middle East, and which 

are a constant threat to peace, see incapable of being remedied 

except by a greater solidarity among Islamic countries and by a gen- 

eral modernization of those countries. But though modernization is 
a tangible fact, only the pace of which might require control and ac- 

celeration, Muslim solidarity is only a fleeting, variable, -uncertain 

supposition. The most modern—and the most stable—Islamic state 
is also the least Muslim. For Turkey, if it has not expressly repudi- 

ated Islâm, has nonetheless broken, in a systematic secularization, 

with the traditions of the Muslim past. 

We are led then, if we,are at all concerned with the defense of 

Suez, the relations between Israel and her neighbors, Moroccan 

autonomy) the independence of Persia or of Pakistan, and the re- 

sistance of all these regions to external and internal Communist 

danger, to wonder what in our day can still be involved in the fact 

of being Muslim, ‘which is potentially the basis of a confederation of 

which the Arab League is only the dream. 
Islâm, a religion which set out to conquer the world, has twice 

constituted an empire which, if not world-wide, at least united under 

a single political authority the whole or the great majority of the 

peoples won to the word of Mohammed. The first of these empires, 
that of Hârûn al-Rashîd, was contemporary with that of Charle- 

magne. Lacking deep cohesiveness, it lost any but a nominal exist- 

ence well before the sack of Baghdad by the Mongols in 1258 formally 
put an end toit. As to the second great Muslim empire, that of the 

Ottomans, its gradual dismantlement and its dissolution in 1918 as a 
consequence of the first World War have left the political vacuum in 
the east which has yet, after thirty-five years, to be filled. 

Although, then, Islâm is not an empire except at certain moments 
in its history, neither is it a group of peoples of the same language 
or of the same race. For Arabic, although in principle the only 

language of religious instruction and practice, does not have even this 
role in several parts of the immense domain which reaches from 
China to Barbary, including Indonesia (speaking Malay), Pakistan   

 



  

193 

Unity and Variety in Muslim Civilization 

(where Urdu is spoken), Persia, Turkey, etc. (not to speak of the 

Muslims of the U.S.S.R.); as to the role played among all these by 

the Arab race (formerly the initiator of conquest and the wielder of 
power), it is today negligible.* 

Can Islâm, then, be said to be only a religious fact? Yet it is not at 
all organized like a church and, since the dissolution of the caliphate 
in 1924, no longer has anything resembling a hierarchy—to say 
nothing of its being broken up into a large number of often quite 
distinct sects. 

Are we to say that the reality of Islâm is purely subjective—that 
it is defined strictly by the feeling of belonging to it? This would be 
evading the problem, which is to know to what degree belonging to 
Islâm involves an actual solidarity, a will to mutual aid, a com- 
munity of customs, of interests, of aspirations. In other words, does 
there exist an Islamic civilization strong enough to survive? 

For a century and a half all the Islamic countries have undergone, 
more or less, a European influence, have more or less willingly been 
following Europe’s lead. Whence a series of upheavals, a permanent 
state of crisis in which Islâm is in danger of foundering. Turkey 
and Egypt, in the nineteenth century, and Persia, in the twentieth, 
have adopted national institutions and more or less genuine forms 
of democratic government. About 1900, woman, as in Europe, set 
about emancipating herself; polygamy is tending to disappear. Lay 
education took root, historical criticism tackled the divine reve- 
lation, while the vast scientific and material culture from the West 
was invading men’s minds and threatening the traditional, theo- 
logical culture with atrophy. The industrial revolution made its ap- 
pearance: in Egypt in the introduction of cotton, a little everywhere 
in the building of railroads, irrigation dams, etc. 

In the age of the airplane, of gasoline, and of electricity, this mod- 
ernization is speeding up, but sporadically and without a clear 
vision of its social consequences, as a result of which we see, for ex- 
ample, cities such as Casablanca being added to what is age old. 
Another new factor: the U.S.S.R., pole of attraction for the Islamic 

* [The end papers offer a map showing the density as well as the proportion of Muslims 
in various parts of the world. As satisfactory statistics are often not available, such a map 
is only approximate—in China, hardly even that. For population, the 1952 estimates 
reported by the United Nations were used chiefly (Statistical Yearbook, 1953). To estimate 
the Muslin percentages, the following were consulted: H. W. Hazard, Atlas of Islamic 
History (Princeton, 1951); The Statesman’s Yearbook for 1953; V. Monteil, “Essai sur 
l'Islam en U.R.S.S.,” Revue des études islamiques, XX (1952), 5-144; the Indian and 
Pakistan Yearbook, 1961; and Dr. Edwin S. Munger, of the University of Chicago, who 
kindly put his knowledge of African matters at our service. —Ep.]  



  

  

194 

How Does Isläm Stand? 

countries, to which it gives the example at once of a rapid modern- 

ization and of a social overturn. In the face of such a rival, can 

Europe still be satisfied to export capital and ideas haphazardly to 
Islamic countries? 

CONFERENCE OF SCHOLARS 

It has begun to be realized among us that the social problems of 

the Near East merit a serious study. This is attested by two scientific 

conferences which have taken place within the year quite inde- 
pendently of one another. In each of them Belgium, a country with- 

out political connections with Islâm and thus impartial, had an im- 

portant place. 

We want to speak of the conference reported in the present 

volume, which brought together European Islamists. It was designed 

to draw their attention to the general and present-day problems 

posed by the civilization with which they all are concerned, but of 

which each ordinarily investigates only one sector. This meeting was 

due to the initiative of Mr. von Grunebaum, acting in the name of 

the Department of Anthropology of the University of Chicago, who 
had chosen the participants—fifteen scholars of the principal coun- 

tries of Europe—and outlined for them an unambiguous program 

designed to cover the various aspects of a single question: ‘“Unity 

and Variety in Muslim Civilization.’ The present volume presents 

the elements of a synthesis such as we hardly possess on any other 

civilization. The following modest summary of it depends on notes 

taken continuously during these days of study and does not claim to 
bring out more than a few salient points. 

GREAT” AND ‘‘LITTLE”” TRADITIONS 

Using a concept defined by American anthropology, Mr. von 

Grunebaum envisages the history of Islâm as that of the mutual re- 

actions of a ‘‘great”” and of “little”’ traditions. The unity of customs 

and of conceptions which the religious ideal demanded was never 

able to realize itself entirely; always it was necessary to compromise 

with local civilizations, often clearly superior to that of primitive 

Arabia. The present crisis, resulting from the contact with Europe, 
is by no means the first which Islâm has had to face. From the 

eighth century it had to open itself up to the Hellenic civilization. 

Mr. von Grunebaum, who has especially studied the intellectual 

and aesthetic currents of medieval Islâm, notes that Islâm adopted 
the logical framework of Greek thought as well as certain forms of 

 



  

195 

Unity and Variety in Muslim Civilization 

expression and a mass of material accumulated by Greek science, but 

without entering into its spirit, without taking over its impulse, and 

only, in the end, to reject Hellenism categorically after three or four 

centuries of mediocre assimilation. (Today the situation is not 

exactly the same: Islâm is faced not only with a different civilization 

but also with a superior power; to hold its own against the West, it 

must adopt its arms, its secrets, its spirit.) 
To what is it due that the West outdistanced the Islamic coun- 

tries? As Mr. von Grunebaum said during a meeting which he had 
already organized in 1952 at Mainz, Europe reinvigorated itself with 

Platonism and the spirit of free inquiry, while the Arabs fossilized 

themselves in a rigid Aristotelianism; Europe discovered nonclerical 

sources of a prodigious abundance, while the Arabs could rediscover 

in their past only the desert. Undertaking to trace more particularly 

the role of the “great tradition,” the speaker pointed out how the 

intellectual conceptions of the Muslim are dominated by a religious 

attitude: that which makes man the slave of God. Further, a change 

took place in Muslim piety about the year 1000. Up till then based 

on fear, it rested from then on upon confidence. Now, a very simi- 

lar development took place concomitantly in Byzantine piety. The 

change was due in both cases, according to Mr. von Grunebaum, to 

analogous political cireumstances, which caused tottering powers to 

seek the support of the masses of the people, athirst for a tangible 

piety. The local “little traditions” likewise imposed everywhere 

something of the cult of saints—which the “great tradition” con- 

demned in principle—multiplied the holy places (for example in 

Palestine, and this shortly after the conquest), etc. The ‘great 

tradition” was never completely unified; not to mention the sects, in 

open conflict with the Sunna, the teaching of the Koran was not 

carried out in the same way all through the Muslim domain. 

Mr. Minorsky reproached Mr. von Grunebaum with still giving 

religion too much credit in human conduct, with returning to a re- 

ligious definition of Islâm—rather the way Bossuet saw the history 

of Europe in terms of Christianity. According to Mr. Minorsky, it is 

not religious faith, though it may look so, which causes the indi- 

viduals and peoples of Islâm to act. It does not shape their life;-it 

is often only an instrument in the hands of governments, classes, 

factions. Islâm is a mirror, in which these particular interests look 

at themselves and justify themselves. ‘A theological mirror, at any 

rate,” Mr. von Grunebaum said, and the only one the Muslim has 

with which to interpret his situation. A middle position was then set  



  

  

196 

How Does Islâm Stand? 

forth by Messrs. Spuler and Brunschvig: religious theory is some- 
times the mirror of action and sometimes its lever. 

In his paper Mr. Meier, a specialist in Persian mysticism and ac- 
quainted with the disciples of Jung, treated of principles and meth- 
od. He believes that the search for historical relationships causes us 
to fail to recognize the unique and, at the same time, universal in the 
facts of religion. But he is wrong, according to Mr. von Grunebaum, 
to neglect the sociological aspect of these facts, which situates them 
in a historical sequence. M. Abel cited well-established cases of in- 
fluence: of Muslim mysticism upon St. John of the Cross (cf. the 
works of M. Asin Palacios) or, in the reverse direction, of the cult of 
Jesus upon the quasi-divinization of Mohammed. M. Cahen noted 
that influences are rarely easy to prove and that, in any case, one 
borrows what one can. The important point is not to look for rela- 
tionships but to establish comparisons. In fact, Islamic history is a 
century behind European history, since we are still disputing in it 
for or against relationships or, as just now, about the role played in 
the course of events by what the Marxists call the “ideological super- 
structure.” 

THE SPECIFICITY OF ISLÂM 

M. Brunschvig resolutely posed the question: Is there a Muslim 
civilization? It would not be characterized either by belief or by 
observances but by the more or less numerous influences of the re- 
ligion upon a multitude of activities. There would be degrees, then, of 
belonging to this civilization. The Berbers, for instance, in spite of 
their Muslim faith, reject the Islamic law. Law cannot serve any 
more than language as absolute criterion; the same is true of moral- 
ity, and there is nothing, even theology, which is not heterogeneous 
in its origins. Theology only gradually became a unifying factor. 
(Yet sometimes it helps to preserve a pre-Muslim practice.) The 
limits of sects, of languages, etc., do not coincide; a survey of these 
differentiating factors will be made. 

In the discussion that followed, M. Abel divided the history of 
Islâm into three phases. The first is that of the conquest and assimi- 
lation; the second, which begins at the end of the eleventh century, 
is a phase of reaction, with elimination of lay motifs, whence a 
rigidity which became total from the fourteenth century on; the 
third phase begins at the end of the eighteenth century in the contact 
with Europe, which produces a return of lay motifs, whence break- 
down of the equilibrium. Against the impermeability of Islâäm (main- 
tained by Messrs. Stadtmüller and Spuler), Mr. Minorsky cited the 

 



  

  

  

197 

Unity and Variety in Muslim Civilization 

example of Turkey, a lost province. To which Mr. von Grunebaum 
answered that the Turks—to judge them by those who took part in 
a conference recently held at Princeton—consider themselves 

Muslims. That alone matters, as Mr. Spuler had said; to which Mr. 

Lewis answered with a question: Are the followers of the Agha 
Khan, for example, really anything but Hindus under a light Muslim 
veneer? 

. LAW, LETTERS, POLITICS, ART 

The Conference then took up certain particular —and essential — 

aspects of the Islamic civilization: law, literature, politics, and art. 

à Mr. Schacht recalled that the Muslim law does not have a Muslim 
(and still less a Koranic) basis. It is Roman, Byzantine, Persian, etc., 

law assimilated—never perfectly—to a ‘‘revealed”’ system of moral 

. requirements. It is an integration presented by the Muslim legists as 

a deduction starting from what is given in revelation ; for every Mus- 
lim law is dictated by religion, and must be s0. This gives rise to a 

malaise, a permanent tension in the countries which, like Egypt in 
the nineteenth century or Pakistan today, have sought or seek to 
adopt democratic forms without abandoning Islâm. During the 

phase of conquest and assimilation (the first phase, according to M. 
Abel), the foreign elements were brought in by the upper classes, 
which converted to Islâm on account of social interests (or at least 

had their children brought up in it) and naturally retained their 

Hellenic culture and their experience of local law. 

The basis of Islamic literature is also not Muslim, Mr. Gabrieli 
showed that the principal literary movements of Islâm have their 

source in “little traditions,” either pre-Muslim Arabic or ‘‘human- 
istic” of Hellenic origin, the latter provoking a real renewal in the 
time of the Abbasids but soon degenerating into a new classicism, 

tainted with preciousness, which weighed upon the whole literature 
and ossified it; or else in Persia the national tradition with which the 

epic was nourished and which leaves very little place to Islâm; 
finally, Sûfî mysticism, the principal subject matter of Persian 

poetry, is perhaps Christian and Gnostic in origin, rather than 

Iranian, but certainly not Muslim. 
[Islamic art, dealt with by Mr. Ettinghausen, shows throughout 

its marked diversity a readily recognized common character, result- 

ing from three processes of integration. Not only art objects, but 
artists, their patrons, and whole ethnic groups moved readily 
throughout the Islamic world—freely or under various sorts of com- 
pulsion. Second, partly because of the political patronage of art,  



  

  

198 

How Does Islâm Stand? 

everywhere the older traditions vied with the sense of a new Islamic 

standard; older symbols were taken over in Muslim garb, and even 

figural representation found a large place. The artist often won an 

honored, even religious position in the face of orthodox condemna- 

tion. Finally, art from lower social levels entered the more elevated 

tradition. Thus the art of IslÂm became a symbol of its universality.] 

M. Cahen, who is not only an Islamist but also a professor of 

European history, noted parallel developments, concomitances. 

Originally there was an essential difference to which Mr. Stadtmäüller 

had already alluded: because in Islâm there was no state previous to 

the coming of the religion (as had been the case for Christianity), 

there were not two separate powers. À theocracy, the Muslim form of 

government had had a predecessor only among the Hebrews. It was 

a form of government which in practice ceased to be possible at the 

death of Mohammed. The political unity on a religious basis which 

the Abbasids wanted did not last long; it had never been very deep. 

Quite soon, at Baghdad as well as in the provinces, power passed to 

the army—a militarization and fragmentation which coincided with 

our feudalism. More especially, it was a foreign military element 

which gained the upper hand, in the east as well as in the extreme 

west: in Persia the Turks, in whom alone persisted a zeal for the holy 

war, fought in the name of orthodoxy (the Sunna); in Spain the 

Almoravid Berbers organized the fight against the Christian recon- 

quest. From now on we have no longer a Muslim state but Muslim 

states—bankruptey of the doctrine. In short, politically the differ- 

ence is not between Christians and Muslims, it is between medieval 

state and modern state. How, indeed, was the modern state born? 

When Europe rediscovered and restored the separation between 

chureh and state, which Islâm could not do, having never known it. 

Mr. Spuler pointed out a consequence of the confusion between 

“church”’ and “state”: every political secession inevitably took the 

form of a religious secession (a sect), from which followed in practice 
a breach in the unity of the state. Further, the growing power of 

the ‘ulamä? (theologians) was due to the absence of a civil power 

which might counterbalance it. 
M. Brunschvig, in connection with Messrs. Cahen’s and Schacht’s 

papers, pointed out that the Abbasid jurists did not write in a 

vacuum; no doubt they were weaving theory, just like Western 

legists, but this theory was called forth by reality, so that the differ- 

ent schools can produce, for example, almost identical treatises on 

public law. 

 



  

  

  

199 

Unity and Variety in Muslim Civilization 

REGIONAL TABLEAUS 

We pass now to the examination of certain provinces of the Mus- 
lim world: Iran, North Africa, Spain, Indonesia, Turkey. 

From a panorama of the religious and political dissensions of 
medieval Iran, Mr. Minorsky drew several conclusions. It is going 
too far to reduce the life of the Muslim states to the single influence 
of the law of Islâm. Persia had—and kept—a strong pre-Islamic cul- 

ture and underwent many extra-Islamic influences. The epic, which 
is outside religion like miniature painting, counterbalances the 
quietism of the Sûfis; and there was clearly in Persia a “religious 
party” which used religion for purposes of government. The foreign 

conquests burdened the poor classes economically; the opposition 
turned more and more heterodox and popular; a religion cluttered up 
with miracles, with living incarnations of divinity, and breathing an 

aroma of martyrdom and revolt, such as is Shfism, was suitable to 

an oft-conquered people long subjected to foreign rule. 
M. Brunschvig, to illustrate the connection which was brought 

about from the seventeenth century on (Safavids) between Shî‘ism 

and the state interests, pointed out the great sanctuaries, so typical 

of Persia, toward which the sovereigns diverted the faithful at the 
expense of the pilgrimages to Iraq. With regard to the discrepancy 

between literature, which ceased to be outstanding after the four- 
teenth century, and painting and architecture, which survived it for 
more than two hundred years, can be cited the Western parallel of 

the quaittrocento (cf. J. Huizinga, The Waning of the Middle Ages). 

The rigid forms of literature had strangled all expression, in Persia, 

whereas the Safavid policy of encouraging the sanctuaries developed 
architecture. 

North Africa, which was dealt with by M. Le Tourneau, was al- 

ways distinguished by its lack of creative originality. The elites there 

are divided into conservatives, reformists, and modernists. The con- 

servatives are the ‘ulamä?, the marabouts and heads of brotherhoods, 

and their students; although they now accept women students and 
have made a place for the teaching of a few new subjects, their spirit 

remains scholastic. The reformists want a return to primitive purity 

and direct relations between Allâh and man: an intellectual, urban, 
bourgeois movement which seems to be doomed by the general tend- 

ency toward progress. The modernists, pupils from the modern 

schools, no longer feel at ease in Islâm and are tempted by secularism; 

nevertheless, they do not separate religion and politics, and they have 
hardly posed the problem of Islâm and the modern world.  



  

  

200 

How Does Islâm Stand? 

As to the religion of the masses in North Africa, it can be defined 
in two words: rigorism in ignorance. Veneration for the sultan and 
for whatever he touches, for the saints dead or living; magic, sorcery, 

nature cults; ascendancy of the marabouts and brotherhoods—so 
many local traits with nothing authentically Muslim about them. 
Finally, the tepidity or the indifference of the intellectuals or the 
workers under the European ascendancy do not arouse any reaction 

among the faithful; these hope only for a return to the past, without 

thinking of preparing for the future. 
M. Abel showed that the conquest of Spain, a country funda- 

mentally divided and already not fully submissive to its Visigothic 
masters, was more superficial than elsewhere because Spain was 
farther away from Arabia and because an alien element—the Ber- 
bers—was already mingled with the invaders. The conquerors never 
adopted the converts, nor did the latter give up their old Romance 
tongue for Arabic. Accordingly Islâm never grew deep roots in 
Spain, especially since the Umayyads of Cordova were not touched 
by the sort of renewal which was the work of the Abbasids of 

Baghdad. In the armed conflicts which were almost constantly tear- 
ing the country apart, religion counted for less than race and blood. 

“And Islâm finally lost in Spain a match which it had never begun 
to win.” 

Mr. Drewes described the situation of Indonesia, a country con- 
verted late, at a time when Islâm had crystallized. Islâm penetrated 

into Indonesian society through the lower classes and has replaced 

only in part local custom (da). Modified by its passage through 

Persia and India, the Muslim propaganda in Indonesia emphasizes 

thought more than action; the ground was prepared in this direction 
by the previous religious teachings, those of Shivaism and of Ma- 

hayana Buddhism, and—among the people—by the primitive sense 

of the unity of life. Nevertheless, at the present time a movement 

which is having much success among the middle classes, the Muham- 
madiyya, following the example of the Protestant missions, insists 

on the rational character of Islâm and devotes itself to works: 
schools, orphanages, hospitals, etc. 

Mr. Lewis, of London, analyzed the formation of the Turkish na- 
tion in its three sources: Anatolian, Turkish, and Muslim. The Otto- 
mans, almost always at war with Christendom, identified their 

cause with that of Islâm and were the first to try really to enforce 

the Muslim law. Islâm, there as elsewhere, included foreign or as- 
similated elements: such were the dervish orders, whirling and others, 

 



  

201 

Unity and Variety in Muslim Civilization 

the origin of which was perhaps Buddhist, Manichean, or shamanist, 

but certainly not Muslim. But the principal characteristic of Otto- 
man Islâm was that it involved a hierarchy. Thus it was where clerical- 

ism had gone farthest that secularization was most violent. In contrast 

to all the other regions of Islâm, Turkey was able to assimilate, 

with all their consequences, two notions which seem to define the 

West: that of process and that of organic structure. The realism of the 

Turks, which has, notably, caused them to join the Atlantic Pact, 

comes to them, according to Mr. Lewis, from their long tradition of 

 independence. 

Today, when we are witnessing a certain renewal of faith, the prob- 
lem arises anew of reconciling this faith with modernization. 

WHERE IS ISLÂM GOING? 

Two studies of modern Islâm served to conclude the work of the 
Conference. Mr. Caskel noted especially that the modernization of 

à society, which started about 1860 in Turkey and in Egypt, came 
about more slowly in French Africa and in India because the Mus- 

lims there had European masters, to whom they refused to believe 

themselves basically inferior. In general, Europeanization came from 

above, the women of the upper classes imitating the European 

women and being, in their turn, imitated by the other classes. The 

economy of the Islamic countries is shackled by an age-old distrust 

which prevents any productive investment. Against European cul- 

ture, and especially against the Universal Histories of a rationalist 

or positivist spirit, or the like, Islâm is absolutely defenseless. It can 

be wondered if belief in the afterlife is not in the course of disappear- 
ing in the cultivated classes, as is the case in Protestantism. The only 

positive element in the Islâm of the Near East is represented by the 
Muslim Brotherhood, a recently created movement—its founder 

was assassinated in 1949—which tries to translate the faith into 
acts: founding mosques, schools, workshops, and co-operatives. 

Nothing of the like exists up till now in French Africa—of which 
M. Le Tourneau, who has lived there for seventeen years, drew a 

picture from life—which applies by and large to the whole of the 
Muslim world. Two opposing tendencies come to light in the Muslim 
of today: on the one hand, an attachment to the traditional values, 

with the desire to see reborn the effective institutions of the old 
Islâm ; on the other hand, the need to escape from an inferiority com- 
plex with regard to Europe, and the wish to use for this purpose the 

tools, even the methods, conceptions,.etc., of the European civiliza- 

   



  

  

202 

How Does Islâm Stand? 

tion. (AII adopt our idea of the ‘nation’; all, our need for action.) 
The conflict between the two tendencies shows itself especially in the 

interminable debate about the constitution to be given Pakistan and 

in the periodic debates which threaten the very existence of the 
Arab League. 

In North Africa, Arabic culture and Western culture can be seen 
developing parallel. The number of students in the mosques of 
Morocco has tripled in thirty years; the traditional university of 

Tunis (Zeituna) numbers 15,000 of them—a development made 

easier by the press, by the Cairo radio, and by the modern con- 

venience of the Pilgrimage. French culture is making progress even 
in Morocco, where the number of students has increased from 35,000 

in 1945 to more than 100,000 at present. 

From the social point of view, we are witnessing the birth of a new 

proletariat due to a demographic pressure and to the development of 

‘uropean industry: a mass of uprooted people which is not yet 

aware of itself as a working class. Further, a change is taking place 

in family ways. The advanced Moroccans are more and more monog- 

amous; the practice of European-type engagements is spreading; 

the young couples live by themselves and no longer in the patri- 

archal “large family,” and this, in order to live in a Western way. In 

proletarian circeles the development is different, moving in the direc- 

tion of an abuse of their liberty (with regard to the vanished norms 

of Islâm) on the part of the men as well as of the women. The 
countryside remains absolutely conservative. 

From the political point of view, finally, the population includes a 
great mass of indifferents, conservative through inertia but sus- 

ceptible to bursts of sentiment which arouse them, as witness the 

riot of Constantine. Among the more aware of them can be seen the 
same tendencies as in religion: conservatism (which has just tri- 

umphed in Morocco); reaction (in Algeria, centering on the reformist 

“ulamä?; in Tunisia, the Old Dastûr Party); progressive modernism 

(the party of Ferhat Abbas in Algeria, the Istiqlâl, the New Dastür). 

For Algeria must be added the proletarians of Messali Haji, a forma- 

tion analogous to that of the Muslim Brotherhood, the class- 
consciousness of which is quite marked; Morocco will sooner or later 

have its equivalent; in Tunisia the Union Générale des Travailleurs 
Tunisiens, which might have served as nucleus for a party at once 

Muslim and proletarian, is closely tied to the New Dastür. Finally 

the Communist, Socialist, Radical, Mouvement Républicain Popu- 

laire parties, and the like, number a few adherents. 

 



  

203 

Unity and Variety in Muslim Civilization 

All these groups except for the conservatives are in principle 

hostile to France, or to the presence of France. For a time, in 

Morocco, for example, confidence between natives and French 
seemed quite well established. Then the Muslims discovered a 
divergence between their deep aspirations and those which were 
being brought them from outside; they doubted the disinterested- 

ness of France; they realized that it was time to press on at full 

speed. The resentment is pretty general; as to the means of obtain- 
ing independence, the few positive plans proposed at this time are 
vague and contradictory. 

In tropical Africa, a region dealt with by Mr. Anderson, Islâäm ex- 

tends from northern Nigeria to the Zambezi, but it is mixed there, in 

variable proportions, with the indigenous customs. The infiltration 

of Islâm, which is the work of merchants or of ‘“‘’holy men,” proceeds 

from the simple acquisition of charms, of prayers, of rites—the 

contamination being made possible by a certain similarity between 

Allâh and the supreme god of most of the Negroes, between the jinn 

and the spirits of animism, between the rites of cireumcision and the 

like practiced on both sides—to formal adherence, to the conversion 
either of individuals or of tribes. In this last case, of which the 

Somalis are an example, the Musiim law is in force in almost all cir- 

cumstances of life and is gaining ground. 

In places the mixture is inextricable, just as in the case of Arabic 

and Bantu in the Swahili language. There is often à conflict among 

several legal systems, but this is resolved more easily than would seem 

possible, thanks to the good sense of the African, who is no formalist 

but always looks for a compromise, a practical solution. 

Some progress is to be found in the spirit of Muslim instruction, 

which for the most part is still limited to the purely mechanical 

Koranic apprenticeship, and in the intellectual relations between 

Negro Africa and Arabia or Morocco. 

The Muslim law, however mixed with indigenous elements, con- 

stitutes a unifying factor. Negro paganism being essentially paro- 

chial, Islâm was bound to come to the fore in a time of more frequent 

communication and multiplied contacts. Wherever it preceded 

Christianity and the Europeans, it retains its integrative role. Else- 

where it remains a rival of Christianity, being easier to adopt. Islâm 

has raised the Negro’s level of civilization; nevertheless, it has owed a 

good part of its success to the fact that, like Negro custom, it allows 

polygamy, cireumcision, and slavery.  



  

  

L'Univers 
de Saint François d’Assise 
selon le Cantique du Soleil 

par J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

Premier monument de la poésie italienne, le Cantique du 
Soleil devait plaire aux Romantiques, non seulement par son 
caractère archaïque, « primitif » (1), mais parce qu’ils crurent 
trouver, dans l’humble splendeur de ses stances, le premier 
accent de leur propre sentiment de la nature. 

Relier François, par Giotto et le Quattrocento, à la Renaïis- 
sance était aussi une tentation presque irrésistible. François 
n’était-il pas même, pour Thode, un précurseur de la Réforme, 
puisque, libéré de la scolastique, il avait su retrouver, en même 
temps que la nature, une expérience directe du divin ? 

La courbe de cette interprétation romantique, qui culmine 
avec Renan et Thode, s'achève avec le sentimental Sabatier, 
lequel, vers la fin du siècle, imagine un verset supplémentaire 
sur « ma sœur Sainte Claire »… 

Un reflet de cette atmosphère idyllique se découvre encore, 
de nos jours, sur la pierre du petit jardin suspendu de San 
Damiano où a été gravé, il y a peu, le texte du Cantique, mais 
un texte volontairement tronqué : il y manque en effet, avant 
le verset final, les quatre stances du pardon et de la mort. Sans 
doute n’a-t-on pas voulu, par le rappel de ces réalités et des 
peines infernales promises aux pécheurs, gâter le plaisir des 
modernes pélerins, c’est-à-dire, le plus souvent, de touristes ? 
Il est plus agréable dé rester sur l'impression des «fruits divers 
et des fleurs colorées ».… 
  

(1) Gürres, en 1828, intitulait un livre « Der heilige Franziskus, ein Troubadour ». 

 



  

205 

Maint commentateur, au surplus, approuverait sans doute 
ces mutilateurs (peut-être innocents): tel un Giovanni Gentile 
qui, en 1936, attribuait à Francesco « l’amore della natura » et 
«un sentimento panico ». 

On a réagi depuis longtemps contre cette falsification. On 
a même été, à l'opposé, jusqu’à prétendre, sur la base d’une 
discussion philologique, que le Cantique n’est nullement un 
hymne à la nature, Dieu n’y étant pas loué pour ses créatures, 
mais par elles. 

Or, l’une et l’autre tendances peuvent se réclamer de tradi- 
tions très anciennes, presque contemporaines de Francesco lui- 
même : ceci rend malaisée la tâche de l’amateur de textes 
intégraux et d’interprétations sincères. 

Dans la masse des commentaires modernes, on n’aperçoit 
pas toujours comment la question de la structure du Cantico 
est liée à celle du sens de per, et à celle des sources. Les efforts 
se dispersent : c’est ainsi que M. Leo Spitzer, intervenant tard 
dans le débat, néglige la seconde de ces questions et ignore les 
travaux de Benedetto et celui, plus récent, de Pagliaro. Ceci 
entraîne d’inutiles redites ou, qui pis est, la méconnaissance 
de résultats qui devraient être tenus pour acquis. 

La place est ainsi restée libre, à l’écart de polémiques très 
nourries, pour une modeste orientation où soient mis en lumière, 
en même temps que le lien des problèmes, certains faits décisifs. 

Pourquoi, par exemple (et pour anticiper sur l’exposé qui 
va suivre), Saint François qui aimait tant les animaux n’en 
souffle-t-il mot dans son Cantique ? 

Est-ce un hasard — autre exemple — s’il appelle le Soleil 
«frère», la pluie «sœur», etc., mais la Terre « notre sœur la 
Terre mère », sora nostra matre Terra ? 

* * * 

On permettra peut-être à un non-spécialiste, pour se justi- 
fier un peu, de raconter, liminairement encore, par quel chemin 
assez capricieux, ou fatal, il a été conduit à l’étude qu’on va lire. 

Le Cantique du Soleil me fut révélé, à un âge encore tendre 
où ma mère m’emmenait au concert, dans l’oratorio de Gabriel 
Pierné : les Fioretti de Saint François d'Assise. Nous en avons 
évoqué souvent la puissante mélodie : «mon frère le soleil... » 

Trente ans plus tard, visitant Assise avec ma femme, comme 
nous le souhaitions depuis longtemps, je trouvai à la librairie 
de la Basilique les œuvres du Saint, mais traduites en italien 
moderne et c’est enfin à San Damiano que j’en vis le texte 
original, abrégé comme je l’ai dit mais reproduisant fidèlement  



  

  

206 

la vieille graphie que j’ai sue depuis être celle du Codex 
d’Assise. J’y fus surtout frappé, en linguiste, par l’hyper-lati- 
nisme qui avait fait écrire tucte le creature. 

Quelques mois plus tard, je m’inscrivis au cours de civili- 
sation italienne inauguré depuis peu à l’Université de Liège 
par Mlle Barbafiera, qui nous lut, dès ;es premières leçons, le 
Cantico. Puis, comme elle nous proposait l’'Ombrie parmi les 
sujets que devraient traiter successivement les élèves, pour 
s'exercer dans la langue, je demandai celui-là. Peu de régions, 
pensais-je, sont aussi évocatrices, et une visite de l’'Ombrie est 
toujours un peu un itinéraire intérieur : à travers la pureté fran- 
ciscaine, d’abord, vers le fantôme d’un Christ évangélique, puis, 
depuis les sources étrusque, ombrienne et romaine, à travers 
Giotto, vers la Renaissance. Je tenais surtout à parler de Giotto, 
à qui m’attachait un lien quasi familial, car son buste, coulé 
en bronze d’après le marbre de mon grand-oncle Thomas Vin- 
çotte, était sur la cheminée de la salle à manger, chez ma mère. 
Et je venais de comprendre, pensais-je, pourquoi l’artiste, sculp- 
tant Giotto, l’avait représenté complètement nu : ne s’agissait-il 
pas d’évoquer le retour à l’humain et à la simplicité classique ? 
Et Giotto n’était-il pas l'instant exquis entre l’évangélisme 
franciscain et l’humanisme de la Renaissance ? 

Dans cette perspective, le Cantico me paraissait porter 
témoignage de deux traditions, toutes deux antiques, mais l’une 
chrétienne, l’autre profane. Et de même qu’à la Piazza del 
Comune, comme sur la fresque giottesque, un temple à Minerve 
apparaissait, à peine camouflé en église, ainsi reconnaissais-je, 
dans le Cantique, comme sertis dans l’émail d’une prédication 
chrétienne, les quatre éléments d’Aristote et la Terre-Mère. 

C’est dans ces dispositions que j’abordai l’étude du Canti- 
que; le reste est littérature, ou plutôt, philologie. 

* + * 

Grâce à mon ami Giuliano Bonfante, j'ai pu me mettre 
au courant des travaux les plus récents dont le Cantico a été 
l’objet en ces toutes dernières années encore. J’ai présenté en 
mai 1957 à la Société de Philologie et d'Histoire de Bruxelles 
une communication, mais son titre, « Tradition sacrée et tradi- 
tion profane », a cessé de me paraître adéquat, on verra plus 
loin pourquoi. 

L'édition critique du texte n’a été faite qu’en 1948, par 
Vittore Branca dans l’Archiv Franciscanum Historicum et a 
été reproduite en volume deux ans après : Il Cantico di Frate 
Sole, Firenze 1950. Voici ce texte : 

I. Altissimo, onnipotente, bon Signore, 
tue so le laude, la gloria e l’onore e onne benedizione. 

 



  
  

IL. 

IL. 

IV. 

VIL. 

VIII. 

IX. 

XI. 

XII. 

XII. 

XIV. 

207 

A te solo, Altissimo, se confano 

e nullo omo è digno te mentovare. 

Laudato sie, mi Signore, cun tutte le tue creature, 

spezialmente messer lo frate Sole, 

lo qual à iorno, e allumini noi per lui. 

Ed ello à bello e radiante cun grande splendore : 

de te, Altissimo, porta significazione. 

. Laudato si, mi Signore, per sora Luna e le Stelle : 

in cielo l'hai formate clarite e preziose e belle. 

. Laudato si, mi Signore, per frate Vento, 

e per Aere e Nubilo e Sereno e onne tempo 

per lo quale a le tue creature dai sustentamento. 

Laudato si, mi Signore, per sor Aqua, 

la quale è molto utile e umile e preziosa e casta. 

Laudato si, mi Signore, per frate Foco, 

per lo quale enn’ allumini la nocte : 

ed ello è bello e iocundo e robustoso e forte. 

Laudato si, mi Signore, per sora nostra matre Terra, 

la quale ne sostenta e governa, 

e produce diversi fructi con coloriti flori ed erba. 

Laudato si, mi Signore, per quelli che perdonano per lo 

et sostengo infirmitate e tribulazione. [tuo amore 

Beati quelli che ’l sosterranno in pace, 

ca da te, Altissimo, sirano incoronati. 

Laudato si, mi Signore, per sora nostra Morte corporale, 

da la quale nullo omo vivente po’ scampare. 

Guai a quelli che morranno ne le peccata mortali ! 

Beati quelli che trovarà ne le tue sanctissime voluntati, 

ca la morte seconda no li farrà male. 

Laudate e benedicite mi Signore, 
e rengraziate e serviteli cun grande umilitate. 

Le sens de « per». 

On a longtemps compris per, dans la phrase Laudato si, 

mi Signore, per sora Luna etc., et dans les phrases analogues, 

comme signifant lat. propter, franç. pour : « Loué sois-tu, mon 

Seigneur, pour sœur Lune, etc.» Ainsi déjà interprétait Thomas 

de Celano, Vita Prima, Cap. XXIX : in omnibus elementis et 

creaturis creatorem omnium ac gubernatorem glorificare. 

C’est la solution obvie et de bon sens : on loue quelqu'un, 

comme on le bénit, comme on le félicite ou le remercie, pour 

ce qu'il a fait :  



  

Pour les grands biens qui sont en elle 
Chacun est prêt de la louer... (2) 

Pour renoncer à une interprétation si bien garantie, comme 
on l’a fait plus ou moins fréquemment depuis un siècle et sur- 
tout depuis l’article et le livre de Luigi Foscolo Benedetto, parus 
en 1930 et en 1941, il faudrait que de très sérieuses objections 
puissent être opposées à cette solution et qu’on en proposât une 
autre qui ne fît aucune difficulté. 

Or, voyons ce qu’on allègue contre la première. 

a) On dit qu'après avoir déclaré, au verset II, que «nul 
homme n’est digne de mentionner Dieu», Francesco n’a pas 
pu oser le louer quand même : il n’a pu que souhaiter son éloge 
«par» les créatures. Mais c’est là une objection naïve, dont a 
fait bonne justice Gius. De Robertis, Civiltä, avr. 1942, p. 17 
à 24. On ne peut en effet prendre à la lettre la protestation 
d’humilité, d’anéantissement devant le Très Haut : Nullo omo 
è digno. C’est une manière de parler. Mieux, c’est un mouve- 
ment naturel : nul homme n’est digne de te louer, et cependant 
je vais te louer, mais en pleine conscience de cette indignité, 
moi le plus indigne de tous. 

b) On dit: cun, au verset III, ne va pas avec le sens 
” propter”” donné à per dans les autres versets. Mais encore 
moins avec le sens ” da” ! Et d’ailleurs il est parfaitement 
naturel qu’on loue d’abord le Seigneur, puis qu’on le loue avec 
ses créatures et enfin « pour » elles. 

c) On dit, et c’est la principale objection de Benedetto 
(Pegaso, 1930, p. 170 et seq. et Il Cantico di Frate Sole, 1941), 
qu’en comprenant < propter », on rompt l’unité du poème puis- 
que le dernier verset demande que le Seigneur soit loué par les 
créatures, non pour elles. En réalité, comme l’a bien vu encore 
une fois De Robertis, l’argument se retourne. Car ce dernier 
verset ne s’adresse pas aux créatures en général, mais aux seuls 
hommes. Le mot umilitate le prouve, qui convient parfaitement 
en parlant des hommes (et de Francesco en particulier), mais 
non du Soleil, etc. Et il n’y a aucune rupture d’unité, les hommes 
auxquels le dernier verset s'adresse à l’impératif étant déjà 
impliqués, comme agents, dans le Laudato si tant de fois répété : 
« Loué sois-tu (par nous tous) ». 

Au total, aucune objection solide ne peut être opposée à 
l'interprétation traditionnelle. 

  

(2) Charles d'Orléans, Dieu, qu’il la fait bon regarder.  



  

209 

Qu’en est-il des solutions de remplacement ? 

Le sens « par », dont Benedetto fut le principal champion, 
est un gallicisme bien attesté au XIII siècle et même chez 
Dante. On cite en outre en sa faveur deux parallèles bibliques, 
le Cantique des jeunes gens dans la fournaise et le Psaume 148. 
Le premier de ces deux textes était déjà cité par Thomas de 
Celano dans sa Vita Prima, juste avant le passage reproduit 
ci-dessus : « Sicut enim olim tres pueri in camino ignis ardentis 
positi, ad laudandum et glorificandum creatorem universitatis, 
elementa omnia invitabant, sic et iste vir, spiritu Dei ple- 
nus, » Et plusieurs passages de la Vita Secunda confirment 
cette opinion de Celano; le plus clair est celui-ci, Cap. CLXIII : 
€ Invitabat omnes creaturas ad laudem dei et per verba quaedam 
quae olim composuerat ipse eas ad divinum hortabatur amorem. 
Nam et mortem ipsam... hortabatur ad laudem ». 

Cet argument d’autorité est l'argument majeur en faveur 

de «par ». Mais il se détruit lui-même, car Thomas de Celano 

désigne d’autre part le Cantico comme «Laudes de creaturis » 
(Vita Sec, CLXI) et, dès la Vita Prima il écrit, comme nous 
l'avons cité plus haut, que le Saint, espiritu Dei plenus, in 

omnibus elementis et creaturis creatorem omnium... glorificare, 

laudare et benedicere non cessabat ». Il faudra expliquer cette 

discordance. Jusque là, on ne pourra rien tirer de ce témoignage 

ambigu du Célanais. 

Mais ce qu’on peut déjà dire, et qu’il faut dire après De 

Robertis, c’est que le Cantique des jeunes gens et le Psaume 148, 

avec leurs impératifs 2° pers. du pluriel, ne peuvent, syntacti- 

quement, être mis en parallèle immédiat avec les Laudato si 

de notre Cantico. Autrement dit, si Francesco avait vraiment 

voulu exhorter les créatures à la louange du Seigneur, pourquoi 

n’aurait-il pas usé, comme les auteurs bibliques, de la 2° per- 

sonne du pluriel ? 

Mais voici l’objection décisive au sens «par»: ce sens est 

contredit par cun du verset II. Celui-ci ne peut en effet signi- 

fier que « Loué sois-tu, mon Seigneur, avec toutes tes créatu- 

res. », et il faut vraiment se livrer à des acrobaties pour y 

trouver un sens d’agent (ou d’instrument) ou pour sous-enten- 

dre : « Loué sois-tu, mon Seigneur, (par nous) accompagnés 

de toutes tes créatures ». Non, la difficulté est sérieuse, tellement 

qu’une version récente du Cantico (3), qui remplace per par 

« da », substitue aussi da à cun, ce qui est évidemment forcer 

le texte. 
Enfin, comme le remarque Della Giovanna, Giorn. Stor. 

Lett. Ital., 1895, p. 79-80, si per et cun avaient tous deux le sens 
de «par», pourquoi employer deux prépositions différentes ? 

  

(3) Cod. Assis, 679, XV® siècle.  



  

  

210 

Enfin, le sens « par » est inapplicable au verset XII : comme 
le dit encore De Robertis, per, dans per sora nostra morte cor- 
porale, ne peut signifier que « propter », car on n’invite pas la 
mort corporelle à louer le Seigneur ! 

Une troisième solution a été proposée, en de multiples 
variantes qui pourtant se laissent toutes ramener à une traduc- 
tion : «à travers, par l’entremise de ». Pagliaro, génial défenseur 
de cette interprétation aujourd’hui, a eu des précurseurs. Hase, 
déjà, dans son Franziskus von Assisi, ouvrage de 1856 — qui 
donna l’occasion à Renan d’écrire sur le Poverello —, citait 
Bonaventure, Opera, ed. Peltier, Lib. Sent., p. 69 : « laudare 
Deum per creaturas est cognoscere per creaturam; cognoscere 
autem Deum per creaturam est elevari a cognitione creaturae 
ad cognitionem Dei, quasi per scalam mediam ». 

D’Ancona et Bacci, dans leur Manuale della Letteratura 
Italiana, soutiennent de même « mediante, per mezzo di, per il 
tramite di », etc. 

A. Pagliaro, Saggi di Critica Semantica, 1952, p. 201 et seq. 
(et déjà Quaderni di Roma, I, 1947, puis plus tard Idea, vii, 
1955, 14, p. 1-2) cite en ce sens Bartolomeo da Pisa qui à la fin 
du XIV° siècle parle du Cantico comme de «laudibus creatoris 
per creaturas ». Mais surtout, Pagliaro invoque comme parallèle 
la Préface de la Messe : «...Christum Dominum nostrum, per 
quem majestatem tuam laudant angeli, etc.» La préposition 
per, dans un tel texte, continuait la tradition du ‘4 de Saint 
Paul, valeur déjà indiquée comme possible par Claude Mar- 
gueron rendant compte du livre de Branca dans la Revue des 
Langues romanes, 1951, pp. 99-100, 

Cette interprétation paraît d’abord convaincante, bien 
qu’elle nuise à l’unité du poème, Pagliaro maintenant le sens 
de « propter » dans les laisses X (du pardon) et XII (de la mort). 
Mais elle se heurte à une sérieuse objection, qu'ont formulée 
Mario Casella, Studi Medievali, 1943-1950, p. 132, et L. Portier, 
Les Langues Néo-latines, 1952, mai-juin, p, 21-25. 

Casella : dans la Messe, il s’agit de l’ordre surnaturel; dans 
le Cantique, il est impossible que Francesco ait pu vouloir louer 
Dieu à travers ses créatures. Et pour Portier : un tel transfert 
est, chez le saint, un inconcevable blasphème. A quoi Pagliaro 
n’a pu répondre que ceci : « obiezione formale e non persuasiva : 
ché non si tratta qui di ,, trasferimento ”, ma di un procedimento 
analogico (e di un’ illuminazione poetica) cosi caratteristico nei 
mistici, e nei mistici poeti ». 

Peut-être, mais mon éminent eollègue iraniste ct linguiste 
fait là appel à un processus qu’il reconnaît mystérieux et dont 
il nous est permis, en l'occurrence, de douter. On fera bien, en 
tout cas, d’y regarder à deux fois avant de prêter à Francesco 

 



  

211 

l'audace, même involontaire, de substituer les créatures à la 
Seconde Personne de la sainte Trinité. Et puisque rien de 
sérieux, d’autre part, ne peut être objecté à l'interprétation 
traditionnelle (” pour ”, ” propter ”), pourquoi ne pas s’y ral- 
lier ? Je trouve remarquable que Pagliaro déclare, p. 209 de ses 
Saggi, que l'interprétation traditionnelle « presenta difficoltà 
non meno gravi» que l'interprétation par «da», mais qu’il 
omette de les énumérer. Nous avons vu qu'aucune ne tient. Nous 
adopterons donc cette interprétation, comme l’a fait Camillo 
Guerrieri Crocetti, Rassegna della Letter. Ital., luglio-dicembre 
1955, p. 3 du tirage. : 

Unité du Cantico. 

Il semble qu’une certaine disparité ait été sentie de bonne 
heure entre les laisses du pardon et de la mort et le reste du 
poème. La légende prétend en effet que ces laisses sont des 
additions postérieures, composées dans des circonstances pré- 
cises. 

Della Giovanna, en son article déjà cité, conteste l’unité 
pi . * J £ LA Là 4 

du poème et va jusqu’à conclure contre son authenticité. 

Contre l’authenticité, un seul argument est vraiment im- 
pressionnant. C’est que Henri d’Avranches, paraphrasant, vers 
1234, dans sa Legenda Sancti Francisci Versificata, le Cantico 
di Frate Sole, suive en réalité le Cantique biblique des Trois 
jeunes gens, comme s’il ignorait le poème de Saint François. 
De là à conclure que le texte que nous avons sous le nom du saint 
est un faux, postérieur à Henri d’Avranches... Mais ceci suppose- 
rait un génie inconnu, capable de composer le Cantico. Et com- 
ment serait-il resté inconnu ? Mieux vaut croire, comme le pense 
implicitement Benedetto en une note, p. 231 de son livre, que 
Henri d’Avranches a paraphrasé l’hymne biblique parce qu’il y 
trouvait plus ample matière, Ce qui distingue le Cantico, c’est 
justement, nous y insisterons, sa concision. 

L'unité du poème était rétablie par Benedetto grâce à la 
signification epar» qu’il donnait, on l’a vu, à per, et qu’il 
appliquait à toutes les laisses, même — ce qui ne va guère — 
à celle de la mort. 

La disparité est, au contraire, maintenue par Pagliaro, 
comme je l’ai dit, puisqu'il réserve le sens « propter » aux seules 
laisses du pardon et de la mort. En quoi il a été suivi par Angelo 
Monteverdi, L'Umbria nella Storia nella Letteratura nell'Arte, 
p. 158 (après une discussion sur le sens de per où je ne vois que 
confusion). 

C’est aussi cette disparité qui a frappé L. Spitzer et qui l’a 
poussé à entrer en lice au sujet du fameux Cantico, Convivium  



  

  

212 

XXII (1955), pp. 257-70, puis XXIV (1956), pp. 234-5, et XXV 
(1957), pp. 84-87. 

Spitzer remarque que la différence de ton correspond à une 
diversité de modèles : les parallèles paléo-testamentaires (Can- 
tique des Jeunes Gens et Psaume 148) ne valent que pour les 
laisses I à IX, tandis que les laisses X et suivantes, celles du 
pardon et de la mort, suivent l'Evangile, avec leur opposition 
Beati - Guai, etc. (Il aurait dû citer aussi comme source, cepen- 
dant, l'Ecclésiastique.) On pourrait croire, en voyant Spitzer 
mettre en relief cette disparité, qu’il va conclure à l’hétérogé- 
néité du poème, et peut-être à son inauthenticité. Mais il n’en 
est rien, car une certaine unité, dit-il, est imposée à l’œuvre 
par l’espèce d’incantation, de litanie, que constitue la répétition 
de la formule Laudato si, mi Signore. Ainsi, prétend Spitzer, 
une dualité de conception se résoud-elle en l’unité d’une struc- 
ture presque magique : c’est ce qui fait la force du poème, sa 
tension. 

Crocetti, dans l’article cité, et qui est une réponse à Spitzer, 
prétend minimiser le contraste entre les laisses du pardon et 
de la mort et le reste du Cantico. Tout le poème, dit-il, est 
pénétré d’un même optimisme, qui non seulement ôte à certains 
éléments, comme le vent et le feu, ce qu’ils peuvent avoir de 
terrible, par exemple pour un auteur biblique, mais s'étend 
à la souffrance et à la mort : « Perfino la sofferenza e la morte 
sono considerate fonti d’una superiore felicità ». Pas pour les 
pécheurs, tout de même ! Et l’on comprend un peu que Spitzer 
refuse de suivre son contradicteur sur ce terrain. 

Il accepte au contraire, sans toutefois s’y ranger, la critique 
de Gianfranco Folena, Rassegna della Letter. Ital., VII, luglio- 
dicembre 1955 : « La soluzione da lui (scil. dallo Spitzer) pro- 
posta appare come alcunchè di estrinseco, un deux ex machina 
stilistico… : il ponte che salderebbe in unità le due parti discor- 
danti sarebbe ” il tono sempre presente della litania ”… 

« lo credo che per dimostrare l’unità del Cantico e la tras- 
formazione della ” predica ” in poesia lo Spitzer abbia qui forse 
chiesto troppo agli umili e profondi versetti, dandone un’accen- 
tuazione troppo elegiaca. E la soluzione ha, direi, piuttosto il 
carattere di un alto esercizio didattico e di una abilissima 
trouvaille che vera forza persuasiva. In altre parole mi pare 
che la scissione permanga anche sul piano artistico; e che le 
due parti, cosi strutturalmente legate e interdipendenti, cosi 
necessarie entrambe a intendere il tutto, restino unite nei loro 
toni diversi di poesia in qualcosa che è fuori della poesia. » 
Mais où, où donc serait la source de cette unité mystérieuse ? 

 



  

  

213 

On en pourrait discuter longtemps si, dans un ouvrage tout 
récent, publié en 1956, Givanni Getto (4) n’avait démontré que 
l’unité est déjà dans la conception du poème; mieux : qu’elle 
l’a précédée. Mais cette preuve se déduit d’une étude des sour- 
ces, à laquelle il nous faut aussitôt procéder. 

Les sources. 

Alors que l’étude des sources du Cantico a été commencée 
il y a plus d’un siècle et que Vittore Branca, à la suite de Bene- 
detto qui écrivait «qu’il n’y a pas un mot — sauf les coloriti 
flori — qui ne soit imitation de textes sacrés », a mené très loin 
dans le détail, en 1950, cette recherche, c’est Getto qui le premier 
s’est avisé, en saine méthode, de regarder d’abord dans les 
autres écrits de Saint François lui-même, à savoir, dans ses 
écrits latins. Et il a découvert, dans un passage de la Regula 
Prima, la clé du Cantico. On y lit en effet : 

« Timete et honorate, laudate et benedicite, gratias agite et 
adorate Dominum Deum omnipotentem in Trinitate et Unitate, 
Patrem et Filium et Spiritum sanctum, Creatorem omnium. 

Agite poenitentiam, facite dignos fructus poenitentiae, quia 
scitote, quod cito moriemini. Date, et dabitur vobis. Dimittite, 
et dimittetur vobis. Et si non dimiseritis hominibus peccata- 
eorum, Dominus non dimittet vobis peccata vestra. Conjitemini 
omnia peccata vesitra. 

Beati qui moriuntur in poenitentia, quia erunt in regno 
coelorum. 

Vae illis qui non moriuntur in poenitentia, quia erunt filit 
diaboli, cuius opera faciunt, et ibunt in ignem aeternum. 

Cavete et abstinete ab omni malo et perseverate usque in 
finem in bono.» 

Comme l’a bien vu Getto, « in un ritmo che sembra presen- 
tire di lontano il Cantico, si dispongono i temi del timore di Dio, 
della lode a Dio, di Dio creatore, della beatitudine di chi muore 
nella penitenza, della rovina di chi muore nel peccato ». Et il 
ajoute : « Tale era lo schema esemplare, «canonico » addirit- 
tura, come dimostra la sua presenza nella regola, della lode e 
dell’esortazione francescana ». 

Il s’ensuit que, dans le Cantico, les laisses du pardon et de 
la mort ne peuvent plus faire figure de corps étrangers, qu’elles 
ne représentent ni une rupture de ton, ni une rupture de pensée : 
<Lungi dall’essere aggiunte, dunque, le lasse del perdono e 

  

(4) G. Getto, Francesco d’Assisi e il Cantico di Frate Sole, Torino.  



  

  

214 

della morte, quelle insomma dell’uomo, sono idealmente le 

prime. Piuttosto, sono le lasse delle creature che sembrano 

intervenire come un’ aggiunta ». 

Ainsi se trouve rétablie dans la pensée, comme déjà tout 

à l'heure — par un retour à l'interprétation traditionnelle de 
per — dans le détail syntaxique, la structure du Cantico. 

Et le recours à l’œuvre latine de Francesco fait apparaître, 
par contre-coup, combien on a exagéré l’importance, comme 

source, du Cantique des Jeunes Gens et du Psaume 148. Le mal 

n’aurait pas été grand si ce parallèle n’avait contribué, comme 

je crois, à faire dévier l’exégèse. Tout se passe en effet comme 

si Thomas de Celano avait d’abord su, comme il l’écrit dans la 

Vita Prima, que l’objet du Cantico de Francesco était d’ein 

omnibus elementis et creaturis creatorem omnium ac guberna- 

torem glorificare, laudare ac benedicere » et comme si, ensuite, 

le parallèle qu’il avait signalé avec le chant des «tres pueri 
in camino » l’avait entraîné à infléchir dans le sens de ce modèle 
biblique l'interprétation du poème franciscain. Ainsi s’explique- 

rait, je crois, la double interprétation qu’on peut tirer de son 

témoignage, et l’on voit maintenant ce qu’il faut en retenir. 

Parmi les autres sources bibliques, Getto, à la suite de 

Branca, fait une large part à l’Ecclésiastique. Ils ont raison, 

et plus encore qu'ils ne croient. Car je trouve encore dans ce 

même texte, au chapitre XL, la source de lexpression matre 

Terra, sur laquelle Branca, qui pourtant a cherché à être com- 

plet, reste muet : 

«<a die exitus de ventre matris eorum 
usque in diem sepulturae in matrem omnium. » 

La Terre n’est pas nommée (et c’est pourquoi, peut-être, le 

passage a échappé à la perspicacité de Branca), mais elle est 
visiblement sous-entendue. 

Nous avons ici, chez Francesco, l’écho de croyances très 

anciennes, et que l’on qüalifierait de païennes si l'Ecclésiastique 
n’était là précisément pour attester leur pénétration, tardive il 
est vrai, dans la tradition biblique. Ces croyances s’accom- 

pagnaient de pratiques. Le livre de A. Dieterich, Mutter Erde, 
nous renseigne sur les unes et les autres. C’est ainsi qu’il em- 
prunte à Lipsius, Die apokryphen Apostelgeschichten und 

Apostellegenden, la notice que voici : « Une légende apocryphe 
des Apôtres raconte que St. Jean, à l’approche de la mort, quitte 

sa demeure avec sept jeunes gens munis de bêches. Il fait creu- 

ser une fosse et y descend en disant : Secouez sur moi ma mère 

la Terre et enveloppez m'y». 

 



  

215 

On lit semblablement chez Grégoire de Nazianze, toujours 
cité par Dieterich, que « Martinianus revêtit la terre, mère de 
tous »; et Grégoire invoque la terre « Gaïa phile », et la prie de 
recevoir en son sein les défunts. 

L’évêque Benno d’Osnabrück, au X[° siècle, est déposé mou- 
rant sur la terre et meurt en cette position. 

Il n’est pas jusqu’à François d’Assise qui n’ait exprimé le 
même désir, à ce que rapporte sa légende. Thomas de Celano 
lui fait dire, en effet, Vita Secunda, Cap. CCXVII : « Cum me 
videritis ad extrema perduci, sicut me nudiustertius nudum 
vidistis, sic me super humum exponite, et per tam longum 
spatium iam defunctum sic iacere sinatis... » (Ed. de Quaracchi, 
Anal. Francisc., X, 1941, p. 255.) 

Ce n’est pas en vain, on le voit, qu’il appelle la terre sora 
nostra matre Terra. 

Une source fort différente a été invoquée par Casella, dans 
son article cité ci-dessus des Studi Medievali, à savoir, le Pseudo- 
Denys l’Aréopagite. Mais il m’est impossible, et je ne suis pas 
le seul, de retrouver chez le Poverello le moindre écho de subti- 
lités théologiques et quasi-gnostiques. Je ne puis davantage 
suivre Casella quand il prétend que, dans le Cantico, le Seigneur 
est loué «non a cagione delle creature (comme nous l’avons 
vu), ma propter quod : per il fatto che esercitano la stessa 
causalità divina come cause seconde ». Il a beau citer en note 
deux passages du Décaméron, je ne comprends pas la nuance 
qu’il veut établir entre ” propter ” et ” propter quod ”.… 

Il faut enfin en venir à un problème relativement nouveau, 
et dont la solution peut jeter une dernière clarté sur la compo- 
sition du Cantico. 

L'absence des animaux. 

Problème relativement nouveau, dis-je, et non totalement 
inédit puisque, après me l'être moi-même posé et n’en avoir 
rencontré aucune mention chez les commentateurs, jusqu’à 
Branca inclus, je l’ai retrouvé chez Monteverdi, 1954, chez 
Spitzer (qui paraît se l’être posé indépendamment) en 1955 et, 
à la suite de ce dernier, chez Getto en 1956. Ces trois auteurs 
ont proposé trois explications différentes, et même davantage, 
car Spitzer hésite entre plusieurs. Il écrit d’abord, en effet, 
Convivium, 1955, p. 262 : 

< Il salmo del Santo sembra adottare la prospettiva umana, 
la prospettiva cioè dell’uomo in generale e non quella del popolo 
d’Israele, come nei salmi biblici. Nel cantico appaiono soltanto  



  

  

216 

i fattori fondamentali... Non c’è posto, per esempio, nè per gli 
angeli nè per gli animali. » 

Deux pages plus loin, Spitzer pose formellement le problème 
de l’absence des animaux et il se demande si, étant donné le 
pessimisme augustinien selon lequel la condition humaine est 
encore inférieure à celle des animaux, Francesco n’a pas volon- 
tairement passé ceux-ci sous silence, soit « pour ne pas abaisser 
encore plus la condition humaine », soit pour ne point «dé- 
peindre l’homme en contradiction ouverte avec le passage de 
la Genèse où l’hômme est institué maître des animaux». À 
moins, ajoute-t-il, que l’on n’accepte l'interprétation indiquée 
ci-dessus selon laquelle «la cornice umana di carattere ” onto- 
logico ” non poteva permettere nella enumerazione l’inclusione 
tanto delle bestie come degli angeli ». 

Pour Monteverdi, article cité, p. 155, Francesco, mises à 
part les laisses du pardon et de la mort, qui selon ce commen- 
tateur ne font point partie du poème primitif, ne s’est adressé 
qu’à des choses inanimées. C’est donc exprès qu’il a omis les 
animaux : de cette façon, «il paraît appeler toutes ces choses 
précisément pour leur donner la vie». L'idée, jolie en soi, ne 
peut tenir devant ce que nous avons vu de la structure du 
poème, garantie par le parallèle de la Regula Prima. L'homme 
fait partie intégrante du Cantico, qui par conséquent ne s’adresse 
pas uniquement à des êtres inanimés, auxquels la parole du 
Saint conférerait une espèce de vie. 

Folena, dans son article de la Rassegna, 1955, dit de Spitzer 
qu’il «se demande de façon répétée pourquoi François, que la 
tradition nous représente si familier avec les animaux, les a 
oubliés dans le Cantique, et ne trouve pas de réponse satis- 
faisante ». Puis il se rallie en somme, sans le dire et peut-être 
sans le savoir, à l’opinion Monteverdi en écrivant : « Certo mi 
pare che la vita segreta e ” l’animazione ” delle cose inanimate 
acquistino da questa omissione tanto maggiore rilievo; come 
ne viene accentuato il contrasto con l’ultima parte relativa all 
uomo e alla sua natura divisa ». 

Je crois que la solution est plus simple et que ces auteurs 
s’en sont seulement, de divers côtés, approchés. Celle, au con- 
traire, de Getto me paraît franchement aberrante et digne d’être 
d’abord écartée. 

Il commence par citer, p. 31 de son étude, un passage d’une 
œuvre latine de Francesco, la Salutatio Virtutum : « Sancta 
obedientia.… facit hominem subditum omnibus hominibus huius 
mundi, et non tantum hominibus, sed etiam omnibus bestiis et 
feriis, ut possint facere de eo quidquid voluerint, quantum fuerit 
datum desuper a Domino ». Les animaux seraient vus ici, com- 
mente Getto, non comme créatures dont l’homme puisse se dis- 

 



  

217 

poser.., mais au contraire comme capables d’exercer sur l’hom- 
me un certain empire, de sorte que l’homme ne doive pas se 
rebeller contre eux, maïs supporter leurs « molestie e afflizioni ». 
C’est proprement pour un tel motif, poursuit Getto, que, dans 
le Cantique, à la suite des créatures inanimées placées par le 
Créateur au service de l’homme, ne figurent pas les animaux, 
parce que le saint les aurait regardés à ce moment-là, con- 
trairement à son attitude habituelle, attestée par ses biographes, 
comme dominateurs et tourmenteurs de l’homme. 

Getto fait ici allu ‘on, et il s’en explique plus loin, pp. 58 
à 61, au détail rapporté par la Legenda Perusina, comme quoi 
Francesco, sur son lit de malade, la nuit à la suite de laquelle 
il est censé avoir composé le Cantico, était infesté de rats. Et il 
conclut, p. 61, que la raison de l’absence des animaux pourrait 
se trouver précisément dans les circonstances auxquelles est 
liée la naissance du Cantico, «e cioè in quella invasione di topi 
che non è improbabile abbiano indotto il santo a vedere nel 
mondo animale, a differenza del mondo inanimato (e sia pure 
in contrasto con il contegno che gli era stato abituale), non già 
un aiuto ma una tentazione per l’uomo : gli animali sarebbero 
insomma implicitamente presenti nei versetti della tribolazione 
e della pacifica sopportazione… » 

La vraie raison de cette omission (car il y a bien omission, 
et le sous-entendu serait par trop sibyllin) me paraît résider, 
non dans des intentions secrètes, mais tout au contraire dans 
un parti-pris de simplicité, de réduction à l’essentiel. C’est ce 
qui ressort d’un dernier examen de la structure du poème. 

Le Cantico et les quatre éléments. 

On n’a pas assez remarqué, il me semble, quel rôle déter- 
minant jouent, dans l’ordonnance du Cantico, les « éléments », 
qui sont les quatre éléments des Anciens. 

Comment a procédé Francesco pour décrire le monde, créé 
par Dieu ? Il devait évidemment penser à la Genèse et citer 
d’abord le Ciel, puis la Terre. 

Mais, dans la description de la Terre, il s’écarte du récit 
biblique et nomme successivement, avant l’homme, les quatre 
éléments : le vent, l’eau, le feu, la terre. 

Ces éléments n'étaient pas bibliques, mais ils avaient été, 
depuis longtemps, incorporés à la tradition sacrée, par les Pères 
de l'Eglise, Ambroise, Augustin, etc., qui les avaient appris chez 
Cicéron, chez Ovide et chez d’autres sans doute et s’en sont 
servis dans leurs commentaires de la Genèse. On ne peut donc  



  

  

218 

pas parler, à leur propos, de tradition profane chez Francesco, 
pas plus que dans le cas de la matre Terra. 

Mais il est intéressant de voir dans quel ordre Francesco 
a énuméré ces éléments. Selon Benedetto, p. 30 de son -livre, 
malheureusement sans aucune référence, on avait coutume, au 
temps de François, de placer l’air en tête du groupe, avant l’eau, 
la terre et le feu. Or, j'avoue ne pouvoir citer aucun auteur à 
l’appui de cette assertion. 

La plupart des auteurs chrétiens classent les éléments 
d’après leur densité, comme Ovide au livre XV des Métamor- 
phoses (v. 240 sq.) : « duo... onerosa.…. tellus atque unda. Gravi- 
tate carent. alta petunt aer atque aere purior ignis », ou d’après 
la double dichotomie froid-chaud, sec-humide, comme Cicéron, 
De Nat. Deor., 1.15,39. Tel est le cas d’Ambroise au livre 3.4,18, de 
son Hexaemeron (qui, comme son nom l'indique, est un com- 
mentaire sur les Six Jours, et dont le titre, soit dit par parenthèse, 
a été imité, peut-être sans intention parodique, par Boccace 
dans son Décaméron). Ambroise a été pillé par Isidore de 
Séville et par Bède, qui l’un et l’autre ont compilé un De natura 
rerum. Les éléments y figurent dans l’ordre suivant, où se 
combinent, tant bien que mal, les trois dichotomies lourd-léger, 
humide-sec, chaud-froid : Terre, Eau, Feu, Air. Il en est de 
même chez un Honorius d’Autun, où apparaît toutefois une 
légère variante, avec le Feu au bout de la série : Terra, Aqua, 
Aer, Ignis (ou l’inverse). 

Augustin, au contraire, dans son commentaire De Genesi 
ad Litteram, semble avoir suivi des voies indépendantes. Tantôt 
il classe les éléments d’après les sens qui les concernent respec- 
tivement; tantôt il adopte un principe qu’on peut appeler topo- 
graphique (en tenant compte du fait que, selon la Bible, l’eau 
est amassée au-dessus du firmament, d’où elle peut tomber 
en pluie quand s’ouvrent les «cataractes du ciel») et écrit : 
«aer terra superior, ignis superior aere, aqua supra caelum 
igneum ». (Ce dernier trait, notons-le, contredit l’idée d’un fir- 
mament de pierre et paraît grec; mais passons.) 

Sur cet arrière-plan, la classification adoptée par Saint 
François nous apparaît relativement «naturelle» et situable 
dans la ligne d’Augustin, sans aucune pédanterie exégétique ni 
philosophique : tout en haut (au-dessous du soleil, de la lune 
et des étoiles, bien entendu), le vent et les phénomènes atmos- 
phériques; en dessous, la pluie qui tombe des nuages; sur la 
terre, le feu; en dessous de lui, la terre elle-même. 

Parvenu à ce point de son poème, Francesco, par la Terre 
mère, devait penser aux hommes qui en naissent et qui y retour- 
nent, et passer ainsi par dessus les animaux. Mais il y a plus. 
Regardons la Genèse. Quand la terre est créée, elle y est dite



  

219 

seulement productrice de plantes. Le troisième jour, nous dit 
l’Elohiste, Dieu dit: «Germinet terra herbam virentem et 
facientem semen, et lignum pomiferum... Et factum est ita ». 
Le quatrième jour est celui des luminaires, et c’est seulement 
au sixième, après les poissons et les oiseaux du cinquième, que 
la terre produit les animaux. 

Le second récit, celui du Jahviste, est plus caractéristique 
encore. Dieu crée l’homme et un paradis (où il n’y a que des 
plantes): «...plantaverat Dominus Deus paradisum... Produxit 

: Dominus Deus de humo omne lignum pulchrum visu, et ad 
vescendum suave». Puis il crée les fleuves du paradis, les 
métaux. 

Alors seulement, Dieu dit : «il n’est pas bon que l’homme 
soit seul; faciamus ei adiutorium simile sibi. Formatis igitur, 
Dominus Deus, de humo cunctis animantibus terrae, et univer- 
sis volatilibus caeli, adduxit ea ad Adam, etc. » 

On le voit : en se conformant à la Genèse, Francesco devait 
nécessairement, après la Terre et les plantes, mentionner 
l’homme. Les animaux ont été omis soit parce que, ne devant 
venir qu'après l’homme, ils n’étaient plus de mise à la fin du 
Cantico dont ils auraient affaibli la morale, la prédication 
essentielle sur la béatitude et la « morte seconda »; soit, si l’on 
suppose que Francesco avait plutôt en tête l’Elohiste, parce qu'il 
aura estimé que dans une peinture si succincte du monde ter- 
restre, réduit à ses quatre éléments et à l’homme, il n’y avait 
pas place pour une laisse spéciale consacrée aux animaux. 

En somme (et de quelque façon qu’on essaie de se figurer 
le processus), la composition du Cantico — ou plutôt la trans- 
formation du morceau de la Regula Prima en Cantique — appa- 
raît commandée par deux groupes de réminiscences (d’ailleurs 
d'avance combinés dans les commentaires bibliques): la doc- 
trine des éléments et les récits de la Genèse. Et, dans l’emploi 
de ces souvenirs, Francesco a été guidé par la simplicité de son 
esprit, qui lui a fait placer les éléments l’un au-dessous de 
l’autre selon leur position dans l’espace, sous le ciel, et qui lui 
a fait, par souci de ne point dévier de l’essentiel autant que par 
attachement à la lettre de la Bible, oublier ses amies les bêtes. 

 





  

Liège University 

- THE MÉRODE ALTARPIECE, With its abundant 

symbolism, has often been studied, even before its ac- 

quisition by the Metropolitan Museum. This note con- 

- cernsthe interpretation ofthe right-hand panel (Figure 

1), which shows Joseph in his workshop. The decisive 

step in its interpretation was made some time ago by 

» Meyer Schapiro of Columbia University.2 The inter- 

pretation put forward by Schapiro seems to me unas- 

» sailable, and I shall not try to change it, but I think I 

have something to add. 

The mousetraps on the windowsill and the table al- 

lude, Schapiro has shown, to the idea, found first in 

St. Augustine, that the holy cross was a mousetrap set 

by God for Satan —in Augustine’s words, muscipula dia- 

boli, crux domini, ‘‘the cross of the Lord was a mousetrap 

for the Devil.” Augustine also wrote that esca qua capere- 

tur mors domini, ‘‘the death of the Lord was the bait by 

means of which the Devil would be taken in.” Gregory 

of Nyssa wrote that ‘‘the Deity was hidden under the 

veil of our nature, so that as is done by greedy fish, the 

hook of the Deity might be gulped down along with the 

bait of the flesh.” 

This notion of baiting the Devil is illustrated in an- 

other object in the panel: the board into which Joseph 

is boring holes. Several interpretations of it had been 

offered before Schapiro intervened. Schapiro cites E. 

Panofsky and C. de Tolnay, who argued that the board 

was the perforated cover of a foot warmer. Margaret 

Freeman suggested that it was a spike-block that hangs 

from Christ’s waist in certain images of the Via Crucis.3 

* Schapiro more convincingly adduced for comparison 

» an illuminated manuscript, the property of a New 

  
On the Cityscape of the Mérode Altarpiece' 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

York collector. The text deals with the Mystery of the 

Incarnation, and in the margin of one page à fishing 

scene is represented with, amongst the fishing tackle, a 

boat-shaped box for bait. Such a box, rectangular in 

form, is common in our day, ‘‘and we may assume,” 

writes Schapiro, 

that it was known in the 15th century. The context of 
the miniature and the other connections between the 
two works lead us to believe that in the Mérode pic- 
ture too, the board on which Joseph is at work belongs 
to the same complex of trapping and bait associated 
with the Redemption. That mousetrap and fishing 
could be cited together as metaphors in an account of 
the Redemption is shown in a sermon in a breviary of 
the 14th century on Monte Cassino.+ 

Now, the two churches in the background of the 

right-hand panel (Figure 2) are not, as we shall see, part 

of an insignificant landscape, a mere backdrop to the 

scene of Joseph in his workshop. But it needed an in- 

habitant of my native town, Liège, such as my wife, to 

identify the churches, one of which is no longer extant. 

Documents have survived, however, that make the 

1. Based on a lecture deli 

20 June 1975. 
2. Meyer Schapiro, “ ‘Muscipula Diaboli,' The Symbolism of 

the Mérode Altarpiece,” Art Bulletin 27 (September, 1945) pp. 

182-187; Meyer Schapiro, ‘A Note on the Mérode Altarpiece,”” 

Art Bulletin 41 (December, 1959) pp. 327-328. 
3. Margaret Freeman, “The Iconography of the Mérode Altar- 

piece,” MMA Bulletin 16, p. 138. 

4. Schapiro, “A Note,” p. 327. 

  dat the Metropolitan M on  



  

  
FIGURE I 

Right-hand panel of the Mérode altarpiece. 

The Cloisters Collection 

  

222 

identification possible. A model of the city in past cen- 

turies is on display at the University of Liège. A photo- 

graph of part of this model (Figure 3) shows the two 

churches with their characteristic features and in the 

same relative position as in the painting; the one to the 

right with a polygonal tower and a low roof, the other 

with a square tower and a tall, tapering steeple. I may 

add that the two churches appear in the photograph 

exactly as they would ifseen from a hill across the creek 

Legia, after which Liège is named. 

One might ask what interest is there, except for the 

local people, in identifying the churches. Can this iden- 

tification enhance our appreciation of the picture? 

Well, it does, and on two counts. 

For one thing, it may help to answer the question of 

who painted the Mérode altarpiece. There is an endur- 

ing controversy on this point. Many scholars attribute 

the painting to Roger van der Weyden, who worked in 

Brussels, some to Robert Campin, who was active in 

Tournai,s a town in western Belgium, and yet others to 

the Master of Flémalle, a pupil of Jan van Eyck. I shall 

not attempt to answer a question manifestky beyond 

my competence, but I think it is not irrelevant to note 

that the panel must have been painted by an artist to 

whom the Liège landscape was familiar, and to remem- 

ber that Flémalle was, and is, a suburb of Liège. 

However, this is not my chiefconcern. The important 

point is the significance of the two churches, their part 

in the symbolism of the panel—in other words, their 

essential connection with Joseph’s workshop. Remem- 

ber that Joseph is making mousetraps, an allusion to 

the cross of the Lord, and a cover for a bait box, a part 

offishing tackle. Now, to whom were the churches dedi- 

cated ? The one still extant, to la Sainte Croix, the Holy 

Cross. The other, no longer extant, to St. Pierre, St. 

Peter, the fisherman. 

5. Hence the suggestion by Theodore Rousseau, Jr., in “The 
Mérode Altarpiece,” MMA Bulletin 16, p. 128, that the town in the 

background of the right panel was “perhaps Tournai.”



  

223 

  

  

   

    

FIGURE 2 

Detail of the right-hand 

panel 

FIGURE 3 

Detail of the model of the 

city of Liège, showing the 

church of St. Pierre at left 

and that of Sainte Croix at 

right 

 



  

  

Un mystère de Brâncusi 

Paysan roumain installé à Paris, Brâncusi (1876-1957) est un 
remarquable exemple de fécondation d’un artiste par la société, 
si l’on entend ce dernier terme en deux acceptions distinctes : la 
« petite société » de la patrie d’origine, la grande société internationale 
des courants esthétiques et du marché d’art. 

À l’avant-garde du cubisme dont la mode règne à Paris, Brân- 
cusi reste attaché à sa terre natale et s’entoure de meubles rustiques 
qu’il a sculptés lui-même : le sentiment du réel, du terroir, prenant 
ainsi, comme il arrive, la forme d’un rêve nostalgique. Il s’amuse 
parfois à allier à la rude technique des tailleurs de bois les thèmes 
ou figures de la culture mondiale : Socrate, le Buddha, etc. Grâce 
à Paris, il à une clientèle cosmopolite, s’étendant notamment à 
l'Amérique du Nord. La seule commande d'envergure qui lui ait 
été faite et qu’il ait pu exécuter, l’ensemble de Tirgu Jiu, émana 
de son pays, peut-être parce qu’il s’en était exilé. Le seul projet qui 
résultât uniquement de sa situation internationale, celui d’un 
« temple de la libération » à ériger dans l'Inde, n’a pu, sans qu’il y 
eût de sa faute, aboutir. 

La Porte dite « des Héros» ou « du Baiser » érigée à Tirgu Jiu 
ne paraît pas avoir été bien comprise, ni même correctement dé- 
crite (fig. 1). Sa première appellation est générique, désignant un 
type de monument qu'’illustre par exemple le Heldentor de Vienne, 
de même qu’on parle d’arcs de triomphe par référence à ceux de 
Rome. 

La seconde appellation est due au fait que l'artiste a repris, dans 
ce monument, le thème de la stèle du Baiser (fig. 2) érigée à Paris en 
1908 au cimetière du Montparnasse, et cela non seulement en ce 
que, comme l'écrit G. G. Oprescu dans son opuscule (Bucarest, 
1964, p. 22), «le baiser forme le sujet des piliers qui soutiennent 
l'arc de la porte», mais aussi en ce que l’arc lui-même, ou plutôt 
larchitrave, est tout entière formée de la stylisation et répétition 
de la stèle. On distingue en effet, nettement gravés, les cheveux, les



  

  

225 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

deux yeux qui se joignent, les deux bouches, les bras « cycladiques » 
lici schématisés au moyen de trois traits horizontaux, et enfin les 
jambes et les genoux. Ce motif engendre à lui seul toute la décoration 

| de l’architrave, étant répété seize fois sur chacun des grands côtés, 
quatre fois sur les petits. En y regardant bien, on aperçoit dans 
cette stylisation, déjà poussée assez loin, l’amorce de la stylisation 

extrême que constituent les montants de la porte. Les yeux joints 
y sont déjà devenus un cercle coupé par un diamètre vertical. 

» C'est ce cercle, ce sont ces yeux — et non pas les têtes, comme 

l'écrit inexactement Carola Giedion-Welcker dans son excellent 
livre (Winterthur, 1958, p. 20) — qui forment le motif du pilier ; 

. l'anneau qui les entoure est peut-être là, comme le dit Mme Wél- 
cker, pour leur donner « une nouvelle unité», mais il n’est pas né 
de rien : il n’est que la stylisation des paupières, telles qu’elles 
figurent sur le Baiser de la collection Arensberg, au Musée de Phila- 

delphie (fig. 3). 
Cela dit, il faut bien avouer que, tels qu’ils sont, au terme de 

cette progressive stylisation ou géométrisation, ces piliers ne nous 

évoquent pas plus des yeux que des têtes, mais quelque chose de 
bien différent (fig. 4). La question est de savoir si cette nouvelle 
valeur a été voulue par l'artiste, ou du moins acceptée par lui. 

Ce ne serait pas la première fois qu’en recherchant la forme 
essentielle d’une chose (selon l’un des principes du « cubisme»), 

| Brâncusi serait peu à peu passé à une autre : c’est ainsi que sa Muse 
endormie, 1906 (fig. 5), prend à partir de 1909 une forme ovoide 
(fig. 6) et que cette forme est ensuite (en 1911) affectée à évoquer 
Prométhée (fig. 7), le nouveau-né (fig. 8) et se réduit enfin,en 1924, 
à sa plus simple expression, l’œuf, le « Commencement du mon- 

| de» (fig. 9). Ici, le changement de titre nous éclaire l’évolution du 
symbolisme, ce qui n’est pas le cas pour la Porte du Baiser. Pour 
cette dernière, Bräncusi a peut-être préféré ne pas souligner par un 
titre explicite une suggestion qui s’impose à tout spectateur. Quoi 

qu’il en soit, il y aurait un certain parallélisme entre ces deux re- 
cherches, puisque, parties toutes deux de la figure humaine, — 

Muse endormie, Baiser — elles s’orientent toutes deux vers le 
mystère des origines de la vie ; mystère dont Brâncusi avait tenté 
ailleurs plus superficiellement l’approche en prenant pour sujet 

Léda (fig. 10), ou un torse de femme ou de jeune homme (fig. 11). 

Dans l’admirable géométrisation de ce dernier, comme dans son 

pendant féminin, aucun détail n’est donné : on ne voit que l’endroit  



  

  

226 

UN MYSTÈRE DE BRÂNCUSI 

où, comme dit Rilke dans son sonnet sur un marbre antique mutilé, 
«die Zeugung war», ou bien, dans l’autre cas, le triangle qui, 
selon plusieurs écritures primitives, signifie « femme ». 

La remarque suivante a été souvent faite : Brâncusi parvient à 

une extrême stylisation, réalisant le rêve cubiste — cf. le poisson, 
l'oiseau — sans pourtant que la géométrie efface l'impression de vie. 

N'est-ce pas parce que, parti d’une forme vivante, il ne s’en est écarté 
que pour approfondir le secret de la vie ? Aïnsi, le cercle fendu, sur 
le pilier de la Porte des héros, malgré sa rigueur géométrique, nous 

émeut comme l’évocation d’un grand mystère. 
Les Grecs, si prodigues de représentations du corps masculin 

sans aucune réticence, et pour qui la virilité était source de joie ét 
de fêtes publiques, phallophories ou autres, se sont montrés bien 
plus discrets, par naturelle décence, concernant le giron maternel. 

Leurs statues de déesses, même sans voiles, sont remarquablement : 

pudiques. Ce n’est pas qu’ils n’aient magnifié ou même divinisé la 
fonction générative : ils connaissaient, héritage peut-être des cultes 

de la Terre-Mère, l’analogie profonde entre la fécondité de la 
femme et celle de la nature, analogie qui se manifestait à leurs yeux 

en certains sites privilégiés. Une fente verticale dans le roc, entre 
deux grandes lèvres de pierre, et d’où sort l’eau et par conséquent la 
vie, est probablement à l’origine du sanctuaire de Delphes, consacré 
à la Terre avant d’être conquis par Apollon, mais dont le nom grec 
faisait encore nettement allusion, pour des oreilles grecques, à cette 
origine. Mais le mystère de la vie n’était révélé qu’à Éleusis, encore 

qu’un Aristophane ait pu, en une allusion comprise de tous, parler 
du «cercle sacré de Déméter». 

En érigeant fièrement ce symbole sur les jambages de sa porte 

héroïque, Brâncusi est fidèle à sa propre recherche : n’interrogeait-il 
pas constamment, sur le sens de la vie et de la mort, les livres orien- 

taux ? Mais surtout, n’avait-il pas, dès 1908, représenté la Sagesse 

de la terre (Cuminfenia pämfntului) ? Or, que nous apprend cette 
sagesse, sinon que tout homme, issu de la terre, y retourne, mais que 
toute mort prépare des naissances nouvelles, de sorte que le giron 

maternel, lieu et symbole de notre naissance, annonce aussi notre 

rénaissance et peut donc signifier, sur une Porte des Héros, l’immor- 
talité ? 

Cependant, une remarque de G. Oprescu (p. 18) nous suggère 
pour cette sagesse, chez Brâncusi, une source moins lointaine que 

 



  

  

227 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

l'Orient ou que la Grèce païenne : le titre de « Sagesse de la terre » 
lui aurait été suggéré par un vieux proverbe roumain (0 zicalà veche 
romäneascä) ; c’est peut-être sa terre natale, le souvenir et la médi- 
tation de sa terre nâtale qui lui inspira cette glorification de la 
terre-mère que constitue, si mon exégèse est valable, la Porte du 
Baiser. Du reste, une source n’exclut pas l’autre, puisque aussi bien 
la sculpture de 1908, malgré son titre « roumain», s'inspire visi- 
blement des idoles primitives, de l’Ile de Pâques ou d’ailleurs (), 
Et les bras du Baiser, nous y avons déjà fait allusion, imitent les 
figurines des Cyclades. Cependant, l'inspiration roumaine ne doit 
pas être sous-estimée. On sait son importance, chez notre artiste, 
pour tout ce qui concerne le travail du bois ; or, il me semble qu’on 
ne peut négliger, dans une exégèse complète de la Porte du Baiser, 
la sculpture sur bois des villages de Roumanie. 

Les fermes de certaines régions de Roumanie, comme on en 
peut juger au magnifique Musée du Village, à Bucarest, ont, à l’en- 
trée de leur cour, une porte en bois sculpté (fig. 12). L’une de ces 
portes présente sur ses montants, pour toute décoration, une corde 
tendue verticalement et qui vient,un peu plus haut qu’à mi-hauteur, 
traverser diamétralement un cercle, le tout sculpté à même le mon- 
tant. Bien que ce cercle comporte aussi une traverse horizontale 
formant avec l’autre une croix, il est difficile de ne pas songer aux 
piliers de la Porte du Baiser avec leur cercle et leur grande fente 
verticale. Bräncusi a-t-il connu de telles portes de ferme ? Cest 
probable. Dans ce cas, il serait naturel qu’il s’en soit inspiré pour 
concevoir sa propre porte, en se débarrassant de la croix, symbole 
trop manifestement chrétien. Mais ici surgit une nouvelle question : 
qu’a pu signifier, avant son adaptation chrétienne, ce décor sculpté ? 
On peut s'attendre à ce qu’une porte de ferme ou de maison présente 
vers l’extérieur (comme c’est ici le cas) des éléments apotropaiques, 
destinés à écarter le mauvais œil ou d’autres influences malignes. 
Or, l’un des moyens les plus constants pour ce faire, depuis l’Anti- 
quité, concorderait avec l’exégèse offerte ci-dessus : que l’on songe 
au diable de Papefiguière qui, comme le raconte Rabelais, quand 
une femme retroussa devant lui sa jupe, prit la fuite. Le geste re- 
nouvelait celui de l’antique Baubô, dans la légende d’Éleusis. 

(1) Plutôt des sculptures Baouélé, comme me le suggère Jean Laude, auteur des Arts 
de l'Afrique noire, Paris, 1966.  



  

  

228 

UN MYSTÈRE DE BRÂNCUSI 

Brâncusi a-t-il pu renouveler sans le savoir, en raffinant les mo- 

tifs de son Baiser, une forme traditionnelle chez les vieux sculpteurs 
de son pays, dont eux-mêmes ne comprenaient peut-être plus le 
sens ? 

Jacques DucHEsNe-GUILLEMIN. 

 



 
 

PLANCHE I 

El Æ. # bo 
È FH no © 2 6] 
C«| 3 
T
 2 © a
 

© = 
© cel ü T
 © 
— 
T
 v = = 
© 
ce | Fic. 

 



  

  

PLANCHE Il 

  

Fic. 2. — Stèle du baiser. Paris, Fic. 3. — Le baiser. 
Cimetière du Montparnasse, 1908. Musée de Philadelphie, Coll. Areniberg, 1908. 

  

fl 

  

Fic. 4. — Porte du Baiser, Tirgu Jiu. Vue partielle. \ 

 



  

  

PLANCHE III 

  

F1G. 5. — Muse endormie, 1906. 

  

Fic. 6.— Muse endormie, 1909. 

   



  

PLANCHE IV  
 

CIGI 
‘?u-neaanou 

2
7
 

— 
8 

‘OL 
LIG6I 

‘
2
?
W
w
o
i
g
 

— 
*{ 

‘OIX 

 
 

 
 

  
 



  

  

PLANCHE V 

  

Fic. 11. — Torse d’adolescent, 1922, 

  
F1c. 12. — Porte de ferme au Musée du Village, Bucarest. 

(Photo Marcelle DucHesNE-GUILLEMIN). 

   



  

  

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

LE TEXTE PAHLAVI «XOSROW ET SON PAGE» 
ET LES ORIGINES DE L'AMOUR COURTOIS 

Le récent livre de Jes Asmussen, d’abord publié en danois, vient 
de paraître en traduction anglaise : Studies in Judeo-Persian Literature, 
Leiden, 1974. 

Après une introduction brève mais substantielle sur Israël et l’Iran, 
ce livre constitue un recueil de divers textes judéo-persans inédits, 
publiés avec traduction et commentaire. 

Le chapitre II concerne un poëme-débat, du genre des tensons 
provençales, genre répandu aussi dans la littérature persane, et 
comporte une étude sur l’origine et la diffusion de ce genre. Asmussen 
avait traité ce sujet en une conférence qu'il prononça en 1973 à 
l’Université de Liège. 

S'il m'a paru opportun d'aborder à mon tour ce sujet — ce que 
Je vais faire ici très brièvement — c’est que la savante étude de 
notre collègue danois peut, je crois, être complétée sur un point 
grâce à un article — dont il n’a pas eu connaissance —— publié par 
le Professeur Sädeq Kia dans la Majalle-ye Däne$-kade-ye Adabiyyat 
de l’Université de Téhéran. 

Le problème de l’origine et de la destinée du poème-débat est lié 
à celui des origines de la poésie des troubadours et celui-ci, à son. 
tour, concerne la naissance de toute la poésie européenne, puisque 
l’art des troubadours provençaux précéda, comme on sait, l’ apparition 
des lyriques nationales, l'italienne, la française, l’ espagnole, l’alleman- 
de, etc. 

Les premiers exemples de poème-débat se trouvent déjà dans la 
littérature la plus anciennement attestée, la sumérienne: disputes entre 
l'été et l'hiver, entre le bétail et le grain, l’argent et l'or, le tamaris 
et le dattier, le bœuf et le cheval, etc. Le genre passa en Égypte, 
où il est attesté sous la 22° dynastie et en une variante araméenne, 
à Éléphantine au 6° siècle av. J. -C., de l’histoire d’Ahiqar. C’est en : 
Égypte aussi que Callimaque donna à une fable ésopique le tour 
d’un débat (entre le laurier et l’olivier). 

Le débat entre le tamaris et le palmier semble avoir été imité par 
l’auteur d’un texte iranien, Draxt i Asürik “le Palmier”, où le tamaris 

 



  

235 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

a cependant fait place à un bouc. Ce texte est en pahlavi sassanide, 
mais présente plusieurs traits de langue qui obligent à lui reconnaître 
un original parthe, c'est-à-dire d'époque arsacide. Il est donc bien 
antérieur aux représentants arabes du genre, contrairement à ce que 
pensait G. von Grünebaum, qui renversait l’ordre des choses en 
supposant une filiation grec > arabe > iranien. 

Un précieux parallèle nous est fourni par un autre petit texte 
moyen-iranien, Xosrow et son Page, récit «courtois» dans lequel 
les mérites respectifs des bonnes choses de la vie sont énumérés —— non 
pas, il est vrai, sous forme de débat, mais d’interrogatoire. Ce récit 
fut connu de Ta‘älibi, l'historien arabe, qui en donne un extrait dans 
son Histoire des Rois des Perses. Or, la plus importante question que 
pose le roi à son page est de savoir quelle est la meilleure femme. 
Ceci, comme le note Asmussen, conduit droit à l’amour idéal chanté 
par les troubadours. Nous y reviendrons ci-dessous. 

Le genre poème-débat est attesté dans la poésie persane à partir 
du 10° siècle (chez Asadi de Tüs : 5 poèmes). 

En provençal le poème-débat, appelé renson, ou joc partit, est 
relatif à l'amour. On y discute de savoir qui une femme aime le plus : 
celui à qui elle serre furtivement la main, celui à qui elle sourit 
ouvertement, ou celui à qui, sous la table, elle marche sur le pied. 
Ou bien si une femme doit faire autant pour son amant que lui pour elle. 
Ou si les peines d’amour sont plus grandes que les joies? Ou : qui est 
le plus amoureux, celui qui ne peut s'empêcher de parler partout 
d'elle, ou celui qui pense à elle en silence. Ou s’il est plus souhaitable 
de survivre à celle qu’on aime ou de la précéder dans la mort !, etc. 2. 

Si la poésie des troubadours a été, à sa naissance, influencée par 
l'Orient, ce dut évidemment être par l'Espagne musulmane —— où 
les bilingues étaient en nombre considérable et où le contact entre 
musulmans et chrétiens fut encore facilité par les érudits juifs. 

L'art des troubadours présente, dans sa forme et dans son contenu, 
de frappantes similitudes avec la poésie arabe d’Andalousie. La forme 
dite muwaÿÿah se compose de strophes de trois vers monorimes suivis 
d’un vers rimant avec les deux vers d’un refrain. Le genre passe pour 
avoir été inventé par Muhammad ou Muqgaddam de Cabra (au sud 

! Cf. Joachim Storost, « Die Kunst der provenzalischen Troubadours» Deutsch. 
Dante-Jahrbuch, 957 (reproduit dans Der provenzalische Minnesang, Wege der Forschung, 
(1967), note 10. 

? Cf. Erich Kôhler, «Der Frauendienst der Troubadours dargestellt in ihren 
Streitgedichten », Germ. -rom. Monaisschrift, 1960, reproduit ibidem, p. 385 sq.  



  

236 $ 

LE TEXTE PAHLAVI «XOSROW ET SON PAGE » 

de Cordoue), qui vécut sous l’émir Abdullah (888-912). Or, c'est 

cette même forme qu’emploie le premier des troubadours, le duc 

Guillaume IX d’Aquitaine (1071-1127), pour cinq des onze poèmes 

qu’on a de lui — cinq poèmes qui datent d'avant 1102*. Guillaume 

fut imité, dans l’usage de cette forme, par Cercamon et Marcabru, 

dans la première moitié du XII siècle. 

Le passage de cette forme d’une littérature à l’autre — de l’arabe 

à la provençale — fut facilité par le bilinguisme, qui se manifeste 

notamment dans maints poèmes andalous dont les strophes sont en 

arabe, mais l’envoi final — la xarja * — en un espagnol très archaïque. 

Ici, les Juifs paraissent avoir joué un rôle, dont aurait pu parler 

Asmussen s’il avait cherché à être complet. Nous empruntons -ces 

faits à Ramon Menéndez Pidal, España, eslabon entre la Cristianidad 

y el Islam, 1956, p. 74 et 84. En effet, Yosef le Scribe avant 1042, 

Mose ben Ezra ca. 1060- ca. 1140, Juda Ha Levi qui, né vers 1075 

à Tolède ou à Tudèle, trouva asile à la cour d’Alfonso VI dans 

Tolède reconquise, et Yosef ben Saddic, de Cordoue, mort en 1149, 

composèrent des poèmes hébreux dans la forme du muwaÿ$ah arabe, 
mais en rédigeant l'envoi — la xarja — en langue romane vulgaire. 

C’est probablement à leur exemple qu'il y eut ensuite, au moins 

à partir d’Al-Ama el Tuteli, mort en 1130, des poèmes strophiques 
arabes à envoi en langue romane. D'autre part, une variante de la 

forme muwas$ah, le zajal, apparaît, qui n’a pas d’envoi mais présente 

en toutes ses strophes des mots en langue vulgaire, soit arabe, soit roma- 

ne. On peut ainsi, avec Menéndez Pidal, citer une aubade composée en 
1134 par Aben Cuzman, poète cordouan, et qui commence en roman 
archaïque : alba, alba es de luz en nueva dia. Ici encore, se trouve 

une source probable de la poésie provençale, car ce poème prouve 

que l’aubade était populaire parmi les chrétiens d’Andalousie un 

demi-siècle avant que soient écrites les premières aubades provençales 

qui nous soient conservées, datant de la fin du 12° siècle. 

Si Asmussen n’est pas entré dans ces détails, c’est sans doute pour 

insister davantage sur l’autre aspect du problème : le contenu de la 

poésie provençale. La poésie provençale est essentiellement une poésie 

d'amour, de même que la poésie en forme de muwas$ah. Mais celle-ci 

3 Cependant, la forme de tous ces poèmes, sauf un, s'explique, selon Theophil 

Spoerri, Trivium 1944, p. 255 sq. (reproduit ibidem p. 175 sq.) à partir des chants 

liturgiques latins de Saint-Martial à Limoges, dont Guillaume était l'abbé laïque. 

+ Cf. Klaus Heger, Die bisher verôffentlichten Harÿgas und ihre Deutungen, « Beihefte 

zur Zeitschr. f. roman. Philologie», 101, 1960. ñ    



  

  

237 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

consiste en chansons de femme, alors que le lyrisme des troubadours 
est masculin. Cependant, la conception qu’ils se font de l’amour doit 
peut-être quelque chose aux traditions musulmanes. Leur amour, 
qui s'adresse à une femme mariée, est sensuel quoique sans accomplisse- 
ment physique, et par cela même générateur de la plus haute vertu. 

D'où peut bien être venue cette singulière conception, que ne faisaient 
prévoir entièrement ni l'amour platonique, ni l’amour chrétien? Son 
apparition au moyen âge, à l'époque féodale, a pu être favorisée 
par l'éducation chevaleresque, qui plaçait les jeunes nobles comme 
pages au service de quelque grande dame, épouse d’un seigneur voisin, 
offrant à ces adolescents la tentation permanente de s’éprendre 
follement de celle dont ils pouvaient sans cesse admirer les qualités 
et subir le charme, sans avoir le droit d’y toucher. Telle est la théorie 
soutenue par Ignace Feuerlicht dans son article «Vom Ursprung der 
Minne», paru en 1939 dans Archivum Romanicum. Mais on peut se 
demander, avec Asmussen, si ce système d'éducation suffit à rendre 
compte de l’apparition d’une conception de l’amour étrangère à la fois 
au christianisme et au paganisme gréco-romain, alors qu’en revanche, 
on la trouve chez le célèbre philosophe iranien Ibn Sina, dans sa 
Dissertation sur l’Amour, Risäla fr! ‘isq. 

Par quel canal les idées d’Ibn Sina seraient-elles parvenues à l'Occident, 
il n’est pas possible de le préciser 5, mais Asmussen suggère un 
intermédiaire plausible: le Tawq al-Hamäma «L'Anneau de la 
Colombe» d’Ibn Hazm de Cordoue, mort en 1063 (trente ans après 
Ibn Sina-Avicenne). Quoi qu’il en soit, le même thème fondamental 
— cette forme d’amour à la fois sensuelle et ascétique, qui se retrouvera 
en Iran chez Rüzbehän Baqli Siräzi avec son ‘abharu ‘L'asiqgns — 
est caractéristique de la poésie des troubadours. 

Dans ce contexte, il ne peut paraître téméraire d’attribuer à la 
tenson provençale, poème-débat, une origine orientale. Et les obser- 
vations d’Asmussen à ce sujet sont susceptibles, sur un point, d’être 
développées. 

Asmussen a invoqué, comme nous l’avons dit, en parallèle au texte 
iranien crucial, Draxt i asürik, un autre petit ouvrage de même époque, 
Xosrow et son Page, en remarquant que la liste des questions posées 
au sujet des joies de l'existence culmine en celle de savoir quelle est 

$ Theodore Silverstein, «Andreas, Plato and the Arabs», reproduit dans Der 
provenzalische Minnesang, p. 362 sq.; surtout p. 376. 

$ «Jasmin des fidèles d'amour», comme traduit H. Corbin, Bibliothèque franco- 
iranienne, 8.  



  

  

238 

LE TEXTE PAHLAVI «XOSROW ET SON PAGE» 

la meilleure femme. L'exégèse récente de ce texte publiée par Sädeq 
Kiä en persan dans la Revue de la Faculté des Lettres de | ‘Université 
de Téhéran, 3° année, no. 2 et traduite par moi dans Acta Iranica 3, 
1975, nous invite à apporter quelques précisions. 
Quand le page a répondu à la dernière question du roi, celui-ci 

lui demande ce qu’il voudrait pour récompense. Le page répond 
quelque chose que, jusqu’à la mise au point de S. Kiä, on comprenait 
comme suit: «Les 10.000 bonnes œuvres qui sont dans la poche de 
ta selle; c’est elles que je désire, mais je ne t’ai dit ces choses que par 
déférence pour toi et pour te plaire». Il faut maintenant remplacer 
ces bizarres «10.000 bonnes actions qui sont dans la poche de ta selle » 
par «les 10.000 filles qui sont dans ton harem», ce qui donne un sens 
beaucoup plus satisfaisant et concorde avec la position suprême de la 
femme dans la série des questions. 

Ce dernier point demande cependant à être nuancé, et c’est ce que 
nous allons faire, car la question concernant la femme n’est pas 
exactement la dernière. C’est la 12°, mais il y en à encore une : «Quelle 
monture est la meilleure? » Ceci, à première vue, en donnant au cheval 
un rang encore supérieur à celui de la femme, ruinerait notre 
argumentation. Mais nous allons voir qu’il n’en est rien; au contraire. 
Car le page, dans sa réponse, au lieu d’énumérer les diverses races et 
qualités de la meilleure monture, dit ceci : «Toutes ces montures sont 
bonnes : le cheval, la mule, le chameau et le cheval de l’estafette 
royale. Mais jamais aucune ne vaudra la monture du harem », CE qui, 
il me semble (en l’absence de toute autre exégèse proposée) n’est 
qu’une manière un peu crue, mais plaisante, de dire qu’aucune 
monture ne vaut la femme, ainsi réaffirmée comme le plus désirable 
des biens. 

L’épilogue de l’histoire confirme cette glorification de la femme, 
mais en y apportant une importante modification. Le page, après 
avoir reçu en récompense une grosse somme d'argent et en avoir 
profité, demande au roi de le soumettre à une épreuve. Le roi l’envoie 
capturer deux lions qui menacent les troupeaux de chevaux. En cours 
de route, le page rencontre une très belle femme. Il lui propose 
d’assouvir avec elle son désir. Mais la femme lui répond: oui, à 
condition que tu assumes mes péchés et que j'assume tes bonnes 
œuvres. Et le page renonce à elle. I] capture les lions et, en récompense, 
est nommé marquis d’une grande ville. Mais, quand le roi apprend 
sa rencontre avec la très belle femme, et comment il renonça à elle - 
Par amour de la vertu, il le récompense encore davantage.



  

  

239 

J DUCHESNE-GUILLEMIN 

Cet épilogue n'a peut-être pas été jusqu'à présent apprécié à sa 
juste valeur. L'éditeur Unvala, qui avait travaillé sous la direction 
de Chr. Bartholomae, écrit, p. 8 de sa dissertation intitulée Der Pahlavi 
Text «Der Kônig Khosraw und sein Knabe», 1917, que l'épisode de 

la femme n'a probablement été inséré dans l'épilogue que pour faire 

du héros de l'histoire également un miroir de vertu (wohl nur zu dem 
Zweck, den Helden der Geschichte auch zu einem Tugendspiegel zu 
machen). Il serait peut-être plus exact de dire que l'épilogue complétait 
la glorification de la femme. déjà proclamée par le dialogue entre 
Xosrow et son page comme le plus désirable des biens, en y ajoutant 
un éloge de la chasteté, présenté d'une manière qui rappelle l'allégorie 

de la daënà apparaissant à l'âme des morts dont elle personnifie les 

bonnes et les mauvaises actions: par là, l'épilogue modifiait cette 

glorification de la femme en un sens moral, mais sans atteindre à 

la haute conception de l'amour courtois. C'est tout ce que pouvait 

faire la morale d'inspiration Zoroastrienne qui prévalait à l'époque 

sassanide : placer plus haut que la femme. encore considérée comme 

occasion possible de péché, le renoncement à la femme: tandis que 
la conception des troubadours, qui allait faire de l'amour passionné 
d'une femme inaccessible la source de toute vertu, présupposait une 
mystique de l'amour divin qui, étrangère au mazdéisme, ne pouvait. 

semble-t-il, se formuler que dans la Perse musulmane et dans l'occident 

chrétien. 

 



  

  

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

Auprès d’un cœur, aux sources du poème 

Vous êtes la première personne (en dehors de ma famille) à qui j’aie 
jamais parlé de Valéry, mon cher Friedrich — Monsieur Hugo, comme 
s’obstinait à vous appeler, à Paris, votre logeuse, pour qui Hugo ne 
pouvait être un prénom. Nous échangions un essai d’exégèse du Cime- 
tière Marin pour un commencement d’explication des Duineser Ele- 
gien. J'ignorais qu’il y eût entre ces deux œuvres un lien réel, que 
c'était la découverte des poésies de Valéry, à Muzot en 1921/22, et 
la tentation immédiate de les traduire qui avaient ranimé le courage 
de Rilke, lui faisant achever les Elégies commencées chez la Princesse. 
Vous me l’aviez peut-être dit, mais je ne le savais plus quand je l’ai lu 
tout récemment sous Ja plume d’Ingeborg Schnack!: Hier schlof sich 
Rilke im Winter 1921/22 in vülliger Einsamkeit ab, vertieft in die 
Lektüre und in tastende Übertragungen von Valéry’s Arbeiten, bis 
endlich der Durchbruch gelang, die verhärteten Bruchflächen der 
Elegienfragmente aufschmolzen. In stürmischem Arbeitsanstieg zwi- 
schen dem 7. Februar, an dem die ,Siebente Elegie‘ entstand, und dem 
14. wurde das Werk vollendet. ,,Endlich, Fürstin, endlich . . .“ 

Ma longue, mais intermittente fréquentation des œuvres de Valéry a 
produit, concernant le Cimetière. Marin, outre ma certitude que ce 

poème n’est pas simplement né d’un certain rythme?, les deux éclair- 
cissements de détail que vous savez: explication des ,,anges curieux“, 

Eloignes-en les anges curieux, 

comme latinisme, les anges qui s’occupent de nous, les anges gardiensÿ; 
exégèse du vers 

Je hume ici ma future fumée 

1 Rainer Maria Rilke, Leben und Werk im Bild, 1973, p. 36. Cadeau de Noël de 
la Comtesse Elisabeth Klindowstroem, ma fidèle introductrice à l'Allemagne. 

? J. D.-G. ,, Valéry au Miroir“, French Studies, Oxford, oct. 1967, p. 348 sq. 
5 J. D.-G, ,, Théorie et pratique du langage chez Paul Valéry“, Actes du Xe Con- 

grès International des Linguistes, Bucarest 1967, p. 85. 

 



  

241 

Auprès d’un cœur, aux sources du poème 

à partir d’une Stance de Moréas et d’une lettre de Valéry sur l’inciné- 
ration de ce poètef. 

Mais le plus beau souvenir de ma vie de conférencier est le moment 
où, bien des annés après la guerre, vous m’avez présenté, à Fribourg, 
à vos nombreux et bouillants élèves. Je leur parlai du Faust et des 
Cahiers, c’est-à-dire d’un Valéry récemment découvert, peu conforme 

à l’image qu’on avait pu se faire de lui: un Valéry hanté par l’amour. 
Et voici que, l’an dernier, un de vos anciens, Karl Alfred Blüher, 

m'a fait connaître son excellent livre sur le Faust de Valéry: Strate- 
gie des Geistes5, dont la lecture m’a engagé en de nouvelles réflexions, 
que je veux vous offrir. 

+ Lo 

Valéry n’est pas venu à bout de son Faust. Le IV: acte, sur l’amour, 
s’est avéré « trop difficile ». Mais un plus grand obstacle encore à 

surmonter, pour réussir cette œuvre comme œuvre de théâtre, c’est 

linconsistance du personnage de Méphisto. Comment, quand on ne 
croit ni à dieu ni à diable, comment faire vivre un symbole périmé, 

percé à jour par Faust, lequel entreprend de le rajeunir ? Peu après, 
il est le tentateur banal, le diable le plus classique, qui huchote à Lust, 
éperdue de honte, le souvenir d’une nuit chaude... Mais, surtout, 

Méphisto est «tout ce qu’on veut», c’est-à-dire tout ce qui vous 
écarte d’une certaine stérilité idéale. 

Valéry écrivait déjà en 1890, à Pierre Louys® : « La plus grossière 
des hypothèses est de croire que Dieu existe objectivement . .. Oui ! il 

existe et le Diable, mais en nous !... En deux mots : Dieu est notre 

idéal particulier. Satan, ce qui tend À nous en détourner. » Cet idéal 
particulier, Valéry se le fixe en 1892 quand il abjure l’amour, la 

gloire, la poésie, pour se vouloir pur témoin. 
Contre cet idéal il a fréquemment péché. Comme l’a bien vu le très 

pénétrant Rauhut?, il a péché triplement, en écrivant, très tôt, Teste, 

Léonard et la Conquête Allemande (créer Teste, c’est pécher contre 
Teste) ; puis, vingt ans après, la Jeune Parque. Toute sa vie, 

désormais, est un dialogue, sinon un conflit, entre l’amour et l'esprit : 

4 J. D.-G., ,,Valéry en Verve“, Approches de l'Art (Mélanges Soreil), 1973, p. 
153 sq. 

8 1960. 

6 Lettres à quelques-uns, 1952, p. 21 sq. 
7 Franz Rauhut, Paul Valéry, Geist und Mythos, 1930.  



  

242 

Jacques Duchesne-Guillemin 

toute son œuvre, telle qu’il la verra rétrospectivement, lui paraîtra 
avoir voulu marier les deux thèmes. 

Dans la Jeune Parque, 11 «sœur attentive» dialogue avec la 
« sœur brûlante », résiste au péché d’amour ; et au péché de création : 

Non ! Vous ne tiendrez pas de mes lèvres l'éclair ! 

Mais Valéry ne résiste pas à ce dernier, puisqu'il publie son poèmer. 
Le serpent qui, 

dans les replis de son rêve animal, 

tentait la Parque reparaît dans l’Ebauche. Pour comprendre ce 
poème et en reconnaître la place, comme on ne l’a pas encore fait, 
dans l’œuvre de Valéry, il faut se rappeler chez celui-ci la curieuse 
faculté d’élargir une attitude personnelle à des dimensions universel- 
les. Il se comparait, dans certains de ses moments, à Caligula : sa 
« fureur glacée d’extermination » se serait souhaité un seul adversaire 
résumant tous les autres, afin de décapiter Rome d’un seul coup'?. 
Dans le Faust, — on le sait par l’étude des brouillons qu’en a faite 
Ned Bastett! — Je monde, dévoré par l'esprit, devait apparaître 
comme une sphère de plus en plus transparente, jusqu’à crever comme 
une bulle. Qu'est-ce à dire, sinon que l'esprit d’un Valéry, ne 
s'intéressant qu’à ce qu’il trouve, ou plutôt à ce qu’il cherche, rejette 
aussitôt ce qu’il a trouvé et qui, pour lui, n’existe plus. Solution radi- 
cale du conflit entre l’être et le connaître, par substitution de celui-ci 
à celui-là : il n’y a pas d’être en dehors du connaître. Par le même 
coup de force, Faust dicte des mémoires imaginaires : l'esprit usurpe 
la réalité. 

Je crois que ces parallèles nous permettent, rétrospectivement, de 
situer le Serpent. Ce qu'était le diable pour Valéry : le complice de 
toute création artistique, dérogation à l’austère serment de 1892, le 
serpent l’est ici pour Dieu. Il nargue Dieu d’avoir perdu sa pureté 
primitive en créant le monde. Pour l’un comme pour l’autre, créer, 
c'est déchoir. Et cette projection grandiose, qui rejoint le mythe 

® Cahiers, 27, p. 416. Cf. notamment J. D.-G., Etudes pour un Paul Valéry, 
1964, p. 218, et ,,Les n dimensions de Paul Valéry“, Entretiens sur Paul Valéry 
(Cerisy 1965), 1968, p. 9 sq. 

* J. D.-G. Introduction to La Jeune Parque“, Yale French Studies, 44, 1970, 
p. 103. 

19 J. D.-G. ,,Les n dimensions .. .“, p. 11. 
# N. Bastet, ,, Faust et le Cycle“, Entretiens ... Cerisy, p. 113 sq.  



  

  

243 

Auprès d’un cœur, aux sources du poème 

gnostique (lequel déjà transposait à tout le cosmos le drame de la 
chute), mais qui procède du plus intime de Valéry, s'exprime en 
merveilles lyriques — puisque « quand on essaie d’écrire parfaite- 
ment, on aboutit au vers »!2 : 

Comme las de son pur spectacle 
Dieu lui-même a rompu l'obstacle 

De sa parfaite éternité ; 

Il se fit celui qui dissipe 

En conséquences, son Principe, 

En étoiles, son Unité. 

Cieux, son erreur ! Temps, sa ruine ! 

Quelle chute dans l’origine... 

Soleil, soleil ! ... Faute éclatante ! 

Toÿ, le plus fier de mes complices, 

Et de mes pièges le plus haut, 
Tu gardes les cœurs de connaître 
Que lunivers n’est qu’un défaut 
Dans la pureté du Non-être ! 

Etre, c’est souiller, dira le Solitaire. Et c’est ainsi que le serpent 

illumine 

La diminution divine. 

+ 

L’Ame et la Danse, écrit « en état de ravage» et dédié à C. P., 
frôle la poésiet3. De la rupture, le second fragment du Narcisse est 
l'expression lyrique : 

Quels fruits forment toujours ces moments enchantés ! 

Tant il est vrai qu’un sentiment, un Erlebnis peut être, chez Valéry, 
source de poème. 

Mais il note aussi : « Histoire d’un voyage : de l’orgueil à l’amour, 
et retour »!. Il n’y a pour lui, semble-til, pas d’autre alternative. Et 

%* Cabhlers, 27, cités de mémoire dans J. D.-G., ,,Les Dialogues de Paul Valéry“, 
Cahiers de l Association Internationale des Etudes Françaises, 24, 1972, p. 78. 

1 J. D.-G., ,L’Ame et la Danse revisitées*, French Studies, Oxford, octobre 
1969, p. 362 sq. 

4 Cahiers, 8, p. 387, cité notamment J. D.-G, ,,Les n dimensions“, p. 14.  



  

  

244 

Jacques Duchesne-Guillemin 

ce qu’il appelle le retour à l’orgueil, c’est le retour aux résolutions de 
1892, à la primauté absolue de l’esprit. 

L’Idée fixe nous le montre réagissant à une nouvelle crise (Néère)15 
par une analyse. 

Le Faust marque un dernier retour offensif de l’amour (sa dernière 
grande passion : 991 ou Jean Voilier)!6 : « Prenez garde à l’amour », 
la scène du jardin, le IV* acte. 

Quant à la gloire, Valéry y a cédé ou accédé tard, et par nécessité. 
Dans le Faust, il fallait un jeune pour s’y livrer par désir : c’est le 
disciple, scène de la bibliothèque. 

La poésie, enfin, est présente aussi dans le Faust, mais non comme 
tentation : ainsi que nous le verrons, le diable n’y a point de part. 

# 

Valéry, ayant vite compris que sa triple résolution de 1892 (refus 
de l’amour, de la gloire, de la poésie) était intenable, en a tôt fait la 
caricature, d’abord dans M. Teste, dont la fin en tout cas est carica- 
turale, mais surtout, beaucoup plus tard, en marge du Faust, dans le 
Solitaire. L'esprit qui se veut pur aboutit à la négation du monde, au 
solipsisme et enfin à son propre reniement. C’est le long blasphème 
psalmodié, morceau lyrique : remarquons-le une fois encore, une 
attitude extrême jaillit chez Valéry en lyrisme : 

Nuit admirable, abîme d'heures, tu n’es rien... 

À moi Splendeurs du pur, à moi, peuple superbe, etc. 

Thème en somme plus lyrique que dramatique, car ce personnage 
incarne une solitude métaphysique, imaginée, et non la solitude 
vécue d’un Kafka, d’un Kierkegaard, d’un Nietzsche. 

Le solitaire est ici celui qui, n’ayant cédé À aucune des trois tenta- 
tions du diable (amour, gloire, poésie), tombe dans celle de l'esprit. 

Ce qui marque bien la limite du personnage de Méphisto chez 
Valéry, sa principale faiblesse, c’est qu’il laisse Faust monter sans 
lui vers le solitaire, qu’il ne représente pas ce qui passe souvent pour 

15 J. D.-G. ,,Les Dialogues . . .“, p. 85. 
18 J. D.-G., ,,De quelques Sigles“, Australian Journal of French Studies, 1971, p. 

220. La graphie pseudo-russe que j'avais cru pouvoir interpréter par Vrijon est en 
réalité un anagramme maladroit de Voilier, alias 991.



  

  

245 

Auprès d’un cœur, aux sources du poème 

son essence même : l’orgueil de l’esprit. Le drame du solitaire est 
ainsi forcément rejeté en dehors de la pièce proprement dite, qui se 
trouve par là privée de sa dimension la plus profonde. 

La poésie, le thème de la création poétique n’intervient pas non 
plus dans le Faust proprement dit. Et c’est une autre carence de 
Méphisto, qu'il n’ait aucun rôle dans lIntermède des Fées. Karl 
Blüher a bien vu que Faust ranimé par les Fées, c’est Valéry sauvé de 
l'impasse intellectuelle (« Comment je revins à la Poésie », Cité par 
Rauhut!?) par le retour à l’activité poétique : retour à l'innocence 
première, au lyrisme de jeunesse, d'avant la résolution de 1892 : le 
diable n’y a point de part : 

Je t’ai connu enfant, 
chantent les fées. 

Et pourtant, de même que Valéry ne voulait pas être le rien-que- 
poète (rappelons-nous son mot à Gide: la poésie, je m’en fous !) 
Faust finalement se dérobe à l’invitation des fées, c’est-à-dire des 
muses. Reprenant à son compte ce qui est, chez Goethe, la définition 
même de Méphisto — der Geist, der stets verneint — il ne sait que 
nier : 

Son premier mot fut Non, 
qui sera le dernier. 

Ca 

Dans lallégorie très obscure intitulée Acem, Valéry s’est essayé 
une fois de plus à marier les thèmes de l'esprit et de l’amour. Je 
voudrais ajouter une remarque À ce que j'ai proposé naguère!8 au 
sujet de ce conte. 

Le nom d’Acem peut se comprendre comme l'absence de Corps, 
d’Esprit et de Monde, comme un pur observateur situé au-delà, ou 
plutôt en deçà de cette triade qui compose habituellement notre cons- 
cience. Et en effet, Acem n’a pas besoin de parler pour que chacun 
devant lui se sente jugé. Un tel être n’est pas viable, encore moins que 
Teste (qui «ne vivrait pas un quart d’heure ») : il n’est concevable 
que comme un éclair instantané : « Je suis celui que je suis à chaque 
instant. » D'où le sens possible des deux portes, à sa gauche et à sa 

17 P. Valéry, p.155 (extrait des Annales, 1927, D, 375) 
18 ,De quelques Sigles“, p. 218 sq.  



  

  

246 

Jacques Duchesne-Guillemin 

droite : Le passé et l’avenir. 
Mais cet être n’est pas pur : « Vous êtes ma faute », dit-il aux deux 

personnages, jeune homme et jeune fille, de « sa liturgie intime. » Et 
sa première parole a été un anagramme d’'AMOR'#?. On aperçoit 

donc, ici encore, les éléments d’un drame gnostique : l’esprit, l’amour, 
la faute. 

Je ne prétends pourtant pas tout comprendre et tout expliquer de 
ce conte énigmatique et qui, je crois, veut l’être. Mais il me semble 
que quelque clarté quant à l’une de ses sources possibles peut jaillir 
d’un examen de son sous-titre. 

En sous-titre, nous trouvons deux variantes du nom d’Acem : 
Assem, ou Azem, Que signifient-elles ? 

Alors qu’Acem n’existe pas comme nom de personne, Azem est un 

prénom arabe connu (par exemple, le Palais Azem à Damas). Quant 
à la variante placée en tête, elle pourrait représenter un autre nom, 
Qassem, qui a, lui aussi, le mérite d’exister : c’en serait la prononcia- 
tion égyptienne — et l’on sait que c’est par le Dr. Mardrus, Egyptien, 
que Valéry put avoir quelque contact avec l’arabe?° : Je q s’entend si 
peu en arabe du Caire, que le P. Qanawati, O. P., écrit son nom 
Anawati et que les Arabes, pour noter un mot persan comme mu$ta(h) 
« lorgue à bouche » (avec h amui) écrivent mu5tag. Qassem peut donc 
s’écrire Assem. Mais on l’écrit aussi, approximativement, Kassem, et 
c’est ce qu’a fait le Comte de Gobineau dans une de ses Nouvelles 
Asiatiques, l’Illustre Magicien. 

L'histoire de ce Kassem est significative : alliant les deux thèmes 
de l’esprit et de l’amour, comme on va le voir, elle est assez semblable 

à celle d’Acem pour nous suggérer un emprunt, une source cachée. 
Mirza Kassem est bien marié ; il n’a pas d’ambition. Mais il avait 
senti s’éveiller en lui une certaine curiosité pour les choses de lintel- 
ligence. Il va trouver un derviche, qui lui dit : le pauvre diable qui 
n’a rien, et qui est devant vous, possède le monde. Kassem dit : Ins- 

# MARA semble une coquille pour MORA ou MARO, seuls anagrammes pos- 
sibles d’ AMOR, si on laisse hors de cause, évidemment, la classique ROMA. 

% J. D.-G. ,,Paul Valéry et l’Italie“, Modern Language Review, 1967, p. 54, 
note. Il faut rectifier sur un petit point ma lecture du distique arabe écrit par Mar- 
drus dans les Cahiers de Valéry: ce que j’avais pris pour Paul-i ,mon Paul“ est 
simplement Paulus, forme grecque ou latine du nom conservée en arabe. — Recti- 
fier, dans le même article, p. 49, note 2: Theodor Litt, philosophe, et note 1: Carlo 
Placci, le ,,professor of enjoyment“ de la Princesse de Tour-et-Taxis — À laquelle 
nous revenons ainsi pour finir! 

 



  

  

247 

Auprès d’un cœur, aux sources du poème 

truisez-moi. Il lui fait de l’or et s’en va. Kassem décide de le re- 
joindre, dans l’Inde, pour l’aider à trouver l’ultime secret, non pas de 
faire de l’or, mais d'élever les esprits ; la sagesse et la pénétration 
dans les plus augustes mystères de la nature — la domination du 
monde, des autres hommes et surtout de nous-même. Il lui faut pour 
cela quitter sa chère Amineh. 

Il part — et entend une voix : Qw’as-tu à faire avec La science ? 
Que veux-tu de la puissance souveraine ?... Tu appartiens à 
lPamour ! ... Esclave échappé de l'amour, reviens à ton maître ! 

Il faut pour leur malheur que les gens comme Kassem ne sachent 
rien faire à demi et demandent toujours d’eux-mêmes l’absolu en 
beaucoup de sens. 

Il retrouve l’Indien, qui lui dit : Tw ne saurais me servir à grand 
chose . .…. Il faut ici une âme libre ; la tienne ne l’est plus... Maudites 
soient les femmes ! 

La grotte s’effondre, ensevelissant le magicien. Kassem rencontre 
à la sortie Amineh. Elle le retrouvait, elle le garda. 

Ne vous semble-t-il pas que l’histoire de Kassem jette une certaine : 
lumière sur celle de son homonyme Assem ? 

   





  

  

BIBLIOGRAPHIE 

de 

\DUCHESNE-GUILLEMIN Jacques 

Born 1910, Jupille near Liège. 

Docteur en philosophie et lettres, dissertation in comparative grammar, 

University of Louvain 1931, postgrad. studies Paris 1931-1933. 
Certificat d’études indiennes, Sorbonne, 1933. 

Diplôme École Pratique des Hautes-Études, Paris, 1936. 

Diplôme Institut de Linguistique, Paris, 1937. 

Diplôme Arménien classique, Institut Catholique, Paris, 1933. 

Chargé de cours, Univ. Liège, 1938. 

Professor 1943. Chair of Indo-Iranian Studies. 

Visiting Prof. London Univ. 1950-57, Columbia 1958-59, Chicago 1962, . 

UCLA 1967, 1975. 

Note sur le nom de Pompée, dans L’Antiquité classique, 1934, p. 81 ss. 

Les citations avestiques de l’Augmadaica, dans Journal Asiatique, 
Paris, 1936, pp. 241-255. 

Ahura Mithra, dans Mélanges Cumont, 1936, p. 665 ss. 

La formation des noms en avestique, dans Actes du IVe, Congrès 

International des Linguistes, Copenhague, 1936, p. 26658. 

Aw. Thraetaona, dans Indogermanische Forschungen, LIV, 1936. 

Les Composés de l’Avesta, études de morphologie iranienne, I, Paris- 

Liège, Bibl. de la Faculté de Philos. et Lettres, fase. 74, XI-279 ps 

in-8°, 1936-1937. 

Antoine Meillet, dans L’Antiquité Classique, t. VI, 1937, p. 141-146. 

Grec hieros -skr. isira-, dans Mélanges Boisacq, 1937, pp. 333-338. 

Tà ’Adara, dans Byzantion, t. XII, 1937, pp. 737-739. 

L'apprentissage du langage, dans Le Flambeau, janvier 1937, pp. 91-96. 

Commurication au XIXe Congrès international des Orientalistes, 

Rome-Florence, 1937. 

Chroniques et comptes rendus dans la Revue belge de Philologie et 
d'Histoire. 

Réponse à M. H. Lommel, dans /ndogermanische Forschungen, LVI, 
1938, pp. 109-112. 

Auguste Bricteux, dans l’Antiquité classique, t. VII, 1938, pp. 105-108. 

Le Ve Congrès international de linguistes (Bruxelles 1939), dans 
Dialectes Belgo-Romans, t. 1, 1938, pp. 232-234.    



  

  

250 

Hittite kessar, indo-iranien zhasta et leurs correspondants, dans 

Bulletin de la Société de Linguistique de Paris, 1938, p. 2118. 

Chroniques et comptes rendus dans la Revue belge de Philologie et 

d'Histoire. 

Le Problème de la Racine, Ve Congrès international des Linguistes, 

Bruxelles, 1939, p. 7 ss. 
Notes à Hrozny : Un miracle de la science tchèque, dans Le Flambeau, 

1939. 
Tocharica, dans Bulletin de la Société de Linguistique de Paris, 1941, 

p. 14088. 

Étymologies avestiques, dans Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies, 1841, p. 961 ss. 

Indo-Iranica, dans Bulletin of Oriental and African Studies, 1942, 

p. 925 ss. 
C.R. : M. Lejeune, Observations sur la langue des actes d’affran- 

chissement delphiques, dans L’Antiquité classique, 1942, p. 137 ss. 

CR. : E. Struck, Bedeutungslehre, dans L’Antiquité classique, 1844, 

p. 1848. 
Persan Dojizä « jeune fille », « vierge», et ses parallèles, dans Mélanges 

L. Th. Lefort, 1946, pp. 571-575. 
Introduction à L’Ame et la Danse de Paul Valéry, Liège, Dseoer, 

1946, 45 p. 
Sur la Structure du Retour de Hollande, Empreintes, n° 1 (Bruxelles), 

1946, pp. 53-59. 
De la «Soirée» au «Faust»: les Masques de Paul Valéry, dans 

Empreintes, n° 2, pp. 55 à 67. 
Les Fiancés de Manzoni, dans Synthèses, n° 8 (Bruxelles), 1946, 

p. 74 à 81. 
Communication à la Société de Philologie et d'Histoire, 10 novembre 

1946 : « Sur la critique de Paul Valéry ». 

C. R. : E. Struck, Bedeutungslehre, dans L’Antiquité Classique, XIII, 

1944 (1946), pp. 183-184. 
Études hittites, dans Transactions of the Philological Society, 1946 

(1947), pp. 73-91. 

Essai sur la Jeune Parque de Paul Valéry, Paris-Bruxelles, L'Écran 

du Monde. Itinéraires, 1947, 87 p. 
Les Origines indo-européennes, dans La Bibliothèque de l'honnête 

homme, 1947, p. 23 ss. 
C.R.: G. Dumezil, Naissance d’Archanges, dans Revue d'Histoire 

des Religions, Paris, fasc. 1 de 1946 (1947). 

Un mythe de l’âme, dans Synthèses, Bruxelles, décembre 1947. 

 



  

251 

Étude de «Charmes» de Paul Valéry, Paris, Les Deux Sirènes; 

Bruxelles, l’Écran du Monde; Liège, Desoer, 1947. 

Zoroastre, Essai critique, avec une traduction commentée des gâthä, 

Coll. Les Dieux et les Hommes, Paris, G.-P. Maisonneuve, 1948. 

Au sujet du « divin cygne» (de Stéphane Mallarmé), dans Mercure de 

France (Paris), septembre 1948. 

Une vue d’ensemble de la linguistique, dans Revue belge de Phlologie 

et d'Histoire, 1948, p. 1213 ss. 

Les langues du monde, dans Revue belge de Phalologie et d'Histoire 
1948, p. 868 ss. 

De Godsdienst van het oude Iran (Nederlands van A. Kolsteren), in 

Christus, Handboek voor de geschiedenis der Godsdiensten, tweede 

uitgave, Utrecht-Bruxelles, 1949, pp. 227 à 266. 

Grandeur de Zoroastre, dans Synthèse, Bruxelles, 1949. 

Au sujet du divin Cygne, dans Empreintes, Bruxelles, 1949, numéro 

Mallarmé. 

C.R.: G. Blanken, Nieuwgriekse Talen, dans L’Antiquité classique, 
1949. 

La semaine française d'Amsterdam, dans Synthèses 47, avril 1950, 

pp. 237-241. 

Linguistique générale. Origines indo-européennes, dans Bibliothèque 

de l’Honnête Homme, 2e édition, 1950, pp. 13-20. 

L’Iran ancien, dans Bibliothèque de l’ Honnête Homme, 1950, pp. 159-160. 

Le monde musulman, dans Bibliothèque de l'Honnête Homme, 1950, 

pp. 161-162. 

Yasna 45 and the Jranian Calendar, dans Bulletin of the School of 

Oriental and African Studies, 1950, p. 635 ss. 

Comptes rendus dans l’ Antiquité classique et la Revue belge de Phalologie 

et d'Histoire. 
Paul Valéry et la Composition, Glanes (Cahiers Franco-néerlandais), 

15-16, 1951, pp. 33-50. 

L'originalité de Zoroastre, dans l’Ame de l’Iran, sous la direction de 

R. Grousset, L. Massignon et H. Massé, Paris, Albin Michel, 

1951, pp. 15-18. 

Structure mythico-rituelle des Sociétés : Iran ancien, dans Proceedings 

of the 7th Congress for the History of Religions, Amsterdam, North- 

Holland Publishing Co., 1951, pp. 132-133. 

Comptes rendus dans l'Antiquité classique et la Revue belge de Phlologie 

et d'Histoire. 

The Hymns of Zarathustra, London, John Murray, 1952, 164 p.  



  

  

252 

La Musique et Paul Valéry, dans la Revue Musicale, I, Paris, 1952, 

pp. 113-1122. 

Gide et Alain, dans Synthèses, décembre 1952. 

Ormazd et Ahriman, l’Aventure dualiste dans l'Antiquité, Paris, 

Presses Universitaires de France, 1953, 155 p. 

L'Ordre des Gâthâs, dans La Nouvelle Clio (Mélanges Carnoy), 1953, 

n° 1-4, pp. 31-38. 

Les Noms des Eunuques d’Assuérus, dans Le Muséon, t. LXVI, 

1953, pp. 105 à 108. 

Présence de l’Asie, dans Synthèses, février 1953. 

La « Conference on Islam», dans Bulletin de l’Association des Amis de 

l'Université de Liège, n°5 2-4, 1953, pp. 113-114. 

Où en est l’Islam, dans Synthèsrs, avril 1954, 13 p. 

Le Nom de la Chorasmie, dans Prof. Jackson Memorial Volume, 

Bombay, 1954, pp. 37 sq. 

V. p. Tharmis «comble» et les noms iraniens en -mi-, dans Donum 

natalicium H. 8. Nyberg oblatum, Uppsala, 1954, pp. 27 sq. 

Comptes rendus dans Muséon, Revue belge de Philologie et d’ Histoire, etc. 

L'Homme dans la Religion iranienne, dans Anthropologie Religieuse 

[Publication préalable au Congrès d'Histoire des Religions, Rome, 

1955], Leyde, 1955, pp. 93 sq. 

Ahriman et le dieu suprême dans les mystères de Mithra, Numen, 

1955, 190 sq. 

Introductory notes to Unity and Variety in Muslim civilization, dans 

The American Anthropologist, Chicago, 1955. 

Jeunesse de Paul Valéry, dans Synthèses, Bruxelles, août 1955. 

Paul Valéry : Orgueil et Transfiguration, dans Orbis Litterarum, 1955, 

p. 231 sq. 

Comptes rendus dans Erasmus, Revue belge de Philologie et d'Histoire, 

etc. 

Persische Weisheit in griechischem Gewande? dans The Harvard 

Theological Remew, april 1956, pp. 115 à 122. 

Synthèse du Dualisme, dans Synthèses, avril 1956. 

Notes on Zervanism in the light of Zaehner’s Zurvan, with additional 

references, dans Journal of Near Eastern Studies, April 1956, 

p. 108 sq. 

Comptes rendus dans la Revue belge de Philologie et d'Histoire, Erasmus, 

Review of Religion. 

Des Villes et des Fleuves, dans CEBEDEAU, 1957, p. 201 sq. 

Le Zarvanisme et les manuscrits de la mer morte, ILJ, I, 1957. 

\ 

 



  

  

  

253 

The Western Response to Zoroaster, Oxford University Press, 1958 
(Ratanbai Katrak Lestures for 1956). 

Exégèse de l’Ahuna Vairya, dans !ndo-Iranian Journal, II, 1, 1958. 

Avant la Trentaine (Introduction aux «Cahiers» de Paul Valéry), 
N.R. F, janvier 1958 et février 1958. 

Dualismus, dans Reallexikon für Antike und Christentum, 1958, 
c. 334 à 350. 

Paul Valéry : un Robinson intellectuel, Allocution diffusée le 19 mars 
1958 par la Radio-diffusion et Télévision française. 

C.R. : G. Widengren, Stand und Aufgaben der Iranischen Religions- 

geschichte, dans Deutsche Literaturzeitung, Febr. 1958. 

Die Iranische Religion, dans Die Religion des alten Orients, Paul 
Pattloch, Aschaffenburg, 1958, pp. 119-175. 

Le Religione Iranica, dans Le Religioni dell’ Antico Oriente, Edizioni 
Paoline, Catania, 1958, pp. 141-200. 

La Religion Irania, dans Las Religiones del Antiguo Oriente, Editorial 

Casal i Vall, Andorre, 1958, pp. 105-150. 

A Religiâo Iraniana, dans As Religiôes do Antigo Oriente, Flamboyant, 
Sâo Paolo, 1958, pp. 113-157. 

Iranian Religion, dans Religions of the Ancien East, Hawthorn Books, 

New York, 1959, et Burns & Oates, London, 1959, pp. 115-164. 

Un Robinson de l’Intellect, dans Technique et Humanisme, Liege, 
1959 (avril), 6 p. 

Bruxelles en Outremeuse, dans Cahiers Bruxellois, III, fasc. IV (avril 

1959), pp. 282-286 et 6 planches hors-texte. 

Il Cantico del Sole di San Francesco d’Assisi, dans Paideia, XIV, 1, 

1959, pp. 3-20. 

L’Univers de Saint François d'Assise selon le Cantique du Soleil, dans 

Synthèses, juillet-août, 1959, p. 384 sq. 
La religion de l’Ancien Iran, dans Les Religions de l'Ancien Orient, 

traduction japonaise, Tokyo, 1959. 

C. R. : Van der Leeuw, etc., De godsdiensten der wereld, dans Revue 

belge de Philologie et d'Histoire, 37 (1959), pp. 237-238. 

C.R.: Getto, Francesco d’Assisi e il Cantico di Frate Sole, dans 

Humanitas (Morcelliana), 1959, pp. 78 et 79. 

De la Dicéphalie dans l’Iconographie mazdéenne, dans Festgabe 

Lommel, Frankfurt, 1960, p. 32 sq. 

Miettes iraniennes, dans Hommages à Georges Dumézil, Bruxelles, 
1960, ‘pp. 96-1083. 

Explorations dualistes avec Ugo Bianchi, dans L’Antiquité Classique, 
juillet 1960. 

   



  

  

254 

Quaestiones graeco-iranicae, dans Klio, Beiträge zur alten Geschichte, 

t. XXX VIII, 1960, pp. 122-127. 

Aion et le Léontocéphale, Mithras et Ahriman, dans La Nouvelle Clio, 

t. X, 1958-59-60, 3, pp. 1-8. 

Chronique : Réforme fiscale dans l’état sassanide, Compte rendu de 

F. Altheim, R. Stiehl, Finanzgeschichtz der Spätantike, Frankfurt, 

1957, dans Revue belge de Phalologie et d'Histoire, 1960, p. 245. 

C.R.: L.I. Ringbom, Zur Ikonographie der Gôttin Ardvi Sura 

Anabhita, dans Artibus Asiae, XXII, 3, p. 271. 

Symbolik des Parsismus, Stuttgart, Hiersemann, 1961, 112 p., in-8° 

(Collection Symbolik der Religionen, dirigée par A. Herrmann, 

fasc. 10). 

Rituel et Eschatologie dans le Mazdéisme : Structure et Évolution, 

dans Numen, Revue internationale d’Histoire des Religions, 1961, 1. 

Les Gâthâs de Zarathustra, dans Revue de l'Histoire des Religions, 1961. 

Die Magier in Bethlehem und Mithras als Erlôser ?, dans Zeitschrift 

der deutschen morgenländischen Gesellschaft, t. CXI, 1961, pp. 469- 

475. 

En la Salle Académique, dans Bulletin des Amis de l’Université, 

t. XXXIII, 1961, pp. 61-62. 

Zum altiranischen Würterbuch, zweite Auflage, in Znnsbrucker Bei- 

träge für Indogermanische Sprachwissenschaft, 1961, p. 119. 

Commencement et Fin du Monde chez les Mazdéens, dans Actes du 

Congrès International d'Histoire des Religions, Marburg, 1961, 

p. 138 sq. 

C.R. de: C. Joachim Classen, Sprachliche Deutung als Triebdraft 

platonischen und sokratischen Philosophierens, 1959, dans 

L' Antiquité Classique, t. XXX, 1961, pp. 220-221. 

La Religion de l’Iran ancien, Paris, Presses Universitaires de France, 

1962, in-8° jésus, 412 p. (Collection Mana, Manuel d'Histoire des 

Religions, I, III). 

L'étude de l’iranien ancien au vingtième siècle, dans Xratylos, t. VII, 

1962, pp. 1-44. 

V.-p. artäcä brazmaniy, dans Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies, t. XXV, 1962, pp. 386-337. 
Iranische Cosmogonien, dans Pauly-Wissowa, Realencyclopädie der 

classischen Altertumswissenschaft, Supplement IX, 1962, pp. 1582- 

1589. 

Magier, dans Lexikon für Theologie und Kirche, Zweite Auflage, 

Freiburg, i. Breisgau, 1962. 

Ormazd, Zbidem, 1962.  



  

  

255 

Le Logos en Iran et en Grèce, in Quaderni della Bibliotheca Filosofica 
di Torino, 3, 1962, pp. 1 à 15. 

Fire in Iran and in Greec, dans East and West (ISMEO), 13, 1962, 
pp. 198 à 206. 

Cinquant’ Anni di Ricerca sull’ Iranico Antico, dans Archivio Glotto- 
logico Italiano, XLVII, 1962, pp. 101-111. 

Le Croissant Fertile, Paris, Adrien Maisonneuve, in-120, 125 p. et 
2 cartes, illustré, 1963. 

Abradatas, Abrokomas, Abulites, Achaemenes, Achaemenidai, Adara, 
Alyattes, Amastris, Amytis, Anaïtis, dans Der kleine Pauly. 

Ormazd, dans Lexikon für Theologie und Kirche. 
Zum Altiranischen Wôrterbuch, Zweite Auflage, dans Znnsbrucker 

Beiträge zur Kulturwissenschaft, Sonderheft 15, pp. 119-122. 
La Fixation de l’Avesta, dans Zndo-Iranica, Festschrift G. Morgen- 

stierne, 1963. 

Heraclitus and Iran, dans History of Religions, t. III, 1963, pp. 34-49. 
Le Xvarenah, dans Annali Istit. Or. Napoli, sez. linguist., t. V, 1963, 

pp. 19-31. 
Some Aspects of Anthropomorphism, dans The Saviour God (in honour 

of E. O. James), Manchester, 1963, pp. 83-96. 
Islam et Mazdéisme, dans Mélanges Massé, Téhéran, 1963, 5 + 
C. R. de : Darmesteter, Le Zend-Avesta, dans Oriens, 16, 1963, p. 373. 
C.R. de: Humbach, Die Kanishka-Inschrift von Surkh-Kotal, dans 

Orientalia, t. XXXII, 1963, pp. 378-380. 
C.R. de: Zeller-Mondolfo, La Filosofia dei Greci, I, IV, Eraclito, 

dans Rivista di Filologia classica, 1963, 205 à 208. 
Études pour un Paul Valéry, Neuchâtel, La Baconnière, 1964, 247 P. 
Un trait de syntaxe akkadienne et son origine hittite, dans Die Sprache, 

t. X, 1964. 
Der Persepolis-Teppich, dans Antaios, t. V, pp. 551-561. 
Un sceau-cylindre irano-égyptien, dans Jaarbericht Ex Oriente Lux, 

n° 16, 1964, pp. 76-77. 
Parsismus, dans Lexikon für Theologie und Kirche. 
Anaitis, Araspes, Arbakes, Ariaios, Ariobarzanes, Aristagoras, Arsakes, 

Arsames, Arses, Artabannes, Artabanos, Artabarzanes, Artabazos, 
Artaioi, Artaphernes, Artavasdes, Artaxerxes, Artaynte, Atossa, 
Atropates, Artembares, Astyages, Autophradates, Bagoas, Bessos, 
Brachmanes, Chosroes, dans Der Kleine Pauly, Lexikon der 
Antike. 

Sui Dialetti Iranici, dans Archtvio Glottologico Italiano, 1964, pp. 105 sq.    



  

  

256 

The « Form of Fire», dans Unvala Memorial Volume, Bombay, 1964, 

pp. 14 sq. 

C.R. de : J.-P. Roux, La mort chez les peuples altaïques anciens et 

médiévaux, d’après les documents écrits, 1963, dans Revue belge 

de Philologie et d'Histoire, t. XLII, 1964, pp. 1087 sq. 

C.R. de: P. Chalus, L'Homme et la Religion (L'Évolution de 

l'Humanité), 1963, dans Revue belge de Philologie et d’Historre, 

t. XLII, 1964, pp. 108 sq. 

C. R. de : A. Godart, L’Art de l'Iran, 1962, dans L’ Antiquité Classique, 

t. XXXIII, 1964, pp. 271 sq. 

C.R. de: faehner, The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, dans 

Indo-Iranian Journal, t. VII, 1964, pp. 196-207. 

C. R. de : Godfrey, The Church in Anglo-Saxon England, dans Erasmus, 

t. XVI, 1964, pp. 141-143. 

Avesta, Zoroaster, Zoroastrianism, Zoroastrian Literature, dans 

Encyclopaedia Britannica. 

Zoroastrianism, dans The Encyclopedia Americana. 

Zoroastrianism, dans Colliers Encyclopedia. 

Ahura Mazda and Ahriman, Avesta, Gathas, Mithras and Mithraism, 

Fravashi, Zoroaster, Sutras, Upanishads, dans The New Cathdic 

Encyclopedia. 

Yama, Zarathustra, Zervanismus, dans Lexikon für Theologie wd 

Kirche. 

Dadikai, Dandamis, Dara, Dareios, Dargamanes, Dataphernes, Daïis, 

Deiokes, Derbikes, Drangai, dans Der kleine Pauly, Lexikon ler 

Antike. 

L'Initiation mazdéenne, dans Jnütiation, Contributions to the Thene 

of the Study-Conference … Strasbourg, September 1964, Leidn, 

Brill, 1965. 

« Religion and Religions» dans « The Meaning and End of Religim : 

a Symposium», dans The Harvard Theological Review, 165, 

p. 433 sq. 

Die Drei Weisen aus dem Morgenlande und die Anbetung der Zit, 

dans Antaios, 1965, p. 234 sq. 

C.R. de: Geo Widengren, Il Manicheismo, Milano, 1964, et Die 

Religionen Irans, Stuttgart, 1965, et de Jes Asmussen, X1as- 

tvanift, Studies in Manichaeism, Copenhague, 1965, dans Rivsta 

di Storia e Letteratura Religiosa, 1965. 

C.R. de: W. Hein, Frühe islamische Keramik im Osterreichisaen 

Museum für angewandte Kunst in Wien, dans Erasmus, 1965, p.38.



  

  

  

257 

Symbols and Values in Zorostrianism, New York, 1966, Harper and 

Row, Collection Religious Perspectives, t. XV, 167 p. 

I Magi di Betlemme nelle tradizione occidentali, Milano, 1966, Società 

Editrice Vita e Pensiero, Collection Le Conferenze dell’ Università 

Cattolica, 30 p. et 6 planches. 

Les Mages de Bethléem et l’Adoration du Temps, dans Acta Orientalia 
Belgica, Correspondance d'Orient, 10, 1966, 18 p. 

Articles « Gandaridai», « Gandaritis», « Gedrosia», dans Der Kleine 

Pauly, Realencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft, 
1966. 

D’Anaximandre à Empédocle: Contacts gréco-iraniens, dans La 

Persia e il Mondo greco-romano, Roma, Accademia Nazionale dei 
Lincei, 1966, pp. 423-431. 

Articles Gobryas, Harpagos, Hekatompylos, Heliokles, Hermaios, 

Hormisdas, Hydarnes, dans Der Kleine Pauly, Lexikon der Antike, 

Stuttgart, Druckenmiüller, 1966. 

Paul Valéry au Miroir, dans French Studies, Oxford, 1966, pp. 348-365. 

C.R. de: G. Widengren, Die Religionen Irans, Stuttgart, 1965, dans 

Revue de l'Histoire des Religions, 1966, pp. 87-91. 

C.R. de : Roland Crahay, La religion des Grecs, Bruxelles, 1966, dans 

L’Antiquité Classique, t. XXXV, 1966, pp. 673-674. 

C.R. de: L. Miles, J. Colet and the Platonic Tradition, London, 

1962, dans Erasmus, 1966, p. 592. 

C.R. de: Geo Widengren, Die Religionen Irans, 1965, dans Zndo- 

Iranian Journal, 1966, p. 236 sq. 

C.R. de: Marijan Molé, Culte, Mythe et Cosmologie dans l'Iran 

ancien, Paris, 1963, dans Revue de l'Histoire des Religions, 1966, 

pp. 69 sq. 

La Preghiera nello Zoroastrismo, dans La Preghiera, Roma, Coletti, 

1967, trois volumes, pp. 677-715. 
Articles Ahura Mazda, Deva, Parsees (Parsis), Zoroastrianism, dans 

Encyclopaedia Britannica, London, 1967. 
Paul Valéry et l'Italie, dans The Modern Language Review, 1967, 

pp. 48-54. 

C.R. de: Francisco Rodriguez Adrados, Evolucion y estructura del 

verbo indoeuropeo, Madrid, 1963, dans L’Antiquité Classique, 

t. XXXVI, 1967, pp. 36-37. 

La preghiera nello Zoroastrismo, in La Preghiera, 3 vol., Coletti, Roma, 

1967, p. 677 à 715. 

The Six Original Creations, in Sir J.J. Zarthoshti Madressa Centenary 

Volume, Bombay, 1967, p. 7 sq. 
  

ptet



  

258 

L’Expansion de Baga, in Festschrift für Wilhelm Eïilers, Wiesbeden, 
1967, p. 157 sq. 

Religion et Politique, de Cyrus à Xerxès, in Persica, Jaarboek var het 

Genootschap Nederland-Iran, III, 1967-1968, p. 1 à 9. 

Articles Kambysen, Kambyses, Kandaules, Kapisa, Kaspioi, Kyros, 

Kyrtioi, Magoi, Mandane, Margiana, Mazaios, Media, Megahbites, 

Megabazos, Megabyzos, Mykoi, in Der kleine Pauly, 1968. 

Iran ancien, in La Nouvelle Bibliothèque de l’Honnête Homme, Anvers, 

1968, p. 93 sq. 

Philosophie des Langues et Origines Indo-Européennes, Zbilem, 
p. 209 sq. 

Auguste Bricteux, in Liber Memorialis, II, 1967, p. 76 sq. 

Ernest Orsolle, Zbidem, p. 250. 

Les N Dimensions de Paul Valéry, in Entretiens sur Paul Vdéry, 

Paris, 1968, p. 9 à 43. 

Sur la Prose, in Synthèses, décembre 1967/janvier 1968, p. 1 à 4. 

C.R. de: F.A. Adrados, Evolucion y estructura del bervo ndo- 

europeo, 1963, in Rev. B. de Phil. «t d'Hist., 1967, p. 154 sq. 

Linguistique indo-européenne, Zbidem, 1967, 2, $ 229. 

C.R. de: Marijan Molé, Culte, Mythe et Cosmogonie dans ITran 

ancien, in Oriens, 1965-66, p. 472 sq. 

La divination dans l'Iran ancien, dans La Divination, études recugllies 

par André Caquot et Marcel Leibovici, 2 vol. Paris, Prsses 

Universitaires de France, 1968, t. I, pp. 141-155. 

A vanishing Problem, dans Myths and Symbols, Studies in honor of 

Mircea Eliade, Chicago University Press, 1969, pp. 275-277. 
Rom oder. was?, dans Pratidanam, Indian, Iranian and Jhdo- 

European Studies presented to F. B. Kuiper, La Haye, Moiton, 

1969, 1 page. 

Religion et politique, de Cyrus à Xerxès, dans Bulltin of the Iravian 
Culture Foundation, Téhéran, 1969, vol. I, Part I, pp. 55-64. 

Wladimir Woronoff, Annas et le lépreux. Récit dramatique pour voix 

grave et piano. Version française de Jacques et Marcelle Duch:sne- 

Guillemin, d’après le texte original espagnol de Gabriel Iiré, 

extrait de Personnages de la Passion du Seigneur, Brux:lles, 

CEBEDEM, 1968. 

Articles Magoi, Mandane, Margiana, Mazaios, Media, Megalates, 

Megabazos et Megabyzos, dans Der Kleine Pauly, Realencycloyädie 

der klassischen Altertumswissenschaft, 1969. 

Dialectologie des langues indo-européennes, dans Revue belg de 

Philologie et d'Histoire, t. XLVI, 1968, pp. 650-651.  



  

  

  

259 

C.R. de: D. Brandenburg, Islamische Baukunst in Âgypten, dans 
Erasmus, 1869, pp. 616-617. 

C.R. de: K. u. H. Érdmann, Iranische Kunst, dans Zrasmus, 1969, 
p. 161. 

C.R. de: Jean Hytier, Questions de littérature : Études valéryennes 
et autres, dans Romanic Review, 1969, pp. 147-151. 

The Religion of ancient Iran, in Historia Religionum, Handbook for 
the History of Religions, Leiden, 1969, pp. 323 sq. 

Old Persian Yaumanis, W. B. Henning Memorial Volume, London, 
1970, pp. 140 sq. 

Espace et temps dans l'Iran ancien, Revue de Synthèse, 55-56, 1969, 
pp. 259 sq. 

Zoroaster und das Abendland (Auszüge), in B. Schlerath (éd.), Zara- 
thustra, Darmstadt, 1970, pp. 217 sq. 

Ritual und Eschatologie im Mazdaismus : Struktur und Evolution, 
Tbid., pp. 314 sq. 

Articles Sagartioi, Sakai, Sakastane, Sapor, Sarangai, Saspeires, 
Sassaniden, Sataspes, Satrap, Sisygambis, Smerdis, Sogdiana, 
Struthas, Surena(s), Susa, Syennesis et Syloson, dans Der kleine 
Pauly, Reallexikon der classischen Aliertumswissenschaft. 

Iranistes belges en Iran, Zran (Ambassade de l’Iran, Bruxelles), 1969, 
p. 70 sq. 

Un mister al lui Brancusi, Masa Tacerii, Bucarest, 1970, pp. 107 sq. 
L'Ame et la Danse revisitées, French Studies, oct. 1969, pp. 362 sq. 
C.R. de: Manfred Mayrhofer, Die Indo-Arier im alten Vorderasien, 

Wiesbaden, 1966, dans Chronique d'Égypte, XLII, 1967, pp. 343 sq. 
Chronique intitulée Études sur le fatalisme, dans Revue Belge de 

Plhalologie et d'Histoire, XLVI, 1968, p. 937 sq. 
C.R. de: Jean Hytier, Questions de littérature : Études valéryennes 

et autres, 1967, dans Romanic Review, 1969, pp. 147 sq. 

L'Tran antique et Zoroastre, dans Histoire des Religions 1 (Encyclo- 
pédie de la Pléiade), 1970, pp. 625-694. 

Reflections on yaozda, with a Digression on xvaetvadatha, dans 
Myth and Law among the Indo-Europeans, University of California 
Press, 1970, pp. 203-210. 

Introduction to La Jeune Parque, dans Yale French Studies, 1970, 
pp. 87-105. 

Un mystère de Brancusi, Hommages à Marie Delcourt, 1970, pp. 435-439. 
Articles « Phraaspa», « Phraates», « Phraortes» et 4 Phrataphernes », 

dans Der kleine Pauly, Real-enzyklopüdie der Altertumswissenschaft, 
1971.  



  

  
  

260 

C.R. de : Ph. Rech, Inbild des Kosmos, dans Erasmus, 1971, p. 925. 

Art et Religion sous les Sassanides, Atti del Convegno Internazionale 

sul Tema : La Persia nel Medioevo, Roma, Accad. Lincei, 1971, 

pp. 377 sq. | 
La Religion des Achéménides, Historia, Einzelschriften, Heft 18: 

Beiträge zur Achämenidengeschichte, pp. 59 sq. 

Die Religion der Achämeniden, Acta Classica Academiae Hungaricae, 

1971. 

L'Église sassanide et le Mazdéisme, Histoire des Religions, II, La 

Pléiade, Gallimard, Paris, 1972. 

Traduction de l’arabe de l’étude d’A. R. Zaqzuq sur la Mosaïque de 

Mariamin, accompagnant l’étude de Mme Duchesne-Guillemin, 

Annales Archéologiques Arabes Syriennes, 1970 (paru en 1972). 

De quelques Sigles, Australian Journal of French Studies, Numéro 

spécial Valéry, 1971, pp. 216 sq. 

Les Dialogues de Paul Valéry, Cahiers de l’ Association Internationale 

d'Études Françaises, 24, 1972, pp. 75 sq. 

On the Complaint of the Ox-soul, dans Journal of Indo-European 

Studies, vol. 1, 1, Spring, 1973, pp. 101-104. 

L'Église sassanide et le Mazdéisme, dans Histoire des Religions, II, 

Encyclopédie de la Pléiade, 1973, pp. 1-32. 

Zoroastrianism and Parsism, dans Encyclopedia Britannica, 1973, 

vol. 19, pp. 1171-1176. 

Articles Sapor, Sarangai, Saspeires, Sassaniden, Sataspes, Satrap, 

dans Der kleine Pauly, Realencuyclopädie der classischen Altertums- 

wissenschaft, 1972. 
Valéry en verve, dans Approches de l'Art, 1973, pp. 153-160. 

C.R. de: Annelies Kammenhuber, Die Arier im vorderen Orient, 
1968, dans Zndo-Iranian Journal, XIV, 1972, pp. 74. 

C.R. de : J. de Menasce, Feux et Fondations pieuses dans le droit 
sassanide, dans Zndo-Iranian Journal, XIV, 1972, p. 275. 

C.R. de: B. Schlerath (éditeur), Zarathustra, 1970, dans Xtraylos, 

XV, 1970 (1972), p. 221. 

Religion of Ancient Iran, Bombay, 1973, 271 p. (traduction anglaise, » 
revue et mise à jour, de La Religion de l'Iran ancien, 1962). 

Sur la construction adnominale en persan moderne, Zndogermanische 

und allgemeine Sprachwissenschaft (Akten der Fachtagung der 

Indogermanischen Gesellschaft, Bern, 1969), Wiesbaden, 1973, 

p. 14 sq. 
Jesus Trimorphism and the differentiation of the Magi, Brandon 

Memorial Volume, Manchester, 1973, p. 91 sq.  



  

  

  

261 

Sur la doctrine du feu en Iran et en Grèce, Le Feu dans le Proche- 
Orient antique (Actes du colloque de Strasbourg, 1972), 1974, p. 41 sq. 

Articles Sisygambis, Smerdis, Sogdiana, Tiara, Trdat, dans Der 
Kleine Pauly, Realencyclopädie der classischen Altertumswvissen- 
schaft, 1973 et 1974. 

C.R. de : Saeculum Weligeschichte III et IV, 1967, dans Erasmus, 26, 
1974, col. 435 sq. 

Art and Religion under the Sasanians, Mémorial Jean de Menasce, 
1974, p. 147 sq. 

Zoroastrianism and Parsiism, Encyclopaedia Britannica, 15th Edition, 
1974, p. 1171 sq. 

C.R. de: H. Gottschalk, Lexikon de Mythologie der europäischen 
Vülker, 1973, in Erasmus, 1974, col. 755 sq. 

1. Religion ef Ancient Iran, Bombay, 1973, 271 pages (Traduction anglaise, 
revue et mise à jour, de La Religion de l'Iran ancien, 1962). 

2. «Sur La construction adnominale en persan moderne», , Indo-germanische 
und allgemeine Sprachwissenschaft (Akten der Fachtagung der Indo-germanischen 
Gesellschaft, Bern, 1969), Wicsbaden, 1973, p. 14 sq. 

3. « Jesus’ Trimorphism and thc diffcrentiation of the Magi », Brandon Memorial Volume, Manchester, 1973, p. 91 sq. 
4. «Sur la doctrine du feu en Iran et en Grèce », Le Feu dans le 2. Orient antique (Actes du colloque de Strasbourg, 1972), 1974, p. 4 sq. 
5. Articles « Sisygambis », « Smerdis », « Sogdiana », « Tiara », « Trdät » 

dans Der kleine Pauly, Realenc yclopädie der classischen Altertumswissen- 
schaft, 1973 et 1974. 

6. C. R. de Saeculum Weltgeschichte III et IV, 1967, dans Erasmus, 26, 1974, col. 435 sq. 

. « Le dieu de Cyrus », Acta /ranica, 3, 1975, p. 11 sq. 
« Art and Religion under the Sasanians », Mémorial Jean de Me-- 
nasce, Téhéran, 1974, p. 147 sq. 

3. « Encore vieux-perse yaumanis », Mélanges linguistiques offerts à 
Emile Benveniste, Paris, 1975, p. 137 sq. 

4. Articles Tiara, Tigranes, Tigranokerta, Tigris, Tomyris et Trdat, Der 
Kleine Pauly, Lieferung 25, 1975. 

5. CR. de ©. Hôfler, Verwandiungskulite, Volkssagen u. Mythen, 
Wien, 1973, dans Erasmus 27, col. 254 sq. 

6. C.R. de ©. Keel, Ajtorientalische Bildsymbolik u. Aîtes Testament, 
Neunkirchen, 1972, dans Erasmus, 27, col. 394 sq. 

7. Opera Minora |, Philologie et Histoire de l'Iran, Téhéran, Publica- 
tions de l’Université, numéro 1461, 1974, 187 pages. 
« Zoroastrianism and Parsiism », Encyclopeadia Britannica, 15th 
édition 1974, p. 1171 sa. 

D
 
—



  

  

262 

1. Opera Minora I, Zarathustra et sa Religion, Téhéran, Publications 

de l’Université, 1975, 386 p. 
2. Article Xerxès, dans Der kleine Pauly, Lieferung 26, 1975. 

3. CR. de J.P. ASMUSSEN, Studies in Judeo-Persian Literature, 
Leiden, 1973, dans Rivista di Sioria e Letteratura Religiosa, XI, 

1975, pp. 302 sq. 

On the cityscape of the Mérode Altarpiece, Metropolitan Museum 

Journal, 11, 1976, 129 sq



  

  

263 

Table des Matières vol. II 

Les hymnes de Zarathustra (Revue de l'Histoire des Religions, Juillet 1961) 1 

On the Complaint of the Ox-soul (Journal of Indo- European Studies, 

I, 1973) 21 

Yasna 45 and the Iranian Calendar (Bulletin of the School of Oriental 

and African Studies, XIII, 1950 25 

La Preghiera nello zoroastrismo (La Preghiera, Roma, 1967) 31 

The Religion of ancient Iran (Historia Religionum, 1, 1969) 71 

L’Iran antique et Zoroastre (Histoire des Religions, Pléiade, 1, 1970) 125 

L'Eglise sassanide et le mazdéisme (Histoire des Religions, Pléiade, 11,1971)195 

. Le xvaronah (Annali Istituto Orientale, Nopoli, Sezione linguistica 

  

V, 1963) 295 

 L’homme dans la religion iranienne (Anthropologie religieuse, 1955) 239 

L’initiation mazdéenne (Initiation, 1965) 255 

» Rituel et eschatologie dans le mazdéisme (Numen, 1961) 263 

} De la dicéphalie dans l’iconographie mazdéenne (Festgabe Hermann 

Lommel, 1960) 269 

L'expansion de Baga (Festschrift Wilhelm Eilers, 1971) 275 

Ahriman et le dieu suprême dans les mystères de lithra (Numen, 1959) 277 

Aion et le léontocéphale (La Nouvelle Clio, X, 1960) 283 

» The “form of fire” (Unvala Memorial Volume, 1964) 291 

The six original creations (Zarthoshti Madressa Centenary Volume, 1967) 295 

Iranische Kosmogonien (Pauly - Wissowa, Realencyclopädie der classischen 

Altertumswissenschaft, Weltschôpfung) 297 

Dualismus (Reallexikon für Antike und Christentum) 303 

Explorations dualistes avec Ugo Bianchi (L'Antiquité classiques XXVIII, 

1959) 313 

Notes on Zervanism (Journal of Near Eastern Studies, XV, 1956) 325 

R.C. Zachner, Dawn and Twilight of Zoroastrianism (Indo-Iranian 

Journal, VII 1964) 331 

} Art et Religion sous les Sassanides (La Persia nel Medioevo, Accademia 

. dei Lincei, 1971) 343 

Le dieu de Cyrus (Acta Iranica, 3, 1975) 367 

Art and Religion under the Sasanians”{Memorial J. de Menasce, 1975) 379 

dc es /, 
AS) | CP Par=e et oo 

D 'OIHET # vs $ 

 




