e r Comptes rendus des séances de
p I'Académie des Inscriptions et
S e Belles-Lettres

Sur 'origine des mystéres de Mithra (note d'information)
Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guillemin Jacques. Sur l'origine des mystéres de Mithra (note d'information). In: Comptes rendus des séances de
I'’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 134¢ année, N. 1, 1990. pp. 281-285;

doi : https://doi.org/10.3406/crai.1990.14841

https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1990 num_134_1 14841

Fichier pdf généré le 21/05/2018

@ @ creative
commons


https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1990_num_134_1_14841
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/crai.1990.14841
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1990_num_134_1_14841

NOTE D’INFORMATION

SUR L’ORIGINE DES MYSTERES DE MITHRA,
PAR M. JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN,
CORRESPONDANT ETRANGER DE L’ACADEMIE

Quand on recherche I'origine des mystéres romains de Mithra, une
grande question est de savoir pourquoi Mithra, dieu iranien dont il
n’est dit en aucun endroit de I’Avesta ni des livres pahlavis qu’il ait
tué un taureau, est représenté en tauroctone sur les reliefs qui
occupent, dans les mithraea de tout I’empire, la place du maitre-
autel dans nos églises.

Une solution originale, par I’astronomie, vient d’étre proposée par
un jeune philologue américain, David Ulansey, en un volume paru en
novembre dernier et intitulé The Origins of the Mithraic Mysleries,
dont j’ai 'honneur de faire hommage, de la part de ’auteur, a cette
illustre Académie.

La signification astronomique de la plupart des animaux ou objets
participant a la tauroctonie, scéne que dominent la lune et le soleil
et qu’entourent les signes du zodiaque, sans parler des planeétes, a été
depuis longtemps reconnue : les noms du taureau, du chien, de
I’hydre, du lion, du cratere, du scorpion et du corbeau désignent aussi
des constellations, qui toutes, sauf le Lion, se trouvent sur I’équateur,
entre le Taureau et le Scorpion.

Restait & expliquer astronomiquement Mithra lui-méme. Repré-
sentait-il lui aussi une constellation ? Selon Michael Speidel, Mithra
aurait pris la place occupée d’abord par Orion. Cette thése ayant été
réfutée par M. Robert Turcan, je ne m’y arréterai pas. C’est & une
autre constellation que pense Ulansey : a Persée, dont le rapport
avec la Perse était connu au moins depuis Hérodote et qui occupe
dans le ciel, au-dessus du Taureau, une position qu’Ulansey estime
analogue a celle de Mithra tauroctone.

Persée passait pour le fondateur de Tarse, capitale de la Cilicie,
région d’ou Plutarque fait venir les Mysteres de Mithra. Tarse était,
selon Strabon, un grand centre intellectuel. L’école philosophique qui
y prédominait était la stoicienne : un grand nombre de philosophes
stoiciens provenaient de Tarse ou des environs. Or, les stoiciens
s’intéressaient vivement a I'astronomie. Ils croyaient, nous dit
Cicéron, a la divinité des étoiles et, a I’exception de Panaetius, aux
prophéties des astrologues. Cet intérét des stoiciens avait atteint son
plus haut degré chez Posidonius d’Apamée, dont I’'ceuvre était bien



282 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

connue a Tarse. Les stoiciens croyaient a la Grande Année, cycle
éternel d’embrasement et de renaissance du monde : ils pratiquaient
I’allégorie pour expliquer les dieux comme symboles de forces natu-
relles : enfin, ils vénéraient des héros, notamment Hérakles, Castor
et Pollux. On peut donc imaginer I'effet qu’a di avoir sur ces stoi-
ciens la découverte de la précession des équinoxes, faite par Hip-
parque, non loin de la, a Rhodes, a la fin du 1€ siécle, et dont la
nouvelle avait pu, en peu de temps, parvenir a Tarse.

Pour nous, instruits par Copernic, la précession est due a un
déplacement circulaire de I’axe de rotation de la Terre. Pour les
Anciens, qui croyaient la Terre immobile au centre de l'univers,
c’était toute la spheére des étoiles qui coulissait sur elle-méme. Il est
plausible que les stoiciens, habitués a diviniser les forces de la nature,
aient cherché quel dieu pouvait commander a ce prodigieux dépla-
cement. Hipparque avait prouvé que I’équinoxe de printemps, avant
d’étre dans le Bélier, avait été dans le Taureau. On pouvait repré-
senter ce changement par la mort d’un taureau. Mais qui, quel dieu
était I’agent de cette mort ?

Selon Ulansey, c’était le héros de la cité, Persée, puisque sa position
dans le ciel, au-dessus du Taureau, le prédisposait, lui semble-t-il, 4 en
devenir le meurtrier.

Comment se fait-il, se demande alors Ulansey, que ce culte de
Persée tauroctone, s’il est né & Tarse, se soit étendu aux pirates de
Cilicie ? C’est bien simple : ces pirates étaient autre chose qu’une
vulgaire bande de voleurs. Plutarque nous apprend que toutes les
personnes, en Cilicie, & qui leur richesse donnait quelque pouvoir
et celles d’illustre lignage, ou qui prétendaient a une intelligence
supérieure, se mirent a la piraterie. Il nous parait donc naturel que
le nouveau culte & mysteres des intellectuels de Tarse soit venu & la
connaissance des pirates, d’autant plus que ceux-ci, comme marins,
devaient porter intérét a tout ce qui touchait a la science des étoiles.

Il restait, pour Ulansey, 4 se demander pourquoi Persée, dans ce
role de tauroctone, fut remplacé par Mithra. Ce fut peut-étre par
désir du secret ? Ce fut surtout, pense-t-il, parce qu’au dernier siécle
avant notre ére, Mithra était adoré en Commagéne, région voisine
de la Cilicie, et qu’une grande partie de I’Asie Mineure était dominée
par un homme dont le nom méme révélait I’obédience & Mithra :
Mithridate, et que ce roi, dans sa guerre contre Rome, avait fait
alliance avec les pirates.

Telle est pour I'essentiel la démonstration d’Ulansey. Mais je crois
devoir terminer cette bréve information par deux remarques qui me
sont venues a I’esprit tandis que je la préparais. Grace a la documen-
tation exhaustive fournie par le livre d’Ulansey, on est amené a se
demander combien de temps a pu s’écouler avant que ce Persée tau-



MYSTERES DE MITHRA 283

roctone ait été remplacé par Mithra. On s’apercoit alors que cette
durée pourrait se réduire a zéro. En effet, un Persée tauroctone n’est
attesté par aucune image, ni par aucun texte. L’expression de Stace,
Persaei (au lieu de Persici, qui serait incompatible au vers) sub
rupibus antri prouve simplement la persistance du mythe qui placait
Persée, par son fils Persés, a I'origine de la nation perse. Ne pour-
rait-on donc faire I’économie de I’hypothése d’un Persée tauroc-
tone ? En d’autres mots, les stoiciens de Tarse, quand ils se deman-
dérent quel dieu commandait a la précession, ne devaient-ils pas
penser d’emblée, plutdt qu’a un héros local, 4 un grand dieu cos-
mique ? Persée était représenté sur des monnaies, introduisant a
Tarse le culte d’Apollon, ou lui rendant lui-méme hommage. Le
caractére cosmique d’Apollon est bien visible sur une peinture de
Pompéi : le dieu tient un globe céleste ou sont marqués les grands
cercles de ’équateur et de I’écliptique, qui se coupent a I’équinoxe.

D’Apollon a Mithra, il n’y avait qu’un pas, et méme pas un pas,
puisque I’équivalence Apollon-Mithra était bien attestée, notam-
ment en Commageéne : comme Antiochus serrait la main de Mithra,
son pere Mithridate avait serré celle d’Apollon. Les deux dieux n’en
faisaient qu’un : les inscriptions des sanctuaires de Commagéne citent
un méme dieu sous son nom iranien, Mithra, et sous trois noms grecs,
parmi lesquels Apollon.

Sur certaines monnaies de Tarse figure aussi un embléme dont les
stoiciens pouvaient saisir toute I'importance : un lion terrassant un
taureau. Cet embleme d’origine sumérienne, rcpréscnté abondam-
ment a Persépolis, s’était répandu, a I'époque des guerres médiques,
en Syrie, en Asie Mineure et jusqu’en Gréece d’Europe, mais spécia-
lement en Cilicie. La signification astronomique de ce groupe, au
moins a l’origine, est illustrée notamment par un relief de Tello, du
x111¢ siecle, avec son étoile au-dessus du taureau. Le groupe repré-
sentait I’'un ou I'autre des deux moments de I’année ou le Taureau se
couche et disparait a I’horizon, soit au coucher du soleil, au prin-
temps ; soit a son lever, en automne. Il suffit de regarder le ciel :
lorsque le Taureau se couche, le ciel est dominé, au méridien, par le
Lion, que I'on a donc pu considérer comme écartant le Taureau,
comme le tuant.

Pour Ulansey, Persée a pris la place du Lion comme tauroctone,
avant d’étre a son tour remplacé, dans ce réle, par Mithra. Mais il
me semble que Mithra, dieu solaire, pouvait d’emblée se substituer
a une constellation, le Lion, qui, selon les astrologues, était le domi-
cile du soleil.

Ulansey me répondrait que le role de Persée tauroctone a laissé
une trace dans l'iconographie de Mithra, puisque celui-ci détourne
la téte comme faisait Persée. Mais Mithra ne détourne pas toujours



284 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

la téte et son geste peut, et doit, s’interpréter autrement que celui
de Persée. Je vous renvoie a la thése de M. Ernest Will. Je maintiens
donc que I'on peut éliminer ’hypothése d’un Persée tauroctone, ce
qui simplifie la thése d’Ulansey.

Ma seconde remarque est celle-ci : la tauroctonie ne pourrait-elle
s’expliquer par Yancienne signification du groupe Lion-Taureau,
c’est-a-dire comme symbole du printemps ou de ’'automne, sans qu’il
faille faire appel a la précession ? Cela ruinerait la thése d’Ulansey,
en nous ramenant a la position de Frothingham, Amer. Journ. of
Archaeology, 22 (1918), p. 64 : « Mithra as slayer was the lion, and
merely takes the place of the lion on the back of the bull » et de
Roger Beck, Journ. of Mithraic Studies 2 (1977), p. 14, note 16 (et
non 61 comme, par une coquille, dans Aufstieg u. Niedergang der
romischen Welt, Bd 16, 1984, p. 2085, note 128).

Vers I'an 10 de notre ére, I'équinoxe était passé du Bélier aux
Poissons. Or, tous nos monuments mithriaques, bien que largement
postérieurs a cette date, ignorent absolument cet événement astro-
nomique, ce qui serait étonnant si cette religion était née de la décou-
verte d’Hipparquel. Ils continuent a faire commencer le zodiaque
par le Bélier, témoin notamment un graffito de Santa Prisca : Primus
el hic Aries, etc. Ils se conforment évidemment a la doctrine astro-
logique, qui avait été établie dans les derniers siécles avant notre ére
(et qui encore aujourd’hui est invariée). De méme, Porphyre, inter-
prétant platoniciennement I'antre d’Ulysse, donne a Mithra, pour
illustrer sa position équinoxiale, « I’arme du Bélier » : il ajoute cepen-
dant le Taureau, signe solidaire du précédent (cf. Bouché-Leclercq,
L’ Astrologie grecque, 1899, p. 152, rappelé par R. L. Gordon, Journ.
Mithraic Studies, 1 (1976), p. 153) et qui, avec le Scorpion, figure
aussi aux cotés de Cautes et de Cautopates, avec la méme signifi-
cation, peut-étre héritée de la plus haute antiquité suméro-
babylonienne.

*
* %k

M. Ernest WiLL présente les observations suivantes :

La thése de D. Ulansey sur l'origine et le sens profond du
mithriacisme fait beaucoup d’honneur a la subtilité de son auteur.
Je T'en avais félicité quand il eut I'amabilité, il y a une dizaine
d’années, de me faire part de la thése qu’il élaborait. J’avais en effet

1. Note de correction : Encore faudrait-il que les mithriaques aient eu le
moyen d’étre informés de I’entrée de I’équinoxe dans les Poissons, m’objecte
D. Ulansey, par lettre, en me renvoyant 4 O. Neugebauer, A Hisfory of Ancient
Mathematical Astronomy, 11, 1975, 594 s.



MYSTERES DE MITHRA 285

dans mon Relief cultuel, qui date de 1955, soutenu que le berceau du
mithriacisme devait étre cherché en Cilicie et, en divergence avec
Plutarque, trés probablement dans la région de Tarse, sinon dans
cette ville méme, ceci avec des arguments trés différents de ceux
d’Ulansey qui joue essentiellement sur I'identification, malgré tout
problématique, de Persée, dieu et héros a Tarse, avec Mithra. J’avais
ajouté aussi que je restais réticent sur le fond méme de la thése
nouvelle. Dans la théorie d'Ulansey, le mithriacisme apparait
comme une construction savanle, ceuvre de philosophes et d’astro-
logues ; j’ai toujours quelque peine a croire que ce sont les théologiens
qui créent les religions et non les religions qui suscitent les théolo-
giens. Le christianisme me parait un bon exemple de cette situation.

A vrai dire, I'astrologie, comme M. Nilsson I’a bien montré, il y a
un demi-siécle, pénétre les différents cultes et religions des époques
antérieures a I’époque hellénistique; c’est 1a nouveauté du temps. Les
exemples de l'interprétation nouvelle de cultes plus anciens ne
manquent pas : I'un d’eux est fourni par le culte de la Déesse
syrienne méme comme le montre le Répertoire des sources latines el
grecques établi par P. L. Van Berg. Il ne faut ainsi pas confondre les
effets et les causes. La présence de I'astrologie dans le mithriacisme
n’a rien d’étonnant, qu’elle soit le point de départ de cette religion
me parait toujours douteux.

M. Gilbert Lazarp ainsi que M. Robert TurcaN interviennent
aprés cette communication.

1990 19



	Informations
	Informations sur Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

	Pagination
	281
	282
	283
	284
	285


