
Comptes rendus des séances de
l'Académie des Inscriptions et

Belles-Lettres

Sur l'origine des mystères de Mithra (note d'information)
Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guillemin Jacques. Sur l'origine des mystères de Mithra (note d'information). In: Comptes rendus des séances de

l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 134ᵉ année, N. 1, 1990. pp. 281-285;

doi : https://doi.org/10.3406/crai.1990.14841

https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1990_num_134_1_14841

Fichier pdf généré le 21/05/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1990_num_134_1_14841
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/crai.1990.14841
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1990_num_134_1_14841


NOTE D'INFORMATION 

sur l'origine des mystères de mithra, 
par m. jacques duchesne-guillemin, 

correspondant étranger de l'académie 

Quand on recherche l'origine des mystères romains de Mithra, une 
grande question est de savoir pourquoi Mithra, dieu iranien dont il 
n'est dit en aucun endroit de l'Avesta ni des livres pahlavis qu'il ait 
tué un taureau, est représenté en tauroctone sur les reliefs qui 
occupent, dans les mithraea de tout l'empire, la place du maître- 
autel dans nos églises. 

Une solution originale, par l'astronomie, vient d'être proposée par 
un jeune philologue américain, David Ulansey, en un volume paru en 
novembre dernier et intitulé The Origins of the Mithraic Mysteries, 
dont j'ai l'honneur de faire hommage, de la part de l'auteur, à cette 
illustre Académie. 

La signification astronomique de la plupart des animaux ou objets 
participant à la tauroctonie, scène que dominent la lune et le soleil 
et qu'entourent les signes du zodiaque, sans parler des planètes, a été 
depuis longtemps reconnue : les noms du taureau, du chien, de 
l'hydre, du lion, du cratère, du scorpion et du corbeau désignent aussi 
des constellations, qui toutes, sauf le Lion, se trouvent sur l'équateur, 
entre le Taureau et le Scorpion. 

Restait à expliquer astronomiquement Mithra lui-même. 
Représentait-il lui aussi une constellation ? Selon Michael Speidel, Mithra 
aurait pris la place occupée d'abord par Orion. Cette thèse ayant été 
réfutée par M. Robert Turcan, je ne m'y arrêterai pas. C'est à une 
autre constellation que pense Ulansey : à Persée, dont le rapport 
avec la Perse était connu au moins depuis Hérodote et qui occupe 
dans le ciel, au-dessus du Taureau, une position qu'Ulansey estime 
analogue à celle de Mithra tauroctone. 

Persée passait pour le fondateur de Tarse, capitale de la Cilicie, 
région d'où Plutarque fait venir les Mystères de Mithra. Tarse était, 
selon Strabon, un grand centre intellectuel. L'école philosophique qui 
y prédominait était la stoïcienne : un grand nombre de philosophes 
stoïciens provenaient de Tarse ou des environs. Or, les stoïciens 
s'intéressaient vivement à l'astronomie. Ils croyaient, nous dit 
Cicéron, à la divinité des étoiles et, à l'exception de Panaetius, aux 
prophéties des astrologues. Cet intérêt des stoïciens avait atteint son 
plus haut degré chez Posidonius d'Apamée, dont l'œuvre était bien 



282 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

connue à Tarse. Les stoïciens croyaient à la Grande Année, cycle 
éternel d'embrasement et de renaissance du monde : ils pratiquaient 
l'allégorie pour expliquer les dieux comme symboles de forces 
naturelles : enfin, ils vénéraient des héros, notamment Héraklès, Castor 
et Pollux. On peut donc imaginer l'effet qu'a dû avoir sur ces 
stoïciens la découverte de la précession des équinoxes, faite par 
Hipparque, non loin de là, à Rhodes, à la fin du 11e siècle, et dont la 
nouvelle avait pu, en peu de temps, parvenir à Tarse. 

Pour nous, instruits par Copernic, la précession est due à un 
déplacement circulaire de l'axe de rotation de la Terre. Pour les 
Anciens, qui croyaient la Terre immobile au centre de l'univers, 
c'était toute la sphère des étoiles qui coulissait sur elle-même. Il est 
plausible que les stoïciens, habitués à diviniser les forces de la nature, 
aient cherché quel dieu pouvait commander à ce prodigieux 
déplacement. Hipparque avait prouvé que l'équinoxe de printemps, avant 
d'être dans le Bélier, avait été dans le Taureau. On pouvait 
représenter ce changement par la mort d'un taureau. Mais qui, quel dieu 
était l'agent de cette mort ? 

Selon Ulansey, c'était le héros de la cité, Persée, puisque sa position 
dans le ciel, au-dessus du Taureau, le prédisposait, lui semble-t-il, à en 
devenir le meurtrier. 

Comment se fait-il, se demande alors Ulansey, que ce culte de 
Persée tauroctone, s'il est né à Tarse, se soit étendu aux pirates de 
Cilicie ? C'est bien simple : ces pirates étaient autre chose qu'une 
vulgaire bande de voleurs. Plutarque nous apprend que toutes les 
personnes, en Cilicie, à qui leur richesse donnait quelque pouvoir 
et celles d'illustre lignage, ou qui prétendaient à une intelligence 
supérieure, se mirent à la piraterie. Il nous paraît donc naturel que 
le nouveau culte à mystères des intellectuels de Tarse soit venu à la 
connaissance des pirates, d'autant plus que ceux-ci, comme marins, 
devaient porter intérêt à tout ce qui touchait à la science des étoiles. 

Il restait, pour Ulansey, à se demander pourquoi Persée, dans ce 
rôle de tauroctone, fut remplacé par Mithra. Ce fut peut-être par 
désir du secret ? Ce fut surtout, pense-t-il, parce qu'au dernier siècle 
avant notre ère, Mithra était adoré en Commagène, région voisine 
de la Cilicie, et qu'une grande partie de l'Asie Mineure était dominée 
par un homme dont le nom même révélait l'obédience à Mithra : 
Mithridate, et que ce roi, dans sa guerre contre Rome, avait fait 
alliance avec les pirates. 

Telle est pour l'essentiel la démonstration d'Ulansey. Mais je crois 
devoir terminer cette brève information par deux remarques qui me 
sont venues à l'esprit tandis que je la préparais. Grâce à la 
documentation exhaustive fournie par le livre d'Ulansey, on est amené à se 
demander combien de temps a pu s'écouler avant que ce Persée tau- 



MYSTÈRES DE MITHRA 283 

roctone ait été remplacé par Mithra. On s'aperçoit alors que cette 
durée pourrait se réduire à zéro. En effet, un Persée tauroctone n'est 
attesté par aucune image, ni par aucun texte. L'expression de Stace, 
Persaei (au lieu de Persici, qui serait incompatible au vers) sub 
rupibus antri prouve simplement la persistance du mythe qui plaçait 
Persée, par son fils Perses, à l'origine de la nation perse. Ne 
pourrait-on donc faire l'économie de l'hypothèse d'un Persée 
tauroctone ? En d'autres mots, les stoïciens de Tarse, quand ils se 
demandèrent quel dieu commandait à la précession, ne devaient-ils pas 
penser d'emblée, plutôt qu'à un héros local, à un grand dieu 
cosmique ? Persée était représenté sur des monnaies, introduisant à 
Tarse le culte d'Apollon, ou lui rendant lui-même hommage. Le 
caractère cosmique d'Apollon est bien visible sur une peinture de 
Pompéi : le dieu tient un globe céleste où sont marqués les grands 
cercles de l'équateur et de l'écliptique, qui se coupent à l'équinoxe. 

D'Apollon à Mithra, il n'y avait qu'un pas, et même pas un pas, 
puisque l'équivalence Apollon-Mithra était bien attestée, 
notamment en Commagène : comme Antiochus serrait la main de Mithra, 
son père Mithridate avait serré celle d'Apollon. Les deux dieux n'en 
faisaient qu'un : les inscriptions des sanctuaires de Commagène citent 
un même dieu sous son nom iranien, Mithra, et sous trois noms grecs, 
parmi lesquels Apollon. 

Sur certaines monnaies de Tarse figure aussi un emblème dont les 
stoïciens pouvaient saisir toute l'importance : un lion terrassant un 
taureau. Cet emblème d'origine sumérienne, représenté 
abondamment à Persépolis, s'était répandu, à l'époque des guerres médiques, 
en Syrie, en Asie Mineure et jusqu'en Grèce d'Europe, mais 
spécialement en Cilicie. La signification astronomique de ce groupe, au 
moins à l'origine, est illustrée notamment par un relief de Tello, du 
xme siècle, avec son étoile au-dessus du taureau. Le groupe 
représentait l'un ou l'autre des deux moments de l'année où le Taureau se 
couche et disparaît à l'horizon, soit au coucher du soleil, au 
printemps ; soit à son lever, en automne. Il suffit de regarder le ciel : 
lorsque le Taureau se couche, le ciel est dominé, au méridien, par le 
Lion, que l'on a donc pu considérer comme écartant le Taureau, 
comme le tuant. 

Pour Ulansey, Persée a pris la place du Lion comme tauroctone, 
avant d'être à son tour remplacé, dans ce rôle, par Mithra. Mais il 
me semble que Mithra, dieu solaire, pouvait d'emblée se substituer 
à une constellation, le Lion, qui, selon les astrologues, était le 
domicile du soleil. 

Ulansey me répondrait que le rôle de Persée tauroctone a laissé 
une trace dans l'iconographie de Mithra, puisque celui-ci détourne 
la tête comme faisait Persée. Mais Mithra ne détourne pas toujours 



284 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

la tête et son geste peut, et doit, s'interpréter autrement que celui 
de Persée. Je vous renvoie à la thèse de M. Ernest Will. Je maintiens 
donc que l'on peut éliminer l'hypothèse d'un Persée tauroctone, ce 
qui simplifie la thèse d'Ulansey. 

Ma seconde remarque est celle-ci : la tauroctonie ne pourrait-elle 
s'expliquer par l'ancienne signification du groupe Lion-Taureau, 
c'est-à-dire comme symbole du printemps ou de l'automne, sans qu'il 
faille faire appel à la précession ? Cela ruinerait la thèse d'Ulansey, 
en nous ramenant à la position de Frothingham, Amer. Journ. of 
Archaeology, 22 (1918), p. 64 : « Mithra as slayer was the lion, and 
merely takes the place of the lion on the back of the bull », et de 
Roger Beck, Journ. of Mithraic Studies 2 (1977), p. 14, note 16 (et 
non 61 comme, par une coquille, dans Aufstieg u. Niedergang der 
rômischen Welt, Bd 16, 1984, p. 2085, note 128). 

Vers l'an 10 de notre ère, l'équinoxe était passé du Bélier aux 
Poissons. Or, tous nos monuments mithriaques, bien que largement 
postérieurs à cette date, ignorent absolument cet événement 
astronomique, ce qui serait étonnant si cette religion était née de la 
découverte d'Hipparque1. Ils continuent à faire commencer le zodiaque 
par le Bélier, témoin notamment un graffito de Santa Prisca : Primus 
et hic Aries, etc. Ils se conforment évidemment à la doctrine 
astrologique, qui avait été établie dans les derniers siècles avant notre ère 
(et qui encore aujourd'hui est invariée). De même, Porphyre, 
interprétant platoniciennement l'antre d'Ulysse, donne à Mithra, pour 
illustrer sa position équinoxiale, « l'arme du Bélier » : il ajoute 
cependant le Taureau, signe solidaire du précédent (cf. Bouché-Leclercq, 
L'Astrologie grecque, 1899, p. 152, rappelé par R. L. Gordon, Journ. 
Mithraic Studies, 1 (1976), p. 153) et qui, avec le Scorpion, figure 
aussi aux côtés de Cautes et de Cautopates, avec la même 
signification, peut-être héritée de la plus haute antiquité suméro- 
babylonienne. 

♦** 

M. Ernest Will présente les observations suivantes : 

La thèse de D. Ulansey sur l'origine et le sens profond du 
mithriacisme fait beaucoup d'honneur à la subtilité de son auteur. 
Je l'en avais félicité quand il eut l'amabilité, il y a une dizaine 
d'années, de me faire part de la thèse qu'il élaborait. J'avais en effet 

1. Note de correction : Encore faudrait-il que les mithriaques aient eu le 
moyen d'être informés de l'entrée de l'équinoxe dans les Poissons, m'objecte 
D. Ulansey, par lettre, en me renvoyant à O. Neugebauer, A History of Ancient 
Mathematical Astronomy, II, 1975, 594 s. 



MYSTÈRES DE MITHRA 285 

dans mon Relief cultuel, qui date de 1955, soutenu que le berceau du 
mithriacisme devait être cherché en Cilicie et, en divergence avec 
Plutarque, très probablement dans la région de Tarse, sinon dans 
cette ville même, ceci avec des arguments très différents de ceux 
d'Ulansey qui joue essentiellement sur l'identification, malgré tout 
problématique, de Persée, dieu et héros à Tarse, avec Mithra. J'avais 
ajouté aussi que je restais réticent sur le fond même de la thèse 
nouvelle. Dans la théorie d'Ulansey, le mithriacisme apparaît 
comme une construction savante, œuvre de philosophes et 
d'astrologues ; j'ai toujours quelque peine à croire que ce sont les théologiens 
qui créent les religions et non les religions qui suscitent les 
théologiens. Le christianisme me paraît un bon exemple de cette situation. 

A vrai dire, l'astrologie, comme M. Nilsson l'a bien montré, il y a 
un demi-siècle, pénètre les différents cultes et religions des époques 
antérieures à l'époque hellénistique; c'est la nouveauté du temps. Les 
exemples de l'interprétation nouvelle de cultes plus anciens ne 
manquent pas : l'un d'eux est fourni par le culte de la Déesse 
syrienne même comme le montre le Répertoire des sources latines et 
grecques établi par P. L. Van Berg. Il ne faut ainsi pas confondre les 
effets et les causes. La présence de l'astrologie dans le mithriacisme 
n'a rien d'étonnant, qu'elle soit le point de départ de cette religion 
me paraît toujours douteux. 

M. Gilbert Lazard ainsi que M. Robert Turcan interviennent 
après cette communication. 

1990 19 


	Informations
	Informations sur Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

	Pagination
	281
	282
	283
	284
	285


