Yo
=P
*\ a0 ~
Be, e

2884HBY)

Jacques Duchesne- Guillemin

OPERA MINORA

PHILOLOGIE ET HISTOIRE

DE

[’IRAN






Jacques Duchesne- Guillemin

OPERA MINORA

PHILOLOGIE ET HISTOIRE

DE

L’IRAN

Téhéran 1974




Publication de
I’Université de Téhéran
No. 1441

Prix 190 Rk.



OPERA MINORA
I

Philologie et histoire de 'IRAN.

A

Auguste Bricteux
B

L’Etude de liranien ancien au vingtieéme siécle
Cc

Vieux Perse
Indo-Iranica (Bsos, IX, 1941)
Old Persian yaumanis (Henning Memorial Volume)
La Religion des Achéménides
Die Religion der Achimeniden

55
63
67
92

Religion et Politique de Cyrus a Xerxes (Cyrus Commemoration Volume) 104

D
Avesta

Les Citations avestiques de I’Augmadaica
Exégese de I’ahuna vairya (Indo-Iranien Journal, 1958)
Ahura Mibra (Mélanges Cumont, 1936 )
Etymologies avestiques (Bsos, X, 1942)
Aw. Oraétaona-.

E

Autres langues iraniennes

Ta A3ara (Byzantion, 1937)
Le nom de la Chorasmie (Fackson Memorial Volume)
Sui dialetti iranici (Archivio glottologico Italiano, 1964 )
Miettes iraniennes (Hommages @ G. Dumézil, 1960)
Autres miettes
Rom oder... was? (Pratidanam F. Kuiper)

117
134
141
145
154

157
160
163
176
184
186

Compterendud’A. Kammenhuber, Die 4sier im vorderen Orient, 1968)187







Avertissement

Quand mon ami le professeur Bahram Faravashi me proposa de réunir
en volumes mes articles d’iranologie, j’acceptai avec empressement cette

nouvelle occasion de collaboration entre nos deux pays.

Quelque lecteur s'ingéniera peut-étre & découvrir ~ou a inventer -
entre ces morceaux, nés pour la plupart du hasard ou de sollicitations

occasionnelles, des liens profonds.

J’ai groupé en téte de ce premier volume, aprés un éloge de mon
maitre et prédécesseur a 1’Université de Li¢ge, Auguste Bricteux, quiy
commenga son enseignement dés 1904, et un rapport sur I’étude de Iiranien
ancien au 20¢ siécle, les articles concernant les Achéménides, surtout leur
religion, en rejetant aux deux volumes suivants les autres études sur la reli-
gion de I'Iran ancien, sur ses rapports avec le pensée grecque et avec la

religion d’Israél, etc.

Jai exclu deux articles qui ont depuis longtemps cessé de me satisfaire:
v.p. Oarmis est le vieux nom du cypreés, v.p. artaca brazmaniya doit s’interpréter
comme I’a proposé Rudiger Schmitt, Orientalia 1963.

On n’a pas pu en insérer d’autres, non encore sortis de presse, notam-
ment une nouvelle étude (corrigeant légérement la premiére) sur v.p. yaumanis,
a paraitre dans les Mélanges Benveniste, et ma communication au Congres
Mondial d’Iranologie de Shiraz, 1971, qui doit figurer dans le volume 3

d’Acta Iranica.

Une bibliographie détaillée, arrangée par ordre chronologique et
comprenant méme mes livres et articles sur Paul Valéry et d’autres écrivains
frangais, terminera le 3¢ et dernier volume du présent recueil.

Les presses de I’Université de Téhéran, dirigées avec un dévouement
infini par le professeur Faravashi, se sont acquittées parfaitement de leur tiche.
Téhéran, le 5 novembre 1974

J. Duchesne - Guillemin
Professeur a 1'Université de Litge
Docteur honoris causa de I'Université de Téhéran.







AUGUSTE BRICTEUX

(1873-1937)

1904

EXTRAIT DU
LIBER MEMORIALIS

L’'UNIVERSITE DE LIEGE
DE 1936 A 1966

Tome II. Notices biographiques




AUGUSTE BRICTEUX

(1873-1937)

1904

RICTEUX, Auguste-Martin-Julien, naquit a Flémalle-Haute, Ie
B 23 décembre 1873.

Il fit ses études moyennes et ses humanités & ’Ecole moyenne de
Seraing, puis 2 ’Athénée de Li¢ge. — Deuxieme prix d’histoire, pre-
mier accessit de francais, accessit de version latine au concours général
de rhétorique. — Médaille du gouvernement pour avoir obtenu le pre-
mier prix d’excellence dans toutes les classes.

Des sa petite enfance, la lecture des Mille et une Nuits, un des
rares livres que possédat son pere, avait fait jaillir en lui les deux
sources de sa sensibilité esthétique, qui allaient toute sa vie couler a pleins
bords, intarissables et fraiches, comme des fontaines enchantées : un
don d’émerveillement universel et le goit des choses de 1'Orient. Cet
homme savait admirer, et I’enthousiasme exergait sur son d4me une
possession si totale que le dernier livre lu, le dernier morceau joué, la
derni¢re piece entendue lui paraissaient toujours, sur le moment, ce
qu’il connaissait au monde de plus beau; et il en faisait un éloge sans
réserve, avec toute I'ardeur sincére du poete des anciens 4ges ornant
des attributs de la divinité supréme chacun des dieux qu’il adore tour
a tour.

Mais ce golt universel se portait cependant de préférence vers
I’Orient, justement parce que c’est 1a que la vie, comme la littérature,
possede le plus haut degré de merveilleux. Quand il fit ses trois voyages
dans la Perse d’avant la guerre, c’est I’existence telle qu’elle était du
temps d’Harofin-al-Rashid, et dont il avait tant révé, qu’il put observer
autour de lui, maintenue presque sans changement dans un moyen age
qui vient a peine de prendre fin. Un reflet de ce monde disparu se
trouve dans son carnet de route intitulé Au pays du Lion et du Soleil.
Dans la littérature des Arabes ou des Persans, il appréciait moins,
sinon pour en reconnaitre I'adresse, les raffinements d’une rhétorique et




AUGUSTE BRICTEUX 3

d’une poétique trop savantes que l'art simple et quasi populaire des
Mille et une Nuits, la trame unie et le large dessin de I’épopée firdou-
sienne.

L’immense promenade que fut sa vie & travers les littératures
du monde entier, il voulut la faire autant que possible dans les textes
originaux, dont presque toujours la traduction, en appliquant des mots
de chez nous et d’aujourd’hui — si bien choisis soient-ils — & des réa-
lités ou a des songes d’ailleurs et d’autrefois, brise le charme. Aussi
finit-il par savoir la plupart des langues qui ont eu une littérature, celles
de I’Europe, du portugais au russe, y compris le finnois et le basque, avec
une prédilection pour I'anglais, celles d’Asie, parmi lesquelles, s’il oublia
son chinois et s’il n’a jamais communiqué sa connaissance du géorgien,
il cultivait et enseignait I’hébreu, I’arabe, le turc, le persan, le pehlevi...
11 avait commencé ses études universitaires, & 'Université de Liege, par
la philologie germanique, mais, se sentant attiré par I'orientalisme, il
chercha dans P’antiquité classique la préparation indispensable et la
solide formation philologique qu’elle seule peut donner.

En 1898, il fut recu docteur en philosophie et lettres, groupe philo-
logie classique, avec grande distinction.

Tout en étant chargé de deux préceptorats, il suivit avec assiduité
les cours de V. Chauvin qui lui apprit d’abord I’arabe, puis I’hébreu. En
méme temps, il s’adonnait & P’étude du chinois sous la direction du
Pere Steenackers et il acquit bientdt une telle maitrise dans cette langue
si difficile qu’on lui offrit la place d’éléve interprete & la légation de
Pékin. Il n’accepta pas cette offre car, dans I'entretemps, il avait com-
mencé avec M. Orsolle, alors chargé de I’enseignement de cette langue a
I'Université, I’étude du persan, qui allait devenir sa vraie spécialité et le
domaine préféré de ses recherches.

Lorsque, en 1900, une grave maladie des yeux empécha M. Orsolle
de continuer son enseignement, M. Bricteux fut autorisé, par arrété
ministériel, sur avis favorable unanime de la Faculté, a le suppléer dans
son cours. Cette autorisation fut renouvelée par un arrété ministériel
du 29 mars 1901 et, quand M. Orsolle se retira définitivement, M. Bric-
teux fut agréé, par arrété ministériel du 17 novembre 1902, pour faire
le cours libre de langue persane i la Faculté de philosophie et lettres.
11 fut chargé définitivement du cours de persan par arrété ministériel du
31 octobre 1904. 1l enseigne également cette langue au Cercle polygiotte
de Bruxelles en 1905, année ou fut fondé ce cercle. Par arrété royal du
5 novembre 1904, il avait été chargé, & I'Université de Liége, du cours
de langue turque, nouvellement créé, et autorisé a faire les cours d’his-
toire de la Perse ancienne et d’histoire de 1’Orient musulman au point
de vue commercial, industriel et diplomatique. Puis, & la mort de son
regretté maitre V. Chauvin, M. Bricteux fut chargé, par arrété royal du




4 FACULTE DE PHILOSOPHIE ET LETTRES

23 février 1914, des cours de littérature orientale, hébreu et arabe, 2 la
Faculté de philosophie et lettres, du cours libre d’arabe et du cours
facultatif de droit musulman. Il fut promu & I’ordinariat le 30 avril 1922.

Des 1905, il avait préconisé, en un rapport sur L’enseignement des
langues orientales, la création a I'Université de Liege d’une école des
langues orientales. Ce projet ne put se réaliser qu’en 1922, par la fon-
dation de I'Institut supérieur d’histoire et de littératures orientales
annexé a la Faculté de philosophie et lettres. Bricteux y enseigna
I’hébreu, I'arabe, le turc, le persan, le pehlevi, et les matiéres générales,
histoire, géographie, institutions, littérature, se rapportant i ces langues.
Par arrété du 5 juillet 1927, il fut autorisé a faire, a I'Institut supérieur
de T’histoire de I'art et d’archéologie, un cours libre d’histoire de I’art
musulman. Enfin, le 10 octobre 1932, il fut chargé de faire, & la Faculté
de philosophie et lettres, le cours de linguistique générale qui figure
également au programme du doctorat en sciences anthropologiques
sous le titre : Eléments de la science du langage.

Une grande ouverture d’esprit, un pouvoir d’adaptation parfaite
lui permettaient d’apprécier les plus humbles mérites d’une ceuvre, et la
musique, qu’il pratiquait beaucoup, avivait encore cette sensibilité
d’artiste. Son golit pour les langues et son gofit pour la musique
n’étaient peut-étre, apres tout, que les deux formes d’une méme passion :
lorsque, s’étant assimilé par une gradation réguliere de thémes ou de
gammes un mécanisme linguistique ou la technique d’un instrument, il
déchiffrait quelque ceuvre littéraire ou musicale, sans doute le sentiment
de résoudre des difficultés sans cesse renaissantes avec toujours plus
d’aisance, de rapidité et de finesse, — d’approcher toujours davantage
de la traduction ou de I’exécution parfaites — avait-il dans les deux cas
une seule et méme saveur pour ce virtuose des langues...

Il avait recueilli sur celles-ci, grice a cette immense pratique jointe

a un jugement trés siir, une foule d’observations; il en faisait la riche
matiere de son cours de linguistique générale, son favori entre tous
ceux qu’il avait assumés ; il le faisait chaque année de fagon nouvelle
et l’avait ainsi récrit plusieurs fois; sa mort a causé a cette science
encore en gestation un retard grave en I’empéchant de donner & son
enseignement la forme d’une doctrine arrétée, comme il se proposait de
le faire avec I'aide d’un de ses disciples. Au reste, I’érudition, fiit-elle
linguistique, I'intéressait moins pour elle-méme que comme l’indispen-
sable servante de I'intelligence des textes. C’est ainsi que, peu soucieux
d’accroitre encore la somme des doctes publications de son temps et
mettant la beauté par-dessus tout, il s’est proposé uniquement, dans la
plupart de ses livres, de faire connaitre et gofiter des ceuvres.

Si 'on excepte son étude sur I’épopée finnoise, il s’agit exclusi-
vement de textes persans. Ses traductions de poémes de Djami et d’épi-




AUGUSTE BRICTEUX 5.

sode du Shahndmeh mettent des chefs-d’ceuvre déja classiques a la
portée d’un large public d’amateurs ; au contraire, c’est pour la premiére
fois qu’est éditée et traduite la petite ceuvre, Pasquinade sur la ville de
Tebriz, qui fait le sujet de sa contribution aux Mélanges pour le
X* anniversaire de I'Institut oriental ; mais le principal service rendu a
la science par A. Bricteux est d’avoir, par ses textes et traductions de
contes et de comédies, augmenté de maniére notable les possibilités
— jusque-la fort restreintes — d’étudier la littérature et la langue de
I'Iran moderne. La notice qui lui avait été consacrée, peu de mois avant
sa mort, par le Liber memorialis de 'Université de Li¢ge, comporte
un relevé complet de ses publications. Il suffira d’y ajouter la traduc-
tion de Roustem et Sohrdb, a laquelle il venait de mettre la der-
niére main avec quelques amis quand la maladie 1’a frappé...

Son ceuvre écrite, pour considérable qu’elle soit, ne donne pas la
mesure de I'immense tiche a laquelle il s’est livré corps et Ame : celle
d’enseigner ; il était né professeur, et si ses méthodes ont varié, son
ardeur & communiquer ses connaissances et le plaisir qu’il éprouvait a
le faire n’ont jamais faibli ; mais son enseignement ne représente encore
qu’un aspect de sa vie totale de savant et de sage. Celle-ci fut son véri-
table chef-d’ceuvre, et semble du reste avoir été un caprice de la nature,
choisissant un enfant que rien dans son milieu ni son ascendance n’y
préparait pour le favoriser de dons extraordinaires ; pourtant, ce lettré,
cet artiste doué de toutes les facilités n’avait certainement pas pu con-
quérir sans un long effort sur lui-méme non seulement son érudition
étendue mais la droiture de son jugement et I’élévation de son carac-
tere ; car il avait détaché son cceur des querelles et des tristes passions
humaines, comme son esprit de toute vaine opinion. Bien que la vie ne
lui ait pas été facile, ou peut-étre & cause de cela méme, il savait en
cueillir jour aprés jour, suivant le précepte ancien, les petites joies
authentiques, qu’il fit a table avec des amis devant un bon repas ou
quelque jeu, ou au milieu de ses petits-enfants. Sa gaieté bien connue,
son indomptable rire recouvraient cependant une amertume profonde,
qui lui avait 2 la longue bridé douloureusement la bouche et que trahis-
saient par instants des silences réveurs : il avait trop d’imagination,
cette faculté — moins commune qu’on ne croit — de se représenter la
réalité absente, pour méconnaitre I'immense misére des hommes. Sa
piété farouche, mais infiniment révérencieuse, elit également surpris
tous ceux qui, se divisant en camps adverses, veulent abaisser cer-
tains hommes au niveau de distinctions qui ne valent que pour eux-
mémes.

Une bonhomie native, héritage paternel, s’alliant & sa fréquentation
des pottes de I'Iran, lui avait composé un style d’une grice fleurie et




6 FACULTE DE PHILOSOPHIE ET LETTRES

quelque peu désuete, qui n’était qu’a lui et qu’il colorait, en parlant,
d’une intonation chantante, car les exercices phonétiques n’avaient pas
altéré chez cet homme simple I'accent du terroir...

J. DUCHESNE-GUILLEMIN.

PUBLICATIONS (%)

Essai sur I'épopée finnoise & I'occasion du centenaire de Kalevala. Bulletin
de I'Association des amis de I'Université de Liége, 1935, pp. 164-210.

Roustem et Sohrdb, Bibliothéque de la Faculté de philosophie et lettres,
1937, 91 pages.

Notices nécrologiques sur A, Bricteux : par Herman JANSSENs, Le Flam-
beau, juillet 1937 ; par R. FOHALLE, Revue belge de philologie et d’histoire, 1937,
pp. 1069 et suiv. ; par J. PRICKARTZ, Bulletin de I'Association des amis de I'Uni-
versité de Liége, juillet 1937, pp. 143 et suiv.

(*) Pour les publications antérieures, voir Liber memorialis, 1936, t. 1,
pp. 509-510.




Sonderdruck

KRATYL@H

KRITISCHES BERICHTS-
UND REZENSIONSORGAN
FUR INDOGERMANISCHE

UND ALLGEMEINE

SPRACHWISSENSCHAFT

JAHRGANG VI - HEFT 1

1962

OTTO HARRASSOWITZ - WIESBADEN

Vom Verfasser diberreicht - Durch den Buchhandel nicht zu bezichen







I. FORSCHUNGSBERICHT

L’étude de P’iranien ancien
au vingtiéme siécle

L

1. L’Altiranisches Worterbuch vient d’étre réimprimé?!. Il avait
paru en 1904, son supplément en 1906. Un nouveau supplément étant
prévu, il semble opportun, en maniére de préface, de dresser le bilan des
travaux parus depuis cette premiére édition.

Cette période n’est qu’en partie couverte par la brochure de
Reichelt, Iranisch (Gesch. d. idg. Sprachw. II 4, 2), qui s’arréte & 1927
(année de sa publication) et d’ailleurs concerne tout l'iranien et toute
I’histoire des études depuis leur fondation?2.

Récemment, dans le Handbuch der Orientalistik, I’iranien ancien
a fait ’'objet, de la part de K. Hoffmann, d’'un exposé magistral et
plein de faits, mais ou, regrettablement, I’auteur a cru devoir réduire,
par deux distillations successives, la substance de sa vaste et siire
érudition, pour n’occuper finalement que 19 pages — alors que le
moyen-iranien, sans méme y compter le sace, confié & Bailey, s’étale,
sous la plume compétente de Henning, en 110, dont pas unen’est de trop.

On voudrait ici mettre & jour Reichelt, ou développer Hoffmann,
en l'enrichissant de détails bibliographiques.

Axé sur le Worterbuch de Bartholomae, notre exposé concerne
Pavestique et le vieux-perse, & 1’exclusion de la ‘tradition secondaire’,
c’est-a-dire de tout ce que nous pouvons apprendre d’iranien ancien
par d’autres sources que 1’Avesta et que les inscriptions achéménides.
Disons seulement en quoi consistent ces autres sources, qui nous
renseignent principalement sur des noms de personnes et dont 1’éla-
boration incomberait & I’éditeur d’un nouvel Iranisches Namenbuch
(celui de Justi étant de 1895)

2. Sources cunéiformes (non perses).

W Eilers, Iranische Beamtennamen in der keilschriftlichen Uber-
lieferung, 1940, étudie quelques noms, communs ou propres.

1 Bartholomae, Christian: Altiranisches Wérterbuch. 2. unver. A. Berlin,
de Gruyter, 1961, gr. 8°, 32, 990 S. geb. 100 DM.

2 Cette brochure de Reichelt développe et remplace un texte donné par lui,
sous le méme titre, & la Festschrift Streitberg, 1924.

1 Kratylos




10 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

Les noms aryens d’Asie antérieure, qui n’ont peut-étre rien d’ira-
nien, mais ce n’est pas sir, sont étudiés par Dumont dans JAOS 1947,
Indo-aryan names from Mitanni, Nuzi, and Syrian documents, et dans
AnalOr 1948, en appendice a O’Callaghan, Aram Naharaim. Voir
récemment sur le sujet: Mayrhofer, Sprache 5, 1959, 77s. et ZDMG 111,
1962, H. 2. Mayrhofer aussi a exploité les documents d’Alalax dans
11J 4, 1960, 136s.

Les textes élamites sont particuliérement importants en ce qu’ils
éclairent directement le texte vieux-perse des inscriptions achémé-
nides: Cameron, The Elamite version of the Bisitun inscriptions, JCS
14, 1960, 59s. Du méme auteur: The Persepolis Treasury Tablets,
1948, avec un important compte-rendu par Gershevitch, AMaj II, 1,
1951, 132—144. Sur les mémes tablettes: Hinz, ZDMG 110, 1961, 236s.

3. Traces de la langue scythe.

Les noms de lieux ont été étudiés par Vasmer, Untersuchungen
iiber die dltesten Wohnsitze der Slaven, I. Die Iranier in SiidruBland,
1923; les noms de personnes plus récemment, mais de maniére in-
adéquate, par L. Zgusta, Die Personennamen griechischer Stidte der
nordlichen Schwarzmeerkiiste, Prague 1955 (c. r. Benveniste BSL 53,
*65). Une étude d’ensemble a été donnée par Harmatta, Studies in
the Language of the Iranian tribes in South Russia, Budapest 1952;
références bibliographiques. Voir enfin Abaev, Osetinskij jazyk i
fol’klor, chapitre: Skifskij jazyk, 147s., et Isoglosse scito-europee,
dans AION 4, 1962.

4. Quantité d’autres noms iraniens sont attestés dans la littérature
et 1’épigraphie grecques.

II. Matériel

1. Depuis la publication du Wérterbuch, de nombreuses et impor-
tantes inscriptions en vieux-perse ont vu le jour. Alors que les re-
cueils de Tolman (1908) et de Weissbach (1911) ne contenaient encore
aucun nouveau texte, on a vu paraitre successivement la ‘“Charte de
Suse”’ (Scheil, Mém. Délég. Perse XXI et XXIV), deux inscriptions
de Xerxeés (Herzfeld, AMI, puis Altpersische Inschriften) et quelques
autres que ’on trouvera dans Kent, Old Persian 1950, 21953.

Depuis Kent, on a encore eu: une inscription de Darius & Pasar-
gades, Hinz, ZDMG 108, 1959, 117s.; un supplément & l'inscription
dite ‘des daiva’ de Xerxés, WO 2, 1959, 470s.; la publication, par
Wisemann, des Cylinder-Seals of Western Asia, qui assure la lecture
(inédite) A6iyabausta; enfin les nouvelles lectures du texte perse de




L’iranien ancien au XXéme siécle 11

Bisitun par Cameron faites en 1948 et 1957 et publiées dans le JCS 5,
1951, 47s. et 14, 1960, 59s. (v. aussi Kent, JAOS 72, 1952, 9s.). Une
lame inédite du musée de Solingen, avec inscr. p.-6. en v.-p., sera
publiée par Borger.

En fait de rééditions de textes, sont plus récentes que le livre de
Kent: Ianthologie figurant dans Brandenstein-Mayrhofer, Antiguo
Persa, 1958, et ’étude de Lentz sur I'inscr. DPd, dans Indogermanica
(Festschr. Krause) 1960, 94s.

2. L’ Avesta, 8’il ne s’est enrichi d’aucun texte nouveau, a, en beau-
coup de ses parties, fait I’objet d’éditions critiques et d’interprétations.

2.1. Les gathés ont été complétement rééditées, commentées et
traduites par Andreas-Wackernagel-Lommel, NGG 1909, 42s., 1911,
1s., 1913, 363s., 1931, 304s., 1934, 68s., 1935, 122s., ainsi que (par
Lommel seul) WuS 1938, 237s. et KZ 67, 1940, 6s. (il manque Yasna
53); par Maria Smith, Studies in the Syntax ..., 1929; enfin par
Humbach, Die Gathas des Z., 2 vol. 1959. (Les traductions commen-
tées de Duchesne-Guillemin, Zoroastre, 1948, et de Hinz, Zarathustra,
1961, ne comportent pas l’original.)

Des passages gathiques ont été réédités par Bailey, Barr, Dumézil,
Gaal, Jackson, Lentz, Lesny, Markwart, Nyberg, Paul, Pisani, H.-P.

Schmidt, Tavadia, Thieme et Widengren (v. Bibliographie ci-dessous).

2.2. Des morceaux de 1’Avesta récent ont été réédités: Videvdat,
ch. I, par Christensen, Le premier chapitre du Vendidad, 1943;
Hadoxt Nask par Gray, JAOS 67, 1947, 14s., et par Colpe, Die
religionsgesch. Schule, 1961. Parmi les Yasts, le Yt 5 a été réédité
par A. Weller, Anahita 1938; le Yt 10 par Hertel, IIQF 9, 1927, par
Herzfeld, Zoroaster, 1947 et enfin par Gershevitch, The Avestan
Hymn to Mithra, 1959 (c.r. Tedesco Lg 36, 1960, 125s.); le Yt 12
par H.-P. Schmidt, Vedisch vrata u. aw. urvata, 1958, p. 125s.; le
Yt 156 par Wikander, Vayu, 1941; les Yts 14, 16, 17, ainsi que 18 et
19 par Hertel, IIQF 7, 1931, et AbhLeipz XLI, 6.

Divers passages de Yt 5: Hauschild, Mitteil. Inst. f. Orientf. 1959,
1s. Le Sros Yt (Y 57) a été réédité par Schwyzer, ZII 7, 97s. Le Niran-
gistan, éd. par Waag, 1941 (mais Humbach, KZ 77, 1961, 106s.).
L’Aogemadaéda, par D.-G., JA 1936, I, 241.

2.3. La traduction pehlevie de I’Avesta est devenue plus accessible
(partiellement) gradce &: Dhabhar, Pahlavi Yasna and Vispered,
Bombay 1949; Zand i Khurtak Avistak, 1927. — Sanjana, Pahlavi
version of Vendidad, 1895 ; Hoshang Jamasp, Vendidad, 2 vol. 1907. —
J. M. Unvala, Neryosangh’s Sanskrit Version of the Hom Yast, with
the original Avesta and its pahlavi version, Vienne 1924.

1.




192 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

2.4. Mais, bien plus que par la traduction pehlevie, notre connais-
sance de l'iranien ancien s’est améliorée grice a I’étude de nouveaux
textes moyen-iraniens, et & celle, toujours en progrés, du sanskrit.

Quant au moyen-iranien, il suffira de citer quelques-uns des
savants qui I’ont mis au service de I'iranien ancien: Bailey (surtout
le sace), Belardi, Benveniste (surtout le sogdien), Henning, Pagliaro;
et de renvoyer au Handbuch der Orientalistik; quant au sanskrit, on
observera que les savants dont les noms suivent, et qui ont beaucoup
éclairé l'iranien ancien, étaient ou sont (avant tout?) des indianistes:
Charpentier, B. Geiger, Hauschild, Hoffmann, Humbach, Kuiper,
Lommel, Mayrhofer, H.-P. Schmidt, Thieme, Wackernagel. Ce n’est
pas un hasard.

III. Grammaire

1. Manuels existants.

Le vieux-perse a été relativement favorisé: aprés les grammaires
de Tolman et de Johnson, on a eu celle de Meillet, revue en 1931
par Benveniste (&4 qui on doit encore, entre autres, des Etudes sur
le vieux-perse, BSL 47, 1951, 21s.), le Wortschatz de Hinz, 1942,
et surtout: Kent, Old Persian, Grammar, Texts, Lexicon, 1950,
21953 (c.r. par Benveniste, BSL 47, 88, et JAOS 75, 1955, 195);
Brandenstein-Mayrhofer, Antiguo Persa, 1958.

L’avestique, au contraire, a été relativement négligé: depuis le
Grundri3 de Bartholomae, le seul exposé d’ensemble est: Reichelt,
Awestisches Elementarbuch, 1907 (c. r. de Meillet, JA 1909, I, 536s.),
auquel s’ajoutent les notices de Reichelt et de Hoffmann citées ci-
dessus, p. 1.

Mais la monumentale Altindische Grammatik de Wackernagel-
Debrunner-Renou (I Lautlehre 1896, Nachtrige 1957; IT 1 Nominal-
komposition 1905, Nachtr. 1957; II 2 Nominalsuffixe 1954; III
Nominalflexion 1930) fait constamment référence & l'iranien. Aussi
a-t-on jugé commode, dans la présente notice, de suivre autant que
possible le plan de cette grammaire, en laissant pour la fin le verbe
(immédiatement avant la syntaxe). Cependant, l'iranien, I’avestique
surtout, pose au préalable des questions de lecture, dont il faut parler
d’abord, ainsi que de l’accentuation et de la métrique.

2. Lecture — Accent — Métre.

2.1. Théorie d’Andreas. Ce savant langa en 1902 (au Congrés de
Hambourg; Actes, Leyde 1904), mais ne se soucia pas d’appliquer
lui-méme & tout I’Avesta, sinon pour quelques gathis (NGG 1909,
1911 et 1913) une théorie dont Hoffmann a pu écrire, reprenant un




L’iranien ancien au XXéme siécle 13

mot célébre, que les voyelles n’y comptent pour rien et les consonnes
pour peu de chose. A cause du champ immense qu’elle ouvrait & la
critique textuelle, cette théorie fut avidement embrassée par quantité
de savants, et non des moindres: Wackernagel, Lommel, Debrunner,
B. Geiger, Meillet, Benveniste (suivi par D.-G.), Hertel, Gray, Alt-
heim, Junker.

Ce succés parut quelque peu étouffer les quelques voix (Reichelt,
WZKM 27, 1913, 53s., Iranisch 33; Tedesco, ZII 4, 132) qui tentaient
de faire entendre que 1I’Avesta que nous avons, avec sa notation fine,
et en somme réguliére, de tant de nuances vocaliques et consonanti-
ques, ne parait pas I’ceuvre de transcripteurs maladroits mais doit au
contraire refléter une réalité linguistique. C’est alors que, sans s’étre
donné le mot — et dans des circonstances qui les isolaient I'un de
Pautre, trois savants dénoncérent presque simultanément la théorie
d’Andreas: Bailey, Zoroastrian problems in the 9t century books,
1943; Morgenstierne, Orthography and sound system of the Avesta,
NTS 12, 1942, 30—82; Henning, The Disintegration of the Avestic
studies, TPhSoc 1942 (publ. 1944), 40s.

Ces auteurs, sans toujours nier l’existence d’'un Avesta arsacide,
en contestaient I'importance pratique et, en somme, réhabilitaient
la vulgate. Henning montrait, & la suite de Tedesco (cité plus haut),
que l'abrégement d’a ou d’« longs devant y ou w, loin de représenter
une graphie défective, reflétait un fait dialectal, attesté dans les
dialectes moyens du nord-est (exemples ci-dessous). Ce fait fut accepté
notamment par Altheim et Szemerényi, qui cependant I'interprétérent
comme un reflet de la langue des transcripteurs (en supposant que ce
soient des gens du nord-est, ce qu’Altheim croit avoir démontré), non
de celle des rédacteurs. Mais la position de Henning fut adoptée
intégralement par Gershevitch, qui en a fait 'application a ’étude du
Yast 10. Kuiper écrit & ce sujet (IIJ 5, 1961, 40) qu’aprés les extra-
vagances résultant de la théorie d’Andreas, on aspirait naturellement
a retrouver ’dge d’innocence. Mais, ajoute-t-il, “cette innocence est
perdue pour toujours”. Autrement dit, depuis la théorie émise par
Andreas, rien ne peut plus étre comme avant. Cette théorie reste
applicable, mais avec discernement: il faudra voir, dans chaque cas
particulier, si ’'on peut prouver qu’on ait affaire & un fait de graphie
ou & un fait de langue:

a) Faits de graphie: le suffixe -aka- est noté partout ainsi, sauf
aprés y: madyika (Debrunner, IF 56, 1938, 174); de méme, le gén.
plur. en -anqm, mais madyingm (Hoffmann, Altir. 13); de méme,
Paugment noté par @ dans vyddarassm (Humbach, Gathas II 64) et
le pronom dya noté avec longue aprés paity (Debrunner, Ai. Gr.I,




14 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Nachtr. 169): dans tous ces cas, '@ parait bien transcrire une mater
lectionis sans laquelle 1’y voisin aurait pu étre lu .

Bien d’autres exemples analogues ont été signalés par Kuiper, AO
17, 1939, 39s.: notamment @ souvent noté long aprés 2. En voici
encore: g. divamnam ne peut guére étre qu'une fausse transcription
pour dyumnam (Humbach, Gathas I 19), covidta et covisi pour .coista
et ocoidi (ib. 20 et déja Darmesteter I, 1892, 336, repris par Kury-
towicz, Traces de la place du ton, 13), enfin, dans le pronom %vé et
dans les finales en -v6 de thémes en u, -v0 représente a0 ou .au
(Humbach, Gathas I 21s.).

Depuis longtemps, Andreas a été combattu sur un point qui n’est
que d’intérét accessoire, car il n’a guére été accepté: qu’ a et *p
devaient en iranien se lire 0. Réfutation chez Tedesco, ZII, 4, 125 et
Reichelt, Iranisch 34. Sur la confusion de % et de @, Lommel, Festschr.
Andreas 1916, 97s.

b) Faits de langue: aux exemples cités par Henning d’abrégement
dialectal d’une voyelle devant y ou w, on peut ajouter kayd (en face
de skr. kayamdnah), zaya (pour .zdya), mavant- (pour .mavant-) et
l'abrégement constant d’# dans buya, buyat, buyama, buyata, buyan,
buyarad, en face de skr. bhaydsam, bhaydh, bhiyat (Schaeder, OLZ 1941,
196). Cf. encore Henning, Festschrift Weller 291, 16 (contre Kury-
towicz).

Plusieurs autres faits allant de méme contre la théorie d’Andreas
sont cités par Hoffmann, MiiSS 2, 2129: g. sraotd garanti par véd.
$réta; et par Humbach, Gathas I 28s.

Tedesco, d’autre part, a montré, & propos du livre de Gershevitch
(Lg 36, 1960, 125s.), I'inconvénient de vouloir & tout prix s’en tenir
a la lettre d’'un texte qui est souvent manifestement corrompu.

Il reste bien des cas ambigus: faut-il ou non lire un a quand il
n’est pas noté (Reichelt 31/32), notamment en finale (Lommel, ZII 6,
126); faut-il attribuer la voyelle épenthétique aux scribes ou & la
langue? (Reichelt 33). Les faits suivants plaident pour la valeur
linguistique: gr. Pairisddés, Kretschmer, Einleit. 215; vivitim (= ,vi-
baitim), Lommel, ZII 5, 77, et Benveniste, BSL 32, 86; hibyajanha,
var. lect. Yt 19.5 = aifyejaphs, Lommel, Festschr. Andreas 102;
miraébwantam v.1. Yt 13. 84 pour mairaéd® = maraéf® v.1. Yt 19. 17,
Altheim, ZII 3, 38s.; mainimadica (Y 35. 3) en face de ahsmaidi, Hoff-
mann (S. = R. Schmitt).

L’épenthése noterait I’articulation palatale ou labiale de la con-
sonne, Morgenstierne, NTS 1942, 56.

Inacceptable: fraéSya pour .fray@ (Thieme, ZDMG 92, 1938,
503) (K. = Kuiper).




L’iranien ancien au XXéme siécle 15

2.2. Problémes de lecture indépendants de la théorie d’Andreas.
Le fait que » n’apparaisse que devant ha, jamais devant ks, hu, prouve
la nature nasale de ’a avestique (Meillet, MSL 13, 170s.). Traces de
wh en ir. mod. et dans des transcriptions grecques de noms propres:
Markwart, Das Erste Kapitel, 3s. Ajouter skr.abyanga, avyanga
(Bhav. Pur. I 117. 54; 142. 3) = aiwwyanhana (Scheftelowitz, AO 11,
300). Autrement, Junker, Caucasica 3, 77s. (accepté par Nyberg,
JA 1931, II, 431) (K.).

La question de savoir si la variation gathique ao/au (G), 6i/¢ est
due & I’accent a été reprise, aprés Jackson et Reichelt, par Kurylowicz,
La place du ton en gathique, 1925.

V.-p. wv = 4, Pisani, RSO 19, 93s.

L’y est représenté en vieux-perse par ar, mais on peut, avec Hoff-
mann (Air. 5), déduire des développements moyen-perse et persan et
des transcriptions étrangéres du vieux-perse que ’on prononcait en
réalité or, p. ex. erta-. Discussion Bartholomae, Zur Kenntnis d. Mir.
Mund. VI, 18s. Cf. aussi Gray, JAOS 61, 102.

L’interprétation de ¢ par #§ a été confirmée par les phénomeénes de
dissimilation du v.-p. et du m.-ir. (Reichelt 37).

Les occlusives sonores n’étaient pas spirantisées en gathique (ib.).
Elles semblent 1’avoir été, méme & l'initiale, devant voyelle, en récent,
témoin skr. varéma (Bhav. Pur., Scheftelowitz, AO 11, 300), emprunt
d’av. barasman-, et de méme en v.-p., comme le montrent gr. Smerdis
pour v.-p. Bardiya et skr. vardhana pour v.-p. vardana (Wackernagel-
Debrunner, KZ 67, 1942, 168). Lommel, OLZ 37, 1934, 178 montre
qu’un retour de la spirante & occlusive est vraisemblable en v.-p. En
gathique, c’est une possibilité.

Sur la valeur de ¢: Hertel, WZKM 38, 1931, 91s. (erroné). Implosif
(Morgenstierne, NTS 12, 1940, 69s.) ou fricatif (Bartholomae, Zum
air. Wb. 15, Reichelt 29); contre B. Geiger, Festschr. Andreas 94s.
(t purement graphique), v. Junker, Caucasica 3, 12.

La valeur du signe avestique w a été étudiée par Lommel, ZI1 6, 152s.

Meillet a montré, JA 1909 I, 540, que le signe transcrit par » vaut
n dental devant ¢ dans le mot pantahva-.

Sur § et v.-p. ¢, v. Reichelt 43; sur A, ib. 44; sn pour $n d’aprés
vasame, enfin n assimilé & une labiale, ib.

Sur la valeur d’av. §, cf. ture imnu = Ahriman, Junker, UJbb 5.

Le son [ est & exclure de la phonétique du vieux-perse (Paper,
JAOS 76, 1956, 24s.). Sur la valeur d’av. § (= rt), i et d (celui-ci valant
parfois @): Gray, JAOS 61, 101s.

2.3. Accent. Une théorie de I’accent iranien a été proposée par
Meillet (JA 1900 I, 254s.): tout mot portait un accent d’intensité sur




16 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

la pénultiéme ou, si celle-ci était bréve, sur ’antépénultiéme. Théorie
reprise par Gauthiot (MSL 20, 1 s.), par Kurylowicz, Traces de la place
du ton en géithique, 1925, et par d’autres encore: bibliographie dans
Henning, Disintegration, 52, note, qui montre que la théorie ne rend
pas compte de tous les faits.

Récemment, Kurytowicz a touché & 1’accentuation iranienne dans
son livre sur L’Accentuation des langues indo-européennes, 1952, 438s.
= 21958, 369s. Appliquant, selon son habitude, le principe des oppo-
sitions, il prétend comparer celle entre voyelle finale longue en gathique
et bréve en récent a celle entre v.-p. -@ (représentant -a) et -a (re-
présentant -a(n), -a(t), etc.). Il déduit de cette derniére opposition
que les syllabes finales du vieux-perse confondaient phonologique-
ment la longue et la bréve et n’étaient donc pas porteuses de 1’accent.
11 tire une conclusion analogue pour le gathique & partir de la rareté
des monosyllabes en fin d’hémistiche heptasyllabe. Il faut cependant
observer que les deux oppositions mises en paralléle ne sont peut-
étre pas de méme nature; qu’en tous cas, I’allongement des finales
géthiques ne porte pas seulement sur les voyelles, mais sur toute syllabe
finale. C’est, apparemment, un fait de récitation, sans réplique dans nos
textes vieux-perse. — Hamp, Stress Continuity in Iranian, JAOS 78,
1958, 115s. et Final Vowels in O. P., JNES 1954, 115, laisse perplexe.

2.4. Métre. Un flux et un reflux comparables & la vogue et & la défa-
veur de la théorie d’Andreas s’observe concernant les théories métri-
ques. A la suite de Geldner, et malgré 1’attitude négative dans laquelle
Bartholomae s’était finalement retranché, Lommel (ZII 1, 185s.;
5, 1s.), Hertel (passim) et Weller, Anahita, 1938, se sont ingéniés a
reconstituer 1’Avesta récent, spécialement les Yasts, dans leur forme
métrique. Lommel, en particulier, montre que 'octosyllabe alterne,
dans 1’Avesta comme en védique, mais assez capricieusement il est
vrai, avec des vers de 10 ou de 12 syllabes. Hertel (Beitrige z. Metrik
des Awestas u. des Vedas, AbhLeipz 38, 1927, et ailleurs) séme arbi-
trairement les contractions et les diéréses. Weller (Anahita, 1938) fonde
sa métrique sur I’accent. Sans s’occuper de ce dernier, Henning attaque
toutes ces métriques compteuses de syllabes, qu’il rend responsable,
avec la théorie d’Andreas, et surtout associées & elle, de la ‘“‘désinté-
gration des études avestiques’”. Ayant démontré précédemment que
la métrique moyen-iranienne repose sur un nombre fixe de syllabes
accentuées, il croit montrer par quelques exemples qu’il en va de méme
dans I’Avesta récent: les prétendus octosyllabes seraient des vers &
trois accents.

Le coup semble avoir porté: depuis prés de vingt ans qu’a paru la
Disintegration, aucune restitution métrique de 1’Avesta récent n’a




L’iranien ancien au XXeéme siécle 17

plus paru. Si I'on conservait quelque doute, en persistant & considé-
rer la fréquence des octosyllabes comme demandant une explication,
on gardait pour soi ces scrupules. Ce n’est qu’en 1960 que Tedesco, &
propos de I’Avestan Hymn to Mithra de Gershevitch, releva des
inconséquences dans la démonstration de Henning, qu’il déclara trop
briévement présentée. Toute la question serait donc a reprendre — en
connexion peut-étre avec une étude du formulaire ‘épique’ de 1’Avesta.
(Voir ci-dessous, au chapitre de la syntaxe.)

De toute fagon, ni les savants qui, pour des raisons de métrique,
émendent le texte de 1’Avesta, ni ceux qui nient que le vers de I’Avesta
récent soit fondé sur un nombre fixe de syllabes ne paraissent se
souvenir du fait que, méme en védique, ou le texte est mieux transmis
et ot la métrique est siire, il y a parfois, par défaut ou par excés, des
vers faux.

Pour le moment, il faut conclure que ni les lectures & base de
restitution ‘arsacide’, ni les restitutions métriques ne peuvent servir
de critére général et slr pour 1’établissement du texte.

Nous n’avons pas touché ci-dessus au métre des githds, qui est
certainement fondé sur le nombre de syllabes (celles-ci ayant parfois
valeur double, comme leurs homologues védiques), v. en dernier lieu
Humbach, Gathas II.

3. Phonétique.
3.1. Vocalisme.

Que *3 en syllabe intérieure tombe en iranien, Meillet ’enseignait
encore dans ses Dialectes indo-européens, 1908, 62. Reichelt, Iranisch
51, déclarait cela peu vraisemblable & cause de yezivi-, vaoziram,
arrime. Kuiper, Notes on Vedic noun-inflexion, 1942, 25, cite comme
exemples qu’on ne peut, avec Meillet, écarter comme sans valeur,
outre yezivi-, aimivan-, tovisi- et zavisi (et aussi, peut-étre, x$nivida,
mais ceci est un optatif, de méme que vaoziram, v. ci-dessous; sur les
prétendus aoristes en -i§-, v. également ci-dessous). Bibliographie:
Sprache 5, 1959, 82.

Il faut peut-étre, avec Kuiper, India Antiqua (Mélanges Vogel),
1947, 202s., distinguer, en position interconsonantique, entre laryngale
consonne et laryngale voyelle:

laryng. cons.: on a le datif indo-ir. *pHtrai, avec changement de
la sourde en aspirée, que refléte av. fadréi; mais en sanskrit cet H
devient ¢, d’ou1 pitré. Cependant, pourquoi p est-il préservé? On ne le
justifiera que comme forme analogique;

laryng. voyelle: skr. tdvigi-: .av. tavidi-; skr. prthivi-: av. yezivi-.
“Only the Iranian languages, écrit Kuiper, can teach us whether Ved. s
in this position represents a consonantal laryngeal or a vocalic one.”




18 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Cependant, outre skr. pitré, on peut objecter qu’av. fadréi ne garde pas
trace de laryngale, étant le traitement régulier de *pfrai, comme
nafadré en face de skr. ndptrd, vaxadrahyd en face de skr. vakirdm, etc.:
Bartholomae, Grdr. § 280 (G. Bonfante).

Sur I’Umlaut laryngal’, v. ci-dessous porana-; sur la métathese de
laryngales, v. de méme hvar- et aBaurvan-.

Les voyelles ou diphtongues i, aé, 6i, di ont été relevées, en tant
que produits de contraction ou effets d’hiatus, par Reichelt, 52 (en
partie d’aprés Bartholomae, SBLeipz 1913, 114s.).

3.2. Consonantisme?.

Le traitement de ks en & dans av. vasi (en face de vasomi) a été
étudié par Hermann, KZ 41, 1907, 32s., comme le rappelle Reichelt 55.

Question des affriquées i.-e. (kp, etc.). Deux tentatives ont été faites
récemment pour éliminer les prétendues affriquées i.-e.: Durante,
Le spiranti dentali i.-e., RicLing 1950, 234, et Burrow, JAOS 79, 1959,
85s. et 255s. (qui ignore Durante). L’iranien ancien y joue un réle
essentiel. En effet, g. djjit.arata- ‘détruisant le droit’ (a coté de réc.
jit.ada-) et prakrit jhina- ont fourni & Burrow la clé de skr. kgi-, gr.
@0ive : on doit partir de *dhg”hi-, avec métathese en grec et, en i.-ir.,
*djhi, d’ou skr. ksi. De méme, *dhghom ‘terre’ donnait *dZham >
dzham > tsam > ksam. Ainsi sont éliminés deux des exemples réputés
les meilleurs d’affriquées i.-e.

Cette interprétation est confirmée (Burrow 260s.) par celle de g.
d3jamaspa- (& coté de réc. jamaspa-), dont le premier terme se compare
a skr. ksdmd- ‘maigre, brilé’, et & pali jhama- ‘brilé’, etc., et, pour le
sens, & av. karasaspa- litt. ‘aux chevaux émaciés’.

Av. jyd- ‘détruire’ appartient & la racine de d3jit.arata-, jit.ada- ete.,
tandis que skr. jyd-, qui signifie ‘dépouiller de’, est identique a av. zya-,
v.-p. diya.

Le traitement de *sk, *skh, jadis étudié par Foy (KZ 35, 26s.), a
été repris par Nyberg, Ehrengabe Geiger, 1931, 213s.; *sk ne se
confond avec *k, en v.-p., qu’ & I'intérieur du mot, non a l'initiale. En
outre, M. Leumann, IF 58, 1941, 1s., a montré que *skk (posé par
Bartholomae) ne se justifie pas.

IL.-ir. *$v a été retrouvé par Bailey (BSOS 8, 142) dans sace $sandra-
mata (av. spant@ armaitis), établissant ainsi définitivement 1’'étymologie
de spanta- (contre le rapprochement avec skr. paniyas-, etc., malgré
une possibilité de contamination, cf. Gonda et Mayrhofer, Ai. et. Wb.II
208). Le groupe sonore correspondant, *2v, a été signalé par Debrunner
(IF 56, 1938, 178s.) dans v.-p. patiyazbayam ‘j’ai proclamé’, mais Ben-
veniste (BSL 47, 1951, 22s.) a retrouvé le traitement proprement perse

1 Erratum: Reichelt 53, ligne 3 du bas, au lieu de deutschen, lire dentalen.




L’iranien ancien au XXéme siécle 19

de ce groupe (en pendant exact a I's représentant le groupe sourd) dans
v.-p. hizanam ‘langue’. i

Le méme groupe, sourd ou sonore, est postulé par Pagliaro (AGIt
39, 1955, 154s.) & Dorigine d’av. spada- ‘armée’ de (*u)z-vada- ‘dé-
fense’, av.wvdddya- ‘repousser, écarter’; d’av.spama- ‘crachat’ de
(*u)z-vama-, skr.vdmiti, ete.; et d’av. spa- ‘jeter’, en face de v.-p.
sd-, de (*u)z-vi(y)- ‘repousser’, av.wvd(y)- ‘chasser’; ainsi que de
Kasp et Kasak, deux noms, dont le premier septentrional, d’'un méme
fleuve. Cf. Belardi, AION 2, 1960, 51s.

La chute de y aprés & ne s’était pas encore produite en avestique,
comme le montre la variation data- /$ydta- (B. Geiger, Festschr. Andreas
1916, 93s., repris par Hoffmann, Air. 12).

Av. Oworadtar- ‘fagonneur’ a été identifié & skr. tudsty- par M. Leu-
mann (AsStud 1954, 79s.), qui pose i.-ir. *fvaré-ty- avec chute de r
en skr. dans le groupe rst. Cf. déja Justi, Handbuch 142; Wacker-
nagel, Ai.Gr.I, 230, 270 et Andreas-Wack., GGN 1931, 322, puis
Mayrhofer, Indo-iranica, Festschr. Morgenstierne, & paraitre chez
Harrassowitz).

Sur la ‘loi de Jackson’ (i.-ir. & > av. sr), Mayrhofer, Sprache 5,
1959, 8012,

Le traitement de dv- a été étudié par Meillet, JA 1909 I, 551.

Sur rt, Gray JAOS 61, 1941, 101s.

3.3. Syllabe et mot.

La structure de la syllabe en vieux-perse est éclairée par un
article de Risch, Zur lautlichen Struktur des Altpersischen (AsStud
1954, 149s.), ou 'on voit comment le vieux perse a tendu a I’élimina-
tion des syllabes fermées, soit par anaptyxe, soit par fusion de deux
consonnes en une seule (fr en ¢) ou par suppression de I'une des deux
(dv > s; #v > z), soit par chute de consonne finale ou par chute de
nasale en fin de syllabe.

La fin de mot a été étudiée par Gauthiot dans son livre de ce
titre. Il y a établi, p. 117, le processus par lequel -ah a abouti en
avestique & 0, et -@h & d, & savoir, respectivement, ah, ah, oh, 6 (cf.
g. ahmi < *asmi) et a@h, a*, 4, d (cf. dnha < *@sa).

L’abrégement de @ dans cafwarasca (en face de cafward) a été ex-
pliqué par Meillet (BSL 21, 1920, 128s.), non par un déplacement
d’accent, mais par l'allongement, dii & l’enclise, du mot.

4. Morphologie.
4.1. Vyddha.

-ao- (ou -3u-) et -aé-, en premiére syllabe de g. haozafwa- “amitié”,
réc. dausmanahya-, Braétaona-, etc., ne sont pas des graphies défectives




20 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

(comme D’écrit encore Debrunner, Ai. Gr.II 2, 106, d’aprés Lomme!,
IF 53, 185), mais, comme I’a montré Kurytowicz (BSL 44, 1947—48,
46s.; L’Apophonie en indo-européen, 1956, 152s.), la forme normale
de la vyddhi; car les diphtongues & premier élément long sont notées di,
aw. Il faut sans doute interpréter de méme (contre D.-G., Composés
191 et Debrunner, Ai. Gr. II 2, 121) kavanhva- ‘bonne vie, béatitude’
(Humbach, Gathas I 22).

C’est du c6té indien qu’est I'innovation, avec la vrddhi en @i, qu
(Kurylowicz).

La forme -ar-, g. arazva ‘les bienfaits’, réc. varabrayni-, ete., de la
vpddhi iranienne de -r- s’explique, selon Kurytowicz, si I’on admet
que I'r (voyelle), en iranien ancien, n’était pas vraiment une voyelle,
mais une consonne précédée d’une voyelle bréve: er. Ceci rejoint
Pobservation de Hoffmann, citée plus haut, sur 1'r voyelle du vieux-
perse. J’expliquerais de méme les composés uyrdrat- ‘s’élangant puis-
samment’ etc. (Composés § 107; mais hvarai- ‘s’élancant bien’ con-
tiendrait, selon Bailey, JRAS 1938, 112, le préverbe d@). M. Leumann,
IF 61, 1952, 1s.

4.2. Composition.

Le volume de Wackernagel sur la Composition (Ai. Gr. IT 1, 1905;
c. r. de Bartholomae, IFAnz 20, 1906, 162s .; Nachtr. de Debrunner,
1957) a fourni les cadres de I’étude de D.-G., Les Composés de 1’Avesta,
1936. Diverses questions de détail avaient été traitées précédemment :
— les composés & préfixe a- privatif, par Schwyzer, ZIT 7. 105s. —
les bahuvrihis & suffixe -a-, par Frisk, Zur indoiranischen und griechi-
schen Nominalbildung, 1934; les tatpurusas & premier terme adjectif,
par le méme, IF 52 (1934) — les composés & second terme en -man-
devenu -ma-, par Bartholomae, IFAnz 20, 164, et par Frisk, Zur
indo-ir. u. gr. Nominalb., 1934, 60s. — les dvandvas, par Edgerton,
Ellipt. Du. & dv., KZ 43, 1910. 110s., par Wackernagel, Zum Dual-
dvandva, ib. 295s. et par Benveniste, BSOS 8, 1936, 405s.

Depuis la publication des Composés, deux questions ont encore
été discutées et tirées au clair: les finales de premier terme, et les
oppositions simple/composé et agent/action.

Finale de premier terme. Lommel, Vorderglieder awestischer Kom-
posita, IF 56, 1938, 81s. réfute ’explication (partielle) de 1’ final
de premier terme par fausse interprétation d’un signe w de méme
nature que le w redondant en finale de maint mot pehlevi. D’autre
part, les Composés prétendaient éliminer sans reste les formations a
premier terme au nominatif sg. Les premiers termes en 4, u, ou consonne,
donc & nominatif en -§, posaient un probléme particulier. Un certain
nombre d’exemples s’éliminaient aisément, § 18, comme résultant d’un




L’iranien ancien au XXéme siécle 21

sandhi ancien (devant un ancien s- initial de second terme); mais
quelques autres étaient irréductibles a4 une telle explication, et on a
pris grand peine, § 19, & en justifier le -§ comme appartenant au théme
du premier terme. Il et suffi d’y voir, comme le propose aujourd’hui
Hoffmann, Air. 17, une extension analogique de la formation & - issu
de saritthi.

La finale -@ en premier terme de composés gathiques a été réétu-
diée et élucidée par Humbach, Der Fugenvokal @ in gathisch-awesti-
schen Komposita, MiSS 4, 21961, 51s. Dans kamnanar-, qui avec sa
longue s’oppose & kamnafsva-, cet @ représente 1'a final du premier
terme -+ l’ancienne ‘laryngale’ a l'initiale du second. Cf. skr. sinara-,
visvanara, Kuiper, MedNedAk 1951, 214s.

vispa.hidat- et hata-marani-, ainsi que moyastrda.barana-, ont en
premier terme un acc. plur.n.; zast@ista-, asa.aojah-, isa.x$abrya-,
ya.syaobana- et ya-varana- un instr. sg. Un allongement rythmique
explique maqza.rayi- et haibyavarasta-. Dans cifra.avah- et doradta.-
aénah-, V'initiale a- du second terme a empéché I’a final du premier
de se colorer en 6 et I'a fait traiter comme tout a final en gathique,
c’est-a-dire allonger. Dans z*apaifya-, I'd est si fréquent en av. récent
qu’il faut bien lui supposer, avec Schaeder, NGG 1946, 27s., une
réalité linguistique (cf. v.-p. wwamardiyu-). Il reste tusna.maiti- et
ramd.dd-, qui ne sont peut-étre pas des composés. V. encore Humbach,
Gathas I 18s.

Opposition simple/composé, agent|action. Les Composés avaient
tenté de vérifier dans le détail deux théses soutenues presque simul-
tanément par Wackernagel et Meillet (SB Berlin 1918, 380s.; JA
1917 II, 198s. et BSL 25, 122s.). Selon la premiére, la formation en
-li- était propre aux composés, celle en -fu- aux simples. Selon la
seconde, les noms-racines avaient en simple la valeur de noms d’action,
en composé celle de noms d’agent. En rendant compte des Composés,
IF 56, 1938, 147s., Debrunner observa que ces théories ne s’étaient
pas vérifiées. Presque en méme temps, Gershevitch formulait des
réserves analogues en des notes de correction & un article intitulé: -t-,
-ti-, -to- suffissi di ‘nomina actionis’ in composti omerici e rigvedici,
dans StudIt 15, 1938, 131s.

Benveniste, dans son ouvrage sur les Noms d’agent et noms
d’action en indo-européen, 1948, 110s., modifiait comme suit la thése
sur les noms en -ti- et en -tu- (qui, comme il le signale, remonte &
von Bahder, 1880): “. .. ce n’est pas *#i- qui est limité aux composés,
mais, bien au contraire, c’est *-tu- qui est limité aux simples”.

Mais la critique de Wackernagel-Meillet a été poussée plus loin
par Liebert, dans son livre Das Nominalsuffix -#i- im Altindischen,
1949, chap. VI, Simplex und Kompositum. Il montre que non seule-




22 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

ment la formation en -#i- n’est pas limitée aux composés, mais que
la formation en -tu- est loin d’avoir un réle privilégié pour opposer
un simple & un composé en -ti-: en effet, dans le Rgveda, & c6té de
simples en -tu-, on en trouve tout aussi bien en -tha-, -a-, -ana-, -as-,
-i-, -i8-, -tman-~, -tra-, -man-, etc., et I’on ne peut dire d’aucun de ces
suffixes qu’il s’oppose spécialement au suffixe -fi- de composés.

Quant & lorigine de la ‘différence de capacité des deux types’,
Benveniste la trouvait dans “la définition de leur fonction respective.
Avec *-tu- s’exprimait la notion ‘subjective’ seule. Mais *-#i- marquait
la réalisation objective, donc réalisation de quelque chose et suscep-
tible de toutes les déterminations possibles” (notamment par pré-
verbation et composition). Cependant cette définition est douteuse:
dans le c.r. qu’il a donné du livre de Benveniste dans AL 1, 1950,
187s., Szemerényi en a montré le caractére élusif.

La seconde des deux théses indiquées ci-dessus, qui prétend op-
poser des simples d’action & des composés d’agent, a été discutée par
Z. Rysiewicz, Formations védiques sans suffixe (et) & préverbe, dans
les Travaux de 1’Académie des Sciences de Varsovie, sect. I, 4, 1952,
109s. (= Formations radicales & préverbe en védique: Studia Jezy-
koznaweze, Wrocltaw 1956, 263s.).

Av. nand, skr. ndnd a été expliqué comme un ancien amredita par
Thieme, Untersuchungen zur Wortkunde, 1949, 52 (cf. g. naram naram).

4.3. Dérivation.

4.3.1. Noms-racines.

On a deux exemples de motion au second terme radical de com-
posés: haifyda-varazi- ‘faisant son devoir’, fém. d’un (non-attesté)
haifya-varz- (ainsi déja Bartholomae), et ranyd.skorsiti- ‘créant du
bonheur’, d'un oranyas-ky-t- + -i- (Ai. Gr. II 2, 6; Humbach, Gathas
II 55).

En face de skr. vdc-, lat. vox, 'avestique wac- est, sans que 1’on
voie pour quelle raison, masculin, et cela non seulement en githique
(Ai. Gr. II 2, 22), mais en réc. (Humbach, Gathas I 28%). On notera
que kohrp- ‘forme, corps’ est d’abord féminin comme en védique, et
n’est neutre que dans trois passages relativement tardifs (N 106,
Y 71. 4, V. 3. 20, 5. 13s.).

adava.x$nu- parait pourvu d’un -i- final si on adopte la legon de
Mf 3, suivie par Geldner: adava.xénus (de *xénu-t-s) (Ai. Gr. IT 2, 43).

4.3.2. Suffizes.

-a- en premier terme de bahuvrihis, cf. ci-dessus, étudié par Frisk,
Zur indo-ir. u. gr. Nominalb., 1934. V. aussi D.-G., Actes du congrés
de linguistes, Copenhague 1936.




L’iranien ancien au XXéme siécle 23

-aka- a été étudié par Edgerton, The k-suffixes of Indo-Iranian,
1911 (= JAOS 31, 93s. et 296s.), et par Debrunner, qui montre (IF
56, 174s.) qu'il n’y a pas de suffixe -gka- dans madydka-.

-afic-, qui est certainement indo-iranien (skr.safrdc- ‘uni’, av.
habBrancs, -acié, en face de skr. satrd ‘ensemble’) et qui s’ajoute notam-
ment & des radicaux nominaux (skr. ghytdci- ‘ayant rapport au ghee’,
av. hunairydnc- ‘adroit’), se retrouverait dans v.-p.artdcd, si l'on
voyait en celui-ci un instrumental adverbial ‘en se tournant vers
Arta’; le terme serait analogue (et exactement opposé) a véd. devdci-
‘tourné(e) vers les dieux’ (dans devdcyd kypd ‘avec le corps tourné vers
les dieux’ RV 1. 127, 1; traduction douteuse selon Debrunner, Ai.Gr.
II 2, 155). La question est discutée BSOAS 1962. — Sur -afic-, v. en
dernier lieu Morgenroth, Wiss. Z. d. E. M. Arndt Univ. Greifswald,
Ges. u. Spr. Reihe, 9, 1959—1960, 435s.

-an- a été étudié par Fri§, Die Stamme auf -an im Awest., AO
22, 1954, 38s., qui élimine d’abord quantité de mots interprétés
comme tels par Bartholomae, reconnait ensuite douze anciens mots a
suffixe -an- (avec correspondants en d’autres langues) et explique enfin
douze formations nouvelles, faites probablement sur le modéle de
tas- [tasan-.

Un suffixe *-aen-/-son- a été reconnu par Hoffmann, Ein grund-
sprachliches Possessivsuffix, MiiSS 6, 1955, 35s., dans maqfrd, mara-
tano etc., pubrdne, visane, kaine etc.

-r-/-n- (qui n’existe pas en skr.) a été étudié en grec et en avestique
par Schwyzer, KZ 46, 1914, 167s.

-ana- a été étudié par Wackernagel, Ehrengabe Geiger 1931, 227s.,
4 propos de vaédayand-, haxadrayana-, han-jamana-, vitdacina- et
varazana-. Un -ana- de patronymiques avait été reconnu par Jackson,
Av. Gr. § 832; Debrunner y revient, Ai. Gr. IT 2, 205, & propos de véd.
traitand- en face de tritd-, of. av. jamdspana-; v. ci-dessous, -tana-.

-ar- figure dans aogara ‘force’, Nyberg, Symbolae Danielsson, 256,
et tacara ‘course’, Lohmann, KZ 59, 1932, 144.

-@yanya- se trouve peut-étre dans le patronymique wdtavaénya-
(Ai. Gr. IT 2, 285).

-Gra- figure dans daxddra- ‘signe’, & moins qu’il ne faille y voir
(Humbach, Gathas II 50) un composé avec rac. ar- en second terme,
comme véd. karmard- ‘forgeron’, mais Burrow, Adyar Library Bull.
25, 1961, 69s., part de karmar- (lituan. kdlti); lecture daxsta-, Lommel,
NGG 1934, 74, a rejeter (Debrunner, Ai. Gr. II 2, 287).

L’alternance -i-/-d- est étudiée par Szemerényi, KZ 73, 1956, 192s.

Les formations en -ika-, faites sur des féminins en -i-, sont énumérées
Ai. Gr. I1 2, 314: rée. ndirikd = av. ndiri- = véd. ndri-, réc. jahika-
et jahi- ‘prostituée’ (cf. véd. hasrd- ‘id.’), réc. kasvikd- ‘minime’, cf.




24 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

g. kasu- ‘gering’, réc. kainikd = kaini- ‘jeune fille’, réc. carditikd —
caraiti- ‘jeune femme’.

réc. pairika- ‘sorciére’ est a lire .parikd-, va m. p. parik et
pers. pari. s-vorazike, voc. fém. ‘6 fainéante’ est formé soit sur un
masc. en -aka-, soit directement sur -varaza- (Ai. Gr. I1 2, 318).

Avec les racines en -u ou contenant u, le suffix -u- est évité
et le plus souvent suppléé par -ra-, comme I’a montré Bloomfield,
On a case of suppletive Indo-European suffixes, Lg 1, 1925, 88s.,
qui rend compte ainsi de zaéni.budra-, uyra-, x$udra- et suara-,
v.-p. Buzra-.

Le rapport entre av. hizu- et hizva- ‘langue’ a été examiné par
Kuiper, Notes on Vedic noun-inflexion, 1942, 15s., qui reconstitue
un paradigme unique (ainsi, déja, avait fait Bartholomae, Grdr. I
230). Au contraire, Benveniste, Asiatica (Festschr. Weller, 1954), 30,
sépare hizva- de véd. jihvd-.

-u- est retrouvé dans bazu- ‘bras’ par Benveniste, BSL 52, 1956,
60s.; Etudes langue osséte, 61.

*-sa- figure au lieu de skr. -su- dans cizdnuds, Ai. Gr. IT 2, 469.

Le féminin des adjectifs en -i- et -u- a été étudié par Sommer,
IF 36, 1916, 165s.

-aéna-, suffixe formant en iranien des adjectifs de matiére, mais
qui a disparu du sanskrit, est exhaustivement étudié par Belardi,
AION 3, 1961, 1s. Il faut rayer av.axdaéna-, v.-p. azdaina- ‘bleu
sombre’, contre D.-G., Hommages Dumézil, 1960, 96s.

Tous les suffixes a4 £ sont étudiés par Edgerton, The k-suffixes
of Indo-Iranian, 1911 (= JAOS 31, 93s. et 296s.).

-ta- est étudié par Schwyzer, ZII 7, 135 et par Lommel, ib. 8, 272.
Ce suffixe a été retrouvé par Benveniste dans sarata- ‘froid’ (BSL 52,
1956, 60).

-tana- est étudié par Kuiper, ZII 8, 263s., et notamment les
patronymiques en -fana- de noms en -ta-: skr. Traitand-, av. Fraya-
zantand et Vydtano (mais non Zbaurvatans).

-tara- et -tama- peuvent, en iranien comme en sanskrit et en grec,
s’ajouter & des thémes de substantifs: caratutara- ‘dépassant la lon-
gueur d’un c¢.’, varabrajgstama- ‘le plus victorieux’, etec.; de plus, la
figure uxdangm wxdo.tamam ‘le meilleur des dictons’, daévangm daevo.-
tamo ‘le plus démoniaque des démons’, a un pendant exact en skr.:
devdnam devdtamaya (RV 2, 24, 3) (Ai. Gr. II 2, 602); enfin le sens de
gaond.tama- ‘le plus poilu’ et de zayé.tama- ‘le plus armé’ est analogue
a celui de skr. sdhastama- ‘le plus doué de force’. Mais les formations
adversatives en -tara-, usastara-, daoda(s)tara- ‘situé du c6té du matin,
du soir’, parontara- ‘situé a 1’écart’ ont leur correspondant en grec,
mais pas en skr. (Ai. Gr. (I 2, 603).




L’iranien ancien au XXéme siécle 25

-tat- et -tati- sont étudiés en védique par Renou, BSL 55, 1960, 16,
et Benveniste signale, ib. 18, que le second de ces suffixes a dii exister
en iranien ancien, mais pas en avestique, ni en vieux-perse. Ce semble
avoir été la 1esuffixation en -#3- d’un abstrait en -td-. Quant & -tat-,
commun & l'indo-iranien comme au grec et a I'italique, il est productif
en iranien, chétif en indien. Trait commun, signalé par Benveniste,
entre l'iranien ancien et l'italique: formation de dérivés en -tat- sur
radical de participe présent, av. irifqstat-, uxSyqstat-, narafdqstat-, peut-
étre aussi rasgstat-, lat. voluntas, ete.

-ti- et -tu-, voir ci-dessus, Composition. Sur -tu-, Havers, Anthropos
1954, 182s.

-tr-: les dérivés iraniens de ce type sont divisés par Benveniste,
Noms d’agent et noms d’action, 1948, 18s., en deux classes, I'une
faite d’anciens paroxytons & vocalisme suffixal o, I’autre, d’anciens
oxytons & suffixe en e; la premiére classe désignerait ’auteur de
Paction, l'individu caractérisé par elle; la seconde, 1’agent d’une
fonction. Cette distinction est, de facon générale, contestée par
Szemerényi, AL 1, 1950, 189. — naénaéstar- est en réalité, comme 1’a
vu Debrunner, Ai. Gr. II 2, 689, naéstar- ‘critiqueur’ précédé de la
négation; dazdar- est douteux, cf. Humbach, MiiSS 11, 1957, 78s. et
D.-G., IIJ 2, 1958, 66s., mais Gershevitch, Av. Hymn to Mithra,
1959, 329. — Mibra- est déclaré d’origine inconnue par Debrunner,
Ai. Gr. II 2, 701, en dépit de 'article de Meillet, JA 1907 I, 143s.;
Mayrhofer, Ai. et. Wb. II 533.

*.tha- est étudié par Frisk, Suffixales -th- im Idg., 1936.

*-athu- est assuré pour l’indo-iranien par av. fsoratu§ = skr.
*psarathu-h, Lommel, GGN 1935, 169.

parana- ‘plein’ est séparé de skr. pirna- et expliqué comme *prna-
par Bartholomae, SBHeid 1925, 43, et Meillet y suppose !’influence
du présent (BSL 27, 1927, *48). Pour Debrunner, Ai. Gr. I Nachtr.,
17, suivant Andreas-Wackernagel, porona- est peut-étre graphique
pour *pirna-, mais ceci est contredit par g. daraga-, oss. dary,
kurde derg, et par réc. arama-, pers. arm. Selon Kuiper, India
Antiqua, 202, la forme avestique refléte indo-ir. *prH-na, qui a
donné en skr., par ‘Umlaut laryngal’, *purH-na-, d’ou piarnd-,
mais ce savant, revenant sur le probléme des ‘sonantes longues’ dans
son article Zur kompositionellen Kiirzung in Skr., Sprache 1961,
concéde, p. 15% que l'abrégement dont témoigne av. parona- est
,une exception’.

axdaéna-, v.-p. axdaina- contiennent décidément le suffixe -na-,
voir Belardi, AION 3, 1961, 1s.

g. hudoma- ‘douceur’ peut étre une graphie défective de ohiidma-
(Ai. Gr. IT 2, 750).

2 Kratylos




26 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

-man-|-ma-: la forme -ma- prise par le suffix -man- est étudiée,
pour le githique, par Porzig, IF 42, 1924, 256, et, en composition,
par Bartholomae et Frisk (ci-dessus, Composition).

Les traces d’absolutifs en *-fya sont recherchées en iranien par
Pisani, RIL 78, 1944/45, 67s.

madya- ‘mortel’ (et peut-étre aussi v.-p. mriiy) représente, selon
Andreas-Wackernagel, GGN 1911 4 A, 1913, 3f A, *mytya-, qui aura
donné skr. mdrtya- par adaptation a mdrta- ‘homme’ (Ai. Gr. IT 2, 789).
Contre *mgtya-, K. Hoffmann, ZDMG 1960, 182; Mayrhofer, Ai. et. Wb.
II 594..

-ra- est exhaustivement étudié par Frisk, Zur indo-ir. u. gr. Nomi-
nalb., 1934. — Sur skr. dsura-, av. ahura- compris comme contenant
un sufﬁxe -ura-, voir Pisani, REIE 1, 1938, 223; Polomé, Mwmjunc
xdow, Gedenkschr. Kretschmer, II 89; Kammenhuber, MiiSS 14, 80
et KZ 77, 72. — Sur -ra- remplagant -u-, v. ci-dessus.

-vant- [-mant-: ces deux suffixes et leur répartition ont été simul-
. tanément étudiés par Bender, The suffixes mant and vant in Skr. and

“Avestan, IF 30, 1910, 138s., et par Wackernagel, KZ 43, 1910, 277s.;
les résultats concordent: -mant- est réservé aux thémes en u-, us- et
ao-, -vant- & tous les autres. — Sur zrvantam identifié & lat. cruentum,
D.-G., BSOS 9, 1937—39, 862.

Le rapport entre av.abaurvan-, abravan- et skr.dtharvan- est
expliqué par une métathése de laryngale: G. Liebert, Die ie. Personal-
pronomina u. die Laryngaltheorie, 1957, 9.

‘Préfize’: le ‘préfixe’ ¢- d’av. tkaéda- est rapproché de formations
semblables d’autres langues par Meillet, Ehrengabe Geiger, 1931, 234s.

4.4. Flexion nominale.

4.4.1. Déstnences en général.

Duel, N.-Acc. masc. et fém.: ’extension de -du, attestée en skr.,
est peut-étre indo-iranienne, si I’on admet comme graphies défectives
de 'w les finales de gavo ‘les deux mains’ (Yt 10, 48), pado (Visp. 15. 1),
pitara ‘both fatherand...’ (Yt 10. 117) (Wackernagel, SBBerl 1918, 409).

Duel, N.-Acc. neutre: le caractére i.-e. d’av.vanuhi, véd. urvi
semble garanti par arm. cunr < *gonun (Meillet, Esqu. gram. cp. arm.,
1903, 59, cité Ai. Gr. III 52); mais cette forme n’est plus dans 2éme éd.
de la grammaire de Meillet, et cf. Benveniste, Origines 1935, 36, et
Mayrhofer, Ai. et. Wb. I 429 (S.).

Duel, Gén. et Loc.: en face de skr. -oh aux deux cas, I’avestique
distingue un génitif en -d et un locatif en -6. En présence de cette
divergence, on a cherché & éliminer ce locatif : bazvé (V. 3. 25) s’explique
comme loc. sg.; mais il reste zastayo (Y. 30. 8 et 44. 14): Wackernagel,
SBBerl 1918, 400 I’élimine comme graphie d’un zastayd, ce qu’accepte




L’iranien ancien au XXéme siécle 27

Tedesco, ZIT 4, 1632; cf. aussi Ai. Gr. III 567. Mais Benveniste a
montré, BSL 34, 1933, 26s., que les deux désinences avestiques con-
tinuent respectivement le gén. *-os et le loc. *-ou de l'indo-européen,
lesquels ont été confondus en sanskrit par contamination des deux
désinences, ¥*ou -+ *os donnant -ok. (Hoffmann, Air. 14, maintient les deux
désinences avestiques, mais semble ignorer I’explication de Benveniste).

Pluriel, Instrumental. Certains instrumentaux avestiques, appa-
remment en -i§ et -u$, posent des problémes, qu’a tenté de résoudre
Reichelt, Indo-Iranian Studies ... Sanjana, 1925, 221s. Il faut
certainement partir de vanuhis et avanhias (var. avanhiis), qui s’expli-
quent aisément (déja chez Bartholomae) comme (a)vahu-wis, de
(a)vahu-bis. La méme désinence se retrouve, masquée par une graphie
défective, dans les formes en -ud: yatu$ pour oyatu-wi, etc. Quant
aux trois formes restantes, la finale -i§ (une fois -i§) y est précédée
de nm: mamani$, adaoni$, snakani§. Reichelt en conclut que cet n
résulte d’une erreur de lecture d’'un w de I’Avesta arsacide. En ré-
alité, ces trois formes different trop par la date et par ’emploi pour
pouvoir étre mises sur le méme pied. La premiére, la seule gathique,
est éliminée de ce dialecte par Humbach (Gathas I 26 et II 93), qui
y voit un ace. plur. namani avec ‘persévération’ du -§ de z*ai§ qui
précéde. Dans les deux autres emplois du mot, tous au Yt 1, ce pré-
tendu instrumental fait fonction soit de nominatif, soit d’accusatif.
De méme, adaonis fait fonction d’accusatif, et cela partout ou il est
attesté, ce qui suggére une extension analogique du féminin. Il reste,
pour seul instrumental réel, le tardif, obscur et en tout cas défectif
(avec son i bref) sndkinid, du Nirangistan. Ces formes d’instr. sont
discutées par Schwyzer, IF 47, 267s., et par H. Seiler, Relativsatz,
149s. V. ci-dessous Syntaxe.

Désinences des différents thémes.

4.4.2. Thémes en -a-. '

Dat. en -dia: Wackernagel a montré, KZ 43, 1910, 288, qu’il est
erroné, malgré la tradition manuscrite, de regarder comme une post-
position I’a de vispai a, etec., car @ ne se construit jamais, ni en aves-
tique ni ailleurs, avec le datif. Il s’agit de la finale -dya, identique &
celle du sanskrit. Benveniste, malgré cela, parle encore & ce propos
de postposition (IIJ 1, 1957, 77s.) et prétend limiter ’emploi de ces
formes (en face des formes plus courantes en -@:) aux phrases nomi-
nales, ce que réfute D.-G., I1J 2, 1958, €7. — Quant a I'origine d’i.-ir.
-aya, elle a été étudiée, avant Wackernagel, par Oldenberg, ZDMG 63,
291, et, aprés lui, par Thurneysen, IF 39, 1921, 195, et Liebert, Die
ie. Personalpronomina, 1957, 78.
2.




28 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Un voc. g. ada a déja été reconnu, contrairement & ce qu’écrit par
inadvertance D.-G. dans cette revue 5, 1960, 43, par Bartholomae,
Grdr. I 126, puis par Lichterbeck, KZ 33, 1900, 198s. et par Loewe,
KZ 51, 1924, 473.

Dat. du.: g. randibyd contient une ancienne diphtongue (Bartho-
lomae, Zur Etym. u. Wortbild. der idg. Spr. 1919, 19, contre Andreas-
Wackernagel).

Nom. plur. en -@: aprés Bopp, Schmidt et Meillet (JA 1909 I, 558),
Hoffmann (Air. 13) voit dans cette finale le collectif en -@ de l'indo-
européen. Wackernagel-Debrunner, Ai. Gr. III 101, objectent que le
nom. plur. en -@ ne sert jamais, contrairement au neutre, pour I'accu-
satif. Aussi préférent-ils 'interpréter comme graphie défective d’-d.
Mais l’objection n’est pas dirimante.

Nom. plur. en -anhé (skr. -asah): il s’agit, comme 1'a vu Meillet,
MSL 9, 1896, 365, du cumul de la désinence des thémes en -a- et de
celle des thémes consonantiques.

Acc. plur. en -ing: & daéving, Humbach ajoute (Gathas I 31)
visping (Y 28.1; 49.3), ting (Y 46.4) et zaving; ajouter encore
madysng, Reichelt, Elem. 196.

Instr. plur. en -aéibid: afrivanaéibis et habrakaéibid ne peuvent pas,
selon Ai. Gr. III, 107, passer pour refléter un fait ancien, vu la con-
fusion qui régne dans la formation des cas de I'avestique récent.

Dat. plur. en -aéibyo: Bartholomae, Zur Etym. u. Wortbild. der
idg. Spr. 1919.

Abl. plur. en -Gibys: datoibyasca (Y 51.14) coordonné & wvastrdt,
Humbach, Gathas II 90.

Gén. plur. en -@nam, dont le premier @ est garanti par le v. p., le
m.-ir. et le véd., est toujours écrit défectivement -angm, sauf dans
madyangm (Ai. Gr. III, 109; Hoffmann, Air. 13). — En outre, on a
un gén. plur. en -gm: Meillet, MSL 11, 19s., y reconnaissait une adap-
tation aux thémes consonantiques; mais Schwyzer, IF 47, 1929, 258s.,
observe que l’explication ne vaut pas pour tous les exemples et
considére plutét -gm comme l’abrégement récent (-an) de -anam. Cf.
son explication analogue des nom.-acc. en -a@ié, ci-dessous, Pronoms.

4.4.3. Thémes en -a-.

Reichelt en traite, Iranisch 67/68, avec bibliographie; puis Liebert,
StLing 1960, 95s.

Instr. sg. en -a@: Lichterbeck, KZ 33, 1900, 203.

2razda- et mazda- ont été étudiés par Pedersen, La cinquiéme
déclin. lat., 1926, et par Kuiper, I1J 1, 1957, 86s., Humbach, WZKSO
1957, 81s., et encore Kuiper, IIJ 1960, 187, qui ont établi que le
nom du dieu est un.théme en -@-, non un théme en -dh-: la seule




L’iranien ancien au XXéme siécle 29

forme apparemment contraire, v.-p. auramazdaha (gén.) représente
le cumul de deux désinences, -ah-a(h), comme le nom. plur., vu ci-
dessus, en -anhé. — Sur auramazda-, on avait encore Wesendonk,
ZII 7, 189, et Kent, Oriental Stud. Pavry 1933, 200s.

4.4.4. Thémes en -i- et en -u-.

Kuiper les étudie dans ses Notes on Vedic Noun-inflexion, 1942.

-aém peut noter -ayam (Kurylowicz), mais est plutdt dialectal,
-ayam (cf. ci-dessus, III 2.1b, -aya).

paife (comme paifyaéca) est datif, mais z’aépaife est instrumental,
Meillet, Du genre animé, 1897, 9, cité Ai. Gr. ITI 143.

Loec. en -d de thémes en -i-: Reichelt, Iranisch 69, citant Jacobsohn,
KZ 43, 1910, 53.

-v0 note divers cas des thémes en -u-, qu’a élucidés Humbach,
Gathas I 21s. Cf. avant lui Reichelt, Iranisch 69.

Le loc. v.-p. en -auv résulte, selon Wackernagel, SBBerl 1918, 409,
de 'abrégement de *-du.

Sur tanudi-ca, v. Humbach, Gathas I 26.

Duel: Bartholomae, Zur Bildung des Nom.-Akk. Du. mask. der
u-Dekl., IF 25, 1909, 167s.

Pluriel: ara2v6 est peut-étre pour arozavs, également attesté (Ai.
Gr. ITI 159); et vaygm est peut-étre pour viyam (ib. 163).

4.4.5. Thémes en -i-.

v.-p. harauvati- et av. azi- sont étudiés par Lommel, Stud. iiber
idg. Femininbildungen, 1912, 46s.

4.4.6. Thémes en -i-.

v.-p. dahydaum, av.nasdum, etc. sont élucidés par Kuiper, Notes
on Vedic Noun-inflexion, 1942, 37s.

ki ‘du porc’: Schwentner, KZ 76, 1958, 51.

4.4.7. Thémes en -r-.

La flexion de pitar- et de g. dugadar- est élucidée par Kuiper,
Notes . . ., 21s.

Le plur. g. ayars s’oppose au sg. ayars comme, en hittite, le plur.
uddar au sg. uttar: Hoffmann, Air. 15.

Le gén. plur. strom fait difficulté: Humbach, Gathas I 32 et n. 47.

sastrangm est & exclure des thémes en -r-: Ai. Gr. ITI 211.

4.4.8. Thémes en diphtongue.

Skr. rayi-h etc. a été étudié par Kuiper, Notes..., 67, qui se
rallie & Kurylowicz, Prace filol. 11, 230! et Etudes indo-européennes,
1935, 36s., et récemment par Szemerényi, KZ 73, 1956, 167s.




30 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

4.4.9. Thémes consonantiques: moms-racines.

Les génitifs hit de hwvar-/x"an- ‘soleil’ et zra de zruvan- ‘temps’
sont interprétés par Benveniste, BSL 34, 1933, 23s., comme graphies
de huvo et zruvd, formes imitées des neutres en -n au premier terme de
composés. Mais il a renoncé a cette explication dans ses Origines de la
formation des noms, 1935, et tient h(u)vé pour entiérement régulier
(65); de méme pour zrii < zrvo, 179. En revanche, il rejette, p. 65s.,
comme “indiiment érigés en génitifs archaiques” les formes g. dong
et zvang. Ces formes sont replacées par Kuiper, Notes . . ., 9s., dans
le cadre général des flexions protérodynamique et hystérodynamique,
av. hvara [x*3ng s’opposant & av.zyd/zamé comme g. dong (gr. deo-) a
véd. ksdh/ksmdh, av. zd/zamé. Selon Kuiper, India Antiqua, 207, étant
donnés gr. gaf-eA- et got. sadil < *seHw-el, véd. siar- et av. hvar-
reflétent une forme & métathése, *seuH-el, tandis que z¥ing est régulier,
pour *sHw-en-s.

Le type védique gosd-h ‘obtenant du bétail’, qui donne en avestique
vararajd (nom. sg.), frazgm (gén. plur., sic contre la correction adoptée
a tort par D.-G., JA 1936, 248), est élucidé par Kuiper, Notes . . ., 71s.

4.4.10. Dérivés en -am-.

casmang, pabmang, haxrmang et razing, dont Bartholomae faisait des
loc. sg. ou des nom.-ace. plur., sont reconnus comme génitifs ou ablatifs
par Humbach, Gathas I 31, qui les ajoute donc & dang et & avsng. En
outre, adqs, Y 46. 5, est, selon lui (II 69), une forme de sandhi pour
*a dang.

g. maratdné n’est pas, comme le voulait Bartholomae, un gén. sg.,
mais, selon Humbach (MiSS 2, 212; I1J 1, 1957, 306), un nom. plur.

namanis, en réalité namani, acc. plur., a été vu ci-dessus.

4.4.11. Thémes en -ud-.

Wackernagel-Debrunner, Ai. Gr. III 300, mettent en doute ce que
Bartholomae enseigne du passage de thémes en -ud- & thémes en -u-.

Sur I'ancien duel haxti, v. Bartholomae, WkIPhil 1908, 612, cité
Ai. Gr. IIT 304.

4.4.12. Thémes anomauzx.

av. panta- /pab- a été étudié par Bezzenberger, KZ 42, 1909, 384,
et Wackernagel, KZ 55, 1928, 104s. Mais Pedersen (KZ 32, 1891, 269)
Pexpliquait & partir d’'un théme unique *ponteH-/pptH-. 11 faut en
tout cas tenir compte des faits suivants: 1° L’iranien moy. et mod.
montre que ‘“l’opposition entre ¢ et 6 dans pantd: pad est pré-irani-
enne”’ (Morgenstierne apud Kurylowicz, L’apophonie, 37724): parachi
pandn, oss. fandag, sace pandd. 2° G. padabis (51. 16) empéche de partir,




L’iranien ancien au XXeéme siécle 31

pour véd. pathibhih, d’'un théme en 7 (comme l'ont fait Meillet-Ben-
veniste: Kuiper, IIJ 1, 9). 3° Indo-ir. th ne peut s’expliquer que par
un théme en laryngale (H), ce qui exclut un théme en 7 (K.). — Selon
Humbach, Gathas II 27, pafigm (Y. 31.9) n’est guére acc. sg. de la
forme innovée réc. paba-, mais plutdt gén. plur. de g. panta-/pab-.

4.4.13. Numéraux.

Certains numéraux ont été étudiés par Bartholomae: IF 22, 95s.,
23, 43s. et 38, 26s. (1°r et 24); Die ar. Zahlwoérter fiir 20, 30, 40, IF 42,
1924, 133s.; d’autres, par Szemerényi, Studies in the Indo-European
system of Numerals, 1960.

Le nom de nombre;i.-e. pour 8 est élucidé par Henning, TPhSoc
1948, -69. i

Le rapport entre cafru- et cabwara- en premier terme de composés
est discuté, contre D.-G., par Lommel, IF 56, 1938, 81s.

4.4.14. Pronoms.

o a) Personnels.

v.-p. amdzxam est expliqué par une assimilation et une dissimilation
d’aspiration: Brandenstein, Myjunc ydow, Gedenkschr. Kretschmer,
1956, I, 52s.

ahma acc. ou instr. ‘nos, nobis’: Hoffmann, MiiSS 4, 51, et Hum-
bach, ib. 58.

ma.nd est I’équivalent githique de réc. mana (Humbach, ad loc.).

b) Autres pronoms.

g. hv, que Brugmann rapprochait de skr. svdh (Séchs. Ber. 60,
1908, 31s.), a été élucidé par Humbach, Gathas I 21s., comme une
graphie de ohao (shau). Cette forme et v.-p. hauv sont & réc. hdu comme
v. p. babirauw (loc.) est & véd. krdtau, ou comme g. poratd, réc. dairihvo
(dairihava) (loc.) sont & g. vamhdw (v.l. vawnhd), paratd. Cependant, il
reste que le gathique n’a, au nom. sg., que hvo, tandis que le récent n’a
que ko et exactement dans les mémes emplois. Ceci engagerait & ne
pas séparer les deux formes, pas plus qu’on ne le fait pour g. hyat et
réc. yat (que 'on accepte ou non 'explication d’Altheim, ZII 3, 48s.,
de hyat par yyat) (K.).

av. et v.-p. dim fut expliqué par Caland, KZ 42, 1909, 173, comme
g. et véd. im précédé de d final d’'un mot précédent: @ dim porasat
(Y 9. 1) était & lire ad im parasat. Meillet confirma cette interprétation,
MSL 19, 1916, 53s., en I’étendant & v.-p. di§ et & v. pruss. din, dis.
Mais Benveniste, StBalt 3, 1933, 121s., a rejeté cette interprétation en
montrant que ces formes ir. et v.-pruss. supposent un anaphorique
*dim en face de *d*/, qui donne gr. &), 8¢, v. sl. da, lat. dénique, donec.




32 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

v.-p. taya-, haya-: c’est ainsi qu’il faut lire, comme 1’ont prouvé
simultanément Risch, AsStud 1954, 149s et Hoffmann, MiiSS 9,
83%: pronom formé de la juxtaposition d’un démonstratif et du
relatif.

av. yahi (Yt 10. 64) est interprété par Gershevitch comme un
authentique loc. sg., qui ne s’est pas conservé ailleurs: réfuté par
Tedesco, Lg 36, 1960, 135s.

Les nom.-ace. en -@i, qui ont I'apparence d’instrumentaux, sont
expliqués par Schwyzer, IF 47, 1929, 259s., comme issus de ’abrége-
ment ‘m.-ir.’ de génitifs en -@da@m. Autrement H. Seiler, Relativsatz
143s.

L-ir. tvat . . . tvat est étudié par Geldner, SBBerl 1904, 1088.

L.-ir. anya- vient d’ *alyo- avec adaptation & antara-, Meillet, MSL
22, 1920, 95; Debrunner, REIE 3, 1943, 10.

Sur 'emploi des pronoms & w, Liebert, Zum Gebrauch der w-
Demonstrativa im éltesten Indoiran., 1954.

4.4.15. Adverbes et conjonctions.

g. daradat a été reconnu identique & skr. dhysdt ‘courageusement’ et
apparenté & v.-p. dardam ‘puissamment’: Wackernagel, KZ 61,
1934, 205.

idars ‘immédiatement’ est rapproché de gr. ixrap par Pisani, RIL
78, 1945, 71, qui ne parle ni d’ida, ni de véd. 7gdt, ni de véd. isdns.

na est reconnu adverbe dans g. k3mna: Humbach, Gathas II 70.

ya 28.1, etc., yai§ 28. 11, ete., ta 32. 4, ete., tai§ 30. 11, etc.,
ai§ 28. 11, ete., k@ 48. 8, ete., pourud 43. 15 et mazibi§ 32. 11 ne sont
pas des adverbes, mais des formes déclinées : Humbach, Gathas I 68. —
I1 en est de méme d’ahmi et ahmya, Ai. Wh. 298, Benveniste, BSL 44,
1947—48, 72.

réc. yezi ne doit pas étre distingué de g. yezi: Humbach, Gathas
IT 55.

5. Verbe.

5.1. Thémes de Uindicatif.

5.1.1. Présents radicaux.

g. aogadd, réc. aoxta ne peuvent, selon Kuiper, Nasalprésentia,
1937, 230, représenter le degré e de gr. edyouar, qui est une forme
thématique. Kuiper y verrait soit une graphie défective pour la
forme & augment ,dug-, soit une fausse vocalisation de ,ug-. En réalité,
si 'on tient compte de ce que Kurylowicz enseigne de la vyddhi
iranienne et qui a été rappelé ci-dessus, aog- est la forme réguliére
pour un verbe & initiale »- pourvu d’augment.




L’iranien ancien au XXéme sidcle 33

5.1.2. Présents a redoublement.
lis ont été étudiés par Brugmann, Zu den redupliz. Verbalbild.,
IF 31, 1912—13, 89s.

5.1.3. Présents o nasale.

Exhaustivement étudiés par Kuiper, Die idg. Nasalprédsentia, 1937
(la premiére édition, de 1934, sous le méme titre, n’est que partielle),
et par Kronasser, SBWien 235, 2, 1960.

fryanmahi et hvgnmahi(ca) sont expliqués par Kuiper 65, comme
appartenant a une ancienne classe en *-¢n-; de méme varante, fraoranta,
(aibi.)garante et urvinyant-. Mais Humbach maintient 'interprétation
par ofrimahi. De méme Hoffmann (S.).

Un type en nd(y), encore admis par Reichelt, Iranisch 76, sur la
foi de v.-p. agrbit, est nié par Kuiper, Nasalpr. 231s. et AION 1, 1959,
159%, qui renvoie pour le mot v.-p. & Hoffmann, MiiSS 8, 1956, 18.

5.1.4. Présents en -s-.

Egalement étudiés par Kuiper, AO 12, 1933--34, 190s. Sur #dasa,
Humbach, Gathas IT 26.

5.1.5. Présenls en -ya- et -aya-.

Lommel, ZIT 1, 191, Sur wasyeiti, uxsys (Y 31. 7), uxdya (33. 10):
Humbach, Gathas I 69.

5.1.6. Désidératifs.

Etudiés par Giintert, IF 30, 80s.. mais surtout par Charpentier,
Die Desiderativbildungen der indoir. Spr. 1912.

5.1.7. Aoriste en -§-?

x$naoda: en serait un, mais ¢’est peut-étre un conjonctif de z$naosa-:
Humbach, Gathas II 67. Sur nadama, Humbach, ib. 57.

5.1.8. Aoriste en -id-.

L’inexistence de cette classe a été démontrée par Kurylowicz,
BSL 44, 1947, 61s.

5.2. Passif.

L’aor. passif g. mraoi se rapporte, selon Humbach, Gathas II 37,
non pas & mru- ‘parler’, mais plutét a la racine de mrira- ‘destructeur’.
Les formes v.-p. précédemment interprétées comme aor. passifs relé-
vent plutét de la classe suivante:

Présent passif en -ya-: reconnu dans v.-p. adariy, ete. (notamment
4 cause d’adaryta), par Schaeder, UJbb 15, 1936, 561; cf. Kuiper,
India Antiqua 200! (Gray, JAOS 21, 128!, en avait reconnu la valeur
d’imparfait, sans pouvoir se 1'expliquer).




34 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

5.8. Désinences des divers temps.

5.3.1. Indicatif présent (sans injonctif).

Act. sg. 1: -@/-mi, Meillet, MSL 22, 1921, 219s. Reichelt, Iranisch
738. — yeca, de yac- (élargi de ya-), Humbach, MiSS 9, 75s. (déja
Kanga, cf. Kuiper, I1J 4, 1960, 259%, qui n’accepte pas cette inter-
prétation). Cf. W. P. Schmid, IF 1956, 228s. ‘

Plur. 2: la finale de g. i3afd est conservée en sogdien bouddhique,
yagnobi et osséte, Reichelt, Iranisch 74.

Moyen, sg. 1: dyesé, de a-yam-, Nyberg, Religionen des alt. Ir.
1938, 450; aojoi, Humbach, ZDMG 107, 365.

2: tazde (Y 10. 1), interprété par Mayrhofer, Indo-iranica, Fest-
schrift Morgenstierne (i paraitre), comme forme de fac- ‘couler’.

3: dazdé (Y 30. 4 et 51. 6, 19), Humbach, ZDMG 107, 369, Gathas I
69; daste, Hoffmann, MiiSS 4, 247¢.

du. 3: varanvaite, graphie défective, of. mamandité, Reichelt, Iranisch
74.; hon . .. zazdite, cf. skr. jihate, Jahati, Hoffmann, MiiSS 4, 243s.

plur. byenté 34. 8, pour .bayenté, Barr apud D.-G., Zoroastre 184.

5.3.2. Injonctif.

Actif, sg. 1: didainhé, 43. 11, Humbach, IF 63, 214.

2—3: didgs 49. 9, Humb. ib.; as 34. 8, de ah- ‘lancer’, Humbach,
WZKSO 1, 90, Gathas II 45; cinas, de cid- ou de ci0-, ib. 55.

2: uxdys, de uxdya-, présent de vaxs-, Humbach, MiSS 9, 74;
* douteux: didares de daraz-, Humbach, Gathas II 58; dadd inj. ou
conj., Humbach, ib.

plur.: le prétendu injonctif de ah- ‘étre’, han, n’existe pas, Hoff-
mann, MiiSS 4, 245s.
- Moyen, sg. 2: ddnhd n’est pas un nom, mais la 2¢ pers. sg.inj. moy. (au
sens de ‘recevoir’) de dd-, Humbach, MiiSS 7, 69, Gathas I 68 et IT 59.

plur. 3: varanata 30. 6, fausse vocalisation pour -afd, Andreas-
Wackernagel, GGN 1911, 12,

Imparfait, Actif, sg. 3: as, Y 31. 9, pour .a@s de ak- ‘étre’, Humbach,
WZKSO 1, 90.

5.3.3. Aoriste (y compris Vinjonctif).

Actif, sg. 1: @ram, 43. 10, contient peut-étre I'augment, Humbach,
Gathas II 50.

2: sqs 46. 19, injonctif de sand- ‘paraitre’, Humbach, MiiSS 2, "29;
Gathas II 73.

3: ajon 48. 10, injonctif de jan- avec prév.d, Humbach, MiiSS
6, 44, Gathas I 31, IT 79.

plur. 3: dgn 45. 10 et 47. 1, injonctif ou conjonetif, Humbach,
MiSS 6, 46, ZDMG 105, *63, MiiSS 7, 68, Gathas I 30, IT 65 et 74.




L’iranien ancien au XXéme siécle 35

Moyen, sg. 1: covidi pour .couéi, injonctif de ci§-, Humbach, MiiSS
2, 214, mais peut-étre infinitif du type de doidi 33. 13, Humbach,
Gathas IT 91.

3: acistd et cistd, indicatif et injonctif de ¢i6-, Humbach, WZKSO
1, 8%
plur. 3: apayanta, injonctif de yam-, Humbach, Gathas II 35.

5.3.4. Parfait, Moyen.

8g. 3: aror 33. 9 et 50. 5, Humbach, Gathas II 41 et 84.
Désinences en -r-.

adars 43. 15, skr. ahdh, Andreas-Wackernagel, GGN 1911, 15 A.
Voir aussi Optatif.

Désinence en -§ en v. p.

La désinence v.-p. de @i# ‘il alla’ et de akunaud ‘il fit’ a été slucidée
par Pisani, RSO 19, 1940, 91s., et par Schaeder, OLZ 1941, 199s.,
cités par Hoffmann, Air. 16.

5.4. Modes (autres que l'indicatif et I'injonctif).

5.4.1. Conjonctif (= Subjonctif), Actif, sg. 1: -@/-dnt, comme indic.
-a/-my; nmivarani, de war-, Humbach, MiSS 10, 37, Gathas II 95;
doida, de I'aor. sigmatique de dis-, Humbach, MiiSS 9, 76; hjca 46. 1,
de hac-, Humbach, Gathas I 27, II 67; idasd, 31. 4, pour .dsd, d’un
présent en *sk6 de id-, véd. id-, Humbach, MiiSS 9, 66s., Gathas I 64,
II 26.

3: anhat, de ah- ‘lancer’, Humbach, WZKSO 1, 90; (paiti.)mravat
n’est pas injonctif comme paiti.mraot 32. 2, mais conjonctif, Humbach,
I1J 1, 1957, 307, IF 63, 215, Gathas I 69, IT 14 et 62; paitidat, 44, 2,
du présent ida- de -, Humbach, Gathas II 54; coifai 46. 9, de cif-
‘reconnaitre’, Humbach, ib. II 70; dayat 29. 7, 43. 1, 50. 5, de da-,
Humbach, ib. IT 17.

plur. 1: n@d@md, conj. de I’aor. sigmatique de ans-/nas- Humbach,
Gathas I 26, II 57.

2: azdfa conj. aor. de zd- ou conj. prés. de az-, Humbach, MiiSS 2,
223, Gathas II 85; vaordzaf@, conj. parfait de wurvaz-, Humbach,
Gathas IT 84/85.

3: 1danti, conj. du présent ¢da- de i§- ‘mettre en mouvement’, Hum-
bach, Gathas II 63; dgn, conj. ou inj. de dd-, Humbach, ib. I 30, IT 74.

Moyen, sg. 1: ssraoddné, conj. prés. de srud-, tiré de sru-, et que
garantissent sraoda- et asrudti-, Humbach, IF 63, 46, Gathas I 46,
II 84; aojar 50. 11, Humbach, ZDMG 107, 365, Gathas II 34; zsdi,
conj. aor. de wzsa- ‘regarder’, Humbach, IF 63, 102, Gathas II 9;
x$naoddi, conj. aor. sigmatique, ou du prés. zénaoda-, Humbach,
Gathas IT 67.




36 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

5.4.2. Optatif, Actif, sg. 1: dygm, opt. aor. de d@-, Humbach, Gathas
11 57.

3: pairi.cibit et aipi.cibit, opt. aor. de cif-, Humbach, WZKSO 1,
86, Gathas II 15; cf. sahit, daidit, vainit, ete.

Moyen, sg. 1: 189yd, opt. du présent isaits, de i§-, Humbach, MiiSS
10, 34s.; dyad, opt. aor. de dd- au sens de ‘recevoir’, Humbach, Gathas
11 50; vaurayd, opt. prés. de vaura-, tiré de var- ‘écarter’, Humbach,
ib. II 26 et 10.

2: dida, comme la lere pers. dyd, Humbach, ib.

3: vyamrvita, probablement opt. selon Kuiper, Notes on Vedic
Noun-inflexion, 1942, 25, n.

plur. 1: srovimd, 28. 7, lecon adoptée par Andreas et Wackernagel,
suivis par Humbach, IF 63, 101, Gathas I 29, II 10.

3: yazayanta doit sans doute, selon Reichelt, Iranisch 74, se lire
oyazaénta, étant donnés yazaéde ete. et gr. pépowro: vaoziram contient
la finale ,-i-ran selon Wackernagel apud Lommel, Die Yast’s, 1927, 183

5.4.3. Impératif, Actif, sg. 2: vid@, imp. aor. thémat. de vid-
‘trouver’, Humbach, Gathas II 80.

pl. 2: sraot@ 30.2, imp. aor., identique & véd. srét@, Hoffmann,
MiSS 2,229 et Air. 14, Humbach, Gathas I 20, II 20; peiti.zanatd
29. 11, & live ,-zdntd, imp. du prés. 2and-/zdn- de la rac. zan-, Humbach,
Gathas II 18.

Moyen, sg. 2: abaxdo.hva, imp. prés. de baxs-, tiré de baj-, qui au
moyen veut dire ‘s’approprier’, Humbach, MiSS 7, 71.

3: varszydtgm, impératif (Pras., Humbach, Gathas II 77, est une
coquille), avec @ provenant de mater lectionis aprés y; sraZiicgm peut
étre impératif ou infinitif (q. v.).

pl. 2: paiti syodam 48.7 véd. Siyadhvam, Kuiper, AO 17, 63;
sazdam 31. 18 aor. en s de sad, ib. 64.

5.5. Formes nominales du verbe.

5.5.1. Gérondif.
Bartholomae, KZ 41, 1907, 319s.

5.5.2. Infinitif.

Aprés Grégoire, KZ 35, 1895, 79s., et I’étude partielle de Wolff,
KZ 40, 1907, 1s., Benveniste a étudié ce sujet dans Les Infinitifs
avestiques, 1935. Il a éliminé comme noms, ou pour d’autres raisons,
un grand nombre des infinitifs catalogués par Bartholomae. Cependant,
quand il s’agit d’'un nom d’action & rection verbale, on peut difficile-
ment décider si c’est, ou non, un infinitif: ainsi garabam Y 34. 10 est
éliminé par Benveniste (15/16), qui écrit que ‘‘valeur verbale n’impli-




L’iranien ancien au XXéme siécle 37

que nullement forme verbale”, mais sans indiquer d’autre critére;
Humbach rétablit la forme comme infinitif, en pendant aux infinitifs
védiques en -am, lesquels sont assez nombreux pour que I’absence de
leurs homologues en avestique, selon la doctrine de Benveniste, soit
génante. Un antre exemple avestique, rétabli par Humbach, est vidgm
(Y 32. 6): Benveniste y voit un impératif, mais le véd. prati dham est
un infinitif. Autre exemple encore: vygm (48. 7), peut-étre infinitif,
écrit Humbach (Gathas II 78), ou acc. sg. d’'un nom vyd-; Benveniste
n’en parle pas. Enfin, Humbach ajoute & la liste araZiicqm (Y 48. 9),
dans lequel Reichelt, Elementarbuch § 252 (suivi implicitement par
Benveniste) voit, encore, un impératif. De nouveau, les limites de la
notion d’infinitif paraissent fuyantes: comment trancher entre un
impératif et un infinitif & valeur impérative, si rien ne les distingue
formellement ?

Une autre série d’infinitifs, éliminés ou négligés par Benveniste,
sont rétablis par Humbach (Gathas II, 21): les infinitifs en -6. En voici
les exemples, tous correspondant a des présents en -a-: darayé 32. 1,
avé 32. 14, savayo 51.9, azs 43. 14, varazyé 30. 5, x8yo 31. 20, xdayo
32. 5 (douteux) et fSuyd 48.5 (les quatre derniers manquent chez
Benveniste).

Les infinitifs en *-dhydi, étudiés par Benveniste en avestique et
en védique, et qui avaient été I'objet d'une bréve mention de Kuiper,
Nasalprisentia, 60, ont été discutés ensuite par Pisani, KZ 72, 1955,
217. Partant du fait que les inf. skr. de ce type, au nombre de 35,
sont tous en -adhyai, et des gérondifs lat. en -ndi, allem. en -anne(s),
Pisani pose un ancien *-pdhyéi et considére comme seules anciennes,
en avestique, les formations en -aidydi. Celles en -dydi seraient toutes
refaites sur daxdydi et voizdydi, elles-mémes substituées aux formes
théoriques *dad-aidydi et *vaéd-aidyai. Mais la démonstration péche
par la base, car il n'y a pas un seul infinitif avestique en -aidyai
correspondant & un présent athématique: les trois exemples invoqués
par Pisani, merongatdydi, uziraidydi et deraidyar, s’expliquent autre-
ment: le 2 y est voyelle d’épenthése, dans le premier cas entre occlu-
sives (avant ’épenthése ¢ de y, naturellement), dans les deux autres
aprés ir et ar. Reste un fait remarquable: tous les infinitifs en -dyai, sauf
fravarandyar, sont exclusivement gathiques.

Sur vidvandi, v. Bartholomae, Zur Etymologie . .., 5s.

rdibwan, 31. 7, est discuté par Benveniste, Infinitifs 32, Humbach,
MiiSS 9. 73 et Schmidt, ZDMG 111, 214.

5.5.3. Absolutif.

Benveniste, Les absolutifs avestiques, MSL 23, 1935, 393s.;
Pisani, RIL 78, 1944—45, 67.




38 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

5.5.4. Participe.

Benveniste, Le participe indo-européen en -mno-, BSL 34, 1933,
5s., élimine comme fausses lectures tous les exémples avestiques en
-mana- (g. poras-mana- d’aprés Andreas-Wackernagel).

Partic. en -nt-: Kuiper, AO 17, 1938—39, 51 8., apparemment sans
connaitre Benveniste, Inf. av. 18s., o cette solution est suggérée, a re-
connu comme participes présents, en sandhi devant sadayeiti, vyusq,
yngm et dorangm ‘il semble se détacher, frapper, arracher’.

IV. Syntaxe

1. La syntaxe de 'avestique est traitée dans Reichelt, Elementar-
buch, 1909, 218s. — Celle du vieux-perse 1’est dans Meillet-Benveniste,
Grammaire, 1931, passim et 236s., et, d’'une maniére incompléte (cf.
Benveniste, JAOS 75, 1955, 197s.) par Kent, Old Persian, 21953.

2. Emploi des cas.

Inst.: I'emploi de I'instrum. au lieu du vocatif ou du nominatif
dans les githds, quand il s’agit des Entités, avait été signalé par
Geldner, KZ 31, 1892, 319, et par Caland, ib. 256. La question fut
reprise, & propos de la phrase v.-p. dpidim pardbara ’eau I’emporta’,

par Pedersen, KZ 40, 1907, 134s., qui fit état de la tournure russe
vétrom otnosit golos ‘le vent emporte la voix’. Enfin Schwyzer, Die
sog. milbriuchlichen Instrumentale im Awesta, IF 47, 1929, 214s.,
avec résumé 269, a non seulement élucidé I'usage gathique — dans
lequel était exploitée une tournure impersonnelle de date i.-e. —, mais
en a suivi les maigres survivances en av. réc. et a, d’autre part, exa~
miné les cas, nombreux et d’une nature tout autre, d’extension de
Iinstrumental en av. réec. Ceux-ci sont rediscutés amplement par
H. Seiler, Relativsatz, Attribut u. Apposition, 1960, 143s.

Une survivance, non précédemment signalée, de I’ancienne con-
struction a été reconnue par Pisani, RSO 15, 1935, 362, dans ’expres-
sion mdnham raoxsne tapayeiti, Y 7. 4 ‘la lumiére chauffe la lune’.

La répugnance de Humbach (Gathas I 68) & accepter vohi mananhd
43. 7 comme un instrumental-sujet ne parait pas justifiée; elle 'oblige
& sous-entendre un sujet ‘on’.

En revanche, le méme savant semble avoir raison, ib., de refuser
les interprétations que donnait Bartholomae de datifs employés en
gathique comme génitifs, ou de génitifs comme ablatifs, ou enfin d’un
locatif comme instrumental. Comparable: ainhe zdabrada (Y 9. 4),
équivalant & yimahe xdafre (9. 5); Reichelt, Elementarbuch § 484.

Sur v.-p. Arddda namd, Debrunner, IF 52, 153s., Humbach, MiiSS
95, 5.




L’iranien ancien au XXéme sidcle 39

Gén.: Owardtahe 2ri, gén. de temps, Tedesco, Lg 36, 1960, 134.

Abl.: les ablatifs en -da ont été étudiés par Caland, KZ 31, 1892,
269. Un ablatif & sens apparemment locatif, Y 14. 31, est justifié
par Finck, KZ 40, 1907, 123, qui le compare au méme usage en d’autres
langues i.-e.

Nominatif en fonction de vocatif: en géithique, type de véd.
indradca vayo, Humbach, WZKSO 1, 82, Gathas II 23.

Duel elliptique: v. ci-dessus, Composition.

3. Valeur des modes et des temps.

Benveniste, BSL 47, 1951, 17, est revenu & l’ancienne inter-
prétation d’optatifs “de l'action répétée dans le passé”’ (Reichelt,
Elementarbuch § 638). Comparer, en chorasmien, Rysiewicz, Opta-
tivus w funkeij czasu przesziego w chorezmijskim : BSLPol 13, 1954,
93s. (= Studia jezykoznawcze, Wroctaw 1956, 304s.). Cf. aussi
Dresden, Jatakastava, 41573, En skr. (un seul ex.: Mahabh. V 181.
137), Pisani, IF 50, 21s. Debrunner, ib. 222, donne le paralléle grec
bien connu. Autrement Tedesco, ZII 2, 299.

L. H. Gray, Contributions to Avestan Syntax, The Conditional
Sentence: Annals N.Y. Acad. Sc. 12, nr. 13, 1900, 549s.

Valeur des temps: Id., Contributions to Av. Syntax, The Pre-
terite Tenses of the Indicative: JAOS 21, 1900, 112s. Meillet, MSL 16,
311s. (en v.-p.).

Le “potentiel” du sogdien et de quelques autres dialectes a été
retrouvé par Benveniste en v.-p., BSL 50, 64s.

D. Zbavitel, A contribution to the problem of the verbal aspect in
Avestan (en githique), AOr 1956, 15s.

4. Relatif.

L’expression du relatif au moyen de la conjonction yat, yaba
suivie d’une anaphore par démonstratif fléchi a été reconnue par Ben-
veniste, BSL 44, 1947—48, 72s.

L’emploi du relatif en syntagme nominal (origine de la construction
persane dite ‘izafat’) a fait 1’objet d’'une communication de H. Seiler,
Die Relativkonstruktionen im jiingeren Awesta, Congrés des Orienta-
listes, Munich 1957 (Akten 1959, 463s.); puis cet emploi a été situé
par Benveniste dans le cadre d’une théorie générale de la phrase
relative, BSL 53, 1958, 47s. Enfin a paru le livre de H. Seiler, Relativ-
satz, Attribut und Apposition, 1960, dont plus de la moitié est con-
sacré & I’avestique. Reprenant, sous les noms d’apposition et d’attribut,
la distinction (que marque la ponctuation frangaise) entre relatif
caractérisant (précédé de virgule) et relatif spécifiant (sans virgule),
'auteur applique cette distinction & la solution de certains problémes.




40 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

Notamment : pourquoi dit-on toujours mibré yo vouru.gaoyaoitis, mais
jamais ahuré yo mazdda? Et il aboutit & cette conclusion que le relatif,
dans I'exemple cité, a une valeur spécifiante (‘attributive’): il sert &
distinguer un mithra parmi tous les mithras existants, c¢’est-i-dire
parmi les ‘contrats’; de méme, on dit manascad hyat vahistim pour
Popposer au mauvais manah-, et 'on oppose entre eux yasca sponts
mainyus et yasca anrd.

Cependant, les objections, que ne semble pas avoir prévues I’auteur,
se présentent en foule. Si l'on suit en effet sa doctrine, on devra
comprendre 1’expression ki yat aurvat.aspahe (Y 10. 13) ‘du soleil aux
coursiers rapides’ comme voulant distinguer ce soleil-l4 d’autres
soleils, ce qui est absurde. On se demandera de méme & quelle autre
ada- s’oppose I'expression asahe yat vahistahe (Y 13. 91), ou & quelle
autre hutaosa- celle-ci: hutaosa ya pourw.brdbra (Y 15.35); méme
difficulté pour maqbré spanté yo ad.xvarand (V. 22. 2), dtars yé upasuxts
(Y 10. 127, ete.), aZi8 vanuhi ya borszaiti (Y 17. 25, etc.), hvara yat
amadom (Y 19,65. etc.), aZim . . . yim aspd.garam (Y 9.11). Dans le casde
Yo asava Zarafustro, Seiler observe que la position du relatif, en téte du
groupe, le signale précisément comme non-attributif, non-spécifiant
dirions-nous. Mais on répondra que la méme position s’observe dans
yasca spantd mainyusd, qui a pourtant été jugé autrement. On se de-
mandera encore pourquoi, s’il a fallu distinguer entre plusieurs
mithras, on n’a pas cru de méme devoir opposer I’Ahura Mazda aux
autres ahuras, ce dernier mot étant encore nom commun?

Il semble donc qu’il faille chercher ailleurs qu’en une distinction
logique entre ‘attribut’ et ‘apposition’ la raison de l’emploi ou du
non-emploi du relatif en syntagme nominal. Deux possibilités se pré-
sentent & l’esprit. L’opposition entre ahuré mazdd (d’abord gathique)
et mifro yo vouru.gaoyaoitis (réservé aux Yasts) suggére de voir dans la
seconde formule une caractéristique du style épique. Mais ceci n’ex-
pliquerait pas que I'on dise, dans les morceaux épiques, yimé sriré
vivanhand, sans relatif. On se demande alors si ’emploi du relatif n’est
pas lié & la métrique — & supposer celle-ci fondée sur un nombre fixe de
syllabes, comme le soutient encore Tedesco, cf. ci-dessus, Métrique.
Ce qui le confirme & premiére vue, c’est qu’au génitif, I’expression
mifré yo vouru.gaoyaoitts devient, sans yd, mifrahe vouru.gaoyaotdis.

5. Emploi de -ca.

Cet emploi a fait 'objet d’observations de Humbach, MiiSS 8, 78,
IF 62, 1956, 303, WZKSO 1, 83 et d'une grande étude de Gonda,
Vak (Poona) 1956, 1s., ainsi que d’un chapitre de Seiler, Relativ-
satz, 185s. Cf. aussi H. Hartmann, OLZ 1937, 147s., et Nyberg, Reli-
gionen 445s.




L’iranien ancien au XXéme siécle 41

6. Enoncé et négation de son contraire.
Cette figure de style a été étudiée par Humbach, MiiSS 14, 26s.

7. Ordre des mots.

L’ordre des mots en v.-p. a été étudié par Schwentner, ZII 3, 25,
et par Meillet-Benveniste et Kent. L’origine sémitique de la position
de fatiy ‘Déclare . ..’ ne semble guére douteuse, que ce soit un akka-
disme ou un araméisme, ou les deux & la fois. La question a été signalée,
avant Meillet-Benveniste § 17, par Gray, AJSemL 17, 1901, 151s.,
ou est notée aussi la tournure avestique daf mraot Ahuré Mazdd, en
contraste avec skr. Arjuna uvdca, et rappelée par le méme Gray comme
digne d’intéresser un sémitiste, AJPh 72, 1951, 326. Toutefois,
Kieckers, Die Stellung des Verbs im Hauptsatze im Griech. u. in
anderen idg. Spr., 1911, avait déja reconnu le caractére i.-e. de la
position initiale du verbe. Cf. encore, du méme, Acta et Comm. Univ.
Tart. B 38. 5, Tartu (Dorpat) 1936.

8. Parenthése.

La parenthése dans diverses langues i.-e., et notamment en av. et
v.-p., a été étudiée par Wackernagel, Ai. Gr.II 1, 289s., et par
Schwyzer, AbhBerl 1939, Phil.-hist. K1. 6, 1s. Le caractére i.-e. de la
tournure ouvrant Y 44 a été reconnu par Schaeder, Ein idg. Liedtypus,
ZDMG 1940, 404s. L’examen des faits iraniens a été poussé davantage
par Hoffmann, MiSS 9, 79s. et ZDMG 110, 1960, 64s. Humbach a
étudié la parenthése av. raévat cifram et sa transformation en composé
raévas-cifra-, MiSS 5, 90s.

9. Paralléles védiques.

De nombreux paralléles ont été signalés entre iranien ancien et
védique. Il parait utile de les grouper, et on le fera ici, bien qu’ils
relévent parfois autant du lexique que de la syntaxe.

9.1. Substantif et adjectif.

frya- asti- (Y 70. 4, 13. 12): priyd no dtithih (RV 6. 2, 7), Humbach,
Gathas IT 31;déja Geiger, Am. Sp. 192; Mayrhofer, Sprache 1959, 82 23-25,

daéva vispanho (Y 32. 3): visve devdh, Humbach, ib. 32.

vispd ayars (43.2): vidva dhani (1. 52, 11), dha visva (1. 130, 2),
Humbach ad loc.

hazaoddanho vispanho (51.20): vidve sajdsaso devdso (1.131,1),
Humbach ad loc.; Mayrhofer, Ai. et. Wh. I 445.

namanha ustanazasto (28. 1, 50. 8): uttandhasto ndmasa (6. 16. 46),
Humbach.

mazda-rayi- : marmhayad-rayi-, Humbach ap. Mayrhofer, Ai. et.
Whb. I1 537. nd . . . Owdvgs : tvavato nfn (2. 20,1) (S.).

8 Kratylos




42 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Avee, d’un c¢6té, un composé: porahu (46. 19): pdra dsu (1. 140, 8),
Humbach.

Avec un adv.: habra mand bavat (30. 9): satrdea mdnasa (7. 100, 1,
etc.), Hoffmann, MuSS 1, 253, Mayrhofer, Ai. et. Wb. 11 574. haifim
mabrom (31. 6): mdntrebhih satyaih (1. 67, 5).

Un substantif accompagné de son propre superlatif: daévangm
daévo.tomo, ete.: devdnam devdtamadya, ete., Ai. Gr. II 2, 602.

Deux substantifs: zoroddcd manawhdca (31.12): hrdd mdnasa
(1. 61, 2, etc.), Humbach.

vanhius mananhd i$ta (46. 16): indrasya istad (1. 62, 3), Humbach.

gave namam (Y 14. 61): ndme géh (3. 39, 6), Humbach, Gathas II 67.

D’un cdté, un composé: add yuaxti- (49. 9): rtdyuktim (10. 61, 10),
Humbach, ¢ifrd rataya (33. 7): citrd-rati-, Humbach, Gathas I 67, Hoff-
mann, Ai. 17, Mayrhofer, Sprache 5, 81%. zaranu.maini- : hiranyena
manind, Mayrhofer, Sprache 5, 927, I1J 4, 143%, Ai. et. Whb. 11
556 (S.).

Un pronom: hoi damgm (48.7): dhdmann ptdsya (1. 43, 9), Hum-
bach.

9.2. Verbe conjugué et répété en participe composé.

v.-p. ubrtam abaram, av. hubaratgm bar- : subhytam bibhdrti (4. 50,
7), Wackernagel, BSOS 8, 1935—37, 823s., qui a reconnu le caractére
i.-ir. de ce type d’expression.

Verbe et préverbe:
at fravaxdya (46.1): pravocam (1.32,1, etc.), Humbach. fra@ vayo

patgn (V 5. 12): vdyah prd patan (10. 27,22), Benveniste, Festg. Lom-
mel 15s.

Avec racines équivalentes: d@ v3 giud.a ham.yanti (51. 3): 6 Srustir
vidathyd sdm etw (7. 40, 1), Humbach ad loc.

nand anhat (48. 4): ndna séntah (10. 67, 10), Humbach.

antara.caraiti (51. 1): antdr carasi (10. 4, 2), Humbach ; rangeons ici
antara mru-, bien qu’il n’ait pas de correspondant sanskrit. Mais lat.
interdico assure l’ancienneté de la formation: Meillet, Trois confé-
rences . . ., 1925, 58; Hoffmann, Ai. 18 (S.).

v.-p. azdd ky: skr. addhd ky- (Ganapéatha), Hoffmann, MiSS 1, *53.

Verbe et complément:

vaédomnd gatam (28. 5): gatum vividrire (2. 21, 5), Humbach.

kamahyd . . . yom . . . ité (43. 13): kdmam . . . gmdn (10. 29, 5), kd-
mam étya (10. 66, 14), Humbach.

gam vidat (51. 5): viddd gah (2. 19, 3), Humbach.

Avec, d’un c6té, un composé: Bwahyd zratous yam naécid dabayeiti
(43. 6): ddbhutakratum (7. 88,2), Hoffmann, Corolla Linguistica 807.




L’iranien ancien au XXéme siécle 43

Avec des différences morphologiques: aénanhé . . . bajim (31. 13):
md . . . éno . ..bhujema (6. 51,7), Humbach; déja Geiger, Am. Sp. 175
S.).

aéibyé diiiré vohii as mand (34. 8): aré asmdd daivyam hélo asyatu
(1. 114, 4), Humbach.

maqbBrom tas- (29. 7): tagtdn mdntran (1. 67,4), Humbach, Gathas II
17, 27, Mayrhofer, Ai. et. Wb. II 578.

kard@im karay° : kystm id kysasva, Kuiper, Notes 65 (S.).

Verbe et complément qualifié ou déterminé:

hudomam dydi vaxadrahya (29. 8): dhehi svadmdnam vacdh (2. 21, 6),
Humbach.

Avec synonymes: yaéca xénaodon ahursm haifyaid Syaobandais (30.5):
indram satyair érayama kytébhih (10. 111, 1), Humbach.

yam @ vasomi 18d.x8abrim (29. 9): indram usmasi sdkhayam (1. 129,
4), Humbach.

Verbe et pronom:
at zi ti vaxdyd (51. 8), at ta vaxdya . . . ahurai (30. 1): tubhyam tdd
vocam (1. 129, 3), Humbach.

Sujet, verbe et complément:

k3 ma.ng Ordta vistd anyo adat Owatea (50. 1): nd marditd vidyate
anyd ebhyah (10. 64, 2), na nas tratd vidyate vai tvad anyah Mbh. 1.
232, 9: Geldner, Grdr. IT 52, Lommel, GGN 1935, 149.

Verbe et relative:
ated 10 vaém hyama yoi im fara¥om koranaon ahiim (30.9): sydma
te ye, Lommel, ZDMG 105, 1955, 165.

. Verbe et conjonction:
Jaéda yezi (32. 6 et 46. 8): veda yddi, Humbach.

Construction d’un verbe et de deux cas:

ni-dd- avec acc. et loc. (32. 14): RV 1. 146, 2, Humbach ad loc.

ahyd aodo vida (49.1): bheddsya ... vinda rdndhim (7. 18, 18),
Humbach.

Un verbe et un cas: mat . . . poi (44. 15): tvdm vidvasmad bivandt
pasi dhdrmand (1. 134, 5), Humbach.

fraoxta amaratditi (48. 1): prd havydm agnir amgtesu vocat (6. 15, 10),
Humbach.

moratdikai axstat (51. 4), dca no jamydt maridikai (Y 10. 5): mylikdya
na d gahi (10. 150, 1), Humbach.

xvarond 154018 (51. 18): sumndm igtaye (6, 70, 4).




44 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

9.3. Préposition (ou adverbe) et complément : pars vd . . . vaoxama . . .
madyd@id (34.5): paro hi mdrtiyair dsi (6. 48, 19), Hoffmann, Air. 18.

9.4. Deux pronoms (dans I'une des deux interprétations possibles
de D’expression géthique): mdi ahmdi (45.5): tdsmai te, Delbriick,
Ai. Syntax, cité Humbach.

9.5. Idée.

doratd . . . nabdsca avapastois (44. 4): dstabhnan . . . dydm avasrdsah
(2. 17, 5), Humbach.

yaéca asndt yaécd diurdt i8aba (45. 1): d na indro dirdd d na asdd . . .
yasad (4. 20, 1), Humbach, MiSS 7, 77.

Z. dit: “Je reconnais (manghi), devant le feu, la sainteté d’Ahura
Mazda” (43. 4—5): ddha nv asya samdisam jaganvdn agnér dnikam
vdrunasya mamsi (7. 88, 2), Humbach, Gathas II 48.

Mythe des pas d’izd (véd. il@): padaid ya frasrita izaya (50. 8):
sd . .. padé samtisthate (SB 1. 8. 1, 7), IF 63, 42s., Gathas I 67, II 83.

9.6. Notion.

g. magavan- : maghdvan-, Humbach, MiSS 2, ?15s.

avanhdné (33.5): yamé dadaty avasdnam asmai (10.14,9), H.,
G. IT 40; H.-P. Schmidt, IIJ 1, 160s.

‘Je veux vous louer comme jamais’, apaourvim (28. 3): dpiirvya . . .
vdcamsi (6. 32, 1), dpirvyd ... brdhmani (8. 66, 11), stémam .
dparvyam (10. 23, 6), Humbach ad loc. '

orazvd . . . (33. 6): rjdve mdrtyaya (2. 27, 9), Humbach ad loc.

myazda- : miyédha, Y 4.1 et RV 1. 177,4; Y 34. 3 et RV 10. 70, 2.

xdabra- : ksatra-, Schlerath, Konigtum 129s. (S.).

Analogie plus lointaine:

upad.jamyama tavdaca sarim adakyaca (Y 41. 6): dpa aganma ddrma
te (6. 16, 38), Humbach, DLZ 1957, 300.

nomaxvaiti§ . .. ratayé (33.7): datrdm dditer ndmasvat (1. 185, 3),
Humbach.

Terme peu clair de part et d’autre:

saraidyayd (33.9): rdtham . .. $drdhyam (1. 119, 5)%.
Autres paralléles, voir Mayrhofer, Ai. et. Wb. I 475, 529, II 88, 312,
333, 378, 542.

1 Le rapprochement suivant est illusoire: vacahica (30.3, supposé duel,
Humbach) . . . ham jasaétom (4) . . . ayd mainivd . . . y3 dragvd (5) : sdc cdsac ca
vdcasi pasprdhdte, tdyor ydt sdtyam (7.104, 12), ZDMG 107, 371. Si vacahicd
est un duel, les deux termes qui lui sont coordonnés en sont aussi; or, on a
manahicd, qui pourrait en étre un, mais §yabandi, qui ne ’est certainement pas.




L’iranien ancien au XXéme siécle 45

V. Dialectologie

1. Le gathique se distingue du récent par une différence d’age, mais
aussi par une différence dialectale. La question a été étudiée par
Meillet, JA 1917 II, 187, reprise par Reichelt, Iranisch 58, et par
Hoffmann, Air. 6.

Différence d’age: le gathique a encore aogadd (loi de Bartholomae),
tandis que le réc. a la forme refaite aoxta; le gathique conserve b, d, g,
qui se spirantisent entre voyelles en réc.; sur g.-d@m, réc. -dwom,
Hoffmann, Air. 8; g. -gv- donne réc. -v-; g. -2m- donne réc. -sm-.

D’autre part, le gathique innove parfois, 1 ou le réc. est conser-
vateur. Ainsi, le réc. maintient le contraste (phonétique) entre paiti
3¢ et ava hé, tandis que le gathique généralise hé, le v. p. Saiy.

En réc., comme en véd., vispa- obéit & la flexion pronominale:
vispe, comme véd. visve; de méme, le v.-p. a anyaiy. Au contraire, le
gathique a la flexion nominale, vispdnhs, et tel semble avoir été le
cas du méde, si 'on en juge par la formule, qui doit étre archaique,
v.-p. aniyaha bagdha. (Toutefois, ceci n’est pas strement un trait
méde: sur les rapports entre v.-p., méde et avestique, Lommel a fait
des remarques de principe dans son c. r. de Meillet-Benveniste, Gr. du
v.-p., OLZ 37, 1934, 178s.). Cf. aussi (S.) Wackernagel, Philologus
1943, 18.

De pasu-, le gén. pasvé n’est conservé qu’en réc. (Nir.), a coté
de pasiud, qui est la seule forme gathique (Kuiper, Notes 51).

Le gathique est une langue “poétique”, non entiérement homo-
géne: & coté de fodrdi (53.4), on a pifré (44.7); & coté de tanvim
(46. 8), taniim (33. 10).

2. Wikander, Vayu 1941, a tenté d’isoler un “dialecte de la tribu
Fryana”, en rapport avec le culte de Vayu et de Korosaspa. Ce dialecte
aurait pour caractéristiques phonétiques, outre la représentation de
’ancienne palatale sourde par 6, comme en v.-p. (Vayu 179), celle de
de bh par f (ib. 59). Malheureusement, on est obligé d’admettre que la
plupart des formes ‘dialectales’ ont gagné le reste de I’Avesta, ce qui
met en cause le principe méme de leur répartition initiale. Il y avait,
d’autre part, quelques termes particuliers au culte de Vayu et ala
légende de Korosispa; mais quelques faits de vocabulaire ne suffisent
pas & fonder une distinction dialectale.

3. La position des dialectes avestiques dans I’ensemble des dialectes
iraniens est discutée.

Tedesco, Dialektologie der westiranischen Turfantexte, MO 15,
1921, 255s., tentait de prouver l'appartenance de l'avestique au
groupe du nord-ouest. Mais Morgenstierne, Report on a linguistic




46 J. DUCHESNE- GUIBLEMIN

mission to Afghanistan, 1926, 25s., suivi par Henning, Disintegration
40s., a mis en évidence un trait commun a I’avestique et aux dialectes
du nord-est: I'abrégement de voyelle devant y et v.

Cependant, cet abrégement, selon Altheim, Literatur u. Gesell-
schaft 2, 1980, 203, suivi par Szemerényi (apud Altheim, Aus Spit-
antike u. Christentum, 1951, 153s.), est un fa.c purement graphique,
reflétant non pas la langue des rédacteurs, mais celle des ‘trans-
metteurs’. Que ceux-ci aient été des gens du nord-est, c’est ce qu’Alt-
heim croit avoir démontré (mais il est le seul). Quant aux ‘sogdicis-
mes’ que Szemerényi croit avoir décelés dans I’Avesta, aucun n’est
évident. Av. sdtar- (en face du plus fréquent sdstar-) est formé sur le
radical d-, comme v.-p. Oatiy (v. ci-dessous); madaxa- représente sans
doute une forme m. ir., mais pas forcément sogdienne ; de méme urvi-
‘airain’; quant & bdxdim, le plus simple est d’y voir la prononciation
locale; vaxadra- a été expliqué comme *vazfra avec anaptyxe (Morgen-
stierne, NTS 1942, 55); enfin av. asparanah-, Nir., serait un ‘ghost-
word’ pour sogd. ‘spwrnw < uz-purna-. Mais fantéme bien vivant,
puisqu’ on le trouve en araméen d’Eléphantine!

Toutefois, le principe d’explication reste valable. Dans le cas de
Jva-, jum, etec., ce n’est pas le dialecte des rédacteurs qui est en cause,
car jiv- est conservé dans ggm jivygm; on peut donc recourir, avec
Hoffmann, Air. 8, & une influence de ‘transmetteurs’ nord-orientaux.
De fagon analogue, on expliquerait le § de réc. dafaiti par un trans-
metteur parthe (Hoffmann, ib.).

VI. Lexique

1. Le dualisme qui se refléte dans le vocabulaire de 1’Avesta a été
étudié par Frachtenberg, Spiegel Memorial Vol., 1908, 269s. Cet
auteur s’efforgait de montrer que les termes daéviques concernaient,
a l'origine, les animaux. Cette explication a été réfutée par Giintert,
qui dans son mémoire Uber die ahurischen und daévischen Ausdriicke
im Awesta, 1914, montre que ces termes sont simplement, & ’origine,
péjoratifs. Enfin Gray, JRAS 1927, 437s., recherche pour quelle
raison ils le sont: il constate que les termes ahuriques appartiennent
au vieux fonds de la langue, tandis que les daéviques font, pour la
plupart, figure d’intrus. Les zoroastriens les auraient empruntés a
un dialecte voisin, dialecte d’ennemis et d’impies.

Indépendamment de ce dualisme, il existe, portant sur un petit
nombre de mots, une différence de vocabulaire entre ‘les gens au
mauvais langage’ et les autres: elle a été ramenée par Benveniste,
Une différenciation de vocabulaire dans I’Avesta, Ehrengabe Geiger,
1931, 219s., 4 une opposition entre tefmes savants et termes populaires.




L’iranien ancien au XXéme sidcle 47

Plusieurs termes avestiques sont en jeu dans 'article de Vendryes
sur Les correspondances de vocabulaire entre indo-iranien et italo-
celtique, MSL 20, 1918, 273.

Le grand nombre des noms avestiques de ‘la femme’ a été remarqué
par Kuiper, ZII 8, 247, qui y verrait la conséquence d’un tabou.

Une foule de mots av. et v.-p. ont été discutés ou élucidés quant
a leur lecture, leur sens ou leur étymologie. Il n’est possible ni de les
grouper, ni de les énumérer ici. Il en sera question dans le supplément
a I’Air. Wb. L’étude d’un certain nombre d’entre eux revét une im-
portance particuliére, du fait que ce sont des termes religieux, sus-
ceptibles d’éclairer I'histoire de la civilisation iranienne, ou d’étre
éclairés par elle: p. ex. ada-, v.-p. brazman-, av. daénd-, drigu-, frada-,
V.-p. magu-, av. magavan-, moyu-, mibra-, Oworadtar-, x*aronah-, ete.
L’histoire des études sur la religion iranienne est retracée dans D.-G.,
La religion de I'Iran ancien, Paris, P. U.F. (sous presse).

Pour illustrer, d’'une maniére générale, le progrés, nécessairement
capricieux, de la lexicographie de I'iranien ancien, quelques échan-
tillons pourront suffire.

v.-p. Oatiy ‘il proclame’ s’expliquait mal comme venant de *6ahati,
car rien ne justifiait la chute de I'k, maintenu ailleurs. Aussi Kuiper
avait-il proposé, AO 12, 191, de séparer cette 3¢ pers. des formes & A,
abaham, abaha, etc., et de la rattacher & av. satar- (distinct du plus
fréquent sastar-) ‘chef’. Une forme nouvelle, fournie par la lecture
de Bisutun IV 52s., confirme brillamment cette analyse. Ignorant
'article de Kuiper, Benveniste (BSL 47, 1951, 27) a proposé une ex-
plication semblable pour I'impératif 6ddiy, que Cameron lisait plutot
radiy (en quoi il fut suivi par Kent), mais que Benveniste lit décidé-
ment Oddiy. C’est en effet le mot qu’on attend, en corrélation avec
6dhy dans le membre de phrase qui suit, comme I’a montré Kuiper,
AION 2, 159s. Et c’est aussi, finalement, la lecture & laquelle Cameron,
aprés un nouvel examen, se rallie (JCS 14, 1960, 68); cf. Mayrhofer,
DLZ 1960, 610.

av.aém (Y 13.2), qui passait pour une forme de démonstratif,
a été identifié par Henning, Asiatica (Festschr. Weller), 1954, 289,
comme le nom de ’ceuf, nom.-acc. d’aya-, ce qui rétablit une construc-
tion normale et donne un sens excellent. Es ist erstaunlich, remarque
Henning, wie viele dunkle Awestastellen sich durch reine Interpretation
des Textes aus sich selbst erhellen lassen.

Parfois, le texte se révéle fautif, méme dans son squelette con-
sonantique: yuyd.sami, nom d’outil agricole, restait inexpliqué, quand
Reichelt, WuS 12, 288, I'a rapproché de skr. yuga-samydm ‘joug
pourvu de ses bois’ (sur la différence des deux formes, v. D.-G.,
Composés § 71).




48 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

{1 peut arriver encore qu’une simple consultation de I’apparat
critique donne la clé d’'un mot énigmatique. haomayu- était posé
par Bartholomae pour rendre compte de haomayé gava ete., Ny. 1. 16.
Thieme, ZDMG 1957, 75, se reportant aux variantes, coupe haoma
yogava et voit dans ce dernier mot I'instrumental d’un dvandva yava-
gv-a- ‘orge et lait’. Mais on peut, & moins de frais, couper, avec de bons
mss. et Hoffmann, MiiSS 8, 1956, 23, haoma yé gava, qui se comprend
‘avec du haoma, qui (est) avec du lait’.

Un mot avestique a joué dans I’étymologie i.-e. un réle peut-étre
usurpé. Av. hdiridi- ‘femme, femelle’ fut simultanément expliqué par
Benveniste (BSL 31, 1931, 104s.) et par Giintert (Oriental Studies . . .
Pavry, 1933, 130s.) comme contenant i.-e. *sor- ‘femme’, que 'on
avait précédemment postulé en second terme de *swe-sor- ‘sceur’ et
dans le suffixe féminin de skr. tisrds etc. (Kuiper, AO 17, 48, discutant
I'a de hairidi-, s’accorde avec Giintert en Benveniste sur I’étymologie
du mot). — Mais Mayrhofer a démontré (Studien z. idg. Grundsprache,
1952, 38, et KZ 72, 120) que cette analyse ne rend pas compte du
suffixe -i§- et qu’aucun des prétendus exemples d’i.-e. *sor- n’est
valable. Il explique alors hd@iri§i- par skr. sdras- ‘cruche, seau, mare’
et, quant & la signification, par skr. koda- au sens de ‘vulva’.

2. Projet de bibliographie du lexique av. et v.-p. (depuis ’Ai. Wb.).

Les travaux ou la lecture, le sens ou I’étymologie de mots av. ou
v.-p. ont été utilement discutés, depuis I’Ai. Wb., sont sommairement
inventoriés dans la liste ci-dessous, dont on est cordialement prié de
me signaler les lacunes.

Altheim, Aw. Textgeschichte 1949; Die aramiische Sprache, 2 vol., 1959s.;
Literatur u. Gesellschaft im ausg. Altert., 2 vol., 1950; Gnomon 23, 191;
ZII 3, 35; A. u. Stiehl, FuF 1961, 177; Paideuma 1949, 264.

Andreas, GGN 1909, 42; A. u. Wackernagel, ib. 1911, 1s.; 1913, 363; 1931, 317.

Bailey, Zoroastrian Problems in the 9t century books, 1943; BSOS 6, 598;
7, 69, 81, 295, 768; 8, 123; 10, 14; BSOAS 1948, 331; 1950, 396; 1956, 36;
1957, 41;1958,536;1960,44;1961,470; TPhSoc 1936, 95; 1945, 14;1953,27,65;
1954, 138; 1956, 38, 119; 1959, 75, 109; JRAS 1934, 510; 1937, 112; 1953,
101; RO 1957, 68; AION 1, 140; Adyar Libr. Bull. 1961, 11; Univ. ot
Ceylon Rev. 1957; Jackson Memorial Vol. 1; Oriental Stud. Pavry, 1933, 23.

Barr, Studia Pedersen 21; Notes additionnelles apud D.-G., Zoroastre, 1948;
Avesta, 1954; Ost og Vest 134.

Bartholomae, KZ 29, 562; 41, 335; IF 22, 96; 23, 328; 25, 169; 28, 26; 31, 46; 38,
26; 42, 133; IFAnz 10, 164; WZKM 29, 17, 23; Mittelir. Stud. V; Zur Etym.
u. Wortbildung der idg. Spr. 1919; Zur Kenntnis der mir. Mundarten II 24.

Bender, The Suffixes -mané- and -vant- in Skr. and Avestan, 1910; IF 30, 138.

Benveniste, Vrtra et Vrfragna, 1934; Les infinitifs avestiques, 1935; Origines
de la formation des noms en i.-e., 1935, 65; Noms d’agent et noms d’action,
1948; Les Mages dans I’ancien Iran, 1938; Etudes sur la langue osséte,
19569; MSL 23, 395; JA 1932 II, 117; 1934 II, 177; 1936 I, 229; 1938, 533;
1951, 261; 1954, 297; 1960, 421; BSL 27, 51; 29, 106; 30, 72; 31, 80; 32, 82;




L’iranien ancien au XXeéme siécle 49

33, 154; 34, 7, 22, 32; 35, 104; 38, 101; 44, 72; 45, 74; 46, 33; 47, 17, 21, 88;
48, 52; 50, 64; 51, 33; 52, 44, 60, 70; 53, 39; MO 1932, 190; OrSuec 1955, 22;
BSOS 7, 266; 8, 407; TPhSoc. 1945, 74; JAOS 75, 196; I1J 1, 77; 3, 132;
RHR 1945 I1, 5, 13; StBalt 1933, 120; Sprache 1949, 116; J. Cama Or. Inst.
1925; Donum Nyberg 19; Asiatica (Festschr. Weller) 32; Festschr. Geiger
220; Festg. Lommel 15; Mvrijunc ydow, Gedenkschr. Kretschmer I 31.

Bezzenberger, KZ 42, 384.

Bloch, J., Donum Schrijnen 396.

Bloomfield, Lg 1, 88; JAOS 46, 303.

Brandenstein, IF 54, 34;Wien BKL 4, 243; Mvijunc ydow, Gedenkschr. Kretsch-
mer I 52.

Brugmann, IF 31, 89; SBLeipz 1913, 141.

Burrow, BSOAS 1948, 648; 1955, 343; TPhSoc 1945, 118; JAOS 1959, 85, 255.

Caland, KZ 31, 270; 33, 464; 42, 171; Oriental Stud. Pavry 61; IF 31, 105.

Cameron, JCS 5, 45; 14, 68.

Casartelli, Brown Mem. Vol. 127.

Charpentier, Kleine Beitrige, 1911; Brahman 48; Die Desiderativbildungen
der idg. Spr., 1912; ZDMG 70, 233; MO 1924, 12; IF 28, 156; KZ 40, 444;
43, 165; 46, 26; WZKM 27, 235; 30, 93; Orient. Stud. Pavry 79.

Christensen, Le Premier Chapitre du Vendidad, 1943.

Collitz, Orient. Stud. Pavry 92.

Colpe, Die religionsgesch. Schule, 1961.

De Bie, Muséon 68, 145.

Debrunner, IF 56, 174; BSOS 8, 487; Corolla Linguistica, 1955; v. Wackernagel.

Duchesne-Guillemin, Les composés de 1’Avesta, 1936; Zoroastre, 1948; Actes
Congrés Copenhague, 1936, 292; IF 54, 204; Byzantion 1937, 737; Numen
1955, 98; BSOS 9, 866; 10, 927; Mél. Cumont 665; Jackson Mem. Vol. 37;
Hommages Dumézil 96; NClio 10, 4; apud Dumézil, Airyaman 54.

Dumézil, RHR 134, 369; 1934, 95; JA 1953, 11; 1958, 67; Mém. Ac. Roy.
Belg. 1961, 25.

Edgerton, The k-suffixes of Indo-Iranian, 1911 (JAOS 31, 93s., 296s.) ; KZ43, 110.

Eilers, Iran. Beamtennamen; AOr 1954, 267.

Fay, JAOS 31, 403.

Finck, KZ 40, 123.

Foy, KZ 35, 26.

Frachtenberg, Spiegel Mem. Vol. 1908, 269.

Friedrich, Orientalia 1949, 1; DLZ 71, 14.

Frisk, Zur i.-ir. u. gr. Nominalb., 1934; Wahrheit u. Liige, 1935; Suffixales
-th- im Idg., 1936; IF 52, 290; MO 1936, 78.

Fris, AOr 18 (IV, 1950), 76; 1951, 492; 1952, 598; 1954, 38.

Gaél, AOrHung 1, 80; 2, 173; ZII 7, 233.

Gauthiot, La Fin de mot, 1907; MSL 18, 343; 19, 130, 250; 20, 1.

Geiger B., Die AmoegaSpentas, 1916; WZKM 1934, 107; Festschr. Andreas 95.

Geldner, Religionsg. Leseb., 1926, H. 1; Indo-Ir. St. Sanjana 279.

Gershevitch, The Avestan Hymn to Mithra, 1959; StudItal 1938, 131; TPhSoc
1948, 66; AMaj 1951, 132; BSOAS 1955, 480; 1952, 484; 1957, 317; 1958,
174; JRAS 1952, 176; JOAS 1959, 199.

Gonda, AO 14, 201; KZ 72, 229; 73, 161; Vak 1956, 1.

Géotze, KZ 51, 146.

Grantowsky, Drevneiranskoe etniceskoe nazvanie parsav-parsa, 1961.

Gray, Ann. N.Y. Acad. Sc. 12 n. 13, 1900, 549; JAOS 21, 125; 1941, 101; 1947,
18; AJPh 1951, 327; JRAS 1927, 437; IFAnz 30, 8; Lg 1949, 375.




50 J. DUCHESNE- GUILLEMIN

Giintert, Uber die ahur. u. daev. Ausdr., 1914; Orient. Stud. Pavry 130;
KZ 45, 200; WuS NF 2, 92; IF 30, 80.

Hall, Lg 12, 297.

Hamp, KZ 75, 239; 76, 273; JAOS 1958, 115; JNES 1954, 115.

Hartmann, Hans, Das Passiv, 1954, 148; OLZ 1937, 145.

Henning, Zoroaster 12 n.; Asiatica (Festschr. Weller) 289; TPhSoc. 1942, 40;
1945, 162; JRAS 1942, 23; 1944, 139; BSOS 9, 91; 12, 315; 13, 642; Sogdica 28.

Hermann, KZ 41, 1.

Hertel, Die arische Feuerlehre; AbhLeipz 38, 3; 40, 2; 41, 6; Die Sonne u.
Mithra, 1927; Mithra u. oroxsa, 1931; Die Methode der ar. Forschung,
1925; WZKM 38, 91 s.

Herzfeld, Altp. Inschr., 1931; Zoroaster, 2 vol., 1947.

Hinz, Altp. Wortschatz, 1942; WZKM 1960, 78; I1J 4, 154; ZDMG 1952, 370;
1959, 28, 117.

Hauschild, MIO 1959, 1; OLZ 1954, 445.

Hoffmann, MuSS 1, 52; 4, 43; 6, 36; 8, 9, 24; 9, 79, 83; 10, 62; 11, 85; ZDMG
1960, 64; Corolla Linguistica 81; WuS 21, 141.

Humbach, MiSS 1, 23; 2, 5; 3, 73; 4, 53; 5, 95; 6, 41; 7, 68; 8, 74, 78; 9, 66;
10, 34, 44; 11, 67; 14, 31; IF 62, 303; 63, 40, 210; I1J 1, 306; KZ 77, 99,
106; WZKSO 1, 836; 2, 22; 4, 36; DLZ 1957, 298; OLZ 1955, 540; Die
Gathas, 2 vol., 1959.

Jackson, IF 25, 182.

Jacobsohn, KZ 43, 53.

Janert, Sinn und Bedeutung des Wortes dhdasi, 1956.

Johansson, IF 19, 136.

Junker, OLZ 29, 876; UJbb 5.

Justi, IFAnz 17, 84.

Kammenhuber, ZDMG 1958, 301.

Kent, Old Persian, 21953; Lg 4, 106.

Kieckers, Die Stellung des Verbs im Hauptsatze ..., 1911; Acta Univ. Tartu 1936.

Klima, AOr 1960, 457.

Konig, Festschr. Christian, 1956, 70.

Kramers, Orient. Stud. Pavry 252.

Krause, KZ 56, 304.

Kretschmer, KZ 55, 80.

Kristensen, Meaning of Religion 448.

Krogmann, KZ 65, 141.

Kronasser, SBWien 1960.

Kuiper, Die idg. Nasalpriisentia, 1937; ZII 8, 265; Glotta 21, 284; AO 12,
190; 16, 311; 17, 22; I1J 1, 86; 4, 247; 5, 41; Lingua 8, 442; AION 1,
159; 2, 165; MedNedAk 1942 (Notes on Vedic Noun-infl.); 1951, 214;
Sprache 1961, 15.

Kurytowicz, Prace Filol. 11, 221; Traces de la place du ton en gathlque, 1925;
BSL 44, 42; Etudes indoeur. 50; L’accentuation des langues i.-e., 1952,
21958; Lapophome, 1956.

Lentz, Yasna 28; ZDMG 82, 186; 1953, 318 ; Indogermanica (Festschr Krause) 94.

Lesny, Festschr Winternitz 15.

Leumann M., IF 39, 209; 58, 1; 61, 1; AsStud 1954, 79.

Lidén, IF 19, 320; KZ 61, 9; Symbolae Danielsson 1932, 148.

Lichterbeck, KZ 33, 201.

Liebert, Das Nominalsuffix -fi- im Altindischen, 1949; Die indoeur. Personal-
pronomina, 1957.




L’iranien ancien au XXeéme sidcle 51

Loewe, KZ 51, 173.

Lohmann, KZ 59, 144,

Lommel, Die Yé&st's des Awesta, 1927; Stud. iib. idg. Femininb. 1912; ZII 1, 21,
94; 2, 210; 3, 163; 5, 37; 6, 127; 7, 34; 8, 270; NGG 1934, 80; 1935, 141;
ZDGM 1955, 151; WuS 1938, 239; KZ 50, 269; 67, 8; IF 53, 165, 336;
56, 81; OLZ 1934, 185; Festschr. Andreas 99; Weller 412; Schubring 31;
Kirfel 187; Mél. Bally 209.

Liders, Varuna 653; SBBerl 1917, 368; ZDMG 1948, 1.

Machek, KZ 64, 264.

Markwart, Das erste Kapitel der g. ustavaiti, 1931.

Marstrander, IF 20, 347.

Mayrhofer, AOr 1952, 342; JAOS 1952, 110; AION 2, 123; Sprache 5, 92; I1J
1960, 139; KZ 71, 76; 72, 118; OLZ 1961, 526; Festschr. Krause, 1960;
Chatterjee Jub. Vol.; Turner Jub. Vol.; Stud. zur idg. Grundspr. 1952;
Ai. Wh.

Meillet, Trois Conférences, 1925; MSL 9, 379; 10, 80; 11, 6; 13, 146, 237, 253;
15, 193; 18, 60; 19, 49; 20, 210, 286; 21, 189, 208; 22, 95, 140, 225; BSL
21, 23; 22, 19; 24, 29, 103, 117, 195, 196; 25, 104, 123; JA 1900 I, 254;
1907 I, 143; 1909 I, 536; 1917 II, 183; 1920 I, 187; Festschr. Geiger 234;
Orient. Stud. Pavry 302; Dialectes i.-e., 1908, 65. (Bibliographie par
Benveniste BSL 38, 43 s.).

Messina, Der Ursprung der Magier, 1930.

Mikkola, WuS 1910, 217.

Molé, RHR 1960, 182; LPosn 1949, 244.

Morgenstierne, An Etym. Vocab. of Pashto 28; AO 1, 245; I.-Ir. Front. Langu.
IT 190, 274, 420; NTS 5, 40; 12, 30s.; BSL 24, 205.

Nober, Estudios biblicos 1957, 393.

Nyberg, Die Religionen des alten Iran, 1938; ZDMG 1928, 230; JA 1931;
Ehreng. Geiger 213.

Pagliaro, AGIt 1955, 153; RSO 1935, 303; 11, 288; Samjfia ... 1954.

Paper, JAOS 1952, 16; 1956, 24.

Paul, O., Exeg. Beitr. (Heidelberg) 1939; IF 1952, 68; WuS NF 2, 48.

Pedersen, KZ 40, 129.

Petersson, KZ 47, 284.

Pisani KZ 1940, 111; 1953, 125, 241; 1954, 97, 217; RSO 14, 85; 15, 363;
18, 92; 19, 93; REIE 1, 223; ZDMG 1942, 82; 1957, 551; RIL 78, 67;
IF 50, 21; Miscell. Galbiati III 31.

Pokorny, KZ 46, 287. g

Porzig, IF 42, 248; Gliederung 163.

Reichelt, Aw. Elem. 1907; Iranisch, 1927; WuS 12, 288; L.-Ir. Stud. Sanjana
221; Festschr. Streitberg 277.

Renou, Etudes védiques 1, 11; AOr 18 II, 1950, 457; Et. sur le vocab. du
Rgveda I (Pond.) 1958, 67; BSL 55, 16.

Ribezzo, RANap 1906, 307.

Risch, AsStud 1954, 51.

Schaeder, OLZ 1940, 378; 1941, 196; Iran. Beitr. 286; UJbb 15, 1936, 561;
ZDMG 1940, 404.

Scheftelowitz, ZDMG 59, 686, 780; ZII 6, 109.

Schlerath, Das Koénigtum 38; Oriens 9, 306.

Schmid W. P., IF 1956, 216; 1959, 113.

Schmidt, H. P., Vedisch vrata, 1958; IIJ 1957, 160; ZDMG 1961, 211; Bull.
Deccan Coll. 1960, 324.




52 J. DucHESNE-GUILLEMIN : L’iranien ancien au XXéme siécle

Schwentner, KZ 1959, 51.

Schwyzer, ZII 3, 23; 6, 226; 7, 101; IF 46, 165; 47, 214, 259; 49, 1; RhM 81,
202!; SBBerl 1939, 11; Orient. Stud. Pavry 445.

Seiler, Relativsatz, 1960; Akten Orient. Kongr. Miinchen 1957 (paru 1959),
463.

Smith Maria, Studies in the Syntax ... gathas, 1929; Lg 9, 85.

Sommer, IF 36, 184; Festschr. Streitberg 262; AbhBayr NF 9, 49; 27, 117.

Specht, Der Ursprung der idg. Deklination, 1944; KZ 62, 227.

Szemerényi, KZ 1956, 192; 1958, 184; 1959, 71; ZDMG 51, 210; Emerita 22,
168; JAOS 1950, 234; BzN 1950/51, 176; apud Altheim, Gesch. d. lat. Spr.
80; Aus Spatantike u. Christ. 163; Saeculum 1, 293.

Taqizadeh, BSOS 9, 321.

Tavadia, Indo-Iranian Studies I, II; ZDMG 1950, 205; v. Lentz.

Tedesco, ZII 2, 43, 46, 312; 4, 153 A.; MO 15, 184; BSL 24, 197; JAOS 63,
149; 67, 10138; Lg 36, 125.

Thieme, Untersuchungen zur Wortkunde u. Auslegung des RV, 1949, 26, 52;
Der Fremdling im RV, 1938; Stud. zur idg. Wortk. u. Rel., 1952, 55;
BSOAS 23, 265; ZDMG 1938, 502; 1957, 67; KZ 1952, 117; IndLing 1958,
157; Kratylos 1958, 139; Festschr. Weller 1954, 656.

Thomas, JRAS, 1946, 10.

Tottosy, Acta Antiqua 1956, 301.

Trautmann, KZ 42, 331; ZDMG 59, 698.

Trost, IF 56, 197.

Vasmer, Festschr. Baudoin de Courtenay.

Vendryes, MSL 20, 273.

Waag, Nirangistan, 1941.

Wackernagel, SBBerl 1918, 381; KZ 43, 279; 46, 266; 55, 104; 59, 30; 61, 204;
67, 168, 174; IF 45, 309; W. u. Debrunner, Ai. Gr.; KZ 1940, 157; v. Andreas.

Wagner, ZfdPh 79, 1.

Ware, JAOS 44, 285.

Weller, Anahita, 1938; ZDMG 86, 17*.

Wesendonk, Die religionsgesch. Bedeut. des Yasna Haptanhaiti.

Widengren, Hochgottglaube 97.

van Wijk, IF 33, 367.

Wikander, Vayu, 1941; Der arische Minnerbund, 1938; Feuerpriester, 1946,
20; MO 1946, 4; OrSuec 1952, 66; StLing 1951.

Wilhelm, Jamasp Memorial Vol., 1909, 215.

van Windekens, Muséon 1948.

‘Windischmann, Zoroastr. Studien 196.

Wisemann, Cylinder-Seals of W. Asia, 103.

Wolff, KZ 40, 49; MO 17, 12; Avesta.

Wiist, Rudra, 1955, 40; *Peleku, Helsinki 1956; ARW 1939, 250; WuS 21, 226;
Rhema 1, 28; 4, 5; WZKM 47, 133.

Zaehner, Zurvan, 1955; BSOAS 1955, 2471,

Liege J. Duchesne-Guillemin
54, avenue de 1’Observatoire

1 Le manuscrit de cette étude a été lu par Redard, Kuiper, Mayrhofer et
Riidiger Schmitt, qui I’ont fait bénéficier de nombreuses remarques et additions.
Je n’ai pas toujours pu indiquer en détail tout ce que je leur dois.




Vieux-perse







Indo-Iranica

Par J. DUCHESNE-GUILLEMIN
1. v.-p. a-sa-a da-a-ru-u-va.

Cette expression se lit a la ligne 41 de la Charte de Suse et désigne
I'un des deux matériaux, avec 'argent, qui ont été importés d’Egypte
pour servir & la construction du palais de Darius.

Le second terme en est relativement clair. Son premier signe est
trés endommagé, mais on reconnait, méme sur la reproduction, de
quoi justifier la lecture du P. Scheil. Celle-ci est reprise notamment
par M. Benveniste, BSL., XX, iii, p. 132 : daru®, équivalent de skr.
daru- “bois”. On verra qu'elle doit étre préférée a celles de
MM. Koénig et Herzfeld.

Le premier terme a prété & des conjectures diverses. Dans 'article
cité, M. Benveniste, partant d’abord de I'idée qu’a c6té du nom de
I'argent pouvait figurer — sans que ce soit obligé — un autre nom de
métal, a envisagé un moment de retrouver ici I'av. *asan- “ fer ”,
pers. ahan etc. (dont il avait traité, MSL., 23, p. 132-3, & propos
du mot pasto dspana). Mais, cette hypothése ne rendant pas compte
de la présence de daru, son auteur ’a rejetée aussitét et a noté seule-
ment, pour terminer, que ’on serait- tenté de retrouver en asa un nom
de bois.

J’ai été d’emblée confirmé dans la voie ainsi indiquée en me rap-
pelant le type de locution d’av. ts8tryo . star- * étoile appelée Tistrya-"’,
vispe . aire . razura- - forét appelée tous les Aryens ”’ ete. L’expression
asa daru se décomposait de la méme fagon en ° bois appelé asa .
Restait & identifier ce bois.

Pour ce faire, nous avons, & la suite de M. Herzfeld, Altpersische
Inschriften, 1938, p. 299, fait appel & l'avestique asan- * pierre ”,
forme qui devait étre commune & la plupart des dialectes iraniens,
puisque le vieux-perse est isolé avec son traitement de I’ancienne
palatale (skr..asan-, gr. dcpwy ete.). Mais, que la forme asan- ait
été usitée aussi en Pars comme nom commun, ainsi que le suppose
M. Herzfeld, est plus difficile & admettre, et je ne crois pas non plus
admissible le reste de son interprétation. Il lit, en effet, contre le
P. Scheil, & 'initiale du second terme, le signe sa, malgré le manque
de place et malgré les traces suffisantes de da. Cela lui donne, moyen-
nant une interprétation, possible en soi, de la finale du mot, asa saruva




56 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

“ pierre de plomb ”’, avec un 2¢ terme dérivé de av. srva- ““ plomb .
Le contréle direct de cette lecture, quand j’ai prié M. Contenau de le
faire, était impossible, la section assyriologique du Louvre étant en
cours de réorganisation. Puis, la guerre est survenue avant que les
caisses aient été rouvertes. Mais je crois inutile d’attendre davantage
pour publier le résultat d’une recherche qui, en ne retenant qu’une
partie de Dl'interprétation de M. Herzfeld, aboutit & une solution
compléte.!

Puisque le matériel provenait d’Egypte, il était naturel de
rechercher, en prenant pour point de départ & titre d’hypothése,
interprétation ‘“ bois appelé pierre ”, quel bois ce pays était sus-
ceptible de fournir & I'Iran, quel bois méritant d’étre appelé *“ pierre .
Or, le seul bois que 'Egypte, qui n’en produit aucun, puisse exporter
est celui qu’elle-méme faisait venir des sources du Nil : 'ébéne. Les
textes égyptiens le désignent par Abn- (cf. Erman-Grapow, Worter-
buch der Aegypt. Spr., 2, p. 487 : hbnj, dont le j est négligeable 2),
mot qui a passé dans I’hébreu biblique o307, DY, dans le grec
éBevos et le latin (h)ebenus. La forme grecque, qui remonte & Héro-
dote, montre par son esprit doux qu’au temps d’Hérodote, ¢’est-a-dire
au temps de Darius, le mot sonnait & peu prés exactement comme
celui par lequel les Hébreux et les autres sémites contemporains
désignaient la * pierre ”’ : hébr. ]2, aram. NJIN ete.

Cette coincidence, provoquée par lamuissement du /-, fournit
la clé de I'expression qui figure & Suse. (’est cette coincidence, en effet,
qui a produit une confusion dans I'esprit des gens qui transportaient
I’ébéne (dans notre hypothése) d’Egypte en Susiane. Pour eux, qui
& coup sir devaient parler une langue sémitique, ce bois qui leur
était livré avec son nom d’ *eben, et qui avait la dureté du roc,
c’était évidemment le “ bois de pierre ’.3 (’est cette interprétation —
involontaire et peut-étre inconsciente — qui a été transposée par les
Iraniens des régions limitrophes de la mésopotamie en termes de leur

1 J’ai été aidé de facon décisive, dans cette petite enquéte, par mes collégues
de I'Institut oriental de I'Université de Liége, MM. B. van de Walle et H. F. Janssens.
— Mentionnons, pour épuiser la courte bibliographie du sujet, I'interprétation de
M. Kénig, Mitt, d. Vorderasiat. Ges., xxxv (1930), p. 64 : asa daruva *“ chambranles
de bois ”’, avec un a- initial non justifié et un asa, ainsi créé, rattaché i skr. dta * cadre,
chambranle ” au méprise de la phonétique : en aucune position un s vieux-perse ne
peut répondre & un ¢ sanskrit. Du reste, le radical de skr. dla est attesté en iranien,
dans av. gifya- *“ poteau ” ! — Nous retiendrons cependant quelque chose de 'article
de M. Konig, voyez ci-dessous in fine.

* Selon MM. Van de Wallé et J. Capart.

3 Comme nous disons “ bois de fer ” pour désigner vulgairement le tek.




INDO-IRANICA 97

langue : asa daru; et c’est enfin cette expression iranienne (non
perse) ! qui a passé dans I'inscription achéménide. ,

Les déguisements superposés sous lesquels je propose de retrouver
le nom de I’ébéne dans asa daru pourraient il faut I’avouer, inspirer
quelque méfiance, si un recoupement ne nous était fourni par le
témoignage d’Hérodote.

On lit en effet, au §97 du III®me livre des Hustoires, que les
Ethiopiens, & qui le Roi des Rois avait imposé un tribut en nature,
le payaient, tous les trois ans, sous forme d’or, d’ivoire, de jeunes
gargons et de ““deux cents billots d’ébéne”’ (Sinkoolas ¢ddAayyas
éBévov).

C’est de cet ébéne-la, importé du haut-Nil en Susiane vid I'Egypte
et les régions du commerce sémitique, que I'inscription achéménide nous
restitue la mention. Et sans doute I'argent importé en méme temps
que lui — et mentionné avec lui — servait-il (selon un usage rappelé
par M. Kénig, ceuvre cité p. 65) & y faire des incrustations.

2. av. z¥nau- ‘‘ se réjouir ’ ete.

La racine d’av. z$nau- “ prendre plaisir 4, se réjouir de” est
abondamment attestée en iranien, non seulement dans I’Avesta mais
en pehlevi et & 1'époque moderne: pers. zudniid ‘‘ content” etc.
—mais on ne lui connait pas de correspondant, ni en sanskrit ni
dans aucune autre langue.

Bartholomae, faisant état de la forme snut du Fr. (v. Altsr.
Worterb. s.v.) et interprétant — & juste titre — le 2- comme secondaire,
pose un iranien *snu-. C’est I'impasse.

Sans doute, le groupe initial zin- peut reposer sur *sn- (comme
zétat il se tenait’’ représente *stat), mais il: peut aussi continuer
un ancien *gn-, comme dans v.-p. z§nd- ‘‘ connaitre ” *gné-. Dans
ce cas, il reste & rendre compte de I's- du Fr. : ce sera une forme due
a l'analogie de cas comme ceux que signale Bartholomae lui-méme,
Grundriss §33 : av. vasna- en face de v.p. vaina, av. yasna- en face
de pers. jasn, ou il s’agit d’une ancienne palatale, *% ou *j.

Av. zinau-, etc., peut donc reposer sur *gnu-. Dés lors s’'impose

! Appelons-la meéde, s’il faut lui donner un nom. J’avais pensé que la confusion
avait pu aussi étre seulement le fait des scribes — certainement eux aussi des Sémites
— chargés de rédiger la Charte : en constituant le texte iranien, ils auraient, au lien
de transcrire simplement — tant bien que mal — le terme *eben * ébéne *’, substitué
a ce mot, comme aux autres, son équivalent iranien (ou plutét I’équivalent de son

homonyme sémitique). Mais, dans ce cas, c’est au terme vieux-perse : afanga- qu'ils
aurait recouru, plutét qu’a celui des autres dialectes.




58 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

le rapprochement avec gr. ydvupac  se réjouir ’.  Le détail morpholo-
gique et phonétique s’expliquera comme suit. On a affaire & une racine
*ga-w- qui fournit, d’une part, un verbe & suffixe dental, de 'autre
un verbe a infixe nasal. Le premier est représenté dans lat. gaudeo,
gr. ynbéw, tokh. A B kat-k. Du second, seul le moyen était connu :
*go-n-u- > gr. ydvvpar. L’iranien nous restitue l'actif, qui devait
étre (au singulier) *ga-n-éu-, d’olt provient, avec syncope de 2 pré-
tonique comme dans av. *ptd ““ pére ”, ir. *$nau-, etc., représenté
par av. z$nau-, pers. zusnid etc.

3. skr. vdrpas-, skr. ripd-.

Dans le skr. vdrpas- ‘ ruse, stratagéme ; forme extérieure >’ sont
confondus, selon Walde-Pokorny, p. 276, deux mots distincts.
L’étymologie donnée par Schrader, KZ 30, p. 481 et Wood, IF 18,
p. 13 sq., et reproduite par W.-P., ibid., ne fait état que du premier
sens : on suppose une évolution sémantique & partir d’une significa-
tion “ Kriimmung, Winkelzug ** et 'on rapproche gr. gdmrw “coudre
ensemble ”’, pérw “ se pencher, s’incliner ”, alb. vrap “ allure rapide ”
et lit. verpiu ** filer 7. C’est par soi-méme peu convaincant, et cela
laisse intact le probléme posé par le second sens, *“ forme extérieure,”
qu’il s’agisse ou non d’un mot distinect.

On est en mesure, depuis les découvertes tokhariennes et hittites,
de fournir une explication plus satisfaisante et qui est compléte.
Le tokharien posséde en effet (en agni comme en koutchéen) le verbe
warp “enclore”, que M. Benveniste, Tokharien et indo-européen
(Festschrift Hurt), p. 235, a rapproché de hitt. warpa tiya envelopper
et d’av. varap-! Le terme skr. vdrpas- au sens de “ forme extérieure *’
prend place tout naturellement & c6té du terme iranien, d’autant
mieux que la méme racine, sans I’élargissement -p-, donne notoirement
au sanskrit un autre terme, varna-, qui désigne 1’enveloppe, la forme
extérieure, I'apparence, la couleur etc.”

Quant au sens de “ ruse, stratagéme ”, il est inutile de poser pour
lui un mot distinct, avec une étymologie propre (qui serait celle que
cite W.-P.), puisque ce sens ce déduit aisément de celui de * forme

! Avec traitement @ d’une ancienne diphtongue & premier élément long, comme
dans A B kak “ appeler, hurler ” en face de B fauk *id.”, lit. kauki (étymologie
de M. Van Windekens, Mémoire inédit), ou dans B yéamna * chez les hommes "
ete. en face de daumo “ homme . Cela dispense de poser, pour le seul tokharien, une
forme aberrante *ga-dh, comme le fait Van W., De ind. peesche Bestanddeel .
Louvain, 1940, p. 22.




INDO-IRANICA 59

extérieure, apparence” : il n’est que de songer, pour trouver des
paralléles & une telle évolution sémantique, aux verbes hébr. )3
et ‘71)73 “ tromper ”’ en face des noms )3 et ‘7‘},’,‘3 ““ vétement 7,
et aux divers sens de la racine lbs en arabe : ‘‘ se vétir; dissimuler,
altérer, rendre une chose confuse pour quelqu'un,” cf. J. L. Palache,
“Over Beteekenisverandering der Woorden in het Hebreeuwsch en
Andere Talen,” tirage & part des Bijdragen en Mededeelingen van
het Genootschap voor de Joodsche Wetenschap in Nederland, vi, p. 21.1

En donnant I'étymologie de wvdrpas- * forme extérieure”, on
fournit du méme coup celle d'un terme qui en a depuis longtemps,
& bon droit, été rapproché, skr. ripd- *‘ forme extérieure, beauté, etc.”

Ce mot est cité par Brugmann, Grundriss 2, i, p. 260, comme exemple
du traitement de *wf initial. A vrai dire, aucun des faits allégués
n'estsr: v.isl. prudr force ”’, rapproché de lit. tvirtas, est expliqué
autrement chez W.-P., d’aprés Noreen, Lautl., p. 216, par *trew
“ prospérer ” ; m. h. a. rite ““ carré’ < *qutri-ta (cf. *qwtwj- dans
gr. terpwkovra, lat. quadraginta) est une étymologie douteuse, non
retenue par W.-P.; *swekri de *swekwF est lui-méme hypothétique ;
lit. klipoti ““ s’agenouiller ” est d’une racine qui n’offre nulle part
trace de [ (cf. W.-P., p. 473). Etil y a des exemples contraires, cités
par Brugmann comme tels.

Par conséquent, il est téméraire de rapporter ripd- & un *wip-,
d’autant plus que la racine wer d’ol dérive le synonyme wvdirpas-
qu'on vient de voir n’offre nulle trace d’un élargissement par *a:
*wer-o-, *wf-. En revanche, le suffixe en w est bien attesté: skr.
vrnoti, av. varanavaili, skr. vardtra- ‘ housse ”’ (gramm.), vardaldr-
vdratha-, gr. poupa ‘‘ protection’’ hom. picfac ** protéger, sauver
etc.” Dés lors, on peut se demander si r@pd-, au lieu de représenter
un *w7p-, ne reposerait pas plutdt sur *wrw-p-. Ceci devait donner
réguliérement, conformément au traitement 7w, lu de *wy, *wl, qui
est aussi bien attesté que I'est mal celui de *wf, *wl (cf. Brugmann,
ibid.), une forme *ruw-p-, qui rendrait bien compte de ripd-.

4. av. raéf-  mourir ”’

Pour expliquer av. raéf- *‘ mourir ”’ et ses correspondants, W.-P.,
p. *401, a posé une racine *leit(h). Mais, la variante en *-th- ne repose,
nous allons le montrer, sur aucune forme réelle. Le tokharien B lait
! M. Benveniste annonce qu'il reviendra ailleurs sur ce mot.

* Article que m’a fait connaitre M. J. H. Kramers, qui a eu l'obligeance d’en
demander pour moi une copie & l'auteur.




60 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

“ passer, trépasser, transmigrer”’, A let ‘‘ fortgehen, herabfallen ”,
(étymologie de M. Van Windekens, Mémorire inédit) est & cet égard
dans le cas de v. norr. lida “ aller, disparaitre, périr etc.”, all. leiden
et leiten, v. norr. lidinn *“ Tot *°, leidi *“ Grabstitte ”’, v.h.a. leita, leitt
“ funus, exequiae *’ m.h.a. bileste °“ enterrement ”’ et des autres formes
germaniques.

L’avestique raéf-, seul, parait impliquer une ancienne aspirée.
Or, ce n’est qu’'une apparence. En effet, examinons successivement
toutes les formes de ce verbe, nous n’en trouverons aucune ol 6 ne
puisse étre regardé comme secondaire.

Le verbe n’a pas de présent radical, mais seulement un théme
1rifya-, ot un ancien *t devait donner 6 devant y ; les formes de participe
parfait i7iri@usqm et iririfusé ne prouvent pas plus que v. p. gafum
etc. I'existence d’un ancien *th: elles sont analogiques de cas comme
nom. sg. *#urifwgs- qui comportaient le traitement régulier de *-tw-
devant voyelle ; ¢rista est ambigu ; il reste en tout et pour tout la pseudo-
forme uriri@ane, p. 35, qui est deux fois fautive en face de ce qu'on
lit un peu plus haut, p. 24 : wiritanahe. Bartholomae a corrigé la
finale -ne en -nahe ; il faut également substituer au 6 le ¢ de la forme
qui est a priori, puisque sa désinence est correcte, la meilleure.

En conséquence, il faut poser un avestique raél-, donc un indo-
européen *leit. :

Accessoirement, rien n’empéche plus, au point de vue phonétique,
de rattacher ici les mots grecs Xoirn “rdos”’, Aoirever' Odmrev Hés,
Mais c’est une autre question, d’ordre sémantique, que de savoir
si ces significations se rattachent directement & celles de v. norr.
leidi “° Grabstitte 7, ete., ou seulement & acception générale d’all.
lesten.

5. av. °nakabwa-.

Ce mot ne figure qu’en second terme du nom propre tir6. nakafwa-.
Bartolomae, 4ltir. Wb., a remarqué sa ressemblance avec skr. naksatra-
‘““ astre ”’ mais sans I’étudier plus avant. Or, cette remarque tire son
intérét du fait que t7r6 est précisément un nom d’astre, attesté par
ailleurs en ir. sous les formes tir, etc., cf. A. Gétze, KZ. 51, p. 146 sq.!
Notre composé se comprend littéralement ““ ayant Tir pour astre’
(¢’est-a-dire “ né sous le signe de Tir, placé sous I'invocation de Tir ).

1 Sans doute, M. Gétze n’a pas réfuté la remarque de Noldeke, Persische Stud.,
i, p. 417 s8q., selon laquelle le nom 7'ir n’aurait jamais été appliqué & une planéte
(Mercure) s’il avait auparavant désigné une étoile. Mais le fait est qu'il « été confondu
avec Tidtrya- * Sirius ”.




INDO-IRANICA 61

Au point de vue de la forme, naksatra- et nakabwa- ne sont évidem-
ment pas superposables. Mais ils ont une partie commune, la syllabe
nak-, qui justement se retrouve dans le seul mot auquel on puisse
faire appel pour tenter, avec une chance nouvelle, I’étymologie de
I’énigmatique naksatra-, a savoir skr. naka- *“ voiite céleste ’.! Les
noms indien et iranien de I’ ““ astre ’ dériveraient indépendamment,
en tant que les * célestes ”’ d’un ancien indo-ir. *nak- “ ciel ’. Cette
hypothése semble corroborée par un fait tokharien, sur lequel elle
est de nature & jeter auparavant quelque lumiére.

Pour traduire skr. deva- ‘‘ dieu”, le tokharien se sert du mot
B ndkte A #ikit, #idkt. Puisque deva- signifie littéralement *“ céleste
ce n’est peut-étre pas par hasard que I’on accole & ce terme, en dehors
du nom du Buddha- (B pud-, A pta-), ceux de deux astres. Cela se
produit dans les expressions B memiidkte (= mai #ikdt) ‘ dieu-Lune
(ou astre-Lune?)”” et B kaumifidkte * dieu-jour, dieu-soleil (ou astre
soleil ?) ”’

L’hypothése d’un emprunt & l'indien ou & l'iranien est exclue
par le 7, dont la palatalisation garantit un ancien e.2

On serait donc en présence, finalement, d’une racine *neq “ ciel,
volite céleste ’ limitée — jusqu’a plus ample informé — & I'indo-iranien
et au tokharien. Le fait, loin d’étre isolé, prendrait place au coté
des quatre de méme espéce que j’étudie ailleurs.®

Le suffixe tokharien, en ¢, serait particuliérement comparable
a l'initiale au moins du suffixe iranien *tva-.

! Les nombreux essais — tant indigénes qu’européens — I’étymologie de naksatra-
sont rappelés par Macdonell-Keith, Vedic Index, s.v. Le moins invraisemblable est
celui par *nak-ksatra- *“ régnant sur la nuit ’. Aucun ne fait usage de skr. naka-.

2 Du méme coup est exclu aussi 'emprunt & gr. dvaxr-, auquel avait songé
Schrader-Nehring, Reallexikon der idg. Altertumsk.?, i, p. 406, dans la seule tentative
qui ait été faite de donner I'étymologie du terme tokharien. Outre la palatalisation
de 7, elle n’expliquait pas la chute d’ a-, et enfin le fait d’un emprunt grec en tokharien

était — et serait encore — unique en son genre.
3 Dans mes Tocharica, §125 a 129.







OLD PERSIAN YAUMANIS
by J. DUCHESNE-GUILLEMIN

In the late winter of 1966, Miss B. Gharib, of Shiraz University, was
shown in the Persepolis Museum a large square stone slab covered with
cuneiform writing. It soon appeared that it was a copy, ordered by Xerxes,
of the inscription of Darius, Nagq§-i Rustam b. In the following year,
Professor W. Hinz, of Géttingen, brought to Liege his own transcription of
the new text, which I was thus able to study. But I refrained from publishing
any result of that study until the inscription should be made available to the
public. This has now occurred through Dr. Gharib’s article, ‘Katibe-ye
jadid-e X3ayarsa’, Bulletin of the Ancient Iranian Cultural Society, 5, 1,
September 1967, 14 seq., and through the paper which she read on the same
subject to the Fifth International Congress of Iranian Art and Archaeology,
Tehran, April 1968. I presented a few remarks then on that paper, but since
the discussions will not appear in the Acts, I can offer these here to the
memory of W. B. Henning.

The most interesting feature of this new version is, of course, the dif-
ferences it shows, in linguistic detail, from the Darius text. In some cases,
the new version reflects a more advanced stage in the evolution of the
language. The distinction, in the accusative, between imam, masculine, and
ima, neuter, has disappeared: instead of ima frasam ‘this wonder’, Xerxes
writes imam frafam. So has the distinction between adadd and ada ‘he
created’, however we try to interpret it (Benveniste’s attempt, BSL,
XLVII, 1951, 29 seq. is inconclusive). Xerxes writes: haya ada imam
frasam . . . haya ada Siyatim martiyahya.

It is also as a more recent form, presumably, that frafara in Xerxes
ought to be explained, as opposed to fratara in Darius. But in several other
instances the relation is reversed: the more recent text has the more archaic
forms. The most striking example of this is the first person singular of ‘to
be’: Xerxes writes ahmiy, whereas in Darius (and everywhere else) it is
written amzy. If we had only these two inscriptions and did not know that
Darius was the father and Xerxes the son, we would not hesitate, on the
strength of these two forms, to declare Xerxes’ text the older of the two.
Since the opposite is true, ahmiy in Xerxes must be artificially archaic. By
the time of Xerxes, Old Persian had become practically a dead language: one
could not rely, for orthography, on the living usage, and Xerxes, in making
use of a text of his father’s, tended to treat it as a venerable document,
couched in a partly obsolete language. In the case of akmiy, he overdid it.

140




64 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

The same applies to xratum, for Darius’ xrafum, and, as will be seen,
to yaumanis.

Yaumaini§, in Darius, has not yet been satisfactorily explained. Kent
postulated an z-epenthesis, which, in view of the fact that this would be the
only instance of its kind in O.P., seemed an arbitrary hypothesis to Karl
Hoffmann, who in his article in the Sommer Festschrift, Corolla Linguistica,
1955, 80 seq., offered another solution. He compared Gathic maéni-
‘retribution, punishment’, Ved. meni- ‘retribution, vengeance as a magic
power’. As for the first member of the compound, Hoffman read it yahu
and proposed one of the two following explanations: either ydhu was to Av.
yah, Ved. yas, as Ved. jayu ‘victorious’ to Ved. ji; or ydhu belonged to
(Ved.) ya ‘to attack, persecute, punish’ (¢f. Ved. ddksu-: dah). The compound
would mean something like ‘with boiling, or aggressive, power of ven-
geance’.l Yaumanis, in Xerxes, offers a simpler, less ambiguous solution. It
may be considered more archaic than Darius’ ydumainis, or at any rate more
authentic, if we wish to eliminate the latter as a mistake rather than con-
sider it an instance of epenthesis. Ydumanis, then, is easily explained as a
compound of yau-, Ved. yduti ‘to harness, to fasten’, and manis- as in Haxa-
mani§, Ardumanis. Kent already invoked yduti, but he postulated a yauman-,
from which ydumani- would be derived by means of vrddhi and 7-suffix, a
complicated and unnecessary detour. The association of yauti with manah-,
postulated by me, is nicely paralleled in Vedic: RV I. 138 c reads as follows:
visvasya yé mdna ayuyuvé makhd devd aywyuvé makhdh, which means ‘the
generous one who has harnessed the spirit of everyone, who as a generous
god has harnessed it’. O.P. yau-manis- will then clearly mean ‘harnessing his
own spirit’, which, in the context, appears very appropriate.

In order to show this, it will perhaps not be superfluous to reproduce
Hoffmann’s brilliant elucidation of the whole passage, the more so since
Miss Gharib does not fully accept it, particularly his explanation of afuvdya,
of which she may have read in Bailey’s article in BSOAS, XXI, 535 seq.,
and which she merely declares ‘not negligible’. Now this explanation, by
means of Ved. apvd, ‘panic, terror’, has been recently corroborated: apwvd
has been convincingly restored by Hoffmann in a Brihmana-passage, ¢f.
‘Die Komposition eines Brahmana-abschnittes’, Mélanges d’Indianisme a
la mémoire de Louis Renou, Paris, 1968, 367 seq. The O.P. passage is quite
logically constructed and it will be seen that yaumanis fits perfectly in the
middle of it. The king states that he is a good warrior, ufhamaranakara; and
he proceeds to prove it. In the next sentence there is an important variant:
for vainataiy, Xerxes writes hiftatay, but this seems only to confirm Hoff-
mann’s interpretation of hakaramciy uSiya gafava vaindtaiy as ‘it will at

1 A derivation from *yduxmani- ‘skilled’, to Sogd. ywk, ywe- ‘learn’, was suggested
by H. W. Bailey in ¥RAS, 1951, 194.




HENNING MEMORIAL VOLUME 65

once rightly appear to the understanding’; for the new version can easily be
translated as follows: ‘it stands at once in the right manner to the under-
standing’. The text goes on: ‘Be it that I see the rebel or that I do not see
him’ yaciy vainamiy hamigiyam yaciy naiy vainamiy; ‘I then know myself to
be, both by my understanding and my decision, above panic, when I see a
rebel as well as when I do not’ uta ufibiya uta framanaya adakaiy frabara
maniyaty afuvaya yadiy vainamiy hamigiyam ya0a yadiy naiy vainamiy. At
this point, the reason for this fearlessness, be it in the absence of the enemy or
in his presence, i1s summarized in one epithet: ‘it is because I harness
my manah, because 1 am ydu-mani§: yaumanis ahmiy’. The epithet is then
immediately made more explicit: ‘I harness my spirits (my “animal spi -
rits”, for this seems to me the best translation of manah) both to my hands,
and my feet’ utd dastaibiyd uta padaibiya (Instr. duals).

By its structure, ydu-manis- fits into the category of compounds in
which the second member, a substantive, is governed by an athematic
present or a root (Wackernagel II, 1, § 120 ¢ « 2). There is no other instance
in O.P., but the next group of compounds (Wackernagel § 120 c « 1) is
represented by x§aydarSan- ‘ruling over males’ and vi(n)dafarnah- ‘finding
glory’. In both instances, the first member is unequivocally a present-stem,
not a root. This is, also, precisely the case with yau-manis-.

These types of compounds have recently been studied by Benveniste
within the framework of a general analysis of the ‘Fondements syntaxiques
de la Composition nominale’, BSL, LXII, 1, 15 seq. Although Benveniste
takes little notice of earlier work on the subject (notably Jacobi, Compositum
und Nebensatz, 1897),2 he arrives at least at one new result: when, in com-
pounds, the verbal member comes first, the compound is ‘descriptive’;
when it comes last, the compound is ‘defining’. The reason for this diver-
gence can now be stated clearly, in the light of our three O.P. instances: the
compounds of the second type are only ‘defining’, in the abstract, because
their verbal member, Greek -¢dpos, is really a verbal noun; in the first type,
on the contrary, the verbal member, Greek ¢epé-, has the more concrete
function of a verb, and this is why it has sometimes the form of a present-
stem: O.P. xSayarsan-, vi(n)dafarnah-, yaumanis-.

To end with a philological, as opposed to a linguistic, matter: the pre-
sence of some more archaic traits in the new version solves the problem of
the authorship of the Darius inscription. Contrary to Schaeder’s hypothesis,
OLZ, 1940, col. 292 seq., the author must have been Darius himself, not
Xerxes; otherwise the archaic traits would appear not in Xerxes’ version,
but in the one attributed to his father.

2 Benveniste does not enter into the question whether a verbal stem, as a first
member, had an imperative meaning, a question treated by Arséne Darmesteter, and
answered by him in the affirmative. Cf. Ital. Bevilacqua and the Sanskrit compounds
that have an unmistakable imperative as first member (Wackernagel, § 120 b).




Sonderdruck

HISTORIA

ZEITSCHRIFT FUR ALTE GESCHICHTE - REVUE D’HISTOIRE
ANCIENNE - JOURNAL OF ANCIENT HISTORY - RIVISTA
DI STORIA ANTICA

EINZELSCHRIFTEN - HEFT 18

BEITRAGE
ZUR ACHAMENIDENGESCHICHTE

HERAUSGEGEBEN VON
GEROLD WALSER

N

FRANZ STEINER VERLAG GMBH - WIESBADEN




LA RELIGION DES ACHEMENIDES

1. Rétroactes

Le livre d’Olmstead, dont la date, 1948, a été assignée comme point de
départ aux présents Forschungsberichte, ne représente nullement, en ce qui
concerne la religion achéménide, 1’état de la question. L’auteur suit aveuglé-
ment le syst¢me de son éminent collégue Herzfeld qui, reprenant 4 son
compte la vieille erreur d’Ammien Marcellin (XXIII, 6, 32), confondait
Vistaspa, le pére de Darius, avec son homonyme le protecteur de Zarathus-
tra. Il cite en note le livre de Nyberg paru en 1937-1938, mais ne semble
pas ’avoir lu.

L’ouvrage de Herzfeld, 1947, paru trop tard pour n’étre méme que men-
tionné, a été défini “un compte rendu en 800 pages du livre de Nyberg”,
dont il n’accepte aucune thése.

Un autre livre qu’Olmstead a passé sous silence est celui de Georges
Dumézil, 1945. C’est que la History of the Persian Empire lui était en réalité
antérieure, 2 en juger par la date qu’a mise Olmstead 4 la fin de sa préface:
octobre 1943. Il aurait pu cependant avoir connaissance d’un fait qui n’allait
prendre toute sa signification que dans la théorie de Dumézil, mais que
Benveniste avait déja mis en lumiére en 1938. Apres avoir étudié la légende
de Porigine des Scythes et plusieurs textes avestiques dans lesquels se reflete
la conception de la société iranienne, chacune des trois classes étant sym-
bolisée “par les bénéfices qu’elle attend et par I'infortune particuliere qui
’affecte”, Benveniste conclut de ces deux premiéres phases de son enquéte:
“Ce qu’on espére et ce qu'on repousse, quand on vient a le préciser, se
distribue naturellement dans le cadre tripartite.” Etil poursuit: “Alors surgit
un rapprochement qui met en cause, de maniére inattendue, 'autre civili-
sation du monde iranien. Dans une inscription de Persépolis (d 3), Darius
formule ce voeu: imam dahyaum Auramazda patmv haca haindya haca duiiyard
haca dranga “‘puisse Ahuramazda garder ce pays de l'armée ennemie,
de la mauvaise récolte, du mensonge.” Voila expliquée la désignation
des trois calamités dont on n’a pas encore, 2 ma connaissance, reconnu le
sens et la liaison. En une claire formule s’évoque le triple danger - invasion,
famine, impiété — dont la société, en ses trois assises, risquerait de périr, sans
la protection d’Ahuramazda. Aucun témoignage n’attestait jusqu’ici ce que
cette phrase nous apprend avec une netteté d’autant plus expressive que la

5 Historia Einzelheft Achimeniden




68 JAacQUuEs DUCHESNE-GUILLEMIN

formulation en est indirecte et quasi involontaire: que la société au moins 2
ses débuts restait soumise aux mémes divisions qui s’inscrivent encore dans
la vieille légende des Scythes et qui forment le cadre toujours vivant de la
communauté zoroastrienne. Ainsi se vérifie, empreinte dans des formules de
prieres ou affirmée en prescriptions explicites, chez les Scythes royaux, dans
la Perse des grands rois et sur les confins orientaux ou s’est d’abord propagée
la prédication du réformateur, I’unité profonde des traditions iraniennes”.

Ce trait iranien allait 4 son tour s’interpréter, dans la théorie dumézilienne,
comme un reflet de la tripartition socio-religieuse des Indo-Européens. Un
paralléle githique, non vu par Benveniste, 4 la formule de Darius a été trouvé
par Marijan Molé et signalé par Dumézil dans son atticle de 1961, p. 265 sq.
(article qui est essentiellement une réponse 2 celui de Thieme 1960, p. 301
sq.). Le passage gathique (Yasna 32, 10) est cité par Dumézil dans ma tra-
duction:

Celui-la détruit les doctrines, qui parle du boeuf et du soleil comme des pires

choses @ voir avec les yeux,

qui change les purs en méchants, dévaste les patures et lve Iarme contre le juste.

“Changer les purs en sectateurs de la druj, commente Dumézil, dévaster
les paturages, lever I’arme de meurtre contre le sectateur de 1’2z sont, certes,
également des sacrileges, mais qui se répartissent sur la premiére, la troisieme
et la deuxi¢me fonctions”.

Un autre paralléle a la formule de Darius est signalé par Dumézil,  la fin
de ce méme article, dans les Perses d’Eschyle. “Quand Atossa, aprés bien des
hésitations, annonce 2 ’Ombre que la puissance des Perses est détruite, Da-
reios demande: “De quelle manié¢re? Est-ce la calamité d’une peste, ou une
sédition qui est advenue au pays?” Et la reine répond: “Non pas, mais, prés
d’Athénes, ’armée se trouve tout entiére détruite”. Ainsi, “Dareios et Atossa
recomposent --peste, sédition contre le souverain, anéantissement de 'armée
par Pennemi-- une formule inusuelle en Gréce et toute voisine de celle de
Darayavahu.

2. Le problime

Les Achéménides étaient-ils zoroastriens? Cette question, depuis long-
temps débattue, a été reposée par Dandamaiev, 1963, ch. 3, et par Widengren,
1965, p. 142 sq., ou sont repris et complétés les arguments pour et contre
dont j’avais moi-méme, apres d’autres, dressé un inventaire. La conclusion
de I'un et de Iautre savants est nette. Dans les termes de Widengren: “es
bleibt so gut wie absolut sicher, daBl die Achimeniden keine Zoroastrier wa-
ren.” Il semblerait, aprés cela, qu'on dat s’acheminer rapidement vers un
consensus. Pourtant, trois ans plus tard, on ne s’en apercevait pas encore:
au congres d’archéologie de Téhéran, en avril 1968, on put entendre, immé-




La Religion 69

diatement aprés une communication dans laquelle je tenais pour admise la
thése de Widengren, un autre savant, Rempis, reprendre comme allant de soi
la thése opposée, se rangeant ainsi 4 la suite d’un Lommel (autrefois) et d’un
Pagliaro (récemment).

Pourquoi cette question est-elle si intraitable? C’est qu’elle force un parallele
entre deux quantités disparates: d’un c6té un ensemble de faits historiques,
appuyés par I’archéologie, de I’autre, une tradition religieuse sans connexions
historiques ni archéologiques et presque impossible 4 situer dans le temps et
dans ’espace. On se heutte, en outre, 2 Pintérieur méme de cette tradition,
4 deux inconnues: dans quelle mesure Zoroastre a-t-il innové? Dans quelle
mesure la tradition qui se réclame de lui s’écarte-t-elle de lui? D’ou il suit
qu’entre les données achéménides et I’ Avesta, similitude ne veut pas dire né-
cessairement dépendance: il peut s’agir d’héritage commun; et que différence
ne signifie pas indépendance: il peut yavoir eu transformation, adaptation plus
ou moins progtessive. Il importe donc, au préalable, de se faire une idée de
la genése et de I’évolution du zoroastrisme.

3. Zoroastre et le oroastrisme

Henning, dans les Katrak Lectures de 1949, parues en 1951, annule I'un
par autre les deux ouvrages, cités ci-dessus, de Nyberg et de Herzfeld, en
les renvoyant dos a dos. Il cherche en outte, plus positivement, 4 situer
Zarathustra dans espace et le temps. Il rappelle que le prophéte parait avoir
vécu loin de tout contact avec I'Iran occidental, auquel les githas ne font
aucune allusion, et avant 'unification de I’Iran par Cyrus. Plus précisément,
il adopte, quant a la date de Zarathustra, le chiffre attesté seulement dans les
livres pehlevis, mais qui lui semble avoir été connu déja de Théodore de
Mopsueste au début du 5° si¢cle de note ere: “258 ans avant Alexandre.” Il
montre qu’a cette époque, d’ apreés les sources grecques, “il existait dans
I’Iran oriental un Etat centré autour de Merv et de Hérat et coexistant avec
Pempire mede; que cet Etat, dirigé par les Chorasmiens, fut aboli par Cyrus,
qui les priva de leurs provinces méridionales, aprés quoi ils se retirérent gra-
duellement dans leurs possessions septentrionales, sur ’'Oxus.” L’Avesta
donne comme lieu d’origine de la religion zoroastrienne I’ Airyanam vagjo,
identifié par Markwart avec la Chorasmie. Il suffit d’entendre celle-ci au sens
de la “Grande Chorasmie” définie plus haut pour concilier les données de
Phistoire avec la tradition religieuse.

Au point de vue linguistique, Henning, sans prétendre démontrer que le
chorasmien (nouvellement découvert) détive de l'avestique, montre du
moins que ce n’est pas impossible.

W. Hinz, 1961, a tenté de confirmer la date traditionelle au moyen du Da-
bistan. Mais ce dernier témoignage est trop tardif (XVII® s.) pour avoir une

5.




70 JAcQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

valeur propre. On ne peut davantage, en saine méthode historique, se fonder
sur ce seul écrit pour faire vivre Zarathustra 2 Ke$mar dans le Xorasan (Hinz,
p- 23).

Méme le témoignage pehlevi, et quand bien méme indirectement attesté
par Théodore, est trop tardif, comme le remarque Kaj Barr, [en danois],
1954, p. 39: il serait bien étonnant qu’un souvenir si précis, “258 ans avant
Alexandre”, se soit conservé sans trace palpable pendant plus de mille ans.
La méme objection s’appliquerait 2 la tentative faite par Klima, 1959, p.
556 sq., pour fixer la date du prophéte par rapport 2 Mani, cf. J. D.-G.,
1962, p. 136, 0. 5.

La these de Henning sur la Grande Chorasmie est accueillie avec réserve
par R. Frye, 1963, p. 38, “because there are too many imponderables and no
real evidence”. Et il ajoute qu’il y avait probablement au moins deux Etats ou
plutét confédérations dans 1’Iran oriental, avant les Achéménides, centrées
en Bactriane et 2 Hérat. Vistaspa et Zarathustra auraient appartenu 2 celle de
Hérat avant méme leur unification, si jamais elles furent unifiées, et n’auraient
donc peut-étre rien eu a voir avec Cyrus.

Concernant I'expansion du zoroastrisme, un point a été éclairci par I. Get-
shevitch dans son article de 1964, 12 sq. On identifie généralement la Raya
zoroastrienne avec la Raga de Médie dont parle Darius et dont la ruine est
proche de Téhéran. Mais, outre la différence de flexion (ablatif v. p. Ra-
gaya, av. Rajoit), 'absence de toute référence 4 la Médie dans 1’ Avesta oblige
a situer ailleurs la ville zoroastrienne; probablement, d’aprés le contexte, en
Iran oriental. (J’ai toujours pensé: si les auteurs du Videvdat étaient, comme
on le prétend souvent, les mages meédes, pourquoi n’auraient-ils nommé que
Raya, et non Ecbatane?) :

Une localisation plus précise de la Raya zoroastrienne a été tentée par Ghe-
rardo Gnoli, 1967, comme on le verra ci-dessous. Précédemment, 1966, il avait
repoussé 'identification, proposée par Markwart et soutenue par Benveniste,
de I’ Airyanem Vajo avec la Chorasmie. Dans son livre, il réfute, a la suite de
Frye, 'argument de la “Grande Chorasmie.” En connexion avec la politique
orientale de Cyrus, Hérodote, comme Ctésias, ne parle que de Sakas et de Bac-
triens. Et les fouilles activement menées en Chorasmie par les archéologues
soviétiques n’ont pas mis au jour un seul site du 7¢ siécle.

La différence d’horizon entre le Yast 10, ot sont nommées la Chorasmie,
la Sogdiane, la Margiane et I’Arie, et le Yt 19, ou elles ne le sont pas et qui se
limite 4 la vaste région, au sud de ’'Hindu-Kus, qui a pour centre le bassin
de Etymandre (FHaetumant-, avjourd’hai Hilmand), était interprétée par
Christensen comme reflétant la migration des tribus iraniennes vers le
sud, par moi comme traduisant un déplacement, dans la méme direction,
de la communauté zoroastrienne. Gnoli récuse ces deux interprétations en
observant que les deux horizons ont pour foyer, I'un et ’autre, la région du




La Religion 71

Haétumant. Mais il n’explique pas suffisamment pourquoi les quatre provin-
ces septentrionales sont absentes du second.

Quoi qu’il en soit, Gnoli montre qu’a une certaine époque, antérieure
i la conquéte achéménide, “I’espace sacré” du zoroastrisme était centré sur
cette région, bassin du Haétumant ou Drangiane, comme il appert non
seulement du Yt 19, mais du Yt 5, 108 et 109. A cette époque, le lac Vouru-
kada, ou s’était cachée la Gloire Royale des anciens kavis, fut identifié au
lac Kgsaoya (c’est-a-dire au lac Hamiin, ou débouche le Haétumant), ou
naitront les sauveurs futurs. La riviere Vanubi Daiti, dont le nom est lié 2
celui de V’espace sacré du zoroastrisme, I’ Airyanem vagjo, était identifiée au
Haétumant. L’ Airyanem vaéjo lui-méme, alias Airyo.fayanem, était I’ Ariané des
auteurs grecs.

Il ne s’agit 1a que d’identifications secondaires, car on ne s’expliquerait
pas qu’un méme lac portit, sinon par transfert et confusion, deux noms diffé-
rents: Vourn.kaia et Kqsaoya. Identifications secondaires, donc, et de carac-
teére mythique, qui laissent intacte la question de la localisation historique.
Ou était le lac Vouru.ka$a avant qu’on le confonde avec le Hamun? Mais la
distinction n’apparait pas toujours clairement, dans le riche exposé de
iraniste italien, entre reconstitution du mythe et reconstruction de I’histoire.

Ainsi, quand il élucide le témoignage de Diodore selon lequel Zathraustes
(forme intéressante du nom de Zoroastre, en ce qu’elle reflete une tradition
indépendante) précha aux Arianoi, c’est-a-dire 2 un peuple vivant au sud de
I’Hindu-Kuj, il semblerait, dans la ligne de ’argumentation de Gnoli, que
nous n’atteignions l1a qu’une conception mythique; et pourtant, on a I'im-
pression, au contraire, quand il recherche, dans cette méme région, la loca-
lisation précise de Raya, qu’il tente de traquer la réalité historique.

Cette impression se confirme quand il reprend un argument que j’avais
avancé, 1962, p. 142 sq., ou j*écrivais que, pour identifier le pays de Zarathus-
tra, “il faut tenir compte de I'importance qu’il attache au boeuf. Or, selon
une observation que m’ont communiquée deux connaisseurs, Morgenstierne
(par lettre en 1948) puis Cameron (oralement en 1957), il n’y a pas, dans
I'Iran et I’ Afghanistan d’aujourd’hui, une seule région ol ’homme puisse
vivre de I’élevage bovin.” J’en concluais qu’il fallait chercher ailleurs, peut-
étre dans le bassin de.I’Oxus, la patrie du zoroastrisme. Gnoli me retourne
’argument, en se référant 4 un article de Scerrato, “di prossima pubblica-
zione”, ainsi qu’au livre de Tate sur le Seistan, 1910-1912, d’ou il ressort que
cette région s’est largement prétée, et se préte encore en partie, a 'élevage
du bovin. Soit; mais il s’agit donc bien, dans la pensée de Gnoli comme dans
la nétre, non pas de reconstituer ’histoire mythique de zoroastrisme, mais de
retrouver ’environnement physique dans lequel il a réellement pris naissance.

C’est aussi, mais alors consciemment, dans la perspective historique que
se place Gnoli 4 propos du sanctuaire de Dahana-i Ghulimin dans le Seistan




79 JAcQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

(’ancienne Drangiane), comme I’y invite nécessairement 1’évidence archéo-
logique: il s’agit de situer des ruines dans leur contexte historique. Malheu-
reusement, ce site extraordinaire, fouilléaveczele pardesarchéologues italiens,
s’est avéré d’interprétation doublement difficile. D’une part, la preuve irré-
futable n’a pas encore été fournie qu’il appartienne a ’époque achéménide,
comme le soutient Scerrato; d’autre part, la forme etla disposition de ses autels
est si insolite qu’elle ne se laisse rapporter 4 rien de connu dans la tradition
mazdéenne, du moins de maniére stre. I’interprétation qu’en avait tentée
Gnoli au Convegno tenu en 1965 4 I’Accademia dei Lincei, il I'a lui-méme
retirée pour lui en substituer une autre, dont il n’indique que trés brieve-
ment essentiel, 1967, p. 108: “les trois autels devaient servir au culte des
trois divinités majeures du ‘panthéon’ achéménide: Ahura Mazda, Anahita et
Mifra; ’enceinte qui les entourait . . . délimitait un des fameux ayadana, sig-
nes du pouvoir royal . .. Cet ayadana . .. ne semble pas avoir possédé
d’endroit apte 4 la conservation du feu sacré; son dessin architectural le
distingue nettement des temples du feu de Suse et de Persépolis; et le sacrifice
animal y était largement pratiqué . . .”

La question du lieu d’origine du zoroastrisme reste posée: Ou, notamment,
se trouvait le lac Vouru.kasa avant d’étre confondu avec le Kgsaoya-Haman?
Il n’est pas démontré que ce ne fat pas en Chorasmie. Il faudrait, a ce sujet,
faire état d’une donnée élucidée par Gnoli lui-méme en un article paru en
1965, mais non reprise dans son livre. Interprétant excellemment un passage
du Bundahi$n (Ankl. 125, 1-3), il établit que, selon la légende, Vistaspa fit
transporter le feu Farnbig (I'un des trois principaux feux) de la Chorasmie
au Kabulistin (ou peut-étre en un territoirc qui vint a faire partie, au 6¢s., de
la toparchie orientale). Il existait donc bel et bien une tradition selon laquelle
I’un au moins des trois grands feux avait été autrefois situé en Chorasmie, ce
qui revient, il me semble, 4 désigner celle-ci comme terre d’origine du zoro-
astrisme.

Olmstead, nous I’avons vu, n’a pu connaitre 2 temps le livre de Dumézil
paru en 1945. Au contraire, 'omission, par Henning, de toute référence  ce
livre, en 1951, est voulue: mépris de spécialiste. Cet ouvrage éclairait pour-
tant, d’une fagon qui reste encore la seule valable, I’origine du trait le plus im-
portant, peut-étre, de la doctrine githique, mais dont Henning s’est curi-
eusement abstenu, dans son Zoroaster, de dite un mot: les Bienfaisants Im-
mortels, le cortege d’entités entourant le dieu de Zarathustra. Mary Boyce,
en un article récent, 1970, a tenté d’expliquer la connexion de chacune de ces
entités avec chacun des éléments du monde matériel: ces connexions seraient
venues assez naturellement 2 Pesprit de Zarathustra tandis qu’il officiait de-
vant le feu. Mais, quoi qu’il en soit, I’étude de Miss Boyce présuppose I'exis-
tence du systéme, elle n’en explique pas la genése; ce que n’a pas non plus
réussi 4 faire Gershevitch dans I'Introduction a son livre de 1959, p. 9 sq.




La Religion 73

La théorie de Dumézil, qui explique les entités comme substituts des an-
ciens dieux, eux-mémes déja hiérarchisés selon les trois fonctions caractérisant
la société indo-européenne, souveraineté, guerre, fécondité, a été enrichie et
développée par son auteur, notamment en 1952 et 1958, et par trois de ses
adhérents, Wikander, Barr et moi-méme. Wikander, dés 1947, I’a appliquée
a I’étude de I’épopée indienne du Mahabhirata et, ensuite, avec moins de bon-
heur, 2 celle de ’épopée iranienne. Mais il a, comme on verra ci-dessous,
élucidé une donnée de la religion achéménide. Barr, 1953, a expliqué le terme
avestique dragu, driyu (cf. pers. darvif) par le procédé employé par Dumézil
pour expliquer le dieu iranien Rasnu en face de I'indien Visnu. Moi-méme,
dans les Katrak Lectures de 1956, publiées en 1958, p. 46, j’ai ajouté quelque
passages githiques 2 ceux qui illustraient la tripartition fonctioneHe. La dé-
couverte dumézilienne n’a cessé d’inspirer les exposés que j’ai donnés de la
religion iranienne, notamment en 1969 et 1970.

Widengren est, lui aussi, un des champions de Dumézil, comme on peut
en juger en 1955 et 1965. Mais I'unanimité est loin d’étre faite. Dumézil a
été vivement attaqué, notamment par I'indianiste Brough, qui a cru pouvoir
montrer, 1959, que sa théorie s’appliquerait tout aussi bien 4 I’Ancien Testa-
ment. Dumézil, dans sa réponse, 1959, a fait voir qu’en toute rigueur, le sys-
téme des trois fonctions est propre aux Indo-Européens.

Thieme a cru pouvoir interpréter, 1960, les dieux aryens du traité mitanien-
hittite comme dieux du serment. Dumézil, dans sa réponse, 1961, I’a réfuté
point par point. Du reste, Thieme ne rendait pas compte de I’ordre dans le-
quel ces dieux sont énumérés et qui s’explique par les trois fonctions:
1. Mitra-Varuna, 2. Indra, 3. les deux Nasatyas.

L’étude approfondie du texte des githés, qui se fait 2 Erlangen sous la
direction de Karl Hoffmann, a porté des fruits un peu prématurés dans I’ou-
vrage de Humbach, 1959. La tendance est nettement d’expliquer le plus possi-
ble les githds par référence aux hymnes védiques. Mais il n’est pas encore
possible de les traduire enti¢rement et sGrement. Le monumental Awesta-
Wirterbuch que publie Schlerath 4 partir de 1968 donnera, au lieu d’une
traduction, les diverses possibilités, pour chaque mot du texte githique,
entre lesquelles le traducteur doit hésiter. La traduction de Hinz, 1961,
n’a pas plus de prétention a I'originalité que n’en avait la mienne, parue en
1948.

Lentz a essayé de prouver qu’il ne faut pas chercher dans les githis une
continuité linéaire, mais un enchevétrement de thé¢mes sans suite logique,
comme dans les Odes de Hafiz ou, de nos jours, dans les discours d’un Mos-
sadeq. Mais il aurait dd, pour nous convaincre, appliquer sa méthode aux
dix-sept po¢mes githiques. Il ne I’a fait qu’a deux: Yasna 28, 1955, Yasna 47,
1953 et 1954. En outre, il a étendu, en 1960, sa méthode 2 I’analyse d’une
courte inscription achéménide — parmi toutes celles que nous avons.




74 JAcQUEs DUCHESNE-GUILLEMIN

Mais son analyse --ou il n’est pas fait mention, soit dit en passant, de Iinter-
prétation donnée par Benveniste du passage cité ci-dessus-- ne saurait, peut-
étre, prévaloir contre I'impression naive, déja formulée par Meillet, que de
tels textes sont des compositions fort simples, sans grand art.

Cameron a tenté d’échapper 2 la difficulté, signalée plus haut, que pose
I’inexistence, enIran et Afghanistan, de paturages suffisants pour I’élevage du
boeuf. Dans son article de 1968, il prend “pasteur” au sens que donnent 2
ce mot les protestants et “boeuf” comme une métaphore pour désigner les
fideles. Son interprétation se heurte aux passages ou il est question du boeuf
et des fideles, écueils qu’il cherche en vain, dans sa note 34, i tourner, ce que
ne semble pas avoir vu Asmussen, 1970.

En ces derniers temps, les observations les plus riches de conséquences,
quant au sujet qui nous occupe, sont peut-étre celles de Zaehner et de Mary
Boyce sur le sacrifice. Zaehner, 1961, fait voir I'impossibilité de la thése
traditionnelle selon laquelle Zarathustra proscrivit le sacrifice du haoma et
celui du boeuf. Le premier est le centre méme de la liturgie des fideles qui
se réclament du prophete, et il y a dans les textes sacrés mainte trace du se-
cond. Zarathustra n’aura interdit ces sacrifices que sous certaines formes, eni-
vrantes pour le premier, cruelles pour le second. Mary Boyce, 1966, p. 100
sq., montre la continuité de ’offrande sanglante, faite au feu ou 2 I’eau, dans
toute la tradition zoroastrienne. .

4. Comparaisons

a) les dieux

Le mot daiva désigne chez Xerxes, selon I'interprétation la plus probable
(donnée par Hartmann, 1931, et reprise notamment par Widengren, 1958, p.
553 sq.)! les dieux de la Babylonie, dont le culte fut supprimé lors du chiti-
ment de cette province. Cet emploi présupposait le sens de “dieu dont le cul-
te est proscrit”, qui est celui de da#va dans I’ Avesta. Cette déviation par rap-
port au sens de I'indo-iranien *daiva “dieu (céleste)”, sens conservé en sans-
krit, est la contre-partie de I’exaltation d’une catégorie particuli¢re de dieux,
les ahuras ou “‘seigneurs”.

Cette religion des ahuras est 2 la base de celle de ’Avesta comme de celle
des Achéménides. Zarathustra distingue I’un des ahuras, ’'abura mazda, pour
lui donner la premiére place. Mais il n’ignore pas P'existence des autres,?
encore qu’il ne les nomme pas individuellement. De plus, comme Iécrit
Zachner, 1961, p. 82, les Sept Chapitres (partie de I’ Avesta en dialecte githi-
que, mais non attribuable 4 Zarathustra) parlent d’aburdnis ou ahuras femelles,
et tertio, dans I’Avesta non githique, le titre d’zbura est conservé par les

1 Mayrhofer, 1970, cite encore d’autres auteurs, sans prendre lui-méme parti.

311 est donc abusif d’opposer, comme le fait Dandamaiev, 1963, p. 242, le polythéisme des
Achéménides au monothéisme de Zarathuitra,




La Religion 75

dieux Mifira et Apam Napit, tous deux d’origine indo-iranienne; et enfin,Vors-
frayna et la Terre sont dits “créés par 'ahura, ou par les ahuras”: aburadata.
Chez les Achéménides aussi, le méme ahura »azda est mis hors de pair.

Le tableau se complique par le fait d’un autre terme, baga. Celui-ci dési-
gnait anciennement, sous la forme Bbaga, un certain dieu, compagnon de Mi-
thra et d’Aryaman (Cf. Dumézil, 1952, p. 51 sq.). En outre, il devint, dans plu-
sieurs dialectes iraniens, un nom commun, presque synonyme d’abura. Dans
I’ Avesta (tardif) il fut appliqué 2 Mifra (qui fut dit le plus intelligent des ba-
gas), au dieu-lune (dit aussi “plein de richesses”, ce qui est conforme au sens
étymologique de bags “distributeur”) et 2 Ahura Mazda. En vieux perse, baga
était, dans nos sources, le seul mot pour “dieu”.

Lorsque, par conséquent, Ahuramazda estappelé, dans les inscriptions aché-
ménides, le plus grand des bagas, et est le seul nommé chez Darius et Xerxés
parmi “tous les bagas qui existent,” et lorsque, d’autre part, Ahura Mazda,
dans les githis, est le seul ahura qui se détache des “(autres) ahuras”, les
deux faits sont évidemment paralleles et sont probablement reliés histori-
quement, mais nous ne pouvons dire comment. De part et d’autre, nousavons
les rudiments d’un monothéisme, quoique plus élaboré chez Zarathustra que
chez Darius. (Cf. J. D.-G., 1969, 323 sq, et 1972.)

Interpréter le baga contenu dans le nom ancien de Behistun, le Bagistanon
oros de Strabon, comme désignant Ahuramazda est une hypothése gratuite;

"(Frye ne la présente, 1963, p. 84, qu’avec un point d’interrogation). Ahura-
mazda est, certes, le baga par excellence, mais rien ne dit que le toponyme se
réfere 4 un dieu individuel plutdt qu'aux dieux en général: “montagne des
dieux.”

La forme irréguliere du démonstratif dans ’expression hada vifaibis bagai-
bi} avait porté certains savants,* malgré les versions élamite et babylonienne,
a voir ici des “dieux du clan (vif-)”. Mayrhofer, 1968, a montré qu’il n’y 2
pas de probléme: la pierre porte visaibis.

Mais quels étaient donc #ous ces dieux? On veut parfois y reconnaitre les
entités zoroastriennes, mais sans preuve. Il vaut mieux songer aux anciens
dieux, bien que les inscriptions achéménides n’en nomment qu’a partir d’Ar-
taxerxes II, lequel parle de Mithra et d’Anahita.

Les tablettes élamites de Persépolis, qu’a publiées, 2 Chicago, Hallock, 1969,
ne soufflent mot ni de Mithra ni d’Anahita. Elles contiennent pourtant un
important matériel onomastique, qu’avaient déja pu étudier Benveniste, 1966,
et Gershevitch, 1969. Le premier constate que ce matériel ne comporte “aucun
nom d’inspiration zoroastrienne.” Le second préférerait que la question restat

3 De ce que la version élamite de Behistun explique Ahuramazda comme “le dieu des Iraniens”
sans rien dire des autres, on ne peut guére conclure, avec Gershevitch, 1964, que ces autres fussent
des dieux étrangers; simplement, qu’il n’y avait rien 2 en dire, puisqu’ils n’étaient pas nommés.

4 encore Widengren, 1965, p. 122,




76 JAacQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN

ouverte: c’est qu’il admettrait comme iranien une bien plus grande propot-
tion de ce matériel que ne faisait son prédécesseur.’ Le terme que Gershe-
vitch interprétait, en le lisant misabaga, comme le dieu Mithra, comporte la
variante mi-is-se-ba-qa, d’ol Hinz, 1970 (1), p. 428, conclut qu’il faut, dans
tous les cas, comprendre visai baga ““tous les dieux™ (nominatif de expression
retrouvée 4 'instrumental par Mayrhofer). Quels étaient “tous ces dieux?”
On sacrifie 4 Ahuramazda et 2 Humban, qui est son équivalent élamite,
puisque C’est le dieu supréme dans la religion de ce peuple. On sacrifie
aussi 2 Narisanka, en lequel j’avais reconnu, dés 1964, le dieu iranien
Nairyd.sanha (répondant au védique Naradamsa) et qu’a élucidé en détail
Gershevitch, 1969, p. 212 sq.; et, selon une lettre de Hallock (2 déc. 1970),
a Sakurzi§, qui est le dieu faigrcis. On nomme en outre le dieu Simut, dieu
élamite, et des sacrifices sont offerts 4 des rivieres et 2 des montagnes.

La question reste posée de savoir si les visai baga comprenaient Mithra et
Anabhita. Ceux-ci semblent former, 2 partir d’Artaxerxés II, une triade avec
Ahuramazda; cette triade pourrait bien refléter, comme I’a dit Gnoli au Con-
vegno dei Lincei, 1970, la triade babylonienne Anu, Nabo, Iitar. Le savant
italien cite 2 I'appui de son hypothése deux arguments qui me paraissent de
grand poids. Le premier est que la féte de ’Akitu se refléte dans celle du
Nowruz, dont Persépolis était le théitre, sinon méme la raison d’étre. Le se-
cond est que la trifonctionnalité d’ Anahita correspond a celle d’I3tar, déesse
de la fécondité, de la guerre et du tréne royal.

J'apporterais un troisiéme argument: dans I'inscription de Commageéne,
Mithra est identifié non seulement 2 Apollon et 2 Hélios, mais 2 Hermés.
Cette derniére identification, assez surprenante en soi, est tout a fait explica-
ble si Mithra est identifié 24 Nabo, car celui-ci, de son coté, I’était 2 Hermeés.

Mithra est bien attesté dans ’onomastique, aussi bien dans les textes des
fortifications que dans les papyrus d’Eléphantine et dans les textes rituels
araméens. Dans les Persepolis Fortification Tablets, datées de 509-494, il figure
tant sous sa forme perse, dans Missabada, que dans la forme iranienne com-
mune, dans Mitrabada et Mitraparzana. A Eléphantine, on trouve en 446 et
434 mirsrh, (Cowley, 1923, E; Kraeling, n° 34), rapproché de Mitrsarian de
sceaux moyen-iraniens (Justi, /ran. Namenbuch, cité Kraeling, p. 175 et Gran-
stovskij 1970, p. 185 sq.), puis myfryzn (Kraeling, p. 156), homologue de
mzdyzn attesté en 410 (Benveniste, 1970, p. 5 sq.). Dans les Aramaic Ritual
Texts, 1970, qui, dans la mesure o ils sont datés, remontent 2 479-435, figu-
rent Datamitra, Mitrapata, Mitraka, Mitrafarnah (?), ainsi que Bagapata,
Bagafarnah et Bagapausta.

Mithra semble, 4 en juger par le mot uecopopacdng, élucidé par Wikander,
1952, p. 66, avoir formé paire avec Ahuramazda, tout comme avec Varuna

® Les interprétations de Benveniste ont été passées au crible par R. Schmitt, 1968, et par Mayr-
hofer, 1969.




La Religion 7.7

dans I’Inde et, dans I’ Avesta non-githique, avec “I’ahura” (Yt 10, 145), mais
non dans les githis. Le nom propre Vaumisa, désignant un officier de Da-
rius, ne renferme pas nécessairement le nom de Mithra, car on attendrait
phonétiquement miga (cf. Benveniste, 1955). Mais Mithra se dissimule pat-
fois sous le nom Baga, comme le baga par excellence: comment expliquer,
sinon, que le nom de mois Bdgayadi, du calendrier vieux perse, ait trouvé
pour équivalent, dans le calendrier zoroastrien (quand celui-ci fut adopté),
le mois de Mithra? A vrai dire, il faut expliquer autrement une substitution
inverse: celle qui s’est produite beaucoup plus tard lorsque la féte des * Mi-
Orakdna fut rebaptisée en sogdien * Bagakina. Car Henning a montré, 1965,
que Baga existait, du moins en Sogdiane, indépendamment de Mithra.
L’étroite relation, sinon I'identité, entre Baga et Mithra ressort aussi du fait,
reconnu jadis par Markwart, que le village arménien de Bagayaric avait un
temple 2 Mithra et, mieux encore, du parallélisme entre Meydfvéos (= Baga-
buxsa) et MifpoPovldvns, quelle que soit la valeur qu’il faille attribuer ici 2
la racine buj-“délivrer” ou, selon Benveniste, 1966, “jouir.” Voir aussi J.
D.-G. 1967.

Baga est encore attesté dans un document babylonien du temps de Datius
dans le nom propte Bagasars, qu’a expliqué Eilers, 1936 et 1954-56.

Il est remarquable que Mithra, quoique bien attesté, comme on vient de le
voir, dans ’onomastique, ne soit pas nommé, dans les tablettes élamites, com-
me I’un des dieux auxquels on offrait des sacrifices. Je rapprocherais ce fait
du silence que gardent les githds au sujet de ce méme dieu.

Le silence des githis au sujet de Mithra est diversement interprété. J’ai
écrit en 1948 que ce silence me semblait, de la part de Zarathustra, “voulu,
hostile, passionné”. Gershevitch m’a demandé: “Qu’en savez-vous?” Il
m’avait semblé que si le prophéte, connaissant trés probablement le couple
formé (comme nous I'avons rappelé ci-dessus) par I'ahura avec Mithra, 2
ignoré I'un des deux partenaires au profit de I'autre, ce ne peut étre qu’inten-
tionnellement, pour hausser Ahura Mazda de tout I’abaissement de Mithra.
Mais voici que Mary Boyce va plus loin (dans le sens opposé au mien). Cons-
tatant, 1969, la trés grande importance de Mithra dans toute la tradition ul-
térieure, importance qu’elle a bien mise en lumiére, et frappée d’autre part de
Pextréme conservatisme des zoroastriens, elle ne peut croire qu’un dieu si
honoré par eux ait pu étre jadis combattu par le prophéte dont ils se récla-
ment. Si Zarathustra n’a pas parlé de Mithra, pense-t-elle, c’est parce que les
hymnes qu’il composait s’adressaient 4 son dieu, Ahura Mazda, sans impli-
quer, plus que ne faisaient les chantres védiques, rejet des autres divinités.
Ceci ne rencontre pas mon argument de la dissociation du couple ancien
Mifra-Ahura.

Selon Barr, 1954, p. 37 et 208, ce couple se continue tout entier en Ahura
Mazda, Zarathustra y ayant substituté 2 Mifra I’épithéte mazda qui caractéri-




78 JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

sait P'activité “providentielle” de ce dieu ami de ’homme. L’ Ahura se serait
ainsi incorporé Mifra, et ainsi s’expliquerait que le nom de celui-ci soit absent
des githis. Mais, en tout cas, les Achéménides n’avaient plus conscience de
cela, puisqu’ils accouplaient Mifra 2 Ahuramazda dans Meoopoudodne, com-
me on I'a vu ci-dessus.

Une interprétation mettant en paralléle le silence des githis et celui des
textes élamites concernant le dieu Mithra a été avancée par moi en une confé-
rence faite 2 Vienne (en déc. 1970) et ailleurs, parue dans les Acta Classica
Hungarica, 1971, et révisée et complétée pour le Congés Mondial d’Iranologie,
Shiraz 1971.

Anahita n’est nommée dans les inscriptions, comme je I’ai déja rappelé,
qu’a partir d’Artaxerxes II (avec Mithra), ce qui ne signifie nullement qu’elle
n’ait pas été incluse parmi “tous les dieux”. Elle était, comme I’ont prouvé
indépendamment 'un de P'autre Dumézil, 1947, p. 56, et Lommel, 1954,
p. 405 sq., ’homologue iranienne de I’Indienne Sarasvati et ’héritiere de la
méme déesse indo-iranienne. Son nom complet, attesté dans I’Avesta, fait
référence aux trois fonctions: ‘“I’humide, la forte, la sans-tache.” En Perse,
elle s’est probablement identifiée avec la grande déesse élamite. Mais il n’y a,
entre son nom et celui de Nahiti, dont on I’a parfois rapproché, qu’une homo-
nymie fortuite, car Nahiti n’est qu’une variante de Nahhunte, le dieu-soleil
(cf. Hinz, 1964, p. 63).

Zurvan, cité dans ’Avesta, a dt étre connu dans ’Iran achéménide, mais
cela ne nous est attesté qu’indirectement, par le témoignage d’Eudéme de
Rhodes, cf. Widengren, 1965, p. 149 sq.

Hauma, la liqueur rituelle, doit avoir été, comme dans I’Avesta, divinisé
chez les Achéménides, puisqu’on a le nom propre hwmdt (Cowley, 1923, 8 et
9), 4 lite Haumadata. Atar, le feu,a d 1’étre 4ussi, 2 en juger non seulement
par Hérodote, Xénophon et Quinte-Curce (cités par Widengren, 1965, p.
122), mais par un terme vieux-perse: c’est en vain que Henning a contesté
I’étymologie du nom de mois Agiyadiya ‘ot I'on honote le feu”, car celle-ci
a été défendue par Szemerényi, 1961, et, indépendamment, par moi-méme,
1962, p. 121, n. 2.

De toutes les entités du zoroastrisme, seule est attestée en vieux-perse
celle qui est la plus sirement pré-zoroastrienne, comme on peut en juger par
le védique r7a et par les anthroponymes “aryens” d’Asie antérieure en 4rta-
(sur lesquels on s’en tiendra au jugement pondéré de Mayrhofer, 1966, contre
Phypercritique d’Annelies Kammenhuber, 1968.)

Les composés en Arta sont nombreux: Artaxsaga, etc., et (Fortif. Tablets)
Irda-, Irdu-. Mais ar#a ne figure en vieux-perse qu’en des dérivés, car I'ex-
pression artaca brazmaniya doit se comprendre, selon I’excellente interpréta-
tion de R. Schmitt, 1963: “au moment approprié (locatif d’artu-, cf. véd. rtu-) et
selon le cérémonial.” Le détivé artavan-, dans la méme inscription, ne signifie




La Religion 79

pas, comme l'avestique afavan-, “partisan de I’ Aa, juste”, mais “bienheureux
apres la mort” (comme dans la glose grecque > Apraiovfjpwes mapa. ITépoag) et
Cest 12 un sens qui se retrouve, comme I'a vu Kuiper, 1959, dans le védique
rtavan-, épithéte de dieux, des péres défunts et des sages initiés. Ceci mesure
la différence avec la religion githique, selon laquelle tous les membres de la
communauté religieuse sont, dés leur vivant, adavan.

Le dieu-lune, dont parlent Hérodote et Strabon, est attesté dans ’ono-
mastique des documents araméens de Persépolis: Mah(a)-data. Hildegard
Lewy, 1962, a cru pouvoir affirmer que le culte de ce dieu avait été introduit
en Iran sous le régne de Cyrus: la tombe de celui-ci imitait, selon Herzfeld,
les ziggurats babyloniennes (ce qui n’est pas certain), et celles-ci étaient ré-
servées au dieu-lune (ce qui est sirement faux).® Il reste que Nabonid, cham-
pion de Sin, battu par Cyrus, retrouva grice aux yeux de celui-ci et fut nom-
mé par lui gouverneur de Carmanie.

J’ai trop sommairement écarté, 1967-68, l'intéressant article de Morton
Smith, 1963, ou sont mis en paralléle le texte d’Isaie, 40-45, et la githd Y. 44,
4 et 5. La correspondance précise qu’avait cru trouver l'auteur ne reposait,
comme je I’ai montré, que sur une traduction fautive de Vobu Manah par
“right thought”, ce qui rappelait de prés, chez Isaie, 40, 13, “the path of
justice” et, 45, 19, “what is right”. Nous n’avons donc pas la preuve que le
prophéte hébreu se soit inspiré des gathas. Mais Smith n’a pas prétendu cela:
il a seulement suggéré qu’il a dd y avoir une source commune.

Ce qui subsiste du paralléle - outre le procédé des questions rhétoriques
employé par les deux prophétes, mais qui est trop général pour étre probant—
Cest la notion d’un dieu qui a créé le monde et, notamment, la lumiére et les
ténebres. L’idée méme d’un dieu créateur, mémesi elle est presque absolument
neuve chez le Second Isaie, n’a peut-étre pas la portée que lui voit Smith, car
elle est peut-étre, aprés tout, commune  la partie occidentale du monde sémiti-
que, comme I’indique, trop brievement, Widengtren, 1965, p. 118, n. 5. Mais
Pidée que Dieu a créé la lumiére et les ténebres se trouve chez les deux pro-
phétes. Certes, Zarathustra n’associe la lumiére et les ténebres qu’a la veille et
au sommeil, et aucun texte iranien ne dit que Dieu ait créé le bien et le mal.
En revanche, la juxtaposition du contraste lumiére-ténébres et du contraste
bien-mal, qui se trouve chez Isaie, rend un son incontestablement iranien.

Si donc Isaie a pris & 'Iran son image de Dieu, la question est de savoir
chez quels Iraniens il P’avait trouvée. Chez des zoroastriens? Le fait est que
nos sources sur le dieu de Cyrus (inexistantes) et sur celui de Darius ne con-
tiennent pas les traits en question. Ahuramazda, selon Darius, a créé le ciel
et la terre, a fait Darius roi et protége les justes, qui agissent selon sa volonté,
contre les trois espéces de maux qui, comme on ’a vu ci-dessus, menacent la
société en ses trois fonctions. Cest tout; et réellement, si 'on pouvait étre

¢ Sur la tombe de Cyrus, cf. Nylander, 1970.




80 JacQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN

str qu’Isaie ait d& quelque chose 2 I’entourage achéménide, son texte nous
serait une bien précieuse source supplémentaire sur le sujet qui nous occupe.

b) les personnes

Les documents araméens, Bowman, 1970, apporteraient un témoignage
tout a fait nouveau sur le réle joué par des généraux des armées de Xerxés et
d’Artaxerxes I dans le rituel du hauma. Mais, selon le P. de Menasce, 1972,
ces “ritual texts” n’ont rien de rituel: ils se rapportent simplement 2 des
donations ou tributs (skr < akkad. ifkars.)

Le “donneur de libation”, qu’avait cru reconnaitre Cameron, 1948, p. 5
$q., dans les tablettes élamites, n’était, selon Gershevitch, qu’un charron,
mais Cameron lit maintenant tout autrement ce mot, qui ne figure plus au
glossaire de Hallock (et c’est par erreur que Bowman, 1970, continue 2 le citer.)

Le nom des mages — cette tribu méde dont Hérodote a décrit les usages —
se retrouve en vieux perse, comme on sait, et ne figure qu’une seule fois dans
PAvesta, qui doit donc avoir eu quelque raison, inconnue, de P’éviter. Mais
les gathas ont le terme 7agavan, presque identique de forme au sanskrit magha-
vant qui veut dire “généreux”; il est tiré apparemment de maga, dont dérive
peut-étre aussi le v. p. magu. Le sens de maga, dans la tradition zoroastrienne,
a été élucidé par Gnoli, 1965: c’est I’état de pureté, obtenu par la pratique
liturgique. Mais le maga qui est 4 la base de magu n’avait pas forcément le
méme sens et en somme, il parait peu probable que les mages medes aient
été, originellement, les disciples de Zarathustra. Personne ne I’a plus soutenu
apres le P. Messina, 1931. Cependant, ils ont pu le devenir secondairement.
Mais quand?

L’influence des mages auprés des Achéménides est probablement un héri-
tage, parmi d’autres — notamment 'institution de la satrapie — de I’époque
mede. Elle parait n’avoir subi qu’une courte éclipse lorsque Darius, pour
écarter le mage Gaumita, qu’il considérait comme un usurpateur, le fit mettre
a mort avec plusieurs de ses congénéres, exécution qui fut, dans la suite,
commémorée sous le nom de “meurtre des mages”.

Darius rétablit les dyadana, “lieux de culte” qu’avait détruits Gaumita.
Ceci a souvent été interprété comme I’indice d’un conflit religieux, mais on
a parlé tant6t d’un soulévement zoroastrien des mages, tant6t au contraire
d’un Darius zoroastrien supprimant I’ancien “paganisme” des mages (cf.
Frye, 1963, p. 88). Cependant, la rapide reprise d’influence des mages prouve,
selon Widengren, 1965, p. 141, qu’il n’y avait pas, entre eux et les grands
rois, d’opposition religieuse de principe. Toutefois, les mages étaient déja,
a cette époque, “zweifellos bis zu einem gewissen Grade ‘zoroastrisiert’
(Ibidem). Comment admettre, alors, la conclusion 2 laquelle aboutit ce savant
quelques pages plus loin (et 2 laquelle nous avons dé)é fait allusion), que les
Achéménides n’étaient pas zoroastriens?




La Religion 81

Dandamaiev, 1963, p. 256 sq., éclaire la question en interprétant par la
lutte des classes le conflit entre Datius et Gaumata. De ce que Darius fut
aid¢, dans sa prise du pouvoir, par des nobles, le savant soviétique conclut
qu’il représentait les priviléges de cette classe. Il lui apparait dés lors que
Gaumita, en détruisant les dyadanas, avait voulu affaiblir cette méme classe;
que les dieux concernés étaient par conséquent les dieux traditionnels adorés
par les nobles, tandis que Zarathuitra, dans sa prédication d’Ahura Mazda,
s’adressait au peuple (comme I’a déja montré Meillet). Darius, quoique rallié
au dieu de Zarathustra, aurait pourtant tenu, en restaurant les ayadanas, 2
rétablir les droits des nobles.

Dans la ligne de cette hypotheése, on peut se demander quels étaient ces
dieux des nobles, bannis par le Mage et dont Darius restaura le culte. Peut-
étre Mithra et Anahita, nommés dans les inscriptions 4 partir d’Artaxerxes II.
Anahita eut un temple 2 Staxr au moins dés I’époque arsacide;; quant 2 Mithra,
tout temple du feu s’appelle, aujourd’hui encore, dar-i Mibr “maison de
Mithra”. Mais on pourrait songer aussi, puisque les nobles ont pour fonc-
tion propre la guetre, au dieu de la guerre Vorofrayna. Que des lieux de culte
lui aient été spécialement affectés, cela rendrait compte d’un fait que 'on n’a
pas encore, 2 ma connaissance, cherché 2 expliquer, 4 savoir, que les feux
principaus, ceux que fonde par exemple Sihpuhr, selon son inscription de la
Ka’ba, et qui constituent encore aujourd’hui la premiére catégorie de feux,
s’appelent feux Varhrin, c’est-d-dire feux de Vorofrayna.

L’image du roi que donne I’Avesta (principalement dans le mythe de
Yima, cf. Widengren, p. 52 sq.) concorde assez avec celle que nous pouvons
nous faire de la royauté achéménide. De part et d’autre, le roi est sous la pro-
tection divine et offre des sacrifices, et le xvaronah de Yima, ou son équiva-
lent, parait représenté comme un anneau tenu en main par Ahuramazda,
notamment sur plusieurs reliefs du palais de Persépolis (porte Est du Tripy-
lon, Ghirshman, 1962, fig. 246 et 247; etc.) et sur un célebre sceau du Bri-
tish Museum; mais la proscynése (reprise par les grands rois 4 la Babylonie)
et le reste du cérémonial perse sont inconnus de I’Avesta. Cette disparité
tient peut-étre 4 ce que Yima, pour avoir menti et péché, est blimé par Zara-
thustra. Pagliaro, 1956, p. 444, et 1960, p. 227, voit dans le zoroastrisme le
principe méme de la puissance achéménide: “Quell’ iranismo propriamente
‘persiano’ che, sostenuto dalla riforma etica e religiosa di Zarathustra, costi-
tuiva il principio costruttivo dell’impero, dopo Dario I, decade.”

Widengren, 1965, p. 155, observant au contraire le caractére non-zoro-
astrien de maint usage des grands rois, remarque pourtant la continuité de cer-
tains de ces usages, qui ont subsisté jusque sous les Sassanides. Mais, puis-
qu’ils n’ont pas empéché les Sassanides d’étre zoroastriens, il faudrait en con-
clure, ce que ne fait pas Widengren, que les Achéménides ont pu Iétre
aussi.




82 JAcQUEsS DUCHESNE-GUILLEMIN

On ne peut rien conclure de certain du fait, signalé par Benveniste, 1969,
2, p. 21 sq., que Pépithéte vazraka “grand”, d’étymologie imprécise, s’ap-
plique en vieux perse 2 Ahuramazda, aux rois et 2 la terre.

c) les pratiques

Trois formes de sépulture, condamnées par I’Avesta, étaient en usage sous
les Achéménides. Un cimetiere découvert 2 Persépolis et décrit par E.
Schmidt, 1957, p. 117 sq., atteste la pratique de I'inhumation. Le nom de la
tombe en pierre, comme en ont eu les rois, soit construite, — celle de Cyrus a
Pasargades —, soit creusée dans le roc, — celles de ses successeurs 2 Nags-i
Rustam et 2 Persépolis —, a été retrouvé par Humbach, 1961: daxma. Une
troisiéme forme de sépulture, si 'on peut dire, était désignée par le terme
nasuspaya, dont le sens a été simultanément élucidé par Humbach, ibidem, et
par Benveniste, 1962, p. 39 sq.: c’est I'acte de jeter les morts n’importe ou,
sans souci de souiller les éléments et sans recueillir les os.

Ces trois usages étaient condamnés par I’Avesta, mais non, pour autant
que nous le sachions, par Zarathustra. Aucune prescription funéraire ne figu-
re en effet dans les gathas, et la coutume d’exposer les morts (dans des en-
droits appropriés) n’est attestée anciennement que chez les Mages (par Héro-
dote). Il n’est donc nullement prouvé que les souverains achéménides aient
contrevenu, par leur mode de sépulture, 2 la loi de Zarathustra.

Zarathustra n’a rien dit non plus, que I’on sache, des manifestations osten-
tatoires de deuil que condamne la tradition ultérieure, mais dont ’usage chezles
Achéménides estattesté par maintauteur grec (cf. Widengren, 1965, p. 133 sq.)

Les Achéménides, qui vénéraient le feu, pratiquaient le rite du hauma et
le sacrifice sanglant. Le premier est attesté par les mortiers et pilons votifs
dont il a été question ci-dessus, et en outre, par des empreintes de sceaux
montrant ces mémes objets 4 c6té d’un autel du feu, devant un mage et sous
le disque ailé d’Ahuramazda (cf. E. Schmidt, 1957, seal no. 20). Le sacrifice
sanglant est attesté par maint auteur grec, par la scéne représentée sur le bas-
relief de Daskyleion et par les restes d’animaux trouvés a Dahana-i Ghulaman.
Nous avons vu ci-dessus qu’aucun de ces deux rites ne semble maintenant,
dans I’état actuel des recherches, avoir été proscrit par Zarathustra.

d) lieux de culte et autels

Trois tours, dans le Fars, étaient peut-étre des temples du feu: le Zindan-i
Suleimin a Pasargades, la Ka’ba-i Zardust 2 Naqgs-i Rustam et la tour de
Nuarabad. Les deux premiéres doivent avoir été trés semblables. Le Zindan
fut peut-étre, comme I'a suggéré Hinz, 1942, (cité par K. Schippmann, p.
208), bati par Cyrus, détruit par Gaumata et remplacé, sur 'ordre de Darius,
par la Ka’ba: 4 condition que ce fussent des lieux de culte, des dyadana. Mais
ceci est toujours débattu. Stronach, 1967, pense que oui, Eilers, 1970, main-
tient que ce sont des tombeaux. Si la Ka’ba était un temple du feu, ce pour-




La Religion 83

rait avoir été celui d’Anahita, dont Mas’udi écrit qu’il était 2 une parasange
de Staxr (ce qui correspond bien 4 la distance entre cette ville et Naqs-i
Rustam). La description qu’il en donne ne s’applique pas exactement 4 la
Ka’ba, mais on n’a trouvé prés de Staxr aucune autre ruine qui puisse passer
pour le sanctuaire de la déesse. Il faut donc, avec M.-L. Chaumont, 1958,
confesser notre ignorance. La question serait réglée si 'on était certain que
ces tours étaient représentées sur des monnaies de la Persis, d’époque parthe,
entre le roi et un étendard, au dessous du symbole d’Ohrmazd. Mais Stro-
nach, 1966, le nie, ainsi que Naster, 1970. E. Schmidt, dont on a enfin, 1970,
Popinion motivée, penche pour le temple du feu, tout en reconnaissant qu’il
est étrange que la porte, qui devait rester ouverte, puisque c’était la seule
ouverture de la chambre, pendant que le feu brilait, ait été si massive.

Une troisiéme solution est apparue, du moins pour la Ka’ba, avec le dé-
chiffrement de Pinscription de Sahpuhr qui y est gravée (cf. Henning, 1957
p. 1): c’est que le batiment fat un bun-xanak, c’est-a-dire une “maison de
(documents de) fondation”. Mais cette intreprétation n’est pas la seule possi-
ble. On pourrait aussi, comme me le suggére (par lettre) Lukonin, com-
prendre comme suit Pinscription: “Au sujet des quelques feux et liturgies
dans I’inscription, Sahpuhr me laissa cet ordre, par ses successeurs: que cette
base de maison soit 2 toi; et (=mais), comme tu sais que les actes des dieux
et les miens sont bons, ainsi agis.””

La troisiéme tour, 2 Narabad, fut construite plus tard, puisqu’on y a em-
ployé le mortier: elle date peut-étre du 3¢ si¢cle; ce fut, plus probablement
que les deux autres, un temple du feu, car elle avait un escalier donnant acces
au toit, sur lequel Ghirshman ,1944-45, dit avoir vu les traces de deux autels
du feu ; mais les traces d’autels ne sont mentionnées qu’en une lettre 2 K. Erd-
mann, 4 laquelle se référe Schippmann, p. 156. Ce pourrait étre, alors, la tour
figurant sur les monnaies.

Le temple de Dahana-i Ghuliman a été mentionné ci-dessus, ainsi que
Pincertitude de sa date et les deux essais successifs d’interprétation par Gnoli.

Aucune des terrasses dégagées 2 Masjid-i Suleiman, Bard-i NiSanda et Sami
n’est sirement attribuable, selon Schippmann, 4 la période achéménide.

La salle carrée, 4 quatre colonnes centrales, explorée par Dieulafoy a Suse
en 1886 était d’époque achéménide. Elle semble avoir servi de modele au
temple dit des Fratadaras, 4 300 m. au nord de la terrasse de Persépolis, mais
que Widengren a mentionné par erreur dans son chapitre des Achéménides,
car il n’est pas antérieur, pense-t-on, au 3¢ siécle.

1l est douteux, selon Schippmann, p. 61, que le sanctuaire de Kuh-i Xwija
remonte, comme le veut Gullini, 2 I’époque achéménide.

? Lukonin prend swny BYT’ comme substitut (injustifi€) de bwmy ZY BYT’; i’y verrais plutot
un composé du type de pers. balixina. Les derniers mots de la traduction, “comme tu sais, etc.,”
sont donnés sous ma seule responsabilité.

6 Historia-Einzelheft Achdmeniden




84 JacQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN

Les deux autels de Pasargades seraient la preuve, pour Hinz, 1961, que
Cyrus, en fidele de Zarathustra, introduisit en Perse le culte du feu. Mais
celui-ci n’est nullement propre au prophéte. On s’est demandé pourquoi il
y avait deux autels. On en a parfois cherché un troisiéme, qui serait le Zindan,
mais celui-ci est un peu loin (plus d’ 1 km). On en aurait ainsi un pour cha-
cun des trois grands dieux: Ahuramazda, Mithra et Anahita, ou méme “un
retour vers la triade Ahura Mazda-Sraosha-Ashi, qui figurait sur la tombe de
Kizkapan” (Ghirshman, 1962, p. 229). Pures conjectures, rendues bien im-
probables par la distance du Zindan (pour ne rien dire de la “triade de Kiz-
kapan™)8, J’ai proposé d’expliquer la dualité des autels, et leur sensible diffé-
rence, en supposant que 1’un servait au feu, ’autre au sacrifice sanglant (cf.
J. D.-G., 1962, p. 153 sq.)

Les autels sculptés dans le roc, 2 Nags-i Rustam et aux alentours, sont
maintenant reconnus comme n’étant pas d’époque achéménide, car ils re-
produisent un type architectural, le fahar tdq, qui n’est pas antérieur aux Sas-
sanides (cf. Stronach, 1966.)

e) mythe et symboles

Les parsis voudraient que le disque ailé, avec buste, ne représente pas
Ahuramazda (selon eux, non représentable — comme s’il n’apparaissait pas
fréquemment sur les reliefs sassanides), mais plut6t la fravasi du roi. Le fait
est que ce symbole figure le plus souvent au dessus du roi. L’interprétation
a été reprise par B. Farahvashi, mais se heurte 2 une objection insurmontable.
Ce symbole a certainement été emprunté aux Assyriens (quels que soient les
intermédiaires, babyloniens ou medes, — sur lesquels les documents man-
quent). Or, chez les Assyriens, il représente le dieu Assur protégeant, du
haut du ciel, le roi dans la bataille. Il ne saurait représenter le double du roi,
puisque toute conception de ce genre, comparable a celle de la fravasi, est
absente de Mésopotamie. Dire, comme le fait Farahvashi, p. 8 du tirage, que
les Assyriens “avaient emprunté cette conception aux Indo-Européens” est
une hypothése ad hoc, que rien ne confirme. Le méme symbole se trouve sur
le sceau égyptisant que j’ai tenté d’interpréter, 1959-1962.

Les sceaux 18 et 19 de Schmidt, 1957, représentent des hommes-taureaux
a deux visages, ou des cavaliers, soutenant le disque ailé. J’ai essayé, 1960,
d’interpréter ces figurations par les données avestiques et notamment par
Yasna 44, 4: “Qui a fixé la terre en bas et empéche la voiite nuageuse de
tomber? Qui a fixé les eaux et les plantes? Qui a attelé au vent et aux nuages
leurs coursiers?” Mais les hommes-taureaux soutenant le disque ailé sont un
motif courant de 'iconographie de Mésopotamie et d’Asie mineure. Il y en
a un excellent exemplaire au musée d’Ankara, cf. E. Akurgal, 1961, 47 (haut).

8 Sraoda et ASi étaient les substituts gathiques d’Airyaman et de Baga, compagnons de Mithra
(non d’Ahura Mazda). Rien ne prouve, au reste, qu’ils aient été connus en Iran occidental a
I’époque de Kizkapan.




La Religion 85

Le probléme est de savoir si, en adoptant un tel motif, les Iraniens I'ont
réinterprété selon leurs propres croyances, ou pris tel quel comme I'un des
symboles traditionnels dans P'art de I’Asie antérieure. La seconde solution
est défendue par Deshayes. Mais c’est probablement une position trop néga-
tive et, pour Lukonin, par exemple, il est impossible de séparer enti¢tement
les taureaux ailés A téte humaine, méme si Persépolis les doit 2 Xorsabad, de
la légende iranienne du roi-taureau Gopat$h. Cependant, de tels rapproche-
ments sont souvent hasardeux; de quoi nous pouvons fournir trois exem-
ples, bien qu’ils ne se rapportent pas directement ala période achéménide. Sur
la plaque d’argent du Luristan, conservée au musée de Cincinnati, Ghirsh-
man, en la publiant, 1958, a proposé de reconnaitre, sortant des épaules dece
qui parait étre un dieu du Temps, les jumeaux Ohrmazd et Ahriman. Mais ceci
est anachronique, car opposition entre ces deux étres, substituée a celle dont
parle Zarathustra entre les deux Esprits, n’est attestée d’une manicre datable
qu’a partir d’Aristote. Cf. ci-dessous et J. D.-G., 1959, ainsi que Colpe, 1970.

Le vase d’or de Hasanlu a fait ’objet, de la part de Vanden Berghe, 1959-
60, d’une tentative d’interprétation par I’Avesta. Pourtant, méme si ce vase
est de style iranien, ses connexions avec les traditions religieuses hourrites,
anatoliennes, mésopotamiennes ont été bien établies par Edith Porada en
plusieurs études et, récemment, par Machteld Mellink, 1966. Par exemple, la
scéne d’offrande au dieu de I’orage évoque d’assez prés une scéne analogue
figurant sur plusieurs reliefs de Malatya. Miss Mellink réserve courtoisement
la possibilité que le vase de Hasanlu refléte une adaptation iranienne, mais il
me semble que cette adaptation n’est démontrable sur aucun point. Le dieu de
’orage, par exemple, ne serait, selon Vanden Berghe, que Tistrya, I’étoile
Sirius, 2 qui un hymne important est consacré dans I’ Avesta. Mais TiStrya
est le dieu de la pluie et non spécifiquement de I'orage et il ne fait pas triade
avec la lune et le soleil: il n’a aucun des traits caractéristiques de la figuration
du vase, comme par exemple le taureau; et inversement, on cherche en vain
sur le vase la moindre allusion 2 une étoile. Sur un autre point, Vanden
Berghe lui-méme hésite, et il faut 'en louer: doit-on reconnaitre Anahita
dans la déesse au lion et au miroir ou dans celle qui, montée sur un animal,
ouvre son manteau pour montrer sa nudité? Il n’y a aucune raison d’accep-
ter ni 'une ni Pautre de ces identifications. Anahita, selon ’Avesta, n’a ni
lion, ni miroir et elle n’est pas nue.

Appeler Anahita une idole nue du milieu du second millénaire, trouvée 2
Suse, est doublement abusif. C’est pourtant ce que fait Zachner, 1961, fig. 29.

Anahita parait figurer, vétue d’un manteau comme le dit I’ Avesta mais de-
bout sur un fauve A la maniére anatolienne et assyrienne, sur le sceau de
I’Ermitage étudié par Strelkov.

L’interprétation, donnée par Dumézil, 1950, de la plaque en bronze du
Luristan conservée au Metropolitan Museum, qui illustrerait la série des

&




86 JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

dieux para-indiens énumérés dans le traité de Mitani, n’est pas confirmée par
deux autres documents de méme forme, auxquels devrait pouvoir s’appli-
quer la méme théorie.

La plus grande réserve est également de mise concernant toute interpré-
tation des sceaux achéménides et des grands reliefs de Persépolis, cf. J. D.-G.,
1962, p.161sq., et 1966, 2. Au sujet du drapeau, il faut ajouter les pages de
Kuiper, 1969, qui renvoie a I’article de Sarre. Sur une protomé comme coif-
fure achéménide, cf. Alfoldi, cité par Widengren, 1969, p. 150 sq.

Le “croissant dans un cercle” figurant a ’angle supérieur du relief des
tombes rupestres achéménides est interprété interrogativement par Girsh-
man, 1962, p. 234, comme le dieu Mithra. ]’ai proposé, 1962, p. 162, d’y
voir la lune et le soleil, dont la réunion en un seul symbole se situerait dans
la tradition assyrienne.

5. Solutions

Pour Molé, 1963, il n’y a pas de probleme. Les disparités entre I’ Avesta, les
sources achéménides et Hérodote s’expliquent par référence 4 trois niveaux
d’initiation 4 une méme religion, qui peuvent étre représentés en trois cer-
cles concentriques. Hérodote décrit la religion du commun; c’est le cercle
extérieur. Le second cercle, intérieur a celui-l1a, représente la religion royale,
attestée par les documents achéménides. Enfin, le cercle central est celui de
la religion des gathis, ésotérique. Cette conception, née d’une réaction pas-
sionnée, chez son auteur, contre I’évolutionnisme et ’historisme, ne suppri-
me pas un probléme qui se pose, malgré tout, en termes d’histoire et d’évo-
lution: quand, ou et comment I’ancienne religion indo-iranienne, qui s’est
continuée d’une part dans I'Inde védique, est-elle devenue d’autre part, en
Iran, quelque chose d’assez différent? En particulier, le mazdéisme des Aché-
ménides a-t-il surgi indépendamment de la prédication zoroastrienne, ou en
dépend-il? Le seul mérite de Molé (en dehors de maintes exégeses de détail,
qui ne sont pas ici en cause) est d’avoir mis en évidence, par yon impuissance
méme 2 Pappréhender, la difficulté du probléme historique posé par la reli-
gion iranienne (Cf. J. D.-G., 1961, p. 46 sq. et la réponse de Molé, ibiden,
p- 51 sq.). Toute autre attitude pourra paraitre, par contraste, trop confiante.

Widengren, nous I’avons vu, conclut au non-zoroastrisme des Achéméni-
des, ce qui ne le met pas a ’abri de certaines contradictions, v. ci-dessus, p.
14. Kuiper se range 4 la méme solution. La solution contraire, le zoroastris-
me des Achéménides, est adoptée plus ou moins explicitement par Barr, Pa-
gliaro, Hinz, Hildegard Lewy, Ghershevitch.

De mon c6té, apreés avoir bien des fois considéré les arguments pour et
contre, j’écrivais, 1962, p. 167, qu’un seul d’entre eux pourrait étre décisif:
celui du calendrier. Qu’est-ce 2 dire? Contrairement au calendrier vieux per-




La Religion 87

se, qui n’avait rien de zoroastrien, les noms de mois et de jours du calendrier
en usage dans I’Avesta présupposent la doctrine githique, encore que cette
doctrine y apparaisse mélangée 4 des éléments étrangers 2 la réforme. Si donc
on pouvait prouver que ces noms furent officiellement adoptés a un certain
moment de la période achéménide, comme d’autre part aucune rupture, au-
cune conversion ne se manifeste dans la monotone série des inscriptions
achéménides,”? il faudrait en conclure que tous les grands rois, au moins de-
puis Darius (puisque c’est avec lui que commencent les inscriptions, comme
I’a définitivement!® prouvé Nylander, 1968), ont été zoroastriens.

Cet argument, que tejette Widengren, 1965, p. 146, comporte deux parties,
dont I’une, la date de ’adoption de calendrier avestique, est maintenant com-
pletement bouleversée par une étude récente, comme on le verra ci-dessous,
et dont Iautre, la monotonie des inscriptions achéménides, demande 2 étre
nuancée et a fait objet des observations de Pagliaro et de Gershevitch.
Pagliaro, dans 'ouvrage qu’il a publié avec Bausani, 1960, p. 31 sq., note
que, du régne de Darius 2 celui de Xerxés, I'influence cléricale semble avoir
progressé, car, alors que Darius ne parle que de sa propre loi, Xerxés men-
tionne aussi “la loi qu’Ahuramazda a établie”, c’est-a-dire, vraisemblable-
ment, la tradition religieuse dont les mages étaient les dépositaires.

Gershevitch reconstituait, 1959, I’histoire, dont voici les grandes lignes,
du zoroastrisme achéménide. Darius avait regu de “Grande Chorasmie” le
message de Zarathustra, mais c’est sous son régne qu’eut lieu, par le fait des
mages, le mélange, caractéristique de I’Avesta récent et du calendrier zoro-
astrien, avec les dieux iraniens qu’ignoraient les githds. Dans une étude ulté-
rieure, 1964, il modifie cette perspective en attribuant 2 Artaxerxés I le
rdle décisif: c’est I’adoption, par ce roi, du calendrier zoroastrien qui, en
donnant au mélange de dieux qui s’y reflete I'autorité d’une consécration
officielle, aurait permis a2 I’Avesta non géithique, ou fut placé sous I'autorité
de Zarathu3tra un amalgame de cultes hétéroclites, de se constituer.

Mais le fait méme de l'introduction du nouveau calendrier sous Artaxer-
xés I, ou 2 quelque date que ce soit de la période achéménide, est contesté
par une étude récente, a laquelle je faisais allusion ci-dessus: Bickerman,
1967. Ce savant note que I'usage des noms zoroastriens des mois et des jours,
bien attesté sous les Sassanides, n’apparait nulle part avant 90 av. J.-C., date
approximative des ostraca de Nisa. C’est sur des données de Biruni et d’au-
tres auteurs arabes que ’on se fonde pour conclure 2 I'adoption du calendrier
zoroastrien 2 un moment de la période achéménide: on calcule la date 2 la-
quelle a dd se faire la premiére des intercalations d’un mois qui, selon ces

9 PPapparition de Mithra et d’Anahita dans les inscriptions d’Artaxerxés II et de ses successeurs
ne pouvant nullement signifier un ralliement 4 Zarathustra, puisque ces dieux ne figurent pas nom-
mément dans les githas.

10 malgré Diakonov, 1968; cf. Hinz, 1970, p. 51.




88 JAcQUEs DUCHESNE-GUILLEMIN

auteurs, avaient lieu tous les 120 ans. On aboutit, selon les calculs, 4 diver-
ses dates, mais on s’accorde généralement, depuis les travaux de Taqizadeh
et de Hildegard Lewy, sur 441 av. J.-C.

Bickerman, reprenant toute la question, dénonce les erreurs d’interpré-
tation des modernes; il ne croit ni que les Perses du 5¢ si¢cle av. ].-C. fussent
capables d’un systéme préconisant une intercalation 4 de si longs intervalles,
ni qu’un tel systéme ait pu continuer a fonctionner 2 travers les bouleverse-
ments politiques marqués par la conquéte d’Alexandre, I’avénement des
Arsacides et celui des Sassanides. Le scepticisme de Bickerman est peut-étre
excessif, notamment en ce qui concerne la période sassanide (cf. Mary Boyce,
1970, et “Festivals”, Cambridge History of Iran, III), mais 'argument du
calendrier, pour la question qui nous occupe, est définitivement ruiné.

Les Achéménides ont fait preuve, en matiére religieuse, d’une tolérance
qui n’est peut-étre qu’une attitude politique, mais qui tout de méme n’est pas
particulirement zoroastrienne et qui les distingue nettement des rois sassa-
nides, persécuteurs de chrétiens, de juifs, de manichéens, de bouddhistes,
etc. La lettre de Darius 2 Gadatas, satrape de Magnésie du Méandre, a été
rééditée et commentée par Lochner-Hiittenbach ap#d Brandenstein-Mayr-
hofer, 1964, p. 91 sq.

Les tablettes des Fortifications montrent Ahuramazda en concurrence
avec Humban et Simut, dieux élamites, et avec le sémitique Adad.

Suse, capitale achéménide, parait n’avoir subi que bien peu, if af a/l,
Pempreinte zoroastrienne, si ’on en juge par les restes des époques séleucide
et parthe: les seuls dieux qui figurent sur les monnaies sont grecs, 4 'excep-
tion peut-étre de ’Artémis radiée sous laquelle se dissimulait Anahita, a
moins que ce ne fiit ’ancienne déesse élamite. Cf. Le Rider, 1965.

Si les Achéménides ont ignoré Zarathustra et si Hérodote le passe sous
silence, il a pourtant été connu des Grecs, certainement a partir d’Aristote
(grace auquel nous pouvons 4 peu pres dater la transformation du contraste
entre Spanta Mainyu et Anra Mainyu en I'opposition entre Ohrmazd et
Ahriman) et probablement dés Platon. Et quelque chose des doctrines des
mages, ou de I’Avesta, a pu influer sur la naissance de la philosophie, cf.
J. D.-G., 1963 et 1966.

Bibliographie
Akurgal, Die Kunst der Hethiter, 1961.
Asmussen, Jes, ,,Die Verkiindigung Zarathustras im Lichte der Religionsgeschichte”, Temenos,
6, 1970, p. 20 sq.
Barnett, R., “‘Anath, Ba‘al and Pasargadae”, Mél. Univ. St Joseph, Beyrouth, 1969, p. 407 sq.
Barr, K., “Av. drogu, etc.”, Studies . . . Pedersen 1953, 21 sq.; Avesta (en danois), 1954,
Bausani, A., Storia della Letteratura Persiana, 1960.




La Religion 89

Benveniste, E., “Traditions indo-iraniennes sur les classes sociales”, JA, oct.-déc. 1938, p. 238 5q.;
JAOS 1955, p. 196; “Coutumes funéraires de I’ Arachosie”, A Locust’s Leg (Studies Taqizadeh),
1962, p. 39 sq.; Titres et noms propres en iranien ancien, 1966. Le vocabulaire des institutions indo-euro-
péennes, 2, 1969.; ‘‘Le terme mazdayasna”, BSOAS, 1970, 5 sq.

Bickerman, E., “The Zoroastrian Calendar”, Archiv Orientdlni, 35, 1967, 197 sq.

Bowman, R., Aramaic Ritual Texts from Persepolis, 1970.

Boyce, M., “Atai-zohr and Ab-zohr”, JRAS 1966, 100 sq.; “Zoroaster the Priest”, BSOAS
1970, 22 5q.; “On Mithra’s part in Zoroastrianism”, BSOAS 1969, 10 sq. ; “Festivals”, Cambridge
History of Iran 111 (sous presse).

Brandenstein-Mayrhofer, Handbuch des Altpersischen, 1964, 91 sq.

Brough, J., BSOAS 1959, 69 sq.

Cameron, G., Persepolis Treasury Tablets, 1948. “Zoroaster the Herdsman”, Indo-Iranian Journal,
1968, 261 sq.

Chaumont M.-L., “Le culte d’Anahita 2 Staxr”, RHR 153, 1958, 155 sq.

Colpe, C., Gitt. Gel. Anz. 222, 1970, 1 sq.

Cowley, A., Aramaic Papyri of the 5th cent., 1923,

Dandamaiev, M., Iran pri perviix Achemenidax, 1963.

Deshayes, J., “Origine et signification des représentations symboliques 2 Persépolis”, Majalla-i
Danaskada-i Adabiyyat va ’ulum-i Unsani, Tehran, année 14, no 4.

Diakonov, 1., Henning Memorial Volume, 1968, p. 98 sq.

Duchesne-Guillemin, J., The Western Response to Zoroaster, 1958. “Explorations dualistes avec
U. Bianchi”, Ant. Class., 1959, 285; sq.; “De la dicéphalie dans I’iconographie mazdéenne”,
Paideuma 1960 (Festgabe Lommel), 210 sq.; “Rituel et eschatologie dans le mazdéisme”, Numen
1961, 46 sq.; La Religion de I’Iran ancien, 1962. “Heraclitus an Iran”, History of Religions, 1963,
34 sq.; “Sui dialetti iranici”, Archivio glottolog. ital. 1964 (1), 16 sq.; “Un sceau-cylindre irano-
égyptien”, Chronique d’ Eg ypte, 1964 (2), 76 sq. ; “D’ Anaximandre 2 Empédocle, contacts gréco-
iraniens”, La Persia ¢ il mondo greco-romano, 1966 (1), 423 sq.; Symbols and V alues in Zoroastrianism,
1966 (2); “L’expansion de Baga”, Festschrift Eilers,1967, 157 sq.; “Religion et politique, de
Cyrus 2 Xerxes”, Persica 111, 1967-68, 1 sq. ; ““The religion of ancient Iran”, Historia Religionum 1,
1969. “L’Iran antique et Zoroastre”, Histoire des religions 1, 1970, 625 sq.; “Die Religion der
Achimeniden”, Acta Acad. Hungaricae 1972; Actes Congrés Shiraz (1971).

Dumézil, G., Naissance d’ Archanges, 1945. Tarpeia, 1947. Les dieux des Indo-européens, 1952. L’idéo-
logie tripartie des Indo-Européens, 1958. Kratylos, 1959, 97 sq.; “Les trois fonctions dans le Rgveda
et les dieux indiens de Mitani”, Bu/l. Acad. Roy. de Belg., 1961, 265 sq.

Eilers, W., ZDMG 1936, p. 169, Anm. 2. Archiv fiir Orientforschung, 1954-56, 332.; 17. D. Orienta-
listentagung (1968), Suppl. zu ZDMG 1970, 971.

Farahvashi, “Jasn-i Farvardin®”, Majalla . . . , Téhéran année 14, no 4.

Frye, R., The Heritage of Persia, 1963.

Gershevitch, 1., The Avestan hymn to Mithra, 1959. “Zotoaster’s own contribution”, Journal of
Near Eastern Studies, 1964,17 sq.; ““Amber at Persepolis”, Studia . . . Pagliaro 11, 1969, 167 sq.

Ghirshman, R., Perse, Proto-Iraniens, Médes, Achéménides, 1962. Syria 1944-45, 175 sq.; Artibus
Asiae, 1958, 37 sq.

Gnoli, Gh., “Lo stato di maga”, Amnali Istituto Orientale Napoli, XV, 1965, 105. “La sede orien-
tale del fuoco Farnbag”, RSO 1965 (2), 301 sq.; Ricerche storiche sul Sistan antico, 1967.

Grantovskij, Rannyaya Istoria Iranskix Plemen Perednei Azii, 1970.

Hallock, R., Persepolis Fortification Tablets, 1969.

Hartmann, O., OLZ 1931, col. 158.

Henning, W., Zoroaster, politician or witch-doctor ?; “The inscription of Nags-i Rustam,” Corp. Inser.
Iran. 1957. “A Sogdian god”, BSOAS 1956, 242.

Herzfeld, E., Zoroaster and bis world, 1947.




90 JAcQUEs DUCHESNE-GUILLEMIN

Hinz, W., Geistige Arbeit 9, 1942, 1 sq.; Zarathustra, 1961. Das Reich Elam, 1964. “Die elamischen
Buchungstifelchen der Darius-Zeit”, Orientalia, 1970, (1), 421 sq.; “Neue Wege im Altpersi-
schen”, Festschrift Lentz (Privatvorabdruck), 1970, (2), p. 51.

Humbach, H., Die gathés des Zarathustra, 1959. “Bestattungsformen im Videvdat”, KZ 1961, 99 sq.

Kammenhuber, A., Die Arier im vorderen Orient, 1968.

Klima, O., “The date of Zoroaster”, Archiv Orient., 1959.

Kraeling, E., Brooklyn Museum Papyri, 1953.

Kuiper, F.-B., IIJ 1969, 153 sq.

Lentz, W., Yasma 28, 1955. “Yasna 47”, ZDMG 1953, “Das motivische Bild im Yasna 477,
Donsum . . Nyberg, 1959, 41 sq.; “Aufbau der vierten Darius-Inschrift”, Indogermanica (Festschrift
W. Krause), 1960,

Le Rider, G., Suse sous les Séleucides et les Arsacides, 1965. 1

Lewy, Hildegard, “Points of compatison between Zoroastrianism and the moon-cult of Harran”,
A Locust’s Leg, 1962, 139 sq.

Lochner-Hiittenbach, F., apud Brandenstein-Mayrhofer.

Lommel, H., Festschrift Weller, 1954, 405 sq.

Mayrhofer, M., Die Indo-Arier im alten Vorderasien, 1966; “Die Rekonstruktion des Medischen”,
Anzeiger der phil.-bist. KI. der Oster. Akad. der Wiss., 1968, 1, 16 sq.; Studia . . . Pagliaro 111, 1969,
107 sq.; “Xerxes, Kénig der Kénige”, Almanach osterr. Akad., 1969, 162.

Mellink, Machteld, franica Antiqua VI, 1966, 72.

Menasce, ]. de, Revue des Etudes Iran., 1, 1972.

Messina, Der Ursprung der Magier, 1931.

Molé, Marijan, Culte, mythe et cosmologie dans I’ Iran ancien, 1963. Numen 1961, 51 sq.

Naster, P., “Fire-altar or fire-tower on the coins of Persis?”’ Orientalia Lovanensia Periodica, 1970,
125 sq.

Nyberg, H. S., Die Religionen des alten Iran, 1938 (I’édition suédoise est de 1937).

Nylander, C., “Who wrote the inscriptions at Pasargadae?”, Orientalia Suecana, 1967 (paru en
1968), 135 sq. ; Jonians at Pasargadae, 1971.

Olmstead, A History of the Persian Empire, 1948.

Pagliaro, A., “Iran antico”, Le Civilta dell’ Oriente 1, 1956, 444, Alessandro Magno, 1960.

Sarre, E., “Die altorientalischen Feldzeichen”. K/io 1903, 333 sq.

Schippmann, K., Iranische Feuerbeiligtimer, 1971.

Schlerath, B., Awesta-Worterbuch, 1968 sq.

Schmidt, E., Persepolis I1 1957;; III 1970.

Schmitt, Riidiger, Orientalia 1963, 457 sq.; B. 3. Namensforschung, 1968, 63 sq.; KZ 1970, 11 sq.

Smith, Morton, “II Isaiah and the Persians”, JAOS 1963, 415 sq.

Strelkov, Bull. Amer. Inst. Iran. Archaeology, 1957, 21 sq.

Stronach, D., “The Kuh-i Sahrak fire altar”, JNES 1966, 220 sq.; “Urartian and Achaemenian
tower temples”, JNES 1967, 275 sq.; “A circular symbol on the tomb of Cyrus”, Iran, 1971,
p. 155.

Szemerényi, O., apud Altheim, Gesch. d. lat. Spracke, 1961, 80.

Thieme, P., JAOS 1960, 301 sq.

Vanden Berghe, L., Gentse Bijdragen tot de Kunstgeschiedenis en de Oudbeidkunde, 195960, 11 sq.

Widengren, G., Stand und Aufgaben der iranischen Religionsgeschichte, 1955. “Religione dell’Iran an-
tico”, Le Civilta dell’Oriente, 111, 1958, 553 sq.; Die Religionen Irans, 1965. Der Feudalismus im
alten Iran, 1969, 150 sq.

Wikander, S., “Mithra en vieux-perse”, Orientalia Suecana, 1952, 66 sq.

Zachner, R., The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, 1961.




ACTA ANTIQUA ACADEMIAE SCIENTIARUM HUNGARICAE T. XIX. FASC. 1-2

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN

1971




J. DUCHESNE-GUILLEMIN

DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN*

Waren die Achémeniden Zoroastrier? Diese oft erorterte Frage ist in
den letzten Jahren von zwei ausgezeichneten Verfassern wieder aufgenommen
worden. Dandamayev hat sie in seinem Buch «Iran pri pervych Achemeni-
dach», Moskau 1963, entschieden negativ beantwortet. Und G. Widengren
hat in seinen «Religionen Irans», 1965,die schon lange Liste der pro- und contra-
Argumente, die ich friiher, nach anderen Gelehrten, aufgestellt hatte, noch
erweitert. Beide Verfasser kommen zum selben Schlu3; in Widengren’s Worten:
»es bleibt so gut wie absolut sicher, daBl die Achdmeniden keine Zoroastrier
waren.»

Mann sollte danach erwarten, ein allgemeiner Consensus sei in Sicht.
Jedoch spiirte man noch drei Jahre spiiter davon nichts. Als ich nédmlich am
Kongrefl der iranischen Archéologie in Tehran 1968 ein Referat vortrug,
in dem ich Widengren’s Standspunkt verteidigte, ergriff gleich nachher ein
anderen Teilnehmer, Professor Remypis, fiir seine Mitteilung das Wort, in der
die entgegengesetzte These fiir selkstverstindlich gehalten wurde.

Es scheint demnach angebracht, die Frage noch einmal aufzuwerfen,
umeso mehr als seit ein paar Monaten neues, lang ersehntes Material zur Ver-
fiigung steht. Sind doch unléingst drei Biicher erschienen, die man, wie W. Hinz
in einem der letzten Hefte der Zeitschrift Orientalia schreibt, «wehnsiichtig
erwartet hat». Es sind das R. Hallock’s «Persepolis Fortification Tablets»,
Chicago 1969, der dritte Band des monumentalen Werks von E. Schmidt, «Per-
sepolis», Chicago, 1969, und das Buch von R. Bowman, «Aramic Ritual Texts
from Persepolis», Chicago, 1970. Auch sollen uns jetzt die neuesten Fortschritte
der altpersischen Forschung ermutigen.

Warum ist unser Problem so schwierig zu behandeln? Der Grund liegt
meines Erachtens darin, daB es eine Parallele zwischen unvergleichbaren
GroBen erzwingt: auf der einen Seite steht eine Gruppe historischer, von der

* Der Text dieses in Erlangen am 24. Mai 1971 und in Budapest am 3. Juni 1971
gehaltenen Vortrags ist teilweise aus einem Forschungsbericht iiber die Achdmeniden-
zeit genommen, der von G. WALSER in einem Sonderheft der Zeitschrift ¢Historia»
verdffentlicht wird.

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971




J. DUCHESNE-GUILLEMIN 93

chiologie gestiitzten Tatsachen, auf der anderen eine religidse Uberlieferung
phne historischen und archiologischen Verbindungen, die in Zeit und Raum
inzustellen beinahe unméglich ist. Dariiber hinaus sto8t man innerhalb dieser
berlieferung auf zwei unbekannte GréBen, nimlich: Inwiefern stiftete Zara-
hustra neues ? Und inwiefern ist ihm die Uberlieferung, die sich auf ihn beruft,
irklich treu? Das hei3t, daBB Gleichheit zwischen dem Avesta und den achi-
enidischen Zeugnissen nicht notwendig historische Abhingigkeit bedeutet:
kann sich auch um gemeinsames Erbe handeln; und, wiederum, Verschieden-
eit ist nicht mit Unabhingigkeit gleich: es kann eine Verwandlung, eine mehr
er weniger stufenmifige Anpassung stattgefunden haben. Mann sollte sich
uvorderst eine Idee von der Entstehung und Entwicklung des Zoroastrismus
erschaffen konnen.

Inseinem geistreichen Buch «Zoroaster, Politician or Witch-Doctor» das
jetzt fast vollstandig in deutscher Ubersetzung vorliegt,! widerlegte W. B. Hen-
ning die beiden Versuche von E. Herzfeld und H. 8. Nyberg, Zarathustra eine
Stelle im Leben zu verschaffen. Es gelang ihm freilich nicht vollkommen,

en Propheten in Zeit und Raum hineinzusetzen, aber er machte sehr wahr-
scheinlich, daBB Zarathustra fern von allen Kontakten mit West-Iran, auf das

ie Gathas keine Andeutung enthalten, und vor der Einigung Irans durch
Kyros gelebt hatte.

Ich glaubte vor zehn Jahren (Festgabe Lommel, 1960) eine Parallele
wischen einem gathischen Text und einigen achimenidischen Dokumenten
ndeuten zu diirfen. Die Siegel aus Persepolis mit der von Stierménnern oder
on Reitern gestiitzten gefliigelten Scheibe erinnerten mich an Yasna 44:

1

«Wer hilt die Erde unten und das Wolkengebiude vor das Herabfallen,
Wer erhilt Wasser und Pflanzen ?

Wer schirrt dem Winde und den Wolken ihre Rennergespanme?»

tierminner aber, die die gefliigelte Scheibe unterstiitzen, sind ein Gemeingut
der Ikonographie Kleinasiens und Mesopotamiens. Ein Beispiel ist im Museum
von Ankara aufbewahrt.? Die Frage ist, ob die Iranier, als sie ein solches Motiv
iibernahmen, es ihrem eigenen Glauben anpaBten oder es einfach als ein in
der Kunst Westasiens iibliches Symbol akzeptierten.

Die zweite Losung wird vom franzosischen Archiiologen Deshayes in
der Zeitschrift der Tehraner Universitit verteidigt;® seine Haltung ist aber
wahrscheinlich zu negativ. Denn, z. B. die gefliigelte Scheibe mit menschlicher
Biiste, die in Assyrien den Gott Assur darstellte, wurde offenbar als Aura-

! Apud ScHLERATH (Herausgeber): Zarathustra. 1970. S. 118 ff.

2 AKURGAL: Die Kunst der Hethiter. 1961. 47 oben.

3 DeEHAYES: «Origine et signification des représentations symboliques & Persé-
polis», Majalla-i Danaskada-i Adabiyyat va Ulam-i Unsani, Tehran, J. 14, N. 4.

Acta Anti Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971




94 DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN

mazda umgedeutet. Weiter darf man die beriihmten gefliigelten, menschen-
kopfigen Stiere, auch wenn sie in Persepolis von Khorsabad entlehnt wurden,
von der iranischen Legende des Gopat$ah schwerlich trennen.

Ein Reflex der alten Lehre von den drei Funktionen ist in Iran in ver-
schiedenen Kontexten wiedergefunden worden. Schon im J. 1938 verglic
Benveniste in seinem Aufsatz «Traditions indo-iraniennes sur les class
sociales»,® die Legende von dem Ursprung der Skythen mit mehreren avesti-
schen Texten und zeigte, daB jede der drei Klassen durch die besonderen sie
betreffenden Vor- und Naghteile, die sie betrifft, symbolisiert wurde. Dann|
gab er eine vortreffliche Erklirung der Textstelle Persepolis d 3: imam dahyaum
Auramazda patuv haca hainaya haca duiyara haca drauga, etwa «Moge Aura~
mazda dies Land gegen das feindliche Heer, gegen die schlechte Ernte, gegen
den Trug schiitzen». Diese drei Gefahren entsprechen respektiv den drei bei
den Skythen und im Avesta belegten Klassen. Sie wurden wiederum von Du-
mézil als Reflexe der sozial-religiosen Dreiteilung der Indogermanen gedeutet.
Eine githische Parallele wurde dann von M. Molé entdeckt und von Dumézil
in seinem Aufsatz «Les trois fonctions dans le Rgveda et les dieux indiens de
Mitani»® verwertet. Die gathische Textstelle lautet in Humbach’s Ubersetzung
wie folgt: «Derjenige Mann verdirbt die Verkiindigungen, . . . der die Gerech-
ten zu Trughaften macht (1. Funktion), der die Futtervorrite verstreut (3.
Funktion) und der die Waffe (2. Funktion) gegen den Wahrhaften erhebt.»

Eine andere Parallele zu Darius’ Satz wird von Dumézil selber in Aeschy-
los” Perserns wiedergefunden. Als Atossa dem Schatten nach manchem Zogern
berichtet, da die Macht der Perser zerbrochen ist, fragt sie Darius: Auf
welcher Weise? Hat sich eine Pest oder ein Aufruhr im Lande ereignet? Und
die Konigin antwortet: Nein, sondern bei Athen befindet sich das Heer vollig
zerstort. Fiigt man Frage und Antwort zusammen, schreitt Dumézil, dann
erhilt man eine in Griechenland ungewdhnliche Formel, die aber fast genau
der des Darius entspricht. Ob aber die Gleichartigkeit auf gemeinsamen Erbe
oder auf historischer Verbreitung beruht, muB8 dahingestellt bleiben.

Wir wollen jetzt die Gétter, dann den Kult betrachten. Das wort daiva
bezeichnet bei Xerxes der wahrscheinlichsten Deutung gemiB die Gotter
Babyloniens, deren Kult bei der Bestrebung dieser rebellischen Provinz
abgeschafft wurde. Dieser Gebrauch des Wortes setzt aber die Bedeutung
voraus, die auch im Avesta belegt ist, nimlich «ein Gott, dessen Kult verboten
ists». Diese Abweichung von der primitiven, noch im Altindischen belegten
Bedeutung «himmlisches Wesen, Gott» erfolgte aus der Hervorhebung einer
besonderen Kategorie von Gottern, die ahura’s oder Herren.

* DUCHESNE-GUILLEMIN: Atti del Convegno dei Lincei, 1970, sulla Persia.
5 BENVENISTE: Traditions indo-iraniennes sur les classes sociales, JA (1938) 238 ff.
¢ DumEziL: Bulletin de I’Académie Royale de Belgique, 1961, 265 ff. (Der Aufsatz
ist eine Antwort auf den von Thieme in dem JAOS, 1960 publizierten.)

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971




J. DUCHESNE-GUILLEMIN 95

Diese Ahura-Religion ist die Basis der avestischen. Zarathustra griff
inen der ahura’s, den Ahura Mazda heraus,um ihm den ersten Rang anzuerken-
en, verkannte aber die Existenz der anderen ahura’s nicht, obwohl er sie nicht
inzeln nennt; er spricht aber von mazdd ahurinho «Mazda und die (anderen)

ura’sy. Weiter sind im Haptanhaiti die ahurani-s oder weibliche ahura’s
rwiahnt. Drittens wird im nicht-gathischen Avesta der Titel ahura den Gottern
ithra und Apam Napat gegeben, die beide aus der indoiranischen Periode
ammen. Viertens heilen Vorefrayna und die Erde ahuradata «vom Ahura

(oder von den Ahura) geschaffeny.

Auch bei den Achiameniden ist Auramazda den anderen Gottern iiber-
gen. Aber «Gott» heillt dort nicht ahura, sondern baga. Dies ist eine hichst
ichtige Divergenz, die noch nicht befriedigend erklért werden ist und der
ir erst allmahlich Rechnung tragen werden konnen.

‘ Das Wort mul} schon indoiranisch gewesen sein, denn es ist auch im Alt-
ndischen belegt. Im Veda ist Bhaga ein mit Mitra und Aryaman eng ver-
niipfter Gott. Im jiingeren Avesta war baya ein Apellativ, und bezog sich
uf Mithra (»den klugsten der baga’s»), auf den Mondgott (auch «eichtums-
oll» genannt, was mit baga’s urspriinglichen' Bedeutung — etwa «der Zuteiler»
ibereinstimmt) und, in einem spiten Passus, auf Ahura Mazda.

Wenn also Auramazda in den achimenidischen Inschriften der grolite
er baga’s heillt und von Darius und Xerxes als einziger unter den bestehenden
aga’s genannt wird; wenn andererseits in den Gatha’s Ahura Mazda der
inzige Ahura ist, der unter den anderen hervorgehoben wird, sind das zwei
arallele Entwicklungen, die wohl historisch miteinander verbunden sind.

ies Verhiltnis aufzukldren, ist Hauptsache diese Vortrags.

Der Ausdruck hada vifaibi§ bagaibi§ ist oft wegen des 0, gegen das
eugnis der elamischen und babylonischen Versionen «mit den Klangottern»
bersetzt worden. Faktisch aber steht auf dem Stein, wie Mayrhofer? gezeigt
at, visaibi§. Dieser Ausdruck, das genaue Gegenstiick zu ai. visve devah,
t vor einigen Monaten von Hinz in den Persepolis Walltifelchen wiedergefun-
en worden: Misabaga, von Gershevitch als «der Gott Mithra» gedeutet, mull
er Variante MiSebaga wegen vise baga transskribiert werden, eine weit-
agende Feststellung, wie wir spiter sehen werden.

Wer waren nun all diese Gotter? Zuweilen glaubt man in ihnen die
oroastrischen Wesenheiten erkennen zu diirfen. Aber welche Gottheiten
aren tatsichlich bei den Achdameniden belegt ?

In den Inschriften werden Mithra und Anahita erst von Artaxerxes II.

an genannt. Der Name Mithra ist aber schon frither in mehreren Eigennamen
elegt. Erstens in den von 509 bis 494 datierten Walltdfelchen, sowohl in

? MAYRHOFER: ¢«Die Rekonstruktion des Medischen», Anzeiger der phil.-hist. Kl.
Oster. Akad. der Wiss., 1968, 1, 16 ff.

Acta Antiqgua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971




96 DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN

der persischen Form Mi¥fabada als in der gemeiniranischen Mitrabada und
Mitraparzana. Zweitens sind in den Aramaic Ritual Texts aus Persepolis, die,
soweit sie datiert sind, aus 479 bis 435 stammen, folgende Namen belegt

Datamithra, Mithrapata, Mithrafarnah (?), Mithraka, sowie Bagapata, Baga:
farnah und Bagapausta. Drittens befinden sich in den Elephantiner Papyri

446 und 434 mtrsrh.® dann mytryzn, das mit mzdyzn (datiert 410) vergleich

bar ist.

AuBerdem steckt wahrscheinlich auch Mithra im Monatsnamen Bagayad
des altpersischen Kalenders. Wie sonst konnte man die Tatsache erkliren,
daBl diesem Namen der Name Mithras im neuen, zoroastrischen Kalender ent
spricht? Die enge Verwandschaft, wenn nicht die Identitit der Gotter Bags
und Mithra wird noch von anderen Tatsachen bewiesen, niamlich von der
Existenz eines Mithra-Tempels zu Bagayaiic und dem Parallelismus zwische
Meydpvéo; = BagabuxSa und Mifgofovidyys, usw.

Das Schweigen der Gathas iiber Mithra wird verchiedenerweise erklirt
Ich sprach in diesem Zusammenhang von «n silence voulu, hostile, pas
sionné». Es kam darauf der Einwand: «Woher wissen Sie denn das ?» Man wei
doch dal im nicht gathischen Avesta Mithra ein Paar mit dem Ahura aus
macht, genau so wie in Indien mit Varuna. Zarathustra diirfte m. E. nicht
von ungefdhr einen Partner zugunsten des anderen ignoriert haben, sonderr
er mufl den Ahura umso mehr hervorgehoben haben wollen, als er den anderer
Gott mit Schweigen iiberging.

Zwar ist Mary Boyce anderer Meinung. Nachdem sie die groBe Roll
Mithras in der spiteren Uberlieferung, sowie den extremen Konservatismus
der heutigen Zoroastrier betont hat, vermag sie nicht zu glauben, daB de
von ihnen so verehrte Gott je von ihrem Prophet bekimpft wurde. Zarathustr:
erwithnt ihn einfach deshalb nicht, meint sie, weil die Hymnen, die er verfate
an seinen Gott Ahura Mazda gerichtet wurden. Um die anderen Gétter brauchte
er sich nicht mehr zu bekiimmern als die vedischen Dichter, die sich je eine
der Gotter zuwandten. Dies aber beantwortet nicht mein Argument der Dis
soziierung des alten Paares Mithra-ahura.

Fiir Kaj Barr lebt dies Paar im Namen des Ahura Mazda selber weiter
in welchem, so vermutat er, das Epitheton mazda den Namen des Mithra
ersetzt hat. Wir kommen darauf spiter zuriick.

Mithra scheint von Artaxerxes II an eine Triade mit Ahuramazda und
Anahita ausgemacht zu haben. Diese Triade diirfte wohl, wie es Gnoli im Con
vegno dell’Accademia dei Lincei 1970 dargelegt hat, die alte babylonische
Triade Anu Nabo IStar widerzuspeigeln. Der italienische Gelehrte stiitzt sic
auf zwei Argumenten, denen ich noch ein drittes hinzufiigen mochte. Erstens

8 Cf. mitrsarian auf mitteliranischen Siegeln Justi: Namenbuch, von KRAELING
Brooklyn Museum Papyri, 1953, S. 1566, zitiert: GRANTOVSKLS: Rannyaya Istoria Iranskich
Plemen Per. Az., 1970.

iarum Hungaricae 19, 1971




J. DUCHESNE-GUILLEMIN 97

lebt das akitu-Fest in dem des Noruz weiter, das in Persepolis gefeiert wurde,
ja sogar die Daseinsberechtigung des riesigen Palastes war. Zweitens vertrat
Anahita sowie I8tar alle drei Funktion der Fruchtbarkeit, des Kriegs und des
koniglichen Throns. Drittens, wie ich anfithren mochte, wurde in der Komma-
gene im 1. Jh. v. Chr. Mithra nicht nur mit Apollo und Helios, sondern auch
mit Hermes identifiziert, eine an sich auffallende Identifikation, die aber leicht
erklirbar wird, wenn Nabo, der seinerseits mit Hermes identifiziert wurde, als
tertius comparationis einbezogen wird.

Anihita wird vor der Zeit des Artaxerxes II nie erwéhnt, und ihr Name
hat wohl mit dem des Sonnengottes Nakunte nichts zu tun. Darstellungen
einer Gottin fehlen in der Achémenidenzeit nicht; es scheint jedoch gewagt,
ein Idol wie das in Susa gefundene,’ aus der Mitte des zweiten Jahrtausend
stammende als Abbild der Anahita auszugeben.

Dal} Zurvan, der Zeitgott des Avesta, den Achiameniden bekannt war,
wird nur indirekt von zwei Zeugnissen bewiesen. Die Notiz des Eudemos von
Rhodos ist wohlbekannt. Das andere Zeugnis ist das Siegel dgyptischen Stils,
das ich unlingst!® gedeutet habe. Da hier wahrscheinlich die mazdaistische
Quadrinitit dargestellt ist, die selbst aus einer Adaptation der zurvanistischen
Lehre des vierfiltigen Zeitgottes erfolgte, so ist vielleicht, wie gesagt, die
Zurvanlehre fiir die Achimenidische Periode indirekt belegt. Dem Zurvan
aber war vermutlich nie gec ‘ert

Unter allen Wesenheiten ues Zoroastrismus ist nur eine einzige belegt,
das am sichersten schon vorzoroastrische arta-, wie man vom ved rfa- und
den zahlreichen keilschriftlichen Namen in Arta- urteilen kann (iiber die man
gegen A. Kammenhubers Hyperkritik!! Mayrhofers wohltemperierten Stellung-
nahme!? beipflichten muf}). Die Eigennamen mit Arta- sind im Altpersischen
zahlreich und ihr Zahl wird noch in den Fortification Tablets vermehrt, arla-
selber kommt aber in den Inschriften nur in der Ableitung art@van vor. Denn
artaca in der Daiva-Inschrift bedeutet wohl}wie R. Schmitt es gedeutet hat,!®
«zur richtigen Zeity, Lok. von *artu, vgl. ved. yti.

Wenn nicht arta, doch sind mehrere andere Gottheiten eng mit dem Kult
verbunden. Hauma, der sakrale Saft, muB} bei den Achimeniden wie im Avesta
und in Indien vergottlicht worden sein, denn es kommt der Eigenname hwmdt
in den Elcphantiner Papyri vor. Ebenso Atar, das in Agiyadiya vorkommt.
Dieser Monatsname bedeutet laut einer von Henning angefochtenen, von mir
aber und von Szemerényi'® verteidigten Etymologie «wo man das Feuer

9 ZAEENER: The Dawn and Twilight of Zoroastrianism. 1961. Tllustr. 29.

10 B, VAN DE WALLE —DUCHESNE-GUILLEMIN: Un sceau-cylindre irano-égyptien,
Chronique d’Egypte, 1964, 76 ff.

1t A, KAMMENHUBER: Die Arier im Vorderen Orient. 1968.

12 M. MAYRHOFER: Die Indo-Arier im alten Vorderasien, 1966.

13 R. ScHMITT: Orientalia, 1963, S. 437 sq.

1 DycHesNE-GUILLEMIN: BSOAS, 1950, S. 637, N. 2.
15 SzEMERENYI, apud Altheim, Geschichte der latein. Sprache, S. 80.

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971




98 DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN

verehrt». Nairisanka in den Walltéifelchen wurde von mir schon 19641® als
der indo-iranische Gott des Feuerritus ai. Naradamsa, av. Nairyé.sanha
gedeutet. Nach PFT 1960 wird ihm Korn (vermutlich Gerste) dargebracht.
Dasselbe wird von Sakurzif, d. h. @aigreid in einem noch unverdffentlichten
Téfelchen gesagt.1?

Was wissen wir vom Kultus der Achimenidenzeit? Das Opfer wurde
vor dem Feueraltar vollzogen. Die Opfergabe hieB daufam, was dem av.
zaofra, dem ai. hdtra entspricht. Die Zeremonie hieB bagadaudiya. Man brachte
Trankopfer, Kornopfer und Blutopfer dar. Die Trankopfer bestanden nicht
nur aus Hauma — es sind Morser, hwn, und Stossel, *abidavana, gefunden
worden, — sondern auch aus Wein und Bier.

Das von manchen griechischen Autoren bezeugte Schlachtopfer wird
auf dem Daskyleion-Relief dargestellt und von den zahlreichen Tierknochen
in Dahana-ye Ghuldman, Sistan, belegt. Ein wichtiges Ergebnis der heutigen
Zarathustra-Forschung ist folgendes. Zaehner hat in seinem Buch The Dawn
and Twilight of Zoroastrianism, 1961, gezeigt, wie unhaltbar die herkémmliche
These ist, nach der Zarathustra das Haoma- und Tieropfer verbot. Das erste
ist der zentrale Punkt der zoroastrischen Liturgie, das zweite hat in den heiligen
Texten manche Spur hinterlassen. Nur in ihren abscheulichen, respektive
grausamen Formen diirften sie vom Propheten verurteilt worden sein. Ebenso
zeigte M. Boyce in einem Aufsatz in JRAS 1966 die Kontinuitit der Uber-
lieferung iiber das dem Feuer oder dem Wasser dargebrachte Blutopfer auf,
das die modernen Parsen unter dem EinfluB} ihrer indischen Umgebung igno-
rieren mochten.

Wo und von wem wurde der Kult verrichtet ? Die sogenannte Ka’ba-ye
Zardust ist von E. Schmidt griindlich studiert worden und jetzt besitzen wir
in Persepolis 111 seine lang erwartete Meinung. Leider ist er nicht zu einem
eindeutigen Urteil gelangt. Die Hypothese eines Grabdenkmals scheint ihm
weniger wahrscheinlich als die eines Feuertempels, obwohl er nicht erkliren
kann, warum die Tiir, die als die einzige Offnung im Zimmer, solange das
Feuer brannte — d. h. fast immer — offen bleiben muBte, aullerordentlich
massiv und schwer war. '

Eine dritte Losung wurde im J. 1957 von Henning auf Grund seiner
Deutung der Karter-Inschrift vorgelegt: das Gebiude sei ein Schatzhaus,
ein Archiv. Seine Deutung des Wortes buny BYT” als «Haus des Fundaments»
ist aber nicht die einzig mogliche, wie mir der russische Gelehrte Lukonin
brieflich bewiesen hat. Der Satz kann auch wie folgt gedeutet worden: «Dies
wurde von Sahpuhr durch seine Nachfolger bestimmt: es moge dir (d. h. dem
Hohenpriester Karter) die Haus-Fundament (bwny BYT") gehoren (und zwar,

6 DUCHESNE-CGUILLEMIN: «Sui Dialetti iranici», .Archivio Glottologico Italiano,
1964, S. 116 ff.
17 HALLOCK brieflich.

‘“tiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19. 1971




J. DUCHESNE-GUILLEMIN 99

um deine eigene Inschrift unter meiner eingraben zu lassen)» Damit wird die
Archiv-Hypothese ihrer einzigen Stiitzpunktes beraubt. (Wie aber rechtfertigt
Lukonin seine Ubersetzung von bwny BYT’ als «Haus-Fundament»? Er setat
voraus, bwny BYT’ stehe fiir bwny ZY BYT’. Es scheint mir aber besser,
bwny-BYT’ unter Vergleichung mit np. baldxdna als Kompositum zu fassen.)

Die Altire in Pasargadae sollen, nach Hinz, Zarathustra, 1961, beweisen,
daB Kyros als Frommer Zarathustras den Feuerkult in die Persis einfiihrte.
Der Feuerkult ist aber keineswegs dem Zarathustra eigen. Man hat sich gefragt,
warum es zwei Altire gebe. Ich vermute, und so habe ich schon in meiner
Religion geschrieben,'® der eine habe dem Feuer; der andere dem Schlachtc pfer
gedient.

Auch die Deutung des Dahana-ye Ghulaman Tempels ist schwierig.
So ungewdhnlich ist die Form und Anlage der Altire, dall man sie mit nichts
bekanntem in der mazdaistischen Uberlieferung verkniipfen kann. Die Deu-
tung, die Gnoli 1965 vorlegte, hat er selber zuriickgezogen. Er schriecb 1967
in seinen Ricerche: «Die drei Altire muten dem Kult der drei Hauptgottheiten
des achimenidischen Pantheons, Ahuramazda, Mithra, Anahita dienen. Die
Umziunung, die siec umgab, bestimmte eines jener beriihmten ayadana,
Zeichen der koniglichen Macht. Dies ayadana scheint keinen Ort fiir die Auf-
bewahrung des Feuers besessen zu haben.» Wir kommen gleich auf die ayadana
zuriick.

Wer brachte die Opfer dar? die aramiischen Texte aus Persepolis.
die soeben veroffentlich worden sind, liefern ein neues Zeugnis iiber die Rolle
der Offiziere des Xerxes und des Artaxerxes im Haumaritual. Nach Verrich-
tung des Haumaritus haben sie die Mérser und StéBel dem Schatz als Gabe
zuriickgegeben.

Das Wort fiir Opferspender, das Cameron in den T'reasury Tablets las,
hat er inzwischen selbst aufgegeben. Er liest das Wort jetzt ganz anders.'
Dafiir haben wir jetzt den Feuerfeger und, vielleicht;den Feuermeister. Es blei-
ben aber auch, natiirlich, noch die Magier. j

Das Wort taucht in den Walltifelchen vielfach auf. Die einfluBreiche
Rolle der Magier am Hof der Achimeniden war vermutlich,wie zum Beispiel
die Satrapie, usw.yein Erbe der medischen Periode. Sie scheint nur wéhrend
der kurzen Zeit des Gaumata-Zwischenfalles gelitten zu haben. Als es namlich
Darius gelang, den Magier Gaumata von dem Thron zu enfernen, lieB er ihn
zusammen mit mehreren Genossen hinrichten, eine Tat, an die man sich spiter
als Magiermord erinnerte.

Die ayadana, Kultplitze, die Gaumata zerstort hatte, lie Darius wider-
herstellen. Dies ist oft als Zeichen eines religiosen Konflikts, aber in entgegen-
gesetzten Richtungen gedeutet worden. Entweder hat man von einer zoroastri- -

18 DUCHESNE-GUILLEMIN: La Religion de UIran ancien, 1962, S. 153 ff.
¥ Harrock brieflich.

Acta Antigua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971



100 DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN

schen Revolte der Magier gesprochen, oder man hat im Gegenteil geglaubt
Darius habe als Zoroastrier die alte «heidnische» Religion der Magier bekiamp-
fen miissen. Die schnelle Riickkehr der Magier in ihre friihere Stellung
scheint jedoch zu beweisen, wie es Widengren (Religionen, 141) bemerkt, dafl
zwischen ihnen und dem GroBkonig kein prinzipieller religioser Gegensatz
bestand. Da aber die Magier, wie er auch bemerkte, zu dieser Zeit bis zu einem
gewissen Grade ’zoroastrisiert’ waren, dringt sich die Frage auf, ob dann die
Achédmeniden Zoroastrier waren.

Dandamaiev?® deutet den Konflikt zwischen Darius und Gaumata als
Klassenkampf aus. Von der Tatsache ausgehend, dal Darius in seinem Kampf
um die Macht von Adeligen geholfen wurde, folgerte der sovietische Gelehrte,
daf} er die Privilegien ihrer Klasse vertrat. Es scheint ihm dann, daBl Gaumata,
indem er die ayadana zerstorte, jene Klasse schwichen wollte und daB die
betroffenvGotter die angestammten Gottheiten des Adels waren, wihrend
Zarathustra sich in seinem Predigt, wie schon Meillet gezeigt hat, an das Volk
richtete. Darius habe dann, obwohl dem Gott Zarathustras ergeben, durch
den Wiederaufbau der dyadana die Rechte des Adels restaurieren wollen.

Man darf im Zug dieser Hypothese die Frage aufwerfen, was fiir Gotter
es waren, denen der Adel speziell huldigte. Ob Mithra und Anahita? Aber sie
werden, wie gesagt in den Inschriften erst unter Artaxerxes IT erwithnt. AuBBer-
dem hort man erst unter den Arsakiden von einem Anahita-Tempel in Staxr.
und erst in neueren Zeiten heillt bei den Parsen der Feuertempel dar-i Mihr
»Haus des Mithra». Darf man aber nicht, da die eigentliche Funktion des
Adels der Krieg war, an den Kriegsgott VoroOrayna denken? Wenn speziell ihm
geweihte Kultplitze bestanden, so wire eine Tatsache, der man hisher nicht
Rechnung getragen hat, leicht erklirbar, namlich, daB} die hauptsichlichen
Feuer, zum Beispiel jene, die gegriindet zu haben Sahpuhr sich in jseiner
Ka’bainschrift rithmt, und die bis heute die erste Kategorie von Feuern aus-
machen, Varhran-Feuer, das heillt «Feuer des Verafrayna» genannt werden.

Aber auf die Frage, welchen Gottern es geopfert wurde, liefern uns jetzt
die Walltifelchen eine bestimmte Antwort. Man opferte nebst dem Auramazda
auch «allen Gotterny (visai baga), und unter ihnen namentlich dem Narisanka
und dem Sakurzi§, sonst aber auch den elamischen Géttern Humban und
Simut, mehreren Fliissen und Bergen und dem semitischen Adad. Es wird
also von iranischen Gottern, abseits von Nairyd.sanha und Qdigreis, in diesem
Zusammenhang nur Auramazda genannt. Ist es nicht auffallend, daBl Mithra
es nicht wird, obwohl sein Name, wie wir frither sahen, in der Onomastik
hiufig belegt ist ? Wie kann man erkliren, dafl einem so wichtigen Gott nicht
geopfert wurde? Die Antwort scheint mir in der folgenden Richtung zu suchen
sein.

20 DANDAMAIEV: Iran pri pervych Achemenidach, S. 234 ff.

3 Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971




J. DUCHESNE-GUILLEMIN 101

Die Lage ist dieselbe wieiin den Gathas, in denen Zarathustra Mithra,
den notorischen Partner des Ahura, nicht namhaft verehrt. Um dies zu erkléiren,
miissen wir noch einmal bis in die indo-iranische Periode zuriickgreifen.

Schon in jener Periode wurde, wie aus dem Veda und dem Avesta erhellt,
bei den daiva die Ahura-schaft speziell betont. Daher wurden in Iran unter
den daiva die ahura hervorgehoben, wihrend jene Gotter, die nur daiva waren,
herabgesetzt wurden. Zu diesen ahura’s gehorten namentlich Apam Napat,
Airyaman, wahrscheinlich auch die Erde und.Verefrayna; unter ihnen aber
bekam einer, dar Ahura xat’ éoy1v, von Zarathustra das stindige Epitheton
mazda. In einem Passus der Gathas wird er, wie friiher gesagt, mit den ahura’s
(das heillt mit den anderen ehura’s) angerufen: mazdd ahurdnho.

Eine analoge Entwicklung muf} in West-Iran fiir die baga-schaft postu-
liert worden. Jene Gotter, die diese Eigenschaft besassen, zum Beispiel der
Mond (der «reiche» Mond), wurden hervorgehoben, und jene, die nur daiva
waren, wurden herabgesetzt. Und sowie Ahura Mazda im Osten der. Ahura
xat’ Efoyny war, so war im Westen Mithra der Baga xat” dfoynv. Daher die
zahlreichen Fille, in denen der Name Baga fiir Mithra steht. Und sowie
Zarathustra mazdd ahurdnhé sagte, sprach man wohl im Westen, obwohl
der Satz nicht belegt ist, von «Mithra und die anderen baga’s». Mihtra muf3
auch «der grofle baga» gewesen sein; daher sein hiaufiges Vorkommen in der
Onomastik.

In jener Stellung schlossen sich Ahura und Mithra einander aus. Da sie
aber frither, wie aus vedischen und avestischen dvandvas erhellt, ein Paar
ausmachten, war jeder von ihnen auch der Eigenschaft des anderen teilhaftig:
Mithra war ein ahura (so, wie im Veda Mitra ein asurae ist), und Ahura Mazda
wird im jiingeren Avesta ein baga genannt. Man darf sogar sagen, daf} jeder
Partner den anderen in sich absorbierte. Dafl der Ahura die Baga-schaft auf
sich nahm, wird nach Barrs Hypothese in seinem Epitheton mazda aus-
gedriickt, das soviel bedeutet wie Mithra oder Baga. Ebenso soll Mithra
gleicherweise die Ahura-schaft absorbiert haben.

Was geschah dann unter den ersten Achiameniden? Darius’ Inschriften
stellen das Eindriangen Ahuramazdas in die Baga-Religion dar. Sein feierlicher
erster Satz klingt wie ein Manifest dieser Usurpation, denn es bedeutet implizit:
»Der grofle Baga ist (nicht Mithra, sondern) Ahuramazda.» Die Baga-Religion
wird aufrechterhalten, abseits von jenem coup de force, der Ahuramazda an
die Stelle Mithras setzt: man spricht nur von baga’s — von «llen baga’s die
es gibt»y —, aber Mithra wird, wie aus den Walltdfelchen erhellt, im Kultus
ignoriert. Erst spidter — spitestens unter Artaxerxes II. — wird er wieder
anerkannt. Inzwischen wurde vielleicht die Absorption Mithras in Auramazda
im Kompositum Meoogoudodns ausgedriickt.?

21 WIKANDER: ¢Mithra en vieux-perse», Orientalia Suecana, 1952, S. 66 ff.

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hunaar}smxqu




DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN

Es ist aber vielleicht moglich, die Wiederanerkennung Mithras als
selbstindigen Gottes genau zu datieren, und zwar viel frither als in der Zeit
Artaxerxes II.

Die Persepolis Fortification Tablets, in denen dem Mithra nicht geopfert
wird, stammen, wie gesagt, von 509 bis 494. Die Aramaic Ritual Texts
aber stammen erst von 479 bis 435, also, wie Bowman?? hervorhebt, von der
Zeit der groflen Auseinandersetzung mit den Griechen. Diese Texte gehoren
eéinem Haumaritual an, der an sich nicht spezifisch mithraistisch ist; wird
doch auch dem Ahuramazda mit Hauma geopfert. Trotzdem sprechen zweierlei
Indizien zugunsten des Mithra-Charakters dieser Texte. Erstens tragen der
Schatzmeister und der «Segan» beinahe alle Mithra-Namen. Zweitens sind sie
Offiziere, was kaum von der anderen Tatsache getrennt werden darf, daB
die rémischen Mithra-Mysterien wesentlich eine Soldatenreligion waren. Also
wire in den araméischen Ritualtexten erstmals, nach einer Periode der Mazda-
vorherrschaft, ab 479 der Mithrakult wieder belegt — ein wesentliches Moment
in der Verwandlung der Religion Zarathustras.

Deswegen waren also die Achidmeniden, von Darius an, Zoroastrier,
obwohl Ahuramazda in einem so groBen Reich, und bereits in der bunten
elamisch-semitisch-iranischen Bevélkerung Persiens notwendig mit anderen
Gottern koexistieren mufite. Denn man muB gestehen, daB die Achimeniden
in religiosen Sachen eine Toleranz an den Tag legten, die vielleicht eine rein
politische Haltung war, die jedoch an sich nicht zoroastrisch war und sie
deutlich von den Sasdnidenkoénigen, jenen Verfolgern von Christen, Juden,
Manichidern und Buddhisten, unterscheidet. Ein beriihmtes Beispiel ihrer
aktiven Toleranz stellt der Brief des Darius an Gadatasdar, den Lochner —
Hiittenbach im «Handbuch des Altpersischen» neu herausgegeben hat: der
Grofkonig tadelt offenbar einen Untergeordneten wegen Profanierung eines
Eigentums des Gottes Apollo. Aber selbst in Persepolis bezeugen die Fortifi-
cation Tablets einen Zustand der friedlichen Koexistenz zwischen Ahura-
mazda und den elamischen Géottern.

Auch Susa, die eigentliche Hauptstadt des Reiches, scheint sehr wenig,
wenn iiberhaupt, vom Zoroastrismus beriihrt worden zu sein. Auf jeden Fall
war der zoroastische Einflul offenbar nicht dauerhaft. Denn in der seleukidi-
schen und der parthischen Perioden werden nur griechische Gétter auf den
Miinzen dargestellt, ausgenommen Artemis, die die iranische Anahita, aber
auch die elamische Géttin vertrat.

Die Achémenidenkénige miissen eine hochst eigene Art gehabt haben,
die zoroastrische Religion zu bekennen.

Liege.

22 BowMAN: Aramaic Ritual Texts, S. 52.

3* Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971







J. Duchesne-Guillemin

RELIGION ET POLITIQUE, DE CYRUS
A XERXES




Les Achéménides étaient-ils zoroastriens? Quand le sont-
ils devenus? Ces questions sont toujours controversées; elles le
resteront tant qu’on n’aura pas défini le zoroastrisme, tant qu’on
ne l'aura pas suffisamment éclairé dans ses origines et son pre-
mier développement.

En revanche, on peut déja, sans savoir si Cyrus ou
Darius ou leurs successeurs étaient disciples de Zoroastre, re-
connaitre quelle fut leur politique religieuse, ou plutdt, comment
la politique et la religion se sont, chez eux, réciproquement dé-
terminées. Les données disponibles a ce sujet sont rares et dis-
persées, mais plusieurs travaux récents permettent de les grou-
per aisément en un tableau d’ensemble.

Par ses conquétes a I'ouest, Cyrus mit I'Iran en contact
avec le monde méditerranéen. D’autre part, ses victoires a I'est
réunirent pour la premiére fois sous un méme sceptre ’Iran occi-
dental, médo-perse,et I'Iran oriental, terre zoroastrienne. Ceci
était important pour I'avenir. Dans I'immédiat, c’est-a-dire sous
son régne, nous ignorons absolument s’il a connu la religion de
Zoroastre, s'il en a mesuré I'importance et quelle attitude il a
eue Xé son égard. Peut-étre n’a-t-il pas eu le temps de s’en occu-
per.

La politique religieuse de Cyrus nous est connue par la
Bible et par les inscriptions qu'’il fit rédiger en langue babylo-
nienne. On pourrait croire qu’elle représentait une innovation




106 J. Duchesne-Guillemin

radicale par rapport a lattitude de ses prédécesseurs assyro-
babyloniens. Ceux-ci, en démolissant les temples et en empor-
tant les statues, visaient a détruire la culture des peuples con-
quis, a effacer chez eux toute autonomie. Cyrus n’accorde pas
seulement la liberté religieuse aux Babyloniens: il rend lui-méme
un culte a leurs dieux et se pose en protecteur de leur religion:
“Quand je fus entré pacifiquement dans Babylone, dit-il dans
I'inscription du Cylindre de Babylone, quand j’établis dans le
palais des princes, parmi la joie et la jubilation, le séjour du
pouvoir, Marduk, le grand Seigneur, inclina vers moi le large
ceeur des Babyloniens, tandis que je me souciais quotidienne-
ment de son culte... Marduk se réjouit de mes pieuses actions
et il se montra plein de graces 2 mon égard, & moi Cyrus, le roi,
qui le vénére, et envers mon fils Cambyse et mes troupes et nous
loudmes volontiers et dans la joie, en sa présence, sa majesté.”

Ce texte donnerait 2 penser que Cyrus pratique la tolé-
rance religieuse, et c’est en effet I'opinion courante. Or, tout au
contraire®, il se sert d’une religion contre une autre, pour une
raisor. politique. 1 a conquis Babylone avec I'aide du clergé et
des fideles de Marduk, hostiles 2 Nabonid. Celui-ci avait innové
en matiére religiense en donnant le premier rang non 2 Marduk,
mais a Sin, le dieu-lunc. Ce dernier n’était pas un simple dieu na-
tional, comme Assur en Assyrie et Marduk 2 Babylone, mais
supra-national: son culte avait été répandu par les nomades
araméens; il était adoré en Assyrie (Harran), en Babylonie (Ur),
en Amurru (Tema). Cyrus, en vénérant Marduk, s’appuie sur le
particularisme des Babyloniens: il brile, pille et ravage les sanc-
tuaires qu’avait pieusement bétis Nabonid et il remet en place
les statues qu’avait confisquées et emmenées cet usurpateur.

En méme temps, il met fin a la “Captivité de Babylone” en
libérant les juifs. C’est pourquoi il est salué, par le Deutéro-
Isaie, comme I’Oint du Seigneur, c’est-a-dire comme une espece
de Messie. ;

Il ne s’agissait pas la, chez Cyrus, ainsi que l'observe
Nyberg® | de tolérance religieuse au sens moderne du mot. 1|
s'agissait seulement de s’assurer le plus adroitement possible 1a
domination de pays conquis.

Son attitude envers tel ou tel dieu s’inspirait de I'intérét




RELIGION ET POLITIQUE 107

politique. Pour conquérir Babylone, il avait écarté Sin au profit
de Marduk. De méme a Ur, son armée détruisit tout ce que
Nabonid avait édifié dans I’enceinte sacrée‘ . Dans la suite, il
jugea opportun, comme I’a établi Hildegarde Lewy’ , de se ré-
concilier avec Nabonid, dont il fit méme, au tcmongnane de
Bérose, le gouverneur de la province de Kirman. A Ur, il rés-
taura certains des temples détruits et les rendit a leur ancien
culte. Un cylindre fragmentaire trouvé dans cette ville contient
ces lignes: “Sin, I'illuminateur du ciel et de la terre, sous un aus-
pice favorable, a remis entre mes mains les quatre quartiers du
monde™. “En d’autres mots, commente H. Lewy, Cyrus attribue
ici a Sin, le dieu-lune, le mérite de lui avoir livré le royaume de
Nabonid, alors que, selon le Cylindre de Babylone, il devait ce
succes a la nrotection de Marduk.”

La tombe de Cyrus a Pasargades imite, selon Herzfeld,
les ziggurats babyloniennes et H. Lewy y voit une allusion évi-
dente a la religion lunaire et elle en conclut que le culte du dieu-
lune fut introduit en Iran sous le régne de Cyrus. Cependant,
un tombeau de type semblable a été récemment découvert, par
mon compatriote Van den Berghe, dans le Fars méridional et
ce savant I’attribue, non sans vraisemblance, a Cyrus I’ancien,
grand-pire de Cyrus le grand. Si cette conjecture se confirme,
il faudra réviser la conclusion d’Hildegarde Lewy.

* X X

Cambyse conquit 'Egypte et il semble y avoir adopté une
politique semblable a celle qu’avait suivie son pére en Baby-
lonie. Car les monuments égyptiens, tant écrits que figurés,
prouvent qu’il se donna comme le successeur des pharaons et
honora leurs dieux.

Cependant, il réduisit les revenus de ccrtams temples —
affaire de fisc plus que de religion, mais qui suffit’ & répandre
la rumeur qu’il avait été dur pour ’Egypte. Un papyrus juif
d’Eléphantine se fait I’écho de cette rumeur, mais il est probable
que les Israélites ont exagéré la rigueur de Cambyse envers les
dieux égyptiens, pour faire paraitre exceptionnelle la clémence
dont bénéficia leur propre dieu.




108 J. Duchesne-Guillemin

Une accusation plus grave et plus précise est portée par
Hérodote, qui raconte (III, 27) que Cambyse, rentrant 3 Mem-
phis aprés des campagnes militaires malheureuses contre I’Ethio-
pie et I'oasis d’Ammon, et voyant féter le beeuf Apis comme on
ne I'avait pas fait auparavant, soupgonna les Egyptiens de mal-
veillance et tua le beeuf. Ce trait parait tellement en désaccord
avec la politique générale de Cambyse, telle que I’attestent les
sources égyptiennes, que 1’on est tenté d’y voir une pure calom-
nie’® . Mais il n’est nullement invraisemblable que Cyrus ait obéi
a un mouvement d’humeur. C’est conforme, en tout cas, au per-
sonnage — un furieux, un épileptique — que dépeint Hérodote.

L’historien grec voit dans certains malheurs du roi de
Perse, et dans sa mort, des conséquences de son emportement
meurtrier contre le beeuf Apis. Il mourut, en effet, d’'une bles-
sure qu’il se fit accidentellement a la cuisse, avec son épée, C’est-
a-dire a I’endroit méme et avec I'arme méme dont avait péri
Apis.

Ce récit de la mort de Cambyse (Hérodote, III, 64 et 66)
a paru contredit par I'inscription de Bisutin (I, 43), ol Darius
déclare que Cambyse “mourut de sa propre mort (uvamar-
$iyu$)”. On a d’abord cru, en effet, que I’expression vieux-perse
voulait dire “par suicide”. Mais il a ét¢ démontré par Schulze’
qu’il n’en était rien. Une foule de paralléles, tirés des langues les
plus diverses, prouve qu’une expression de ce genre désigne une
mort non causée (volontairement) par autrui. Seulement, Schulze
et ses successeurs ont eu tort de la traduire par “mort naturelle”,
car ce terme est ambigu: recouvre-t-il la mort accidentelle, ou s’y
oppose-t-il? La mort par maladie est-elle naturelle? Chez cer-
tains peuples, comme les Ewe, ce n’est pas le cas, et on emploie
deux termes différents. Il faut donc donner raison a Pagliaro® ,
qui exclut “de mort naturelle” comme traduction d’uvamarsiyus.

Cependant, Pagliaro va plus loin: pour lui, Darius a
voulu, par cette expression, signifier que Cambyse —conformé-
ment au récit d’Hérodote— avait été I'instrument (sinon la cause
volontaire) de son propre chitiment, qu’il s’était puni (sans le
vouloir) de son crime contre le beeuf Apis. Je ne crois pas qu’on
puisse faire tant dire a ce simple mot, qui devait —a en juger
par les nombreux paralléles d’autres langues— étre courant en




RELIGION ET POLITIQUE 109

vieux-perse. Réfléchissons: ce qui importait a Darius, vu les
circonstances de son accession au trOne, c’était d’échapper au
soupcon d’avoir assassiné son prédécesseur. Pour cela, il suffi-
sait que Cambyse flit mort “de lui-méme”.

* % ¥k

Cambyse, qui avait épousé ses deux sceurs, Atossa et
Roxane, mourut sans enfants. Il avait, de plus, selon ce que
rapporte Hérodote (ITI, 30), fait assassiner son frére, Bardiya-
Smerdis. Un mage, Gaumata, se fit passer pour ce frére mort,
tandis que Cambyse guerroyait en Egypte. Tel est, du moins, le
récit de Darius, dans I'inscription déja citée. Mais Olmstead et,
aprés lui, Nyberg® , donnent des raisons d’en douter: trois ans
s’étant écoulés entre la prétendue mort de Bardiya et la prise de
pouvoir par l'usurpateur, il est difficife d’admettre que cette mort
ait pu rester secréte si longtemps. Il se pourrait, dés lors, que
Bardiya ne soi; pas mort du tout et que ce soit lui qui ait pris
le pouvoir; que Dari . ait inventé cette histoire de faux- Bardlya
pour déconsidérer celui dont il lui fallait prendre la place et qui
avait en réalité plus de droits que lui au trone de Cambyse.

Il reste alors a expliquer que Darius présente ce faux-
Bardiya comme un mage. “Cela signifie, écrit Nyberg, que les
forces agissantes de I’ancien empire méde étaient en jeu, car les
mages étaient en Médie la classe sacerdotale dominante. La lutte
entre Darius et Bardiya, quel qu’ait été celui-ci, était en méme
temps une lutte entre les Perses et les Médes, dont Cyrus avait,
une génération plus tot, conquis I'empire. Il n’est nullement
difficile d’admettre que méme le vrai Bardiya se soit allié aux
puissants mages. Cyrus avait été, en fait, un roi mede, c’est com-
me tel qu’il avait fait ses conquétes, les problémes politiques de
I'empire mede avaient déterminé sa propre attitude.et il résidait,
Iui et sa famille, a Ecbatane: la branche Cyrus des Achéménides
s’était médisée, et telle est peut-étre la raison majeure pour la-
quelle Darius se révolta contre elle.”

Ces considérations font comprendre le geste de Darius
rétablissant les ayadana (lieux de culte) que Gaumata le mage
avait détruits (Bisutiin I, 63). Le différend religieux recouvre une




110 J. Duchesme-Guillemin

hostilité politique: il s’agissait, pour Darius, d’écarter I'influence
mede.

On a souvent compris autrement cet épisode, en négli-
geant son aspect politique. Tantdt on a supposé que Gaumata,
disciple, en tant que mage, de Zarathu$tra — ce qui n’est nulle-
ment prouvé— avait voulu introduire la réforme zoroastrienne
en supprimant les autels A sacrifices sanglants; Darius aurait
alors rétabli I’ancien culte. Tantt, par une interprétation toute
contraire —et tout aussi incertaine— on a vu en Gaumata un
ennemi de la religion zoroastrienne, de laquelle Darius aurait
€t€ le champion. Les documents ne nous en disent pas si long."

Hildegarde Lewy, p. 158 de Iarticle cité, écrit que Darius et
ses successeurs immédiats ne paraissent pas avoir connu la re-
ligion lunaire. “L’embléme divin figurant sur leurs reliefs —c’est-
a-dire sur leurs tombes rupestres— n’est pas le croissant lunaire
mais le disque solaire ailé qu’ils ont, selon toute apparence, re-
pris au dieu Assur.” En réalité, s’il est vrai qu’entre le roi et
I'autel, et au-dessus d’eux, plane le disque ailé avec le buste
d’Ahuramazda, derriére celui-ci, dans le coin supérieur droit, un
disque plein, renflé d’un croissant 4 son bord inférieur, parait
figurer soit le soleil et la lune, soit la lune seule.

D’autre part, sur trois sceaux achéménides ou figure le
disque ailé, trois fois le buste semble descendu de son appareil
volant et se tenir soit au-dessous, soit dans deux autres paires
d’ailes" | soit dans une sorte d’anneau ; deux fois ™ |, deux
représentations différentes voisinent, 1'une avec le buste sur la
paire d’ailes, ’autre avec le buste en-dessous, dans l’anneau.

Cet anneau n’est pas Iécliptique, comme le prétend Phyl-
lis Ackermann au cours d’une exégese ou il est difficile de la
suivre, mais, comme 1’ont vu Alf6ldi et Miss Segall ™ | le crois-
sant lunaire. Ceci ressort clairement du renflement que présente
'anneau, notamment en 123 K, en 124 X, en Wiseman 101 et
102, et qui permet de juger cet anneau comme une variante de
la représentation du croissant figurant en 123 J, ot il porte le
buste divin et est lui-méme soutenu par un géant, le genou en
terre, et flanqué de deux orants.

Puisque Cyrus, comme nous I’avons vu, aprés avoir
adoré Marduk, dieu solaire, s’était également rallié a Sin, le




RELIGION ET POLITIQUE 1141

dieu-lune, il n’est pas étonnant que nous trouvions, sur les tom-
beaux rupestres de Darius et de ses successeurs, a la fois la lune
et le soleil, ni que, sur des sceaux, Ahuramazda ait figuré en
dieu solaire et en dieu lunaire. Darius avait sans doute estimé
qu’Ahuramazda pouvait bien succéder au dieu local de Baby-
lone, Marduk, mais aussi au grand dieu Sin. D’ailleurs, comme
I'a montré Miss Segall, la conjonction du dieu solaire et du dieu
lunaire datait déja des Assyriens.

Darius se dit roi par la volonté d’Ahuramazda; mais si
Ahuramazda le protége, c’est parce qu’il est un roi juste. Ainsi,
une sorte de pacte lie le pouvoir politique a la religion. Poui-
tant, Darius proclame Ahuramazda comme le plus grand des
dieux, non comme le seul: cela n’elt pas été conforme a la poli-
tique religieuse inaugurée par Cyrus et qui était sans doute in-
dispensable dans un empire si vaste et si varié. Un document
atteste la tolérance royale, et méme davantage, a 1’égard d’un
culte établi. Cest la lettre de Darius a2 Gadatas, gouverneur de
Magnésie. Dans cette lettre, dont la version grecque nous est
seule conservée, Darius reproche a ce fonctionnaire d’avoir im-
posé des taxes a ceux qui cultivent les terres consacrées a Apol-
lon et de les avoir ainsi forcés a cultiver des terres profanes. En
cela, dit-il, “tu méconnais les sentiments de mes ancétres a
I’égard de ce dieu, qui n’'a jamais dit aux Perses que la vérité”.

* ¥ %k

Xerxés crut pouvoir affermir l'autorité impériale en
abaissant ’Egypte et la Babylonie. Au lieu de se faire procla-
mer roi d’Egypte, comme ses deux prédécesseurs, il convertit le
pays en une satrapie. Quant a la Babylonie, il fit passer, dans
sa propre titulature, la qualité de roi de Babylone apres celle de
roi des Mades et des Perses.

Babylone se rebella. Elle en fut terriblement chati€e. Les
fortifications de Nabuchodonosor furent démantelées, le temple
de Marduk, avec sa ziggurat, fut démoli, ainsi que les autres tem-
ples. La statue de Marduk, haute de dix-huit pieds, en or massif,
fut enlevée et fondue. Ainsi était supprimée toute autonomie.

C’est peut-étre a cette révolte et a sa répression que fait




112 J. Duchesne-Guillemin

allusion Xerxés dans son inscription dite “des daivas”. Ce docu-
ment, dans lequel Xerxés proclame avoir substitué le culte
d’Ahuramazda a celui de daivas, présente trois points obscurs:
quels étaient ces daivas, étaient-ils adorés en un endroit ou en
plusieurs, et que signifie exactement la formule caractérisant le
culte d’Ahuramazda, “artaéa brazmaniy(a) ?

On entend généralement que les daivas sont ici les an-
ciens dieux pré-zoroastriens et que Xerxés se déclare leur adver-
saire, comme Zarathu$tra. Mais il serait surprenant que leur
culte ne subsistat, au temps de Xerxés, qu’en un seul endroit.
Or, I'inscription dit, littéralement, “parmi ces provinces, était ou
auparavant les daivas étaient adorés” (atar aita dahyava aha
yadatya paruvam daiva ayadiya). Faut-il entendre qu’il y en
avait une province ou qu’il y en avait plusieurs? Seul le con-
texte devrait permettre de trancher. En fait, les traductions dif-
ferent. La premiére solution est adoptée par Kent, Old Persian,
1950, p. 151, et par Pagliaro, Storia della Letteratura Persiana,
1960, p. 31, tandis que la seconde est celle de Zaehner, The Dawn
and Twilight of Zoroastrianism, 1961, p. 159. Contre celle-i, il
faut observer que le daivadanam que supprime Xerxés est au sin-
gulier et que, si Xerxés avait voulu déclarer la guerre aux daivas
en général, il n’aurait peut-étre pas écrit simplement: “La ol des
daivas étaient adorés....”, mais plutdt, plus nettement: “Partout
ol des daivas étaient adorés....” Il parait donc probable que la
mesure €n question ne se rapportait qu’a un seul lieu de culte;
et puisque Xerxés vient de parler, immédiatement avant, d’une
rébellion politique et de sa répression, il est naturel de penser
qu’il s’agissait, les deux fois, de la révolte de Babylone et que
les daivas étaient les dieux babyloniens. Telle est I'interpréta-
tion proposée par Hartmann, OLZ, 1931, p. 158, et suivie par
Widengren, Religione dell’ Iran antico, in Le Civilta dell’Orien-
re, 111, 1958, p. 553 sq. '

Les dieux de Babylone avaient mérité, par la rébellion,
d’étre appelés du nom des anciens dieux déchus de la religion
aryenne. La déchéance de ceux-ci était antérieure 2 Zarathustra,
semble-t-il © , et Xerxés, en les méprisant, ne faisait pas acte de
zoroastrien.

Cependant, il reste a tenir compte de la formule par la-




RELIGION ET POLITIQUE 113

quelle il ordonne le culte d’Ahuramzda: “artaca brazmaniy (a)”
Je crois avoir montréwque cette expression (a lire sans & final)
signifiait:“en faisant face a Arta pendant la priere”. L'adjectif
artafic-était de sens diamétralement opposé au védique devanc
(attesté seulement au féminindevdci, mais peu importe)qui signi-
fiait “faisant face aux devas”.On sait que le coté des devas était
lenord et qu'inversement, dans le zoroastrisme,le prétre officiant
doit éviter de se tourner vers le nord, c6té de la Druj. Comme,
d’autre part, I'arta ou asa ou rta était opposé a la druj ou druh,
il s’ensuit que le coté d’arra était le sud.

La question qui se pose alors est de savoir pourquoi
Xerxés a cru devoir préciser I'orientation dans laquelle devait
se pratiquer le culte d’Ahuramazda. On serait d’abord tenté de
répondre qu'en cela, il faisait preuve de ztle zoroastrien. Mais,
a la réflexion, il parait tout aussi plausible qu’ayant assimilé les
dieux babyloniens aux anciens daivas, il ait fait allusion a
I’orientation qui caractérisait le culte de ceux-ci, et que sa pro-
clamation n’ait donc rien de spécifiquement zoroastrien.

LI

Entre le régne de Darius et celui de Xerxes, I'influence
cléricale semble avoir progressé, car, comme l'observe Pag-
liaro " , alors que Darius ne parle que de sa propre loi, Xerxes
mentionne aussi “la loi qu’Ahuramazda a établie”, c’est-a-dire,
vraisemblablement, la tradition juridico-religieuse dont les ma-
ges étaient les dépositaires.

Ce que nous raconte Hérodote (VIL, 113, 191 et 35) d’ac-
tes religieux accomplis par Xerxes ou par ses mages n’a rien qui
doive nous surprendre: le sacrifice de mille beeufs a “I’Athéna
d’Tlion” rappelle les hécatombes offertes, selon I’Avesta, 2 Ana-
hita”; de méme, les sacrifices 2 “Thétis” et aux “Néréides” et
celui de chevaux blancs au fleuve Strymon: le sacrifice aux vents
rappelle le culte de Vayu. Méme le chatiment qu’il infligea, dans
sa colére, 2 I'Hellespont en le faisant frapper a coups de fouet

ne contredit pas la dévotion iranienne aux eaux " : il suffit de
songer aux pratiques populaires, dans certaines régions de I'lta-

lie, ol on insulte et frappe la statue d’un saint s’il n’a pas accor-




115d

I A ;J;D-gh‘wuillenluv

dé ce qu’on' lui demandait.
J Duchesne-Gmllemm
Protesseur 3, I’Umvemté de Llége

1. L'entrevue entre Cm' et Zoroastre, imaginée- pnr Hmz if ZGMM'Q 1961),: est;,
de Ilveu méme: de I'auteur, du domaine de la_fantaisie. Pour établir que Cynu
était soroastrien, Hinz allégue les «autels du, feu» de Pawglda, dont, ll ntmbup
I'invention a Zoroastre et la conslrucnon i Cyrus. Ces premnses sor, ‘mdemonlrm
2. Comme I'a ‘montré Hildegarde' lewy Archiv Onemdny. 1949 p 56 -q

3. Historig Mundi, Bern, 111954, p; 67, 'dq.:- pab o ¥
4. CL. Hild;, Lewy, 4 Locust’s, Leg, .Sn(dws in, Iwnqur o/ S. H T ¢qw.adch 1962
p. 159

5! fl}ulfm. 1393 Tet.
3 Olnnuu History iof ithe:Pérsian: Evnwe. Chlmo 1943. Pl 91‘
6, Tel est le. jugement d’Olmstead, op. cit.p. 89, .

&

l

7, Suzun;slm Berlin 19]2 P, 685 8q., suivi par Sclueder. Naciw“‘ &iio‘i&e’n‘!
l946°147 p 24 sq el par Asmuuen. Hiuoriske relé.lbe'r fm‘ ';ﬁ:lbelunhieiiden 1960,
p. 144 oq RIIEs 0 57"":“1";} ab naiy anol dig'n o ETRLEA

8. Alln Saggl di Cmu:a Semanuca, 1961, p. 119 sq. L’auteur semble lgnorer les
travaux de Schaeder et d’Asmussen cues a la note précédente, mais cela n’importe
pas essentiellement.

9. r()lmsgead,’ Hutory q] 'hf P)e,r’uau f:nplyn, p 1109‘ Nyk:erg; Hl:uon? Miunda 111,
b il ) I IIENE 9D Q927 al g

104 Bur«:\mein&ti'e 'hypothiése encore, selon laquelle fes; mdwm,m"mem des templps
élamites, v.(K. Exdmann, Das! nrm.pche Fsuenkal;qmup. M 200 A% Y e
M Survey -of Pérsidn! Arz. 123.D.. .

12,,Ibidem, 123 X, 124 X, scéne: dc zaPchq, ,Wlseman, Cy_ der- Qeql.s '?‘; *; e;t‘elnﬂl

8 B3 b

Aua, London, numéros 101 et 102,
13 Survey 124 X et Wiseman 102. 2 BIA0K]
B Segall, Notes on the' Tcdnography of ‘Cosntie’ ngship, ;h The Art Bullcun,
1956 p 567 sq. 1’Orange,Expressions -of : Costhic ngtl'up in the Aneiant World,
in La Regalitd sacra, 1959; p. 481 18q,,-&°Cru. reconnaitre. ¢n,ns ce, cprcl,e un cjzpeuc
il se. fondaL} sur des dessins inexacts, qu "annulent les photogrqphleu i
15. Cf. Zachuer, The Dawn and Tuilight, p. 82, et J. D.G., La Religion de I'!ran
ancien, Paris, Colloctmn Mlnn, Presdel Umvehimm do anee. 1962. p. 189 .n
16 BSOJS; m June. PREHTIY QS0 1192
17. Storia della Leiteratura Pmuma. 1960, P-»3l sq. by o
18., Zaehner, Dawn and de;ght 1P 160;; croit, ppuvou' pxcuact Xerxeq mr le fan
qu q 8} lzumt d’eau salée ¢t en cxunt un ymagg du Bundainsn o Ahnmm est
du,uvo)r squ}llé 1ng eaux en les rendant saumatres Mus ¢ eat oublier que l'obllgﬂ

eal xf‘fthi I 28

tion de ne pu souiller I'eau a'étendu! a l'eau ae nier comme en témoigne l‘ﬁiétoih

de Tiridate, roi 'd’Arménie, se' reridant, avec" ses mages, & la' cour 'de Néron , par
voie de terre.




Avesta







LES CITATIONS AVESTIQUES
DE L’AUGMADAICA
PAR

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN

———

EXTRAIT DU JOURNAL ASIATIQUE
(Avai-Juix 1936)

PARIS

IMPRIMERIE NATIONALE

LIBRAIRIE ORIENTALISTE PAUL GEUTHNER

13, RUE VAVIN, PARIS (VI®)

——

MDCCGCXXXVI




v'» Y | TN

“LE ClTA'l‘IONS AVESTIQUES

'DE L'AUGMAbAICA‘

)

" PAR

1 aiibms pcikSk SN,

L’Augmadiit'édﬂ)éfit traité'sur la iort | ‘e8t itie compilation
de 29 citations avestiques mélées a des développements en
peblevi. M. W. Geiger en a donné I'édition compléte en 1878.
Darmesteter, Zend-Avesta, 111, (1893), p. 154 et suiv., a
fourni, des citations avestiques, un lexte un peu différent de
celui de Geiger, gréce ;_h,lagpo‘w’t de manuserits nouveaux.
L’un et T'autre édlteuf se_son “’boi'nﬁs a choisir entre les di-
verses legons; en beaucoup den‘drmfs cependant, ils ont dd
corriger pour oblenwu‘ teﬂe“' L w"gﬂ)le, en d’'autres, on a
renoncé a donner un: :lexl cd“lg et la traduction proposée
est conjeclulale En somma':ua, ‘atifisation pure et simple d’une
tradition si corrompue donne un résultat peu salisfaisant,
l'aspect du texte ainsi établi ferait méme douter de I'authenti-
cité des citations, n'était la concordance de six d'entre elles
avec des passages de I'Avesta‘eonnu autrement.

Ce qui a manque aux deux savanis éditeurs, c'est d'dtre
guidés par les principes généraux de lecture de I'Avesta, qui
sont aujourd’hui d’application courante, mais étaient incon-
nus ou ne s'étaient pas encore imposés a I'époque ol ils ont
travaillé. F. C. Andreas n’a divulgué qu'en 1909, dans les
N.G.G.W., p. ha et suiv., son hypothése relative & I'histoire

CeXXVINL. 16

inPaimEaie BaviOBALE.

i gy




119

AVRIL-JUIN 1936.

du texte avesthue Sans doute, il faut rendre justice a Chr.
Bartholomae, qui écrivait, avant cette date, (u’szune des causes
les plus imporiantes [ des bizarreries graphiques de 'Avesta]
réside dans le fait que les écrits avesthnes ont été d'abord
rédigés en un alphabet moins élaboré», mais le Grundriss, ot
cetle phrase figure ($ 968) n'a paru qu'en 19o1 : ni M. Gei-
ger, ni Darmesteter n’ont pu utiliser la doctrine, dont Bartho-
lomae lui-méme est loin d’avoir tiré tout le parti possable.

“Le livre de K. F. Geldner, Uber die Metrik -des Jungerm
Amta, est' de 1877 M. Gelger n'a guére pu ‘s'en’inspirer,
Darmesteter, qm le pouvait, n'a pas voulu : il s'accordait aveé
Btbl., dailleurs si différent de hn paur refuser toute valeur
au'critére métrique.

' D'autre part, I dugmadaiia e fuit point parne de l’Am!a de
Geldner, si bien ‘que, en'somme, ‘aucun essai n'a’été fait
pour y retrouver des suites d'octosyllabes, du moins jusqu’en
ces' dernitres années. En- 1931 seulement, M.H.S. Nyberg,
J.as., 1, p. 43 et suiv., a incidemment restitué 6 vers dans
les passages 57 et suivants. Un tel résultat encourageait a
étendre lappluratlon de la méthode A T'ensemble _des citalions.
L'épreuve, dont on lira le détail ci-dessous, conduit 4 retrou-
ver un mombre de vers beaucoup plus important : presque
toutes les citations sont entiérement versifiées; le cas échéant,
des gloses s’y décélent par des critéres variés; .ou encore,
comme dans {’Avesta que nous connaissons, ce sont des suites
d'octosyllabes mélés de formules non métriques.: Trois seule-
ment échappent & tout essai de restitution métrique : 1, 12 et
112 : toules trois sont de celles qui appartiennent a1’Avesta
connu autrement. Cest dire que tout ce qui est neuf pour nous
dans ' Augmadaiéa est métrlque

Le texte traditionnel qu'on donne ci-dessous comme ‘base &
la discussion est celui de Geiger, transcrit dans I'orthographe
de Bartholomae.




LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA.

1. aogmadaiid usmahiéa visimadaeca «nous nous appelons,
nous voulons, nous nous apprétons» : ces trois mots,. qui
n'offrent pas un sens complet, sont extraits mécaniquement
d’une formule ghthique du Haptahati, Y, b1, 4 (non métrique):
seul leur 4ge vénérable, & défaut de caractére métrique, les
rend propres & figurer ici en maniére de solennel Introit.

3. $ato mand vahiito urvgnd reproduit incomplétement Y.,
60, 11, métrique, dont Bthl. a fourni une interprétation en
progrés sur celle de ses devanciers. Mais, le premier mot,
qu'il lit sata, compte pour 3 syllabes; de plus, il ne faut pas
y chercher un infinitif : c'est simplement le locatif du subs-
tantif sydtu- «joien (cf. Composés de I'Avesta, s. v.). — Le sens
exige que I'on voie en mand un pluriel : car il y a autant d’es-
prits que de personnes; du reste, cest sirement le pluriel
qu'on a dans les paralléles urvand et tanvs. — La legon vailo,
choisie par Bthl., est seule correcte. — Malgré ces change-
ments, la restitution métrique de Geldner reste valable, car
on regagne dans le premier mot la syllabe’ qué I'on perd dans
le deuxiéme.

«(que nos)esprits (soient) dans la
manahé vastau urvané joie, nos 4mes selon le soubait»

12. usohistat vohu mand haia gitvo zaranyd-korato «Vahu
Manah se leva de son tréne fait en or» reproduit le début de
V., 19, 31. Son incorrection le signale immédiatement comme
tardif : le cas de I'épithéte ne s’accorde ni avec celui du subs-
tantif, ni avec ce qu'exige haca. Si on était tenté de rechercher
un texte correct par Iinterprétation des graphies, un coup
d'eil sur le passage suivant, V, 19, 32, prouverait la vanité
de I'entreprise : on y lit les deux mémes formes avec aum, qui
pourtant exige Paccusatif. Il est évident que le rédacteur des
deux passages ne savait plus la grammaire,

16




AVRIL-JUIN 1936.

16. z*arsfangm h boralam zaromayehe raoynahe est le début
de H. a (=Yt. XXII de D.) 18. — Le troisiéme mot est écrit
baratam dans les deux éditions; mais, deux manuscrits ont
baratgm, adopté par Bihl.; le mot est bien, comme Vont vu
Geiger et Bthl., un impératif passil 3* sg.; mais il compte
pour 3 syllabes et doit &tre lu baratam : c'est le passif du
verbe qui figure dans {'expression paralléle de V., 13, 28 :
baratu x’arsfangm sanahe. Ainsi disparait 'une des deux formes
sur lesquelles repose I'athématique bar- posé par Bthl.; P'autre,
baratu, ne résiste pas davantage a I'examen : elle comple, en
effet, Y, 33, g, pour 3 syllabes et doit étre lue baratu, avec
plusmurs manuscrils. — Le gén. plur. biritangm du manu-
scrit B de I'dug. donne un sens peu s.\llsfdlsant et fait ligare
de lectio facilior, par adaptation & &'arafangm. Si l'on admnet,
d la rigueur, qu'il s'agisse d’une varianle réelle — citation
d'un passage différent — la métrique n'en esl pas altérée.
— Bihl. suit les manuscrits en lisant zaramayahe.

, huvarfunam hai baratam zqu’en fail d'aliments, il lui soit
apporté
zaramayahya raugnahya du beurre printanier»

17. yaba va arozatd paili yaba va zaranyo paity yala va kaciy
gaonangm.

B et C ont paiii; paite dvec un nom de métal evigerait le
génitil, comme au Yt., 197 7, oli tl laut ire upa tacrom harayd
yurlayd pal ayaphs wsur. le sommet de la Hara doublée de
fer» (et non un composé paili. aJalt- quc Bthl. laisse sans lra-
duction, el qui ne conduit, en effet, & aucune interprélation
acceplable); pawr avec le gén. et signifiant «au moyen de»
esl ullesté Y., 16,6 (cf. Wh.,825). fest le traitement S. -W.
de la palatale antéricure qui donne s duns vespo. pis-, etc.
Quant au vocalisme, Bihl. se fonde sur le paralléle skr. vigva-

121




122

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA.

vig- pour poser vispo . pis- el arazald.pi6- : l'a de la graphie
paidi n'a pas plus d'existence que celui de °paisim : ai note 1

‘comme dans triraifyat (Grdr., § 268, g).

.yala vi rzata-piti «soil ornés d'argent,
yaba va zaranya-pit soit orncs d'or,

afa va kaéit gaunanam soit de quelque aulre couleur»
y § q

19. pasca parairisfim dazva dreants duiddpho baoSom arvafa

_[ratarasonti waprés (sa) mort, les dévas méchants et pervers

ont peur de son parfum »

Jyala maisi vylavati rcomme |z brebis menacée par
le loup
vrkat haéa fratysuti a peur du loupn

reproduit la fin de V. 19, 33; les deux vers nont pas é1é
remarqués par Geldner.

25 a 97, dat mgm taned Wyejayuhaiti manya menayha huma-
tam; dal, etc. .. hzea mraidi hivctom; aat, elc . . . zasluélbya
varaza hvarstom syavbanem.

Le vocatif tanu a été mal vocalisé en tanrs. — Te parallé-
lisme des expressions dénonce une glose en syachanom qui
est ausst de trap pour le vers. '

oAt mam tanu Gyajahvati ralors, corps menacé,

manya manaha humatam pense-moi le bien-pensé avee la
pensée,

at mam tanu Gyajahvai GIEN 11T S

hizuva mridi su-uaxtam dis-moi le bien-dit avec la
langue;

at mam tanu Gyajahvati alors, . ..

wastaibya varza hu-vrstam (iyao-  faisnoi le bien-fait avee les mains»
fHanam




AVRIL-JUIN 1936.

28. ma mam tanvo Byejayuhaitr ayrai vairim fraspayois yim
xrvantom @biwantom yim dagvim afradarasavantom frakarontat ayro
mainyus [ pouru-mahrko)| bunam ayhius tomayhahz yat arayato
duozayhahe.

L’accord des manuscrits donne, au 2° vers, vair: : c'est le
locatif de var- «forteresse». La correction de Spiegel, reprise
par Darmesteter : vaiwre est inutile, car le locatif est normal
pour rendre le terme du mouvement et, d’autre part, var- est

athématique. Le sens du mot, bien garanti pour le Var de.

Yama, est encore confirmé par le paralléle de drujaskana.
cantre dela D.» : il s’agit, de part et d’autre, d’'une demeure
de démon, soulerraine, voisine des enfers (sur drujaskand, cf.
le Bd., cité Bthl., s. v.); de plus, le verbe kar- employé ici
comme pour le Var de Yama, indique une fabrication. Ces
indications suffiraient & rendre improbable 1a correction vairim
«lac» de Geiger, reprise par Bihl. Elle est, d'ailleurs, toute
gratuite sous le rapport de la forme. M. H. W. Bailey est donc
fond¢ & la déclarer inacceptable, JJR.A.S., 1934, p. 146. —
Le premier mot du vers compte pour 3 syllabes; en fait, la
syntaxe demande un génitif : ahrahya. La graphie ayra: doit
8tre appréciée exactement de la méme maniére qu'ahurar qui
note, au Y, 30, 1, ,ahurahya, comme T'a vu M. A. Meillet,
I as., 1920, 1, p. 198. — Au quatriéme vers, le mot écrit
dazvim se rapporte auvar : ¢'est donc un acc. masc. sg. — La
lecture a-fradysvantam, fournie par Bihl., sappuyait sur la
morphologie : elle est confirmée par la métrique. — pouru .
mahrko, qui est de trop pour le vers, manque dans le meilleur
manuscrit : Geiger a eu raison dy voir une glose postérieure.
~— Les deux derniers vers reparaissent V, 19, 47; leur carac-
tere métrique a échappé a Geldner.

M@ mam tanu Gyajahvaty «corps menacé, ne me précipite
ahrahya vari fraspaydis pas dans le repaire du mauvais

ra2s




124

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA.

yam zruvantam abivantam ce (repaire) terrible, plein de
mort,
yam daivyam afradysvantam démoniaque, impénétrable i 'eeil,
Jrakrntat ahré maniyus (pouru . qu'a fabriqué I'esprit mauvais,
mahrko) :
bunam ahaus$ tamahahya au fond du monde de la ténébre,
yal rgato dauzahvahya de I'épouvantable enfer»

h1. amasacit parc avayhe isonti masyakdyho.

La tradition du premier mot est assez mauvaise : B et C ont
respectivement amosat et amisit; A donne amaséit; les manu-
scrits du Dastar ont hamaséit. Bthl. lit comme les deux édi-
teurs. La traduction de Geiger : «les immortels désirent
d’abord les hommes pour prolection» est impossible; celle de
Bihl. : «die Menschen bitten die Am. um Beistand » fait d’ava-
yhe un «infinitil» dépendant d'isants; le caractére insolite de
ce prétendu infinitif ressort des remarques de M. E. Benve-

‘miste, Les Infinitifs avestiques, p. 60. Ce qui est plus grave,

c’est de devoir considérer amasa comme un ace. plur. Toute la
difficulté vient de la lecture adoptée. Car le reste de 1a phrase

-se traduit d'emblée; «les hommes demandent d’avance .. .

pour le secours». Que demandent-ils ? Le développement peh-
levi indique qu’il sagit de quelque chose qu'on peut emporter
comme provision; d’autre part le mot compte pour 2 syllabes.
La convergence des deux indices recommande de lire amis-,
qui serait le correspondant de véd. dmes- «viande crue,

viande». Le meilleur manuscrit, A, donnerait du mot une

graphie assez fidéle. — avapho de Darmesteter est évidem-
ment inférieur & avayhé, avajhz des manuscrits de Geiger. —
isants des manuscrits se corrigé soil en wsantr (Geiger et Bihl.),
soit en 1santé (Darmesteter). Le moyen est aulorisé par skr.
wchdte, etc., et donne un sens excellent : «cherchent i se pro-
curer pour eux-mémes »,




AVRIL-JUIN 1936.

amiséit paro avahai «les mortels désirent d’avance se
wsanl(a)i martiyikaho procurer de la viande pour le se-
cours»

48. ¢im aosayhd aosayuhaity gstam isaiti tanva éim uruna cim
frazainti cim va gaefahvo mahrkasom.

La lecture des deuxiéme et troisitme mots, bien que la tra-
dition en soit fort mauvaise, ne fait de doute pour personne;
ausahvati est un locatif, végulier avec verbe de souhait, Rei-

chelt, § 515.

JLtm ausahvd auahvati ~comment un mortel peut-il sou-
harter

astam isati tanuva : a un morlel le malheur par le
corps,

¢tm uruna &im frazanti par I'ime, par la descendance,

bim va gaibahra marl.abam ou la destruction dans les biens ?»

lig. anamarsidiko 21 asti havai maraidikar.

Le premier mot, lu de méme par Bthl., mais anamaraz® par
Darm., contient évidemment le préfixe an- suivi du préverbe @
qui est dans pees. @amurzidan; skr. mrdika- donne la lecture de

ret di. — Le 2° vers est incomplet.
Joan-amridika zi astt rerbarmungsios jaister
hoai mridikai . . . gegen seinen Erbarmer . . . -

O1. owum lat vd . . . ayars djasaiti spitama zarafustra agva va
wsapa est lacuneux et ne parait pas d'abord se préter a une
restitution. Toutefois, si U'on veut bien considérer tat vazitat des
manuscrits A et C comme glosant otum : tat v@ zi tat «c'est-
a-diré (1) celui-ci ou celui-li», «un jour quelconque », on ob-
tient pour le reste une série d'octosyllabes :

125




LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA.

Latvam ayar djasati «un jour arrive,
spita-ama zarabuitra Spitama Zarafustra,
aivi va zSapa . . . ou bien une nuit . . .-

(sur spitama tétrasyllabe, v. H. Lommel, [F, LIII, p- 170
et suiv. et J. Duchesne, Composés de I'Avesta, s. v.).

La paraphrase pehlevie indique qu'il s'agit du jour de la
mort; on s'explique dés lors la présence d'une glose pour en-
seigner que ce jour peul étre n'importe lequel.

53. ayars amibnaiti juye tanus frayaere aygn buvaiti hubadro
hupaitianato ada aparé ayan duzabrom.

Le premier mot compte pour 2 syllabes : lire ayar. ~— juye
est inuliie au sens et de trop pour le métre. -—— hupaitianit est
dans les manuscrits. Darm. corrige en °Znato; la correction de
Bthl., en “snato est seule phonétique. Le signe de §et celui d'a
se coufondaicnt aisément, si l'on en juge par I'alphabet pchlevi.
— ada romprait la symétrie du v. 4 avec le 2. Cest une glose
postérieure. L'opposition des deux phrases ressort assez de
leur seul rapprochement.

Jayar anabnati (juye) tanus con doit laisser venir le jour;
Jrayarai ayan bavati au matin du jour, on est
hubadro hupatisnato . heurenx, bien consideéré;
(ada) aparai ayan dutaframn au soir dua jour : le malheur-

56. dous-ditayd fracsta dreanto (le Dastir ajoute :) du:-
dénho.

La correction de dauz’ en duz* (Bthl.) est superflue : le mot
est da type de dous. sravah-; e 2° terme, éerit datayd, est
pour datyd, comme le remarque Bthl.; le mot entier compte
pour 3 syllabes, si, comme c'est probable, drvanto se lit aussi

en 3 syllabes. — Le vers offre un sens complet, sans fe mot




AVRIL-JUIN 1936.

duiddyho, dont I'absence, dans les manuscrits de Geiger, auto-
rise & y voir une glose. Ou bien est-ce le début d’un vers qui
se lisait duzdayahd 2z duidaho «c'est ceux qui ont mauvais es-
prit qui sont malfaisants?» (sur ces deux adj., cf. P. Tedesco,

ZIL 1L, p. h7).

odau-dayt)yd fraista dr(u)vanto ec'est par ignorance qu'il y a le
plus de méchants»

57 4 66. aat mraot ahuro mazdd frakorasio astovidotus zirijd
apairiayd — yahmat hata nazéis bunjayat aosayuhatam masyanam
nott aefrapatayd noit dajphupatayd noit sasivista nott asivistd not
usyastatd noit niyg — nagda frakinom ayhd zomd yat pafanayd

skaronayd daraeparayd.

Les vers 1+ & 4, 6 et 7 (ci- dessous) ont é1é restitués
par M. Nyberg, loc. cit.; ma restitution ne’s'écarte de la
sienne, pour ces six vers, que sur deux pomh :au 3,11 lit
za'ri-jah ce que les manuscrits lisent zirijd, zarazi, zirazd : ces
graphles représentent en réalité zart ; car zairya edit été plutdt
noté zaire, comme narya dans nan(-.nannh—. zart est la forme
que prend en premier t. le simple *zarant- (skr. jdrant-), de
méme que baraz est la forme prise par barszant-. Le sens resle
celui qu'a indiqué Nyberg. — Au v. 6, je lis comme I'unani-
mité des manuscrits. M. Nyberg a suivi Bihl., qui corrige en
usyas taco. Non seulement la correction est gratuite, mais elle
crée une difliculté : taéo serait un Nomin. sg. irrégulier de
tacant-. L'exemple paralléle de Yt. 10, 71 (métrique); frai-
ta¢s, que Bthl. lit en deux mots, est donné en un seul el sans
point de séparation par Geldner, sans variante. D'un cdté
comme de l'autre, on n’a rien & changer au texte : il s'agit de
cp. & 2° L verbal radical thématique et & 1 t. adverbial :
Jrastaéa- «qui court en avant», usyus-taca-. Quant & I's fivale
d'usyas®, on peut la conserver, en la considérant comne issue

§ 27




128

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L’AUGMADAICA.

de § par assimilation & I's qui précéde. — Aprés niygs, on
sous-entend un »° terme (aéo. — Au v. 7, frakanom est pris
par Bthl. comme un sujet de bunjyat; mais, puisque I'en-
semble des hommes a déja été désigné, on ne voit pas quelle
victime nouvelle pourrait s’y ajouter; frakanam ne’ peut donc
désigner qu’un endroit, a I'ace. de mouvement : le vers et les
suivants renchérissent sur niyas-(taéo). — ausahvatim martiya-
nam forme évidemment un vers, qui va avec nais; au con-
traire, ndit aéfrapatayd, etc. n’est qu'une glose. — daraiparaya
est peut-8tre une glose, amenée par les deux épithétes précé-
dentes, qni entrent dans un vers; ou bien, c’est un y° vers,
cité incomplétement.

at mravat ahurd mazda
[frakrsto asto-vidatus
2ari=ji a-pari-ayo

yahmat haca naiéis bunjyat

ausahvatam martiyanam

(noit aéthrapatays noit daphupaluyo
noit sasavisti noil asavistd)

nait usyastaco nait niyas

naida frakanam ahyi 2mo

yat pabanayd skarnayd
diratparayd . . .

walors dit Ahura Mazdah :

Asto-vidata a été créé,

meurtrier des vieillards, impéris-
sable,

auquel personne n’échappe

parmi les hommes mortels

(oev)

qu'il coure vers le haut ou le
bas,

méme en un trou creusé dans
cette Terre,

qui est large, ronde,

aux bornes lointaines . . .»

69. anye aphaus frasocarafra.

La tradition des deux premiers mots est assez mauvaise;
mais le sens du vers est clair. En anaaphius, aiphous, aio ajphius
des manuscrils, Geiger a vu des altérations de anye ajphius.
Quant au sens, c’est Darmesteter qui s'en est le plus approché,
dans sa note de la page 162 : cautres que les auteurs de la
résurrection », mais sans saisir la construction. En effet, le




129

AVRIL-JUIN 1936.

dernier mol ne peut étre aulre chose qu'un gén. sg. : c’est le gén.-
ablatif de comparaison aprés anya- (cf. V, 2, 2, ete.). — La
lecture anya respecte mieux quanye la tradition. C’est I'instru-
mental en fonction d’adverbe (cf. Wh.). — Le vers continue et
compléte la citation précédente.

anya ahavs frasa-éarfro esaul 1Tlum nateur du monde-

77. pariwd bavaity pantd yim dinus paiti fra bundt taéinhs
ha dit azvo aparriBwo yo vayaos anamaraidikahe.
P yorvay

tam des manuscrits est corrigé en yim par Geiger dapres les
deux citations suivanles. — Jra bundt parait éire une glose.
— La dernitre ligne emploie une formule qui est métrique au
nominatif : *yo vayus anamridiko. — Vayu et Asto-vidatu sont
les deux démons de 1a mort, dont le réle respectif est défini
V., 5, 8. La citati- 1 =7, qui mentionne l'un, se ratache & ce
qui précéde, ol I'auti ¢ est nommé.

Jparifwi bavati panta «franchissable est le chemin
yam danus pati (fra bunil) ta-  que prolége une eau courante
cantis
hau dit aivé aparifwo celui-la seul est infranchissable
Yo vayaus anamridikahyo qui est de I'impitoyable Vayu»

78. pairtwo, etc. yim azis paii gau-stavd aspayhads vira-
yphado viraja anamaraidiko hdo dit, ete.

1 comme au 77

Jyam ais pati gau-stavd cque défend un dragon gros
comme un beeuf

aspa-hads vira-hado et qui s'en prend aux chevaux,
aux hommes,

vira-ja anamridiko qui tue les guerriers, impito-
yable»

2 et 6 comme 77, 3 et 4.




130

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA.

79. pairiwd, elc. yim ara§d paiti axsaend anamarazdiko

hd, etec.

L'épithéte anamaraidiks, qui est plate et qui dérange le
metre, doit avoir été introduite des citations voisines.

1, J et 4 comme au 77.

a: yam ar$o pati axsaind vque défend un ours brun-

80. pairiwo, etc. yim masys gado paiti aevdjand anamarai-
dika ha, etc.

Bthl. a reconnu en aéva japhan mar® (A et B; G sans sépa-
ration) une altération d’aévd . jé anam’. On voit que les manu-
scrits n’ont pas trace d'o en finale de premier terme; quant &
aph, ¢’est une nolation intéressante de d issu de *dns.

1 comme au 77.

yam martiyo gado pat «qu'un homme bandit défend,
aiva-ja anamyidiko tuant d'un coup, impitoyable»

b et5 comme 77, 3 et 4.

81. pairiBwG, elc. yo hatnayd éaxravaifya vyazdayad hi, ele.

“yo est corrigé de yim par Geiger. — La premiére épithéte
de I'armée, litléralement «portant une roue (comme em-
bleme)» est interprétée par Bthl. comme désignant I'armée
en campagne; la seconde est de trop pour le métre et semble
une glose, dailleurs tout approximative, de la précédente,
dont le sens n'était pas intelligible sans le sccours d'une expli-
calion.

1, 3 et & comme aux 77 et 7.

21 Yo hainaya éazravafyd wcelui d'une armée porte-roue
(vyazdayd) (en embuscade)»




AVRIL-JUIN 1936.

82. D. est donné seulement par Darmesteter : @at mraof
ahurs mazdi dusxratum apairt gaeom afravayat gabam.

La traduction en pehl. d'apairi gacfym est illisible; D. et
Bthl. n’interprétent pas le mot. Son sens ressort & la fois du
contexle et du sens établi pour pairigaéfa- par Bihl. lui-méme,
A savoir «trésor ou M. conserve les bonnes actions, bonnes
pensées et bonnes paroles des hommes ». Etre dépourvu d’un
tel trésor est, pour un homme, synonyme de n’avoir rien de
bon A son actif. Les trois épithétes sont des termes de la
langue religieuse pour caractériser I'impie. Le 6 de la der-
niére représente le traitement S.-W. de la palatale antérieure,
et n’a pas & &tre corrigé. — Le dernier vers est incomplet : de
fait, le pehlevi continue.

LAt mravat ahurd mazda valors dit Ahura Mazdah :

dus-zratum a-parigaifam celui qui a mauvais esprit, pas
de rirésor»,

a-Yravayat-gabam . . . qui ne récite pas les githds . . . »

83. yaba drvi gaom isti ula drvd aspam 1sti uta drvd maesinam

yavaghom 1sti.

G. et D. traduisent st par «erlangt, acquiert», d’aprés
pehl. vindat, mais sans analyser; Bthl., pour garder le sens,
corrige en viste. Mais, le pehlevi ne donne qu'une paraphrase,
et non forcément une traduction fidéle. La lecture istar res-
pecte davantage le texte et fournit le correspondant de skr.
iste. — Le 3° vers est troublé par deux mots introduits méca-
niquement du vers précédent.

oyaba druvi gavam istai wcomme I'impie posséde un beeuf
uta druvd aspam.istai et I'impie posséde un cheval
uta (drvd) maisinam yavaham  etun pré a moutons»

(isti)

131




LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA.

84. pg.mus' gavd pgsnus’ aspa pasnus arazatom zaranm [msnus’
nard éiryd taxmo.
Jpasnus gavd pasnus aspa rpoussiére les beeufs, poussiére
les chevaux,
pusnus rzatam zaranyam poussiére I'argent, T'or,
pasnu nard Eiryé tarmo poussiére 1’homme brave, vail-
lant»

[112]. aba jamyat yaba afrinami — humatangm haxtangm
«qu'il advienne comme je souhaite — de bonnes pensées, de
bonnes paroles . . .»

Cet Amen, emprunté, comme I'Introit, au Yasna (68 . 19 et
20), n'est pas davantage métrique.

Le corps de T'ouvrage, sauf 12, lest tout entier. A c6té de
citations isolées, on en distingue qui forment, placées bout i
bout, de longues suites de vers : de 25 & 28 : treize vers; de
57 & 69 : neuf vers; de77 a81D: vingt-cinq; 82 et 84 :
six. Il est visible que ces suites étaient continues dans le texte
auquel le rédacteur les a empruntées, et que c'est lui qui les
a découpées pour y intercaler les développements pehlevis. Le
nombre des extraits distincts se trouve, de la sorte, ramené a
quinze, sans compter les trois fragments en prose.

D’autres remarques pourraient étre faites sur la composi-
tion générale du recueil, mais il vaut mieux les différer jus-
qu'a ce que I'examen critique des parties pehlevies, en s'ajou-
tant & la présente contribution, permette d’aborder I'ensemble

du probléme ),

.
@ On a pu profiter, pour la rédaction définitive de cet article, des obser-
vations de M. E. Benveniste.







EXEGESE DE L’AHUNA VAIRYA

par
J. DUCHESNE-GUILLEMIN
Liége

L’étude présentée par M. E. Benveniste au XXIIT¢ Congrés International
des Orientalistes (Cambridge, 1954) et publiée dans 1’ Indo-Iranian Journal,
I, p. 77 et seq. sous le titre de “La Pri¢re Ahuna Varya dans son exégése
zoroastrienne™ a suscité, de deux c6tés, un nouvel examen de ce texte:

ya0a ahi vairyé a0a ratus asatéit haca
vayhau$ dazda manayhé Syaobanangm aphau$ mazdai
x$alraméa ahurdi a yim dragubyé dadat vastaram

La veille du jour fixé pour ma communication sur ce sujet au Congrés
de Munich (1957), j’ai requ de M. H. Humbach le tirage de son article
des Miinchener Studien zur Sprachwissenschaft, 11, intitulé “Das Ahuna-
Vairya-Gebet™.

Son interprétation s’est trouvée coincider avec la mienne sur plusieurs
points, ce qui nous engage & mettre d’abord ceux-ci en relief.

1) L’interprétation de dazda comme nom d’agent, donnée par Bartho-
lomae et admise sans discussion par Benveniste, est & rejeter. Ce nom
d’agent refait sur un présent a redoublement (a cdté du régulier datar-)
serait d’un type tout a fait insolite. On n’en a pas d’autre exemple en
iranien. Quant au védique, les agents en -far- tirés de thémes secondaires
de présent y sont déja rares, mais, de plus, ils présentent toujours le
degré plein de la racine (Macdonell, Vedic Grammar, p. 121): codayitdr-
“stimulant”, bodhayitdr- ‘“‘éveilleur”, nestdr- “‘espéce de prétre”; avec
redoublement, vavdtdr- “adhérent”. On attendrait donc, pour I’avestique,
non pas dazdar- mais *dadatar-.

Y ai proposé, comme M. Humbach, d’interpréter dazda selon 'une des
possibilités signalées par Bartholomae, Zum altiranischen Worterbuch,
p. 128, a savoir: comme 3¢ pers. sing. moyen (<*da-dh-ta-); cette
possibilité avait été retenue par Geldner. Celui-ci prenait le moyen au
sens passif, et telle est aussi la solution adoptée par Humbach.

Yavais préféré la valeur moyenne, avec le sens de “recevoir” que
garantit maint exemple avestique et sanskrit. Mais Humbach a raison




EXEGESE DE L’AHUNA VAIRYA 135

de dire que ce sens est incompatible avec la présence du datif mazdai:
en effet, ma construction: “Il (Zarathushtra) a regu de Vohu Manah les
taches de vie pour Mazda” ne se recommande pas par sa simplicité.

2) xsaframéa ne commence pas une phrase distincte, car on attendrait
alors, comme I’a fait observer Bartholomae, ibid., quelque chose comme
at xSabram.

D’autre part, il n’est pas exact que la postposition @ ne se construise
jamais avec le verbe donner ni aucun verbe analogue. Méme en laissant
de coté, comme I’a fait Benveniste, Y. 29. 11, mazdi a paiti zanata, dont
Pinterprétation est problématique, il reste Y. 29. 5, frinomnd ahurdi a
“priant & ’adresse d’Ahura”. Une telle construction n’est donc pas
réservée aux phrases nominales et il est licite de rapporter, dans notre
passage, ahurdi d a dazdd. On a ainsi deux membres paralléles, comman-
dés tous deux par dazdd et se terminant, I'un par mazddi, I'autre par
ahurdi a.

3) Benveniste interpréte aphsus comme I'existence de Zarathushtra
par référence a Y. 33. 11: at ratqm Zarabustré tanvascit x¥ahya ustanam
dadaiti. Mais, malgré le parallélisme général des deux passages, rien ne
dit que ayhsu¥ de I'un soit synonyme de tanvascit x¥ahya de I'autre: au
contraire, la compléte différence des termes invite a interpréter séparé-
ment les deux expressions. En fait, jamais ayhu- ne désigne une vie
individuelle; c’est toujours la vie, le monde, les &tres.

Tels sont les points sur lesquels nous nous sommes trouvés d’accord,
M. Humbach et moi, spontanément et avant toute discussion. Pour le
reste, nos interprétations divergeaient et j’ai été tenté de me rallier & la
sienne, quand il me fit observer qu’il n’en était pas lui-méme satisfait,
la trouvant trop compliquée. J'ai de la sorte été amené a la réexaminer,
point par point, et je dirai d’abord ceux de ces points qui me paraissent
devoir étre retenus.

4) La seule construction naturelle de yim est celle qui rattache ce mot
a ce qui le précéde immédiatement: ¢hurdi a. On traduira donc, comme
le propose Humbach (avec I'appui de Y. 29. 1): *“... a Ahura, qu’ils ont
donné pour pasteur aux humbles.”

5) 11 découle de ce qui a été dit sous 1) que dazda a pour sujets ratus ct
x$abram. Ceci implique que raru ne désigne pas une personne mais unc
action, comme I’a déja vu Bartholomae pour Y. 43, 6: aeibyo ratis
songhaiti drmaitis **Armaiti leur proclame les jugements...”

6) ahii ne peut étre pris comme nominatif. C’est I'Instrumental d’aphu-
“‘existence, vie, etc.”’

Jusque 1a notre consensus, aprés discussion.




136 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Voici maintenant ce qui, dans I'interprétation de Humbach, me parait
a rejeter.

7) Ayant éliminé ahiz comme sujet de la proposition yad ahi vairyo,
Humbach, suivi publiquement par W. Lentz, va chercher le sujet de cette
proposition dans la proposition suivante: rafus. Mais c’est 13, comme
me I’a fait remarquer W. Henning, une construction inacceptable: I'usage
constant oppose a une proposition relative compléte, commengant par
yabad, une autre proposition, principale, commengant par afa.

ratu$ ne peut donc étre pris, par anticipation, pour sujet de yafa ahi
vairyé. Mais quel est alors le sujet de cette proposition?

Essayons un mot-a-mot: “De méme qu’il est a choisir par le monde...”*
N’est-ce pas Ahura Mazda lui-méme qui est ici sous-entendu?

Ceci ferait apparaitre dans la phrase yaba...afa... une symétrie
qui justifierait cette structure syntaxique comme ne I'a fait aucune des
traductions jusqu’a présent proposées. En effet, dans toutes ces inter-
prétations, le tour yafd ... abd ... n’est pas autre chose, semble-t-il,
qu'une maniére pesante de dire qu’un méme sujet est (ou fait) ceci et
cela. Voici, au contraire, ce que donne notre interprétation: “De méme
que le monde doit choisir Ahura Mazda, ainsi (réciproquement) Ahura
Mazda peut juger le monde, [ou, plus explicitement:. .. ainsi, le jugement
(ratus) des actions du monde a été conféré & Mazda.]” Une relation
réciproque est établie entre le monde et Dieu, et c’est ce que marque
expressément la tournure yaba ... afa ...

8) Le sens de ratu- n’a pas besoin d’étre “élargi” en ‘‘gebiihrende
Zuteilung”, comme il fallait qu’il le fit si on faisait de ce mot le sujet de
yaba ahii vairyé. Le sens, “juridique’ si 'on veut, de “jugement, dis-
cernement”’, suffit parfaitement et fait pendant au “choix” indiqué par
vairyé. On adoptera la traduction “jugement” pour laisser apparaitre
la relation étymologique, probablement sentie par le poéte, avec asar
“justice”: la fonction de juge, la faculté de jugement conférée a Mazda
est conforme *“a la justice elle-méme” (asatcit haca).

9) Quant a vaghsus manayhd, quel est son role? Humbach lui rattache

1 On pourrait songer aussi a traduire “de méme qu'il est & choisir pour maitre”,
en prenant ahi comme Instrumental résultatif — du type de russ. on byl soldatom
“il a été soldat™ —, mais cette valeur de I'Instrumental en avestique est douteuse, on
le sait, et de plus, il y a intérét, quant & la clarté, a donner a a/ki le méme sens de “monde”
qu’un peu plus loin & aghsus, et A faire ainsi se répondre les deux formes d’un méme mot.

Essai de traduction de Y. 29. 6: Alors parla Ahura: ** Mazda, qui connait les formules
en son Gme, n’est méme pas connu du mionde (ou: comme maitre), ni le jugement selon
la justice elle-méme (i”’est connu); et pourtant, le créateur r’a faconné pour I’éleveur et le
pasteur.”




EXEGESE DE L’AHUNA VAIRYA 137

directement $yaoBanangm et comprend ‘“die aus dem guten Gedanken
entspringenden Bewirkungen der Lebenskraft”, construction dont on
aurait maint paralléle: 34. 4, 45. 5 (avec mainyaus au lieu de manayho),
50. 9. Cependant, I'ordre des mots, vaphdus ... managho encadrant
" dazda et formant avec lui un hémistiche, engage a faire dépendre directe-
ment V. M. de dazda, c’est-a-dire & voir dans vaphsu§ mananho, au
génitif-ablatif, le point d’origine de I’action du verbe. D’ol la traduction:
“le jugement. .. a été donné, a partir de Vohu Manah, ... a Mazda.”

Ainsi se précise le role des Entités: la fonction juridique, cédée a
Mazda, s’exercera “‘conformément a la justice elle-méme”, mais elle
émane de Vohu Manah.

10) D’autre part, les deux moitiés du nom divin ne sont pas ici distin-
guées en vain: ce n’est pas par hasard que la fonction juridique est
donnée a-Mazda, tandis que le pouvoir est conféré 3 Ahura. La répar-
tition se fait en vertu méme de la nature de Dieu, en qui se sont joints,
sans se confondre, les deux aspects — I'aspect “Mitra”, juridique, et
I'aspect “Varuna”, terrible — de la souveraineté. Ainsi se trouve justifiée
cette répartition, mieux encore que dans la traduction et I'explication
proposées par K. Barr.

A ce dernier revient le mérite d’avoir apercu, Avesta oversat og for-
klaret (1954), p. 208, que les noms ahura et mazdd ne sont pas toujours
employés au hasard (“ikke altid i Flaeng”). 1l écrit, ibid.: “dans la
profession de foi Y. 27. 13, Zarathushtra réalise pour Mazda les actes
de Vohu Manah, mais le pouvoir pour Ahura. Mazda est ici la divinité
qui comme providence veille au bien-étre du peuple, tandis qu’Ahura
est le Seigneur qui administre le bon gouvernement.” L’opposition ainsi
définie est certainement justifiable dans les textes: on citerait Y. 29. 4;
Y. 29. 8 et 9-10; et Y. 33. 14 (Mazda et ASa). Mais celle que notre
interprétation fait apparaitre, entre “jugement” et *“‘pouvoir”, est plus
exactement conforme a la distinction entre Vohu Manah et ASa, entre
“Mitra” et “Varuna”.

On le voit, Ahura Mazda est ici caractérisé dans sa double essence,
et en somme, toute la priére parait enfin n’avoir pas d’autre objet que
de définir Dieu, dans ses rapports avec le monde et avec les Amosa Spantas.
Quoi de plus digne de la plus sacrée des priéres?

11) Mais d’abord, on n’a pas assez remarqué (et méme pas du tout),
me semble-t-il, un défaut commun aux interprétations occidentales de
’Ahuna Vairya, jusques et y compris celle de Benveniste. Selon elles
toutes, cette priére a pour objet Zarathushtra, sujet du premier vers et
du dernier hémistiche. Or, outre la difficulté grammaticale, déja signalée,




138 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

de rattacher yim a autre chose qu’a ahurdi a qui précéde immédiatement,
pourquoi le prophéte, si c’est de lui qu’il est question, ne serait-il pas
explicitement nommé?

11 ne s’agit pas de cet homme, mais de son Dieu.

11 s’agit de théologie. Et sans doute la doctrine formulée sera-t-elle
celle-la méme qu’a enseignée Zarathushtra, mais elle sera présentée en
elle-méme, comme une vérité éternelle (ou presque, on le verra).

Dieu est proposé au monde comme ’objet d’un choix: il est vairyo.
Sans doute son Spanta Mainyu transparait-il ici nécessairement, bien
quinnommé? Quoi qu’il en soit, a ce choix par le monde a répondu, du
coté divin, une sorte d’investiture de la fonction juridique, qui elle aussi
met en jeu un choix, et des autres qualités et caractéres d’Ahura Mazda.

Cette investiture, quels en sont les auteurs, ou les acteurs, sinon les
Entités dont les noms figurent dans la priére: ASa, Vohu Manah, X§a0ra?
Ce sont elles qui, sans doute, ont donné (dadat) Ahura Mazda pour
pasteur aux humbles. Et c’est en vertu de cette sorte d’élection (on songe
a Marduk élu par les dieux) que les deux attributs de la souveraineté lui
sont conférés: le jugement et le pouvoir. Les Entités se soumettent, ou
méme s’incorporent & lui, s’absorbent en lui.

11 nous manquait, de la réforme zoroastrienne, telle que I’a éclairée
Dumézil, une charte de fondation. Il me semble que la voici:

“De méme qu’ll est a choisir par le monde, ainsi le jugement, selonla
Justice elle-méme, des actes du monde a-t-il été donné, de la part de la Bonre
Pensée, a Mazda, et le pouvoir a Ahura, qu’ils ont donné pour pasteur
aux humbles.”*

Si, pour finir, nous confrontons cette interprétation avec la tradition
parsie, nous retrouvons que celle-ci en a gardé des traces non négligeables.

D’abord, la tradition parsie, depuis Yasna XIX jusqu’aux modernes
dastours,® a toujours vu dans cette priere un éloge d’Ahura Mazda,
non de Zarathushtra.

Ensuite, ce texte est censé avoir été prononcé avant la création cu
monde, ‘“‘avant le ciel, I’eau, la terre, les plantes, le taureau, ’hommes,
le soleil”, mais “‘aprés la création des AmoSa Spantas’ (Y. 19. 8). Et en
effet, les Amasa Spantas, et eux seuls, accomplissent 1'investiture d’Ahura
Mazda, objet du texte.

2 Essai de traduction anglaise: “Just as He is to be chosen by the world, so has judgmert,
according to Justice itself, of the deeds of the world been given, from Good Mind, to
Mazda, and Dominion to Ahura, whom they have given as shepherd to the humble”
3 Par exemple J. Modi, The Religious Ceremonies and Customs of the Parsees (Bon-
bay, 21937), p. 327.




EXEGESE DE L’MA VAIRYA 139

Plus loin, au § 12 de Y. 19, un reflet parait subsister du sens de chacun
des deux membres introduits respectivement par yafd et afa: yaba im
vispangm mazistom &inasti “Yaba etc. I'enseigne comme le plus grand
de tous les &tres”, tandis qu’ afa ahmadi damqn Cinasti ““aa etc. enseigne
que les créatures lui appartiennent™: on voit clairement que le sujet de
yaba ahi vairyé est Ahura Mazda lui-méme. Il n’est pas jusqu'a la
relation de symétrie ou de réciprocité, signalée ci-dessus entre les deux
membres, qui ne transparaisse au § 14: yat dim damabyé Cinasti mazda
i8a tom yat ahmdi damgn: “(les mots) mazda (etc.) enseignent que de
méme qu’il est pour les créatures, ainsi les créatures sont pour Lui.”

Enfin, le § 15 relate comment, aussitét promulgué I’Ahuna Vairya,
le Mauvais a été vinculé: hifwat aké abavat, Ahura Mazda pronongant
sur lui interdit: “Ni nos esprits, ni nos doctrines, etc., ne concordent.”
Ceci, en annongant le grand Choix, confirme la valeur pleine que nous
avons donnée A vairyé dans ya0d ahia vairyo: “De méme qu’ll est a
choisir par le monde.”







Allura Miera

Le culte de Mithra, & I’époque ancienne de I'histoire ira-
nienne, n’a pas été partout et toujours également favorisé.
Les githas I'ignorent totalement. Sans déduire de la qu'il
ait été positivement combattu par Zoroastre, on peut dire
a coup sir que le réformateur n’a pas travaillé a la gloire
du vieux dieu.

Cette gloire était réelle dans les milieux étrangers a la re-
forme. Les parties anciennes et métriques des yasts témoi-
gnent de la survivance du Mithra indo-iranien; bien plus,
le yast 10 nous iait connaitre un Mithra plus important
et mieux dessiné que le Mitra védique. Il est presque I'égal
d’Ahura Mazdah. Entre les époques indo-iranienne et ache-
ménide, la religion de Mithra s’est enrichie.

Un autre indice prouve qu’elle s’est aussi étendue. La
Perse propre a sans doute connu un *Missa, hérité directe-
ment d’une époque de communauté: I'¢lamite Mi-is-sa en
témoigne (Meillet-Benveniste, Gr. du v.-p., § 15). Mais, la
forme Mithra (aussi Milra), qui figure sur les inscriptions
en vieux-perse, se dénonce par son phonétisme comme
étrangére a la Perse propre, et c’est la seule quisurviveen
moyen-iranien et en persan : preuve que le culte de Mithra
jouissait d’une force d’expansion suffisante pour supplan-
ter en Perse I'ancien *Missa.

Cet enrichissement et cette extension annoncent I'époque,
qui n’est plus trés éloignée, ou la religion mithriaque, répan-
due d’un bout a ’autre du monde iranien, en franchit méme
les limites et conquiert, presque en méme temps, a la fois
I'Inde et le monde romain. Un tel succés a dii porter om-
brage au mazdéisme, dont les derniers Arsacides, puis les
Sassanides tenaient a faire leur religion d’Etat. On doit s'at-




142 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

tendre a trouver dans ’Avesta la trace d’une opposition &
la religion rivale.

A coté du pur enseignement de Zoroastre, contenu dans
les githas, le canon mazdéen comprend des morceaux re-
latifs a4 des cultes étrangers a la réforme et de tradition indo-
iranienne, mais plus ou moins adaptés a la foi nouvelle.
(’est ainsi que Mithra, d’abord ignoré des géthés, repa-
rait dans le yast 10 aux cotés d’Ahura, dans la locution duelle
mifra ahura, substitut de l'expression indo-iranienne qui
accouplait Mitrd a Vdrunpa. Dans ces locutions, I'ordre des
termes est commandé par une régle de morphologie selon
laquelle le terme le plus court se place en premier. (Voir a
ce sujet E. Benveniste, BSOS, VIII, p. 405, et mes Composés
de I'Avesta, § 72).

La locution avestique figure au yast 10, strophe 113:

olada né jamyat avahai « que viennent 4 notre secours
mi6ra ahura brzanta Mithra et Ahura les sublimes ».

Le second vers est repris a la strophe 745 :

omifra ahura brzanta Mithra et Ahura les sublimes,
afyajaha artavana (yazamaide) non menacés, justes, ;
strau$éa mahaméa huvaréa et les étoiles, la lune, le soleil ;
urpara pati barsmanya ~ par les plantes du barsman ;
mi@ram vispanam dahyunam  Mithra de toutes les provinces
dahyupatim yazamadai le maitre-de-province, nous
[les vénérons ».

La forme métrique de ces deux passages en garantit l'an-
cienneté. Les rédacteurs tardifs les ont admis tels quels
dans I'Avesta. D’autre part, le second au moins constitue
une formule susceptible d’étre réemployée par ces mémes
rédacteurs pour les besoins du culte. On en a un premier
indice dans la présence du 1¢r yazamaide, qui est due évidem-
ment 4 une interpolation, puisqu’elle rompt le métre.

Mais, le témoignage des parties tardives de I’Avesta est
tout a fait formel. On lit au yasna 2. 11:

oahmya zaubrai barsmanai¢a  « avec cette libation et ce bars-
[man

ahura mi@ra brzanto




AHURA MIORA 143

afyajaha artavana | ayese yesti .... j’appelle au sacrifice
etec.. ete..
dahyupaitim ayese yesti .... J'appelle au sacrifice

Au y. 1. 11: nivaédayemi hankarayemi ahuraéibya mifraéi-
bya barazanbya aifyejamhaéibya etc.. staranam etc.. « je dé-
die, j’accomplis pour Ahura et Mithra les sublimes, non
menacés etc.., des étoiles etc..»

Les deux morceaux ont utilisé la strophe yt 10. 145, le
premier 4 peu prés telle quelle, sauf & remplacer yazamaide
par ayese yesti, ce qui détruit le dernier vers; le second, en
portant les mots & un autre cas, ce qui ruine entiérement le
métre : des deux cotés, le réemploi est flagrant.

Or, en reprenant la locution mifra ahura, les rédacteurs
en ont chaque fois inversé les termes. Ce ne peut étre par ha-
sard. La vogue croissante du culte de Mithra imposait cette
précaution aux organisateurs du mazdéisme. Sans vouloir
s’opposer au culte lui-méme, dont ils désiraient au contraire
accaparer le succés au bénéfice de leur Eglise, ils ont di
veiller d’autant plus & combattre la primauté du dieu : aussi
n’ont-ils donné a4 son nom, dans les parties de I’Avesta com-
posées par eux, que la place qu’il tient dans leur systéme :
ils I'ont mis en second, aprés Ahura.

Liége. J. DUCHESNE-GUILLEMIN.







Etymologies Avestiques
Par J. DucHESNE-GUILLEMIN

1. av. °éingha-

°¢ingha- * griffe ’ (pado.éingha- “ aux griffes écartées ”’), auquel
répond pers. &ing ‘ griffe, serre, poing ; crochet ”’, suppose un radical
de type 1 *gen-g- qui se retrouve au degré o a la base de pers. kdng
‘“ aile, bras, branche .

Le type II *qn-eg- (enregistré par Walde-Pokorny, p. 391), apparait
dans une série de mots germaniques désignant eux aussi soit une partie
du corps de forme recourbée, soit un instrument ou objet de méme
forme ; il présente, encore comme le type I, les degrés e et o: par
exemple ags. hnecca ‘‘ nuque, arriére de la téte”, en face de v. isl.
hnakki *“ nuque ”’, hnakkr * ancre ”, etc.

Le type I au degré o, mais avec -d- au lieu de -g-, figure en lituanien,
sanskrit et grec (W.-P., ibid.), notamment dans gr. xdvdot glosé chez
Hésychius par dorpdyaloe et dans kévdvlos qui comporte les
sens de ‘‘ articulation des doigts, poing .

Ces rapprochements éclairent & souhait, tant pour la forme que
pour le sens, les termes iraniens jusqu’a présent inexpliqués.

2. av. varaka-

En face de vdlga- * jeune pousse’ auquel correspondent comme
on sait av. varasa-, pers. gurs ‘‘ cheveu’ (et aussi v. sl. vlasi, méme
sens, etc.), le sanskrit posséde, avec gutturale maintenue, le terme
valkd- < aubier ”’ qui explique av. varaka-, pers. birg ** feuille .

3. av. aZana-

Dans la liste de maladies de Vidévdat 20, 3, figure le terme aZana-
dont la signification exacte et I'étymologie sont inconnues. On peut
I'expliquer par le vieux mot représenté notamment par lat. inguen,
gr. adzv ““ gland., tumeur ', et lui attribuer ce dernier sens de * tumeur,
hernie ”* qui du reste est également celui de v. isl. ¢kkr.

4. av. gada-
La racine d’av. gada- ‘ voleur, bandit ’, auquel correspondent
pehl. gad, past. yal, fournit en sogd. le verbe 8- ““ voler ”. 1l faut
en rapprocher avant tout skr. gddhya- épithéte du butin *“dont il




146 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

0 ¢ 2

faut s’emparer ”’, dgadhita-, pdri®  étreint, embrassé”. Il s’agit
d’une racine indo-iranienne *ghadh- ‘‘ se saisir de, voler .

Elle se retrouve dans m.-irl. gataim “ je vole, jenléve . M. H.
Vogt, qui a rapproché ce mot des termes iraniens précités (apud
G. Morgenstierne, Etymol. Vocabul. of Pashto, p. 24), néglige les faits
sanskrits.  Inversement, Walde-Pokorny, p.532, cite les formes
celtique et sanskrites mais ignore les iraniennes. Les deux notices se
complétent : 1’accord entre I'iranien et l'indien s’en extrait de lui-
méme. Il annule le probléme qu’aurait suscité la présence d'un terme
dans 'un seulement de deux dialectes si étroitement apparentés.

A Tautre extrémité du domaine indo-européen, le celtique, avec
son gataim, n’était peut-étre pas non plus isolé. En effet, lat. praeda
“butin’, qu'on fait venir habituellement (cf. Ernout-Meillet) de
*prai-heda (rac. *ghe(n)d- ““ prendre ’, W.-P., p. 589), représente aussi
bien un *prai-hadha (dont le dh donnait d entre voyelles et dont I'a
post-tonique aboutissait & e).

L’ambiguité n’est pas limitée & la forme latine. Ainsi, les termes
lettes et lituaniens, lett. gads ““ provision ”, etc., que Walde-Pokorny
range, p. 532, sous *ghadh-, peuvent aussi bien continuer le degré o
de *ghe(n)d-. Le celtique posséde, & coté de gataim rattaché a *ghadh-
par W.-P. & cause de son a radical, un cymr. genni représentant
*ghend-. La coexistence des deux racines en latin n’aurait donc rien
de surprenant. D’une fagon générale, entre deux racines de sens voisin
et appelées & se confondre phonétiquement dans plusieurs langues,
il était inévitable que se produisent des contaminations de sens et de
forme qui rendent impossible un départ strict entre leurs représentants.

5. av. xrvantam

arvantom ‘‘ cruel ’ a été posé par Bartholomae comme un dérivé
en -vant- de zri-. Mais on attend réguliérement *zri-mant-. 11 s’agit,
selon J. Wackernagel, KZ., 43, p. 278, d’'une ‘‘ Reimende Umbil-
dung ” sous l'influence d’@i6ivantom qui forme couple avec le mot
considéré. Mais cette hypothése est inutile si I'on invoque, aprés
M. E.Fay (KZ., 45, p. 131), lat. cruentus. On part d’un *cruen-/*wrvan-,
théme en -n- en face des thémes en -r- et en -s- (abondamment attestés)
et pourvu, selon un phénoméne banal, d’un élargissement par dentale.
M. Fay a seulement omis de constater que l'unique forme attestée
xrvantam est ambigué et autorise & poser, contrairement & Bartholomae,
un zrvanta- thématique, identique & lat. cruentus.




ETYMOLOGIES AVESTIQUES 147

6. av. srifa-

On lit Yz, 10, 113, que les srifa de chevaux rétifs s’agitent.
Bartholomae traduit * naseaux ”’ d’aprés skr. ¢ipra- f. “ nez”’, alors
qu’il ne sait comment concilier les deux mots. En réalité, il résulte
de deux études publiées depuis, I'une par M. Leumann, 'autre par
M. Charpentier, que le rapprochement est juste, mais que c’est le
sens admis qui ne I'est pas. En effet, Leumann, IF., 39, p. 209, a
bien vu qu'on n’a pas & supposer avec Bthl. un indo-ir. *élripha-.
On part de *$ip-ra- d’ott d’une part skr. ¢gipra- n. (& c6té de gipra- f.)
et d’autre part iran. *sifra- qui devient par métathése srifa-.

Le sens de skr. ¢ipra- a été déterminé par Charpentier, KZ., 46,
P- 26 seq.: “ poil, en particulier poil de barbe, cheveu ™ (c’est-a-dire
“poil de la téte’). En conséquence, il faut entendre par srifa les
“ poils sur la téte du cheval . Cette signification se retrouve précisé-
ment, en méme temps que le suffixe en -r-, dans lat. capronae *‘ criniére
“ cheveu ” (*kap-ro-lo-).

\ A

sur le front du cheval ”’, & c6té de capillus

7. av. dazgra-

L’adjectif de couleur dazgra- dérive de la racine qui est a la base
de skr. dhusara- * couleur de poussiére ’, lat. fuscus, etc.—Les formes
latines fuscus et jurvus semblent s’opposer entre elles comme cascus
et les dérivés germaniques tirés de la méme racine a l'aide du suffixe
*-wo- (cf. Ernout-Meillet). Mais furvus peut étre interprété autrement,
de maniére & ne pas laisser isolé le -g- de dazgra- : Bartholomae pose
*dhuzgwo- » fulvus, avec un *-wo- paralléle a celui de flavus. Cette
interprétation, a son tour, demande & étre modifiée si I’on veut essayer
de rendre compte de la différence de vocalisme radical entre fulvus
et dazgra-.

En fait, fuscus, comme cascus, priscus, etc., contient un ancien
*-q0-, dont la forme sonore apparait dans *pro-pter-g©o- ) protervus
et fournit & fuscus un doublet *dhuz-g*o- ) furvus.—Brugmann a noté
comme caractéristique des suffixes & gutturale cette alternance de la
sourde et de la sonore. Il a signalé en second lieu 1'alternance entre
formes thématique et athématique de ces mémes suffixes. On peut
donc s’attendre & trouver, en face de *-g%o-, *-g%0-, les formes *-g®-,
*.gv-. Les premiéres portaient le ton, avec vocalisme zéro de la partie
présuffixale : *dhus-q¥é- ) lat. fuscus, *dhuz-g*6- ) lat. furvus. Dans
la forme athématique, au contraire, le ton était mobile et le théme —
en 'occurrence la voyelle radicale — devait se présenter a certains




148 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

cas au degré long : *dhz(w)z-g®- d’ou av. *dazg-. C’est cette derniére
forme qui aura été, & cause de son incommodité, pourvue secondaire-
ment du méme suffixe -ra- qui est dans skr. dhiisara- pour donner
finalement av. dazgra-.

8. g. dabgz-, etc.

L’avestique posséde d’une part un verbe g. dabgz-, j. bgz- *“ soutenir ”’,
sans étymologie connue,® avec le dérivé g. dabgzah- ‘ soutien ”’, et
d’autre part les mots j. bgzah- et j. bginav- ‘‘ épaisseur ”’, que 'on
rapproche de skr. bahii- *“ épais, gros ”’, gr. maxds, ete.

L’adjectif géathique bazvant-, lu correctement  _baz-vant- par
M. H. S. Nyberg, Die Religionen des alten Iran, p. 467, se range, par
sa signification (*‘stiitzend *’, selon le méme savant), du coté de
dabqz-, mais, par son b- initial, du c6té de bgzah-.

Inversement, c’est le sens de bgzah- et le db- de dabgz- qui apparais-
sent dans une série de termes d’époque moyenne et moderne : deux
d’entre eux sont cités par M. W. Henning, Evn Manichdiusches Bet-
und Beichtbuch, p. 124, ce sont sogd. df’nzq'wyy *“ Dicke * et sariqoli
diwez ““ dick ”’. On y ajoute aisément, d’aprés 'ouvrage de M. G.
Morgenstierne, Indo-Iranian Frontier-languages 11, English-Iranian
Index, yazghulami daviz * thick ”’, yidgha lwwzin “* feutre ”’, persan
dabz ““ épais, grossier (d'une étoffe) ”’, ete:

Ces chevauchements prouvent que les deux groupes n’en font
qu'un, et telle est la conclusion de M. Henning, qui la confirme du
point de vue de la sémantique en observant que dobgz-, dabgzah- sont
traduits en pehlevi par stawr. Mais il reste & expliquer I'alternance
des formes munies et dépourvues de d- initial.

M. Henning, dans sa note succincte, pose simplement un original
commun *dabqz-, d’ott db- en githique, sogdien et sariqoli, mais b-
en avestique récent; il sacrifie du méme coup Iirréprochable
étymologie de bgzah-, bgdnav- par skr. bahi-, etc., et sans la remplacer
par aucune autre. 3

Or, la forme gathique bazvant-, dont il n’a pas tenu compte, vient
s’inscrire en faux contre son interprétation, qui fait attendre ici la
méme initiale db- que dans les autres formes githiques. En réalité,

1 Ce paragraphe a été complétement remanié grace & une communication écrite
de M. Bailey renvoyant au passage de M. Henning cité plus loin.

2 M. J. Kuiper, a la p. 9 des Stellingen (en néerlandais) qui accompagnent son
mémoire intitulé Die Indogerm. Nasalprisentia, Amsterdam, 1937, a révoqué en doute

I’explication de Bartholomae par un ancien *dwanz-, mais sans proposer lui-méme
de solution.




ETYMOLOGIES AVESTIQUES 149

bozvant- postule une racine en b-, ce qui réhabilite I’étymologie par
indo-eur. *bheng:h- ‘ épaisseur, fermeté”’, et le d- de g. dobgz- et
des autres formes qui le supposent est le méme élément adventice
qui figure notamment dans av. tkaésa- “ doctrine ” en face de kaes-
“ enseigner >’ (cf., sur cette sorte de préfixes expressifs, A. Meillet,
Ehrengabe W. Geiger, p. 234 seq.).—On observera qu’une notion comme
celle d’épaisseur, de fermeté, de corpulence, prétait naturellement a
modification expressive.!

La carte des formes de bgz- munies et dépourvues de I'élément
d- est malaisée & dresser du fait que dans certains dialectes le traitement
de *db- se confondait avec celui de *b-. Ainsi, sanglechi vazok “ fat,
thick >’ est ambigu—En wakhi, au contraire, ol *b- passait a v-,
baj ““ thick ” se dénonce comme provenant d’un mot & *db- initial.

Mais, dans une partie au moins des autres formes ot I'on a b-,
a savoir dans j. bgz- ‘ soutenir ”’, bgzah- et bgsnav- ‘ épaisseur ” et
dans baluchi baz ““ beaucoup ”’ et baz ‘‘ épais ”’, il n’est pas nécessaire
de supposer originairement un d- dont il n’y a pas trace et de poser
autre chose que la ra-‘ue nue, telle qu’elle est attestée 4 coup sir par
g. bazvant- et qu’ell. renarait en dehors de I'iranien.

9. av. zaoda-

De méme que le ph- de skr. phéna- “ écume ”’ en face de sogd.
pémak, etc., est un procédé expressif parallele a I's- de lat. spama,
de méme, semble-t-il, la sourde aspirée & linitiale de av. zaoda-,
Vv -p. zauda- ‘ casque, bonnet ’ en face de skr. kuhara- *‘ caverne ”’, ete.,
gr. kevbw “‘ cacher ”’, m. irl. codal *“ peau ”’, joue le méme role que Is-
de pamir. sk78 * bonnet haut en peau de mouton .

10. av. stija

Bartholomae traduit stija de Yt. 10, 71, voraOrayné . . . yo stija
nijainti hamara03, par *“ combat ”’. Mais on attendrait alors un locatif :
““dans un combat,” et c’est ainsi que traduit en effet M. Lommel.
Puisque le mot est en fait & I'instrumental, il suffit d’y voir un nom
d’arme, de la racine *(s)teig- qui donne gr. ori{w ° piquer”, etc.,
et, sans s- initiale, notamment skr. téjate ‘‘ étre pointu”’, av. tiyri-
“fieche ”’, etc. L’avestique aurait ainsi conservé, en face de ces
dérivés, un nom-racine & s- initiale.

13

1 Le p- de lat. pinguis
aprés tout d’autre origine.

gras ”, au lieu de I’ f- qu'on attend, n’a peut-étre pas




150 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

11. av. kuiris

Le nominatif singulier kwiris, V. 14, 9, suppose, comme I'a vu
Bartholomae, un théme en -t- ou en -d-. Le commentaire traduit par
“ armure de cou "’ et explique *“ qui s’attache du casque a la cuirasse -
Il s’agit en somme d’une piéce articulée, permettant la flexion du cou:
Or, le sanskrit posséde un terme kora- pour désigner la ‘ phalange ”
et aussi “‘ I'articulation des doigts, des orteils, des genoux”. La
racine s’en retrouve en iranien dans av. kava- ‘‘ bosse”’ (fra-kava-,
apa-kava-). Nul doute que I'on doive poser un indo-ir. *kaura- a la
base de kuirts. L’u de celui-ci est noté bref par tous les manuscrits
sauf par Jp 1 et Mf 2 qui ont souvent la meilleure legon et que suit
ici I'édition Geldner. De méme que souvent 7 doit étre lu a¢ (par
exemple dans vitanuhaiti- pour vaitahvati-, etc.), @ représente ici au.
Il reste a fixer le théeme et & expliquer la dérivation du * kauris ainsi
obtenu.

Pour commencer par I'interprétation la moins vraisemblable, on
pourrait songer & un dérivé en -id- comparable & ceux qui, en grec,
se tirent de noms de parties du corps ou d’animaux (cf. Chantraine,
La formation des noms en grec ancien, p. 336 seq.) : par exemple yecpt8-
(v long en homérique, bref en prose attique, cf. Vassalini, Riv. Indo-
greco-italica, ii, p. 2563), ““ gant ”’. L’objection est que ce suffixe ne se
retrouve ni en iranien, ni en sanskrit, bien qu’il semble antérieur au
grec, au moins par sa premiére partie ¢, ainsi qu’en témoigne hitt.
kesri- *“ gant .2

Il est beaucoup plus simple et plus siir de poser un kaurit- qui
dérive de *kaura- comme skr. daksinit ““ avec la main droite ’ dérive
de ddksina- *‘ droit ”’. Le nom de ’armure de cou est donc, en derniére
analyse, I’emploi comme substantif d’un adjectif signifiant littérale-
ment ‘‘ possédant articulation ”” ou bien ‘‘ couvrant une articulation ”’.

12. av. maraya-

Av. maraya-, persan mdiry ‘‘ prairie, pature ”’ est le nom d’action
ou d’objet correspondant aux noms d’agent gr. duopBds  compagnon,
berger ’, auopBevs ‘ berger ”’, etc.

13. av. karana-

Le mot karana- m. ‘ terme, etc.”” de Bartholomae doit en réalité,
ainsi que me le signale M. Nyberg, étre posé sous la forme karan-. En

! Sur ce mot et le nom de la main, voir mon article du BSL. de 1938, p. 211 sq.



ETYMOLOGIES AVESTIQUES 151

effet, les seules attestations qui ne soient pas ambigués sont les
nominatifs pluriels vispe karand, reconnus athématiques par Bthl.
lui-méme. D’autre part, le persan karan (avec métathése: kanar)
suppose un accusatif & prédésinentielle longue, comme ravan suppose
urvanam, ce qui implique un théme consonantique.—Les raisons pour
lesquelles Bthl. a posé, contre ces évidences, un théme en -a- sont
apparemment les suivantes. En premier lieu, I'existence des composés
akarana-, diraé.karana- et éaOru.karana- ; mais ces mots contiennent
I'-a- de composition qui se retrouve dans *aradvi.dwhana- en face
d’dwhan- ete. (cf. mes Composés, p. 37). En second lieu, -an- forme
d’habitude des neutres, & en croire le Worterbuch aux mots srayan-
“beauté ”’, masan- ‘‘ grandeur”’, mazan- ‘‘id.”, or karanom est
masculin ; mais les trois mots cités sont ambigus et c’est arbitraire-
ment que Bthl. y voit des neutres alors qu’il pose par ailleurs, sans
plus de nécessité, un barazan- masculin. En réalité, karan- peut étre
a priort aussi bien masculin (proprement nom d’agent) que neutre
(proprement nom d’instrument ou d’objet). On peut seulement
g’étonner qu’en fait, bien que désignant un instrument ou objet,
il soit masculin. Mais l'objection vaudrait aussi pour un théme
karana-2

Cela dit, le neutre qu’on attend se retrouve dans le gr. 7élos,
qui comporte le sens de * terme, extrémité ’ : cette concordance irano-
grecque s’ajoute & toutes celles (jue Pon connait. Sans doute, les
suffixes différent, mais on sait qu’ n et s alternent fréquemment dans
la dérivation indo-européenne. D’autre part, les radicaux ne sont pas
exactement superposables, mais le & conservé n’oblige pas plus &
séparer karan- de 7élos que le ¢ de skr. abhicara- “ serviteur ”’ (en
face de parikara- ““id.”’) n’est de nature & ruiner le rapprochement
avec gr. dugimolos, lat. anculus.

14. av. duduw?

Le composé duduws .buzday- ne figure que dans le F., qui le donne
comme un substantif — parmi les termes de droit pénal — et le traduit
par “acte d’angoisser”’. Littéralement, il s’agit d’un bahuvrihi:
“ dont I’esprit est —? —”’. Le premier terme, que Bthl. suggére de
rapprocher d’all. taub etc., a toute chance, avec son ¢ final, de
répondre & un simple en -ra-; d’autre part, la syllabe initiale du-,
de redoublement, n’a pas plus d’importance que n’en a par exemple

! Pour le “ terme >’ congu comme animé on songera au lat. terminus.




152 J. DUCHESNE-GUILLEMIN—

celle de skr. da-dru-ka- “ peste ”’ en face d’av. druka- *“ id.”” (rapproche-
ment déja vu par Justi, IF., 17, p. 88, et redécouvert par M. Krogmann,
KZ., 65, p. 141, et par moi-méme). On aboutit en fin de compte & un
simple en -ra- et sans redoublement ; dubra-, qui est identique & gr.
TvpAds. Ce dernier a, comme on sait, le sens général de “ privé de
sensibilité ’, ainsi qu’en témoigne le passage maintes fois cité de
I’Oedipe Roi, 371: 7vdlos ta 7 dra Tdv 7€ vobv 7d 7" Supar el.
Le chatiment désigné par duduwi.buzday- consiste done & faire perdre
connaissance, sans doute & force de coups.

On montre au paragraphe suivant que la racine de duduwi-,
gr TupAds se retrouve ailleurs en avestique.

15. g. dvafsa(h).

Sur le sens de g. dvafsa-, dvafsah-, il y a divergence entre I'avis
de Geldner: ‘‘supplice, tortionnaire’’ et celui qu’exprimait
Bartholomae dans ses Arische Forsch., 2, p.177: ‘ destruction .
Chacun des deux savants semblait n’avoir considéré qu'un seul des
deux passages ou le mot figure. De part et d’autre, il s’agit de mauvais
traitements infligés aux partisans de la Druj par Mazdah ou par
Asa ; mais le contexte différe.

Au Y., 44, 14, le mot est associé & gstqséa ** traitements hostiles ”’,
A mi morqidydi ‘‘ abattre & terre’’ et & singm ‘‘ mise en piéces ",
péripéties d’'un combat dont rien n’indique qu’il se termine par une
destruction, d’autant moins que la strophe suivante parle encore des
mémes partisans de la Druj, rangés en bataille contre ceux de I’Asa.
Au Y., 53, 8, au contraire, les mots daraza maoraifyaos *‘ par le lien de
la mort >’ ne laissent aucun doute sur l'issue du conflit, mais c’est
I'idée de “ torture >’ qui cette fois ne ressort pas clairement. Il semble
donc que Bartholomae n’a pas vidé la question en se ralliant, dans le
Wérterbuch, a la traduction par ‘‘ tourment, supplice”. Une seule
notion est commune aux deux passages, celle d’'un “ acte violent,
entrainant ou non la mort ”’. Des paralléles fournis par les littératures
avestique et pehlevie permettent de préciser ce sens.

Au Y., 9, 28, le chatiment réclamé pour des malfaiteurs n’est
spécifiquement ni la mort ni la torture, ¢’est *“ qu'on leur enléve la
force de leurs pieds, qu'on leur obscurcisse I'entendement (ou: qu’on
leur arrache les oreilles), qu'on détruise leur esprit ” (cf. W. Havers,
IF., 25, p. 382).




ETYMOLOGIES AVESTIQUES 153

Dans le Bundahin, I, passage publié par M. H. S. Nyberg,
JAS., 1929, i, p. 210 seq., il n’est dit ni qu’Ohrmazd tue Ahriman ni
qu’il le torture: il le rend impuissant (akar) et sans connaissance
(aBo3).

(es passages suggérent de rapprocher dvaf3a(h)- de duduwi.buzday-
et d'y voir 'acte d’ ‘‘ assommer ”’, de * frapper de confusion . Par
sa structure morphologique, dvafia- { *dhw-ebh-so- est exactement
comparable & skr. drapsd- ““ liquide dégouttant ”’, av. drafsa- * éten-
dard >’ ¢ *dhr-ebh-so-, et accessoirement il rime avec afsa- © dommage ',
de sens voisin. Son radical *dhw-ebh- est le type II répondant au type I
*dhew-bh- contenu dans duduwi-, gr. TvpAds et ailleurs.




Sonderdruck aus Indogermanische Forschungen Bd. LIV.
Verlag Walter de Gruyter & Co., Berlin und Leipzig.

Aw. dractaona-.

H. Lommel hat bewiesen (IF 53, 165ff.), dafl einsilbiges
-ao- nie fiir urspriingliches -ava- steht. S. 183 erwiihnt er als
' scheinbare Ausnahme den immer dreisilbigen Namen $raétaona-.
Weil er das Wort auf *irditavana- zuriickgehen liflt, sucht er
es als dessen Verkiirzung, zusammen mit RV. traitand- zu er-
kldren. ,,Es ist aber nicht ersichtlich, warum (nach welchem
Vorbild) in der einen und der andern Sprache eine Verkiirzung
eintrat, die beidemal nicht dieselbe ist ...“ — Tatsiichlich
kann traitand- nicht als Verkiirzung eines *traitavana- gelten,
sondern ist regelméliges Patronymikum zu tritd- (vgl. aw.
jamdspana- zu jamdaspa- usw.). Andrerseits verhalten sich
aw. dradtaona- und skr. *trditavand- (es ist ein dvaitavand-
SB. belegt) zu einander wie z. B. (su)ddvne zu davdne, ver-
treten also ein und dasselbe i.-ir. *trditavn-g-.

Nun wurde #ritd-, zuletzt von J. Wackernagel (NGG 1909,
S. 61 Fn.), als Kurzname fiir *#ri-tavan(a)- ,,der dreifach
starke* gedeutet. Man braucht nur, um die Erschliefung des
ganzen Problems zu treffen, ausschlieSlich-die Form *#ri-tavan-
anzunehmen: dann ergibt sich als Patronymikum, auf nor-
malem Weg, unser *trditavn-d-. Vgl. RV. gairikgitd- ,,Sohn
des giriksit-<.

Fiir nihere Erorterungen verweise ich auf mein demnéchst
erscheinendes Buch: ,,Les Composés de I’Avesta‘ (Bibl.
de la Fac. de Philos. et Lettres de I'Université de Liége).

Liittich, J. Duchesne-Guillemin.
Institut Oriental de 1'Université.




Autres Langues
Iraniennes







NOTES ET INFORMATIONS 157

To *Adapd.

Ce toponyme nous est rapporté par le seul Constantin Porphy-
rogéntte, au seul passage qu’a étudié ici méme M. H. Grégoire,
p. 295 sq. Seul parmi les modernes, F. Westberg s’en est occu-
pé, dans son article sur le « Toparcha Gothicus », Mém. Pétersb. 1902,
en insérant simplement dans sa reproduction du méme passage
(p. 98) la conjecture : (die Landzunge Tender?).

Le texte indique de maniére explicite qu’il s’agit de la céte qui
s’étend a I'Est du Dniéper jusqu’'au golfe de Pérékop. Or, les sables
des courants venus de I'Est se sont déposés 1a en plages et en bancs
qui caractérisent éminemment cette céte et I'opposent a la cote
Ouest. Celle-ci, moins méridionale, n’a presque rien recu de l'ap-
port marin et présente le rebord de la steppe dans son état primitif
de falaise. Il y avait donc le choix, pour les Turcs, les Slaves, les -
Grecs et avant eux pour les Scythes qui voulaient mettre pied a
terre prés de I’embouchure du Dniéper, entre une céte élevée, a
I'Ouest, et une cote basse, a 'Est. Il ne serait pas surprenant que la
toponymie en garde .. souvenir.

Avant de voir s’il en est ainsi, on peut éliminer préalablement le
ture, le slave et le grec, qui ne donnent aucune solution, pour ne
conserver que l'iranien. en rappelant que d’autres noms de lieux
de ces parages appartiennent plus ou moins clairement a cette der-
niere langue (*) : le nom méme d’Euxin est d’origine iranienne,
comme I'a brillamment montré M. Vasmer. Die Iranier in Siid-
russland, 1923, p. 20; larriere-pays de la céte qui nous occupe
s’appelait d’'un mot qui semble iranien, ’Afux2j en rapport avec
lat. abies. et que traduirait de loin le gr. “YAaiy et plus exactement
le tardif Pidea, dérivé de mitvc « pin » cf. Vasmer p. 67.

Au large de la cote occidentale, une petite ile, abrupte comme
la cote elle-méme, s’appelle aujourd’hui Berezdni, et il est rai-
sonnable d’y voir, avec Vasmer p. 64 sq., un ancien-iranien brzant-
« haut », bien qu’'on n’en ait pas d’attestation ancienne. Le terme
a méme pu s’appliquer a la cote, ou se trouve aujourd’hui un liman

(1) Il m’est agréable de noter que M. P. Wittek, examinant le Porphyro-
généte avec M.Grégoire, a senti que 7a *Adapd ne pouvait s’expliquer que par
Piranien. Je lui suis reconnaissant d’avoir bien voulu confier 2 mes jeunes forces
d’iranisant le petit probléme posé par ce terme.




158 BYZANTION

de Berezdni, d’autant plus que I'ile ne faisait qu'un avec elle jus-
qu’au v* siécle, c’est-a-dire jusqu’aprés I'arrivée des Scythes dans
le pays (Ebert, Siidrussland im Altertum, 1921, s.v.).

Quoi qu’il en soit, la possibilité est établie d’'un terme scythe
s’appliquant a la cote orientale, en en marquant le contraste avec
la cote Ouest. Or, adara- est bien attesté en avestique, dialecte
qui représente le méme stade de l'iranien que le scythe, et il y est
pourvu du sens d’« inférieur, situ¢ en bas». C’est le correspondant
du sanskrit ddhara-, du latin inferus-etc. Les bancs et les gréves
qui portent aujourd’hui les noms de presqu’ile de Kinbourn, d’Ile
longue et de presqu’ile ou ile Tender ou Tendra méritaient bien
le nom de « régions basses ».

Ce nom s’est effacé, a I'époque grecque, derriere celui du héros
Achille, auquel toute cette région maritime était consacrée, ainsi
qu'en témoignent I'archeologie et I'épigraphie. Hérodote et Stra-
bon parlent de I' *AytAArjioc dpduog et seul le Porphyrogénéte con-
serve l'ancienne appellation. Une raison toute semblable expli-
querait I'éclipse de brzant- dans I'hypothése — qui s’en trouverait
confirmée — de M. Vasmer sur l'ancienneté de Berezdni: I'ile,
colonie ionienne, était consacree, d’olt son nom d’ ”Algoc.

Le nom 7a ’Adapd n’a pas disparu sans trace. Mais, les différentes
parties de la cote orientale auxquelles il convenait également bien
ont aujourd’hui des noms divers. Dans celui de la presqu’ile Kin-
bourn, du turc Kil-bournou, semble transparaitre le nom d’Achille :
le premier terme ne s’explique pas autrement (') et le second veut
dire « cap ». —L’fle Longue a un nom russe.— Enfin, le nom de la
presqu’ile ou ile (selon les alternatives de la lutte entre le sable
et I'eau) de Tender/ Tendra est I'aboutissement régulier de I'an-
cien ra ’Adagd. Celui-ci a d’abord donné * Tadapd, par la méme
soudure qui est survenue dans 76 ’Ixdvioy > Toxdviov, mieux
encore dans ta "Afaga> Tdéaga, ta Tdéaga (cf. P. Wittek, Byzan-
tion X, 1935, p. 48 n. 3). Puis, le premier a est passé a ¢ comme

(1) L’idée de retrouver *AyiAledc dans Kil est de M. H. Grégoire.— M. P.
Wittek I’approuve : « la chute de la voyelle initiale qui ne porte pas d’accent
est tout a fait naturelle ; et d’autre part, dans les transcriptions grecques de

noms turcs, y représente toujours le 3 turc, lequel se prononce en effet, dans

beaucoup de dialectes, comme un C Il est donc permis inversement, de re-

garder'un 3ie un j la transcription d’un y.»




NOTES ET INFORMATIONS 159

dans Xepavrdmnyos, recoepdxovra etc., tandis que la dentale
développait un » comme dans *Avdgiaved mdAic Andrinople (la ville
d’Hadrien) etc., cf. Psaltes, Grammatik der Byzantinischen Chroni-
ken, §1 a8 et 163). Ainsi, le rapprochement de Westberg était fondé
et il confirme le témoignage du Porphyrogénéte sur le toponyme
dont nous avons tenté ici une interprétation iranienne.

J. DUCHESNE-GUILLEMIN.




LLE NOM DE I;JA CHORASMIE
Par M. J. DvuceisNB-GUILLEMIN

Le nom de la Chorasmie, z°airizomn dans I'Avesta, a été
interprété par divers suvants, & ly suite de Burnouf (cf. W.
Geiger Ostiranische Kultur, p. 29,n.2) comme contenant zom-
“terre’ et un premier terme *ivdra- “nourriture” non
attesté en iranien ancien. Plus prudemment, Bartholomae
g'ubstient, mais signale la possibilité de voir duns le premier
terme un nom de peuple. Récemment, M. E. Herzfeld,
Altpersische Inschriften (1938). p. 183 et note 1, combine
I'opinion de Burnouf et la suggestion de Burtholomue, mais
sans les corroborer, car rien n'indique ni que le toponyme 2*ar,
auquel il fait appel, contienne la racine “manger”, ni que lu
contrée ainsi dénommée, au Sud du Demdvend, ait rien a
voir avec le cours inférieur de I'Oxus.

En réalité, asucune de ces explications ne résiste a une
analyse morphologique du seul nom véritable de la Chorasmie,
tel quil ressort d'une récente étude. M. Penveniste a
montré, BSOS, VII p. 269 sq., quav. 2*@irizem n'est qu'une
avestisation de la forme pehlevie a‘@rizm. La seule forme
ancienne dont on doive tenir compte est dcue ve-p. Learazma-
(var. hvarizmi-), avec l'adj. hvarazmiya-.

15 final’ dénonce le mot comme un bahuvrihi. Il ne
peut donc signifier ni “‘terre des X'dra-" comme le suggére
Bartholomae, ni “terre qui est nourriture” ainsi qu’obligerait
4 lanalyser linterpretation de Burnouf. muais seulement, i
premiére vue: “(région) dont la terre est...... ? (est-i-dire
que z'dra- doit étre un adjectif, et on voit mal comment
le rattacher & 2%ar- “manger’, A moins de lui attribuer le
sens, surprenant pour une épithéte de la terre, de “comesti-
ble”. On pourrait songer, en désespoir de cause, & un
*ho-ira-“facile i cultiver”, de la racine de gr. 9Qéw, lat. ardre




PROFESSOR JACKSON MEMORIAL VOLUME 161

etc. Malheureusement, celle-ei manque totalement en indo-
iranien.

En présence de ces difficultés. il ne parait pas inutile
d’engager la recherche sur une autre voie, non exempte, il
est vraijd’une forte part d’hypothése, en coupant hva-razmi-.

Pour expliquer le second terme, on part de la racine raz-
qui fournit razan- ete. “régle, commandement”; le dérive
rasman- n'est attesté quavec le sens de “ligne de bataille,
phalange”, mais il n'est pas interdit de lui attribuer, comme
& razan- etc., le sens de “commandement’ qui est celui de
son correspondant latin regimen. L' final de k'arazmi-
sexplique soit comme appartenant 4 une variante de
*razman- comparable A staomi- en face de staoman-, soit
comme suffixe de bahuvrihi & partir d'une variante *razma-.
Du reste, la forme en -man- n'est pas inconnue en second
terme de composé. Le premier exemple en est Aava.ras-
man-, nom propre interpréeté par Bartholomae comme
“possédant des phalanges de kavis”, mais qui peut aussi bien
gignifier “soumis au commandement d'un kavi”. Le second
exemple se trouve dans le nom propre ®aeaoudvng, porté par.
le satrape de Chorasmie auquel Alexandre eut affaire et par
plusieurs rois d'Ibérie (cf. Justi, Iranisches Namenbuch).
Ce nom est intéressant & deux égards: sa premiére syllabe
refléte phonétiquement celle de h*arazmi- (cf. z°aronah-
Sqpagva-) et d'autre part il présente la variante @oeiopdvng
qui contient le méme ¢ que hvarizmi-.

Le premier terme hva- se retrouve avec son a long dans
v-p. hva-mrsiyu- “(la) mort par soi-méme’ et dans une
série de composés avestiques ayant en 1°* terme l'adjectif-
pronom de 3°™® personne'.

L'ensemble du composé n'est pas sans analogue, En
effet, le pronom sva- et la racine raj- se combinent égale-

1. Il garde pent-&?r; i:;i Ia trace § iniﬁl—lV?‘u 24 terme, dont témoignent gr.

Sobyw, Sgeypa eto




162 LE NOM DE LA CHORASMIE

ment en sanskrit pour designer un pays: svarajya- “le pro-
pre empire”, svarastra- “empire indépendant, nom de pays,
selon Bohtlingk-Roth, dansele Mahabharata.” Sur le
sens exuct & donner au second terwme de lva-razmi-, ce
qu'enseigne M. H. 8. Nyberg dans Die Religionen des alten
Iran (1938), p. 65 et passim, projette une lumiére inattendue.
Belon i, les mots rdzar-, rdazan-, razal- (auxquels s'ajout-
erait notre second terme) signifient dans les gathas les
“prescriptions rcligieuses” du milien d'origine de Zara-
thustra, de cette communauté githique qui, des avant que
Zarathustra n’intervienne, tranche sur le reste du monde
iranien. Or, on sait par ailleurs (cf. notamment l'article de
M. Benveniste cité ci-dessus) que le point de départ de la
religion zoroastrienne, I'diryansm vazjah-, n’est autre que
la Chorasmie. Cette seconde appellation refléterait, dans
notre hypothése, le caractére particulier du pays githique
en le désignant comie la contrée “qui posseéde ses propres
prescriptions’”. ;




SUI DIALETTI IRANICI*

La storia dialettale dell’Iran, che & ricca e varia — forse troppo
ricca e varia — ci offre in compenso, per cosi dire, un asse di con-
tinuitd: 1’asse che, partendo dall’antico persiano, passa per il
pahlavi e fa capo al persiano moderno. Numerosi caratteri che
distinguevano il persiano antico dagli altri dialetti iranici della
stessa epoca si sono mantenuti fino ad oggi nel persiano moderno:
caratteri di fonetica e di vocabolario.

A) FONETICA.

1. La velare sorda %, che dava in antico indiano ¢, era
in avestico s, ma in persiano antico ¢#. Per esempio scr. dasa, av.
dasa, pers. ant. *dada. Quel *dada si continua nel pahlavi -dak che
a sua volta & diventato pers. mod. deh.

2. Nello stesso modo la velare sonora (aspirata o no):
scr. jrdyas- ‘corrente’, av. zraya- ‘lago’, pers. ant. draya-
“mare ’, drayap, pers. mod. darya (cfr. Ama-Daryd, nome del-
- I’Oxo); scr. hasta- ‘mano’, av. zasta-, pers. ant. dasta-, pahl. dast,
pers. mod. dast ecc.

3. Il gruppo tr si mantiene in sanscrito, e diventa Jr in ave-
stico, ma ¢ in persiano antico: putra- ‘figlio’, pudra-, puga-, pus,
pes-ar.

4. 11 gruppo kw da in sanscrito v, in avestico sp, ma si sem-
plifica in persiano antico in s: asva-, aspa-, asa-bari- * cavaliere’,
quindi pahl. asvar, pers. suvar; ecc.

* Conferenza tenuta negli Istituti di Glottologia di Torino e di Pisa
nell’aprile 1964. Ringrazio I'amico G. Bonfante per il suo aiuto pre-
ziosissimo.




164 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

B) VOCABOLARIO.

La parola ‘dire’ in sanscrito ed in avestico & tratta dalla
vecchia radice indo-europea che troviamo nel lat. wor; ma in
pers. ant. ¢’¢ invece gauba- che si continua nel pahlavi guft, per-
siano goft.

Quella continuitd si € mantenuta attraverso sconvolgimenti
storici, tra cui i pit famosi furono la conquista dell'Iran da parte
di Alessandro Magno, che mise fine all’'uso del persiano antico,
e quella degli Arabi di Maometto, che grosso modo pose fine all'uso
ufficiale del pahlavi, cui sostitul il persiano moderno.

Se, attraverso quelle rotture politiche, 'asse linguistico si &
mantenuto, cid si dovette ad una volontd consapevole di salva-
guardare la continuitd culturale, oppure di ristabilirla. I1 potere
dei Sassanidi, il cui centro politico coincideva con quello degli
antichi Achemenidi, intendeva restaurare tutta la grandezza di
quella gloriosa dinastia. Il pahlavi, erede diretto dell’antico per-
siano, detronizzo un dialetto assai differente, il partico, che
aveva regnato per parecchi secoli. Fu lingua ufficiale fino alla
caduta dell’impero, avvenuta dopo quattro secoli e mezzo, sotto
i_colpi dei musulmani. E quando, nel secolo nono, si affaccio, sotto
la dominazione islamica, un risorgimento nazionale, il suo stru-
mento culturale, e specialmente letterario, fu naturalmente quella
lingua pahlavi, ormai scritta in caratteri arabi: il persiano moderno.

Allinfuori di quell’asse di continuitd un po’ — diremo — arti-
ficiale (benché il caso non sia troppo diverso da quello dell'ita-
liano, del tedesco, ecc.), allinfuori di quell’asse, la situazione
dialettale dell'Iran appare molto complicata; ma d’altra parte
lo studio sembra ricco di prospettive.

Non posso darvi la carta dialettale dell’Iran, giacché quella
carta non & ancora fatta. In parecchi casi non si sa come raggrup-
pare i dialetti, e neppure come definirli. Difatti, si tratta spesso
non di definire dialetti, ma bensi di determinare isoglosse singole,
le quali, quando siano riunite in numero sufficiente, potranno
costituire unitd dialettali. '

I1 lavoro dell’Atlante linguistico dell’Iran & attualmente in
corso, sotto la direzione del Prof. Redard, deiie Universita di




SUI DIALETTI IRANICI 165

Berna e di Neuchatel. Le difficolta in cui ci si imbatte potete im-
maginarle. Adopera, com’¢ di norma, un questionario. Ora & sem-
pre difficile far capire ad un uomo semplice, che non possiede
capacita di astrazione, che quel che ci si aspetta da lui € la tra-
duzione; non la risposta al quesito che gli si pone. Per esempio
si vuol sapere come si dice in dialetto « hai male alla gamba »
e I'uvomo risponde « chi te I'ha detto ? ». O, mi raccontava Redard,
era stata composta una proposizione: « questa donna non mi
piace »; la risposta fu: « vendila! ».

Anche supponendo compiuta 1'opera dell’Atlante, rimarra sem-
pre una difficolta particolare per chi vorra dedurne la storia lin-
guistica dell'Iran: vari spostamenti di popelazione, non sempre
dovuti al loro carattere di nomadi, hanno perturbato la distri-
buzione dialettale. In tre casi almeno, tale spostamento & stori-
camente attestato, ma quangi altri ne sono avvenuti, di cui non
v’'é alcuna traccia, se non precisamente nelle perturbazioni lin-
guistiche che si tratta di interpretare!

I casi storici son~ avelli dei Baloci, degli Osseti e degli Irani
del Turfan.

11 baloci & parlato nel Beluacicistan, a mezzogiorno dell’Afgha-
nistan, e in varie oasi del nord-est della Persia. Ma differisce molto
dal pasto (la lingua iranica dell’Afghanistan) e dagli altri dialetti
iranici vicini. La ragione & semplice e ben nota: i Baloci migra-
rono dal nord-ovest dell’Iran nel secolo decimo della nostrg éra.
E in conseguenza del loro nuovo isolamento, il loro dialetto ha
conservato certi arcaismi: vi si dice, per esempio, come in
pahlavi, brat * fratello’, ap ‘acqua’, r6¢  giorno’ ecc.

Gli Osseti sono una popolazione isolata fra popoli caucasici
e rappresentano un avanzo della vasta espansione di nomadi
scitici che occuparono una volta 'oriente e il settentrione del-
I'Iran (nel senso piti ampio del termine) estendendosi nell’area
nord-occidentale fino a tutta la Russia meridionale (quindi il
Don e il Danubio hanno nomi iranici) e, con una breve incursione,
fino alla Palestina (quindi la cittd antica di Zrvddmodig) e ad
oriente fino al Sakastana, oggi Seistan (al limite meridionale
dell’ Afghanistan), e fino alla regione di Khotan su una delle due
strade della seta a settentrione del Tibet. Oss-et-i significa / paese
degli Os’, e Os rappresenta il nome antico di “Aotor che si legge




166 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

in Strabone. C’era un altro popolo strettamente legato agli Osseti:
gli Alans, il cui nome si spiega grazie a una ° legge fonetica ’ par-
ticolare all’osseto. In osseto ‘ maschio’ si dice nel < *narya-
avestico nairya-; e ‘morire’ melin < *mar-ya-. Si vede che
il gruppo -ry- & passato a -I-. Dunque gli Alani erano etimo-
logicamente *@ryan-, cioé arii: nome che si attribuivano anche
gli antichi persiani, gli antichi indiani, e che si trova anche nel-
I’ Avesta. £

Altra ‘legge’ curiosa: il gruppo antico -9r-, che da in per-
siano antico ¢ e altrove 9r, diventa in osseto r¢: quindi firt
‘figlio’. K ovvio che l'osseto non va mai d’accordo con I'asse
persiano antico-pahlavi-persiano moderno. Per-esempio ‘sapere’
si dice zon, e il pronome personale di prima persona singolare,
che era in sanscrito aham, in av. azam, in persiano antico adam (e
che manca nel pahlavi e nel persiano moderno che I’hanno
sostituito con la forma del caso obliquo, man), & in osseto dz.

‘Quattro’ si dice cuppar: cfr. av. éadwirs, contro il persiano
éahar, ecec.

11 caso delle lingue di Turfan & ancora diverso. Turfan & quel-
'oasi sulla strada settentrionale della seta che fu per alcuni secoli
occupata, fra I'altro, da varie popolazioni iraniche provenienti sia
dalla Sogdiana, sia dall'Iran occidentale. Numerosi testi sono
stati dissotterrati, ma tutti quei dialetti sono morti in quelle
regioni da quasi un millennio. ‘

Ora, le scoperte di Turfan e di altri luoghi dall’Asia centrale
hanno largamente contribuito ad ampliare, dai primi anni del
presente secolo, le nostre conoscenze sui dialetti iranici medie-
vali; e percid vi domando il permesso di soffermarmici qualche
minuto (1).

Sessant’anni fa, si conosceva soltanto uno dei dialetti medio-
iranici, il pahlavi, I’anello tra il persiano antico e il persiano mo-
derno. Di un altro dialetto si conoscevano soltanto alcune parole
sotto forma di prestiti iranici in armeno, avanzi dell’iranizzazione
dell’Armenia sotto gli Arsacidi o Parti.

Adesso si conoscono cinque dialetti di quella fase, a comin-

(1) Cfr. W. HENNING, Mitteliranisch, « Handbuch der Orientalistik » &,
IV, I, pp. 20-130; H. W. BawLey, Languages of the Saka, ib., pp. 131-154.



SUI DIALETTI IRANICI 167

ciare da questo dialetto dei Parti arsacidi.- Si sa ora che il partico
si seriveva a Nisa nella Partia antica (oggi in territorio soviético, vi-
cino all’angolo sudorientale del Mar Caspio) nel primo secolo avanti
Cristo; poi a Avroman nel nord-ovest dell’Iran attuale nel pri-
mo secolo dopo Cristo, poi a Dura sull’Eufrate nel terzo secolo
dopo Cristo, poi, in concorrenza col greco e col pahlavi, nelle
iscrizioni sassanidi, e soprattutto in numerosi scritti della pro-
paganda manichea.

In molti casi, per quanto concerne la fonetica, il partico di-
mostra di non concordare col pahlavi o pili generalmente col-
I’ “ asse’ persiano: per esempio 'z ‘io’ (pers. ant. adam); zryh
(pahlavi drayap, ece.); 2’n ‘ conoscere ’ (pahlavi danam, persiano
danim); pwhr °figlio’ (pahlavi pus); &f°'r ° quattro’ (pahlavi
éahar-), ecc.

Per quanto riguarda la morfologia, manca al partico la co-
struzione nominale per mezzo dell’antico relativo, il cui inizio si
trovava nell’Avesta e nel persiano antico e che si & sviluppata in
pahlavi e in persiano moderno (il cosiddetto izafat). Invece di
quella costruzione, frequente in pahlavi ('y o ’yg), il partico ne
ha una, rara, per mezzo di ¢y.

Gli altri quattro dialetti medio-iranici sono stati scoperti re-
centemente nell’Iran orientale. Sono il sogdiano, il saco, il corasmio
e il battriano. L’ultimo & ancora poco conosciuto, ma gli altri
hanno tra loro caratteri comuni, in particolare la conservazione
di desinenze nominali, la conservazione del genere grammaticale,
la spirantizzazione di g-, d-, b-, in y, 4, f.

11 sogdiano, dialetto della Sogdiana, la regione fra 1'0Oxo e
I'Tassarte, fu noto dal quarto secolo in poi per I'uso che se ne
fece nella propaganda religiosa, sia buddista, sia manichea, sia
cristiana.

La fonetica del sogdiano presenta caratteri arcaici. Per esempio
‘io’ si dice ’zw (av. azom, con 2 che ha valore di 6, dunque vi-
cino a u); ‘ quattro’ & &p’r. Per altri lati & pit moderna. Credo
che potrei dimostrare — se non mi mancasse il tempo — che il nome
della donna, 'yné, veniva da un *yavni-ka, letteralmente ‘giovi-
netta’. Il sogdiano ci offre anche un trattamento di -dr- in §:
per esempio my$ ‘mithra’, che rassomiglia al trattamento di
quel gruppo in persiano antico: ¢. Offre addirittura caratteri comuni




168 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

col persiano: yof ‘lodare’ (pers. ant. gauba- ‘ parlare’), kun
‘fave ’ (pers. kundim), éama ‘di me’ (pers. ant. hacama) e il po-
tenziale; caratteri che si spiegano con Iipotesi che i Sogdiani
fossero una volta vicini dei Persiani.

I1 sogdiano sopravvive oggi nell’yaynobi, parlato in una
valle sola; ma 1’ yaynobi non corrisponde esattamente ad alcuno
dei dialetti sogdiani attestati. Ne riparleremo.

I1 saka o saco fu scritto a Khotan, sulla strada meridionale
della seta, dal secolo settimo al decimo. Si vede immediatamente
la sua affinitd col sogdiano: ‘io’ si scrive aysu, pronunciato azu,
identico al sogd. zw. Ma ¢r non diventa &, bensi (come in certi
testi sogdiani) dr: drai ¢ tre’. D’altra parte va d’accordo col per-
siano (pahlavi e pers. mod.) nel trattamento di -rd- > -I-: ser.
brhant-, av. barazant-, pers. ant. bardiya-, pahlavi buland, persiano
mod. bulind; saka ula ‘alto’ < *rdva- (av. aradwa-). 11 fatto di
fonetica piti originale in sogdiano & senza dubbio il trattamento del
gruppo ie. *kw, scr. §v, av. sp, pers. ant. g, in § (notato §): per av.
spontd a@rmaiti-, part. (in armeno) sandaramet, il saka ha SSan-
dramata. (Questo fatto conferma, come ha visto il Bailey, la con-
nessione dell’av. spanta con lo sl. ant. svetd, lit. szvefitas ‘ santo ’).

Fra i caratteri comuni al saco e al sogdiano mi sia permesso di
menzionare la parola per ‘mano destra’: sogd. budd.yw'r'nt,
cristiano zvarant, saco hvarandau (accusativo), che si ritrovain dia-
letti moderni dell’est, per es. in ormuri zwarinc’. Etimologica-
mente, come ho mostrato in altra sede (2), significa ‘(la mano)
che mangia ’, giacché in molti paesi (India, paesi islamici) & inde-
cente servirsi della mano sinistra per mangiare.

Veniamo al corasmio (3). Era parlato nella valle inferiore del-
I’'Oxo e la sua presenza & attestata da rari documenti in legno
e da monete del terzo secolo. La scrittura & speciale; ma il co-
rasmio non ha potuto essere studiato che grazie a scritti piu re-
centi in caratteri arabi. Fra i caratteri fonetici notiamo dw > f
come in partico: &f’r ¢ quattro’, ma dw- conservato come in sog-

-(2) « AION », L, 1963, p. 28.

(3) W. HennNiNGg, The khwarezmian language, in « Mélanges Zeln
Velidi Togan », Istambul, 1955, pp. 421-436; The Structure of the khwarez-
mian verb, « Asia Major», 1955, pp. 43-49.




SUT DIALETTI IRANICI 169

diano: dfcy ‘secondo’ e, ancora come in sogdiano, Jr > §: Sy
‘tre’ (contro part. hry; ma hrdys ‘tredici’). Altro particolare:
fra > $a come in balo¢i e ormuri.

Per la morfologia e la sintassi bisogna menzionare la terza
persona plurale in r, che si trova in corasmio, saka, yaynobi e
avestico, e la creazione dell’articolo 'y (fem. y’) sulla base del-
I'antico relativo.

La quinta lingua medio-iranica ora conosciuta & il battriano,
scritto in Battriana () in lettere greche nell’epoca kusana, cioé
nei due primi secoli della nostra éra, e attestano soltanto, oltre
a frammenti minori, in una iscrizione in tre copie. Cosa curiosa,
e quasi fatta apposta per insegnare ai linguisti la modestia, ben-
ché la scrittura ne sia chiarissima e la lingua certamente iranica,
quella iscrizione, scoperta nel 1957, non & stata ancora comple-
tamente decifrata. Segnaliamo soltanto un fatto di fonetica che
si ritrova nella lingua attuale di quella regione, il pasto: alludo
al passaggio di d a I: pa¥to las ‘ dieci’ (av. dasa), battr. bago-
lango < *baga-danaka- °abitazione degli déi, santuario’: nome
medievale del luogo dove & stata scoperta l'iscrizione (oggi Surx
Kotal).

Possiamo ora discutere problemi pili generali.

Le lingue e i dialetti arii dell'India e dell'Iran derivano in-
dubbiamente da una sola e medesima lingua fra le lingue indo-
europee, la lingua indo-iranica o aria, e cid nonostante il fatto
che alcune isoglosse, come quella tra la conservazione della s e il
suo passaggio a h, attraversino 'area indo-iranica e la taglino
in due. In altre parole, gli antenati degli Indiani e degli Irani
costituivano una volta un solo popolo, parlante la stessa lingua,
ma quella lingua non era unitaria: mentre ad oriente si diceva,
per esempio, *sacatai ‘egli segue’ (gr. émerar), ad occidente si di-
ceva *hacatai.

() W. HennNine, Swrkh Kotal, « BSOAS», 1956, pp. 366-367; Ip.,
The Bactrian inscription, ib., 1960, pp. 47-55; Ip., A Bactrian seal
inscription, ib., 1962; E. BENVENISTE, Inscriptions de Bactriane, « JA »,
249, 1961, p. 113 sgg.; M. MavRuOFER, Das Bemiihen um die Surkh-
Kotal Inschrift, « ZDMG », 112, 1962, pp. 325-344.




170 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Si potrebbe obiettare che questo trapasso di s ad % sia acca-
duto forse soltanto dopo la separazione del popolo indo-iranico
in due parti, I'indiana e liranica, e che non implicava quindi
diversitd dialettali entro la lingua comune. Ma che esistesse gia
quella diversita dialettale & provato dal fatto che lo stesso tra-
passo s> h si ritrova in armeno e in greco, in un’area continua
ciog, il che significa che dovette avvenire non solo prima della
scissione fra indiani e iranici, ma ancor prima, quando il greco,
I'armeno e l'indo-iranico erano ancora contigui. Questo carattere
non puod risultare da una comunitd speciale fra quelle tre lingue
perché ci aspetteremmo aliora altri caratteri dello stesso genere. Ora
quello & T'unico caso di accordo fra quelle tre lingue e fra esse
sole. Dunque la mutazione s > % & avvenuta in seno alla grande
unitd indoeuropea, come fatto di diversificazione dialettale del-
I'indoeuropeo.

Altri fenomeni confermano quella diversitdh dialettale, in
quanto separano I'iranico dall'indiano, ma 1'uniscono allo slavo (5).

Qui sorge un problema. Se c’era una divisione dialettale nella
lingua comune indo-iranica, forse non ce n’erano pure altre?
In altre parole, la nazione indo-iranica non comprendeva forse
altri gruppi, all'infuori dellindiano e dell'iranico? La questione
non ¢ puramente teorica: s'impone a proposito di certi dialetti
della frontiera indo-afghana, s'impone anche a proposito delle
parole arie nei testi cuneiformi, dal secolo decimoquinto alla
metd del decimoterzo. Ne parleremo pili avanti.

Limitiamoci, per cominciare, alliranico. Qui incontriamo un
problema analogo quando cerchiamo di localizzare il dialetto
dell’Avesta. Questo esige spiegazioni un po’ pit ampie.

L’egregio linguista Paul Tedesco credette trenta anni fa, nel
suo famoso articolo Dialektologie der westiranischen Turfanteate (%),
di dimostrare che I'avestico concordava, non coi dialetti orien-
tali, ma piuttosto con quelli nordoccidentali. La sua tesi, gia

(°) *dh > d *bh > b; *k > s, *g > z; av. e pers. ant. ava-, sl. ovi
‘quello’; genitivo del pronome prima persona, av. e pers. ant. mana,
sl. mene; posposizione pers. ant. radiy, sl. radi; av. sravak-, sl. slovo
nel senso di ‘parola’, ecec.

(°) Le Monde Oriental, 1921, pp. 185-258.




SUI DIALETTI IRANICI 171

contestata dal Morgenstierne nel 1926 () e dal Reichelt nel
1927 (8), ¢ stata respinta, ma in modo troppo sommario, dallo
Henning nel 1942 (°). Vediamo i differenti argomenti.

I1 Tedesco scrive che, in merito alla costruzione nominale
(tzafat), I'avestico costituisce il preludio (Vorstufe) alla costruzione
analoga che si trova nel curdo e in certi dialetti centrali (di cui
non ho avuto il tempo di parlare), mentre i dialetti orientali non
la conoscono.

A cio il Reichelt poteva gia rispondere, in sostanza, che I'izafat
¢ uno sviluppo quasi generale (lo possiede, come abbiamo visto,
I’ “asse ’ persiano) e di carattere nettamente secondario: diversi
dialetti se lo sono dato con mezzi diversi; per esempio il partico
impiega (raramente) ¢y invece di pahlavi ’y(g) (frequente), e
certuni non I'hanno ancora. Dunque non sarebbe troppo strano
— voglio dire: non confuterebbe la tesi del carattere orientale
dell’Avesta — che i dialetti dell’area orientale non avessero svi-
luppato del tutto quella costruzione. Ma il corasmio & venuto
a portarci la prova che, almeno in quel dialetto orientale,
una tale costruzione c¢’¢ stata. L’articolo corasmico, 'y (femmi-
nile y’), proveniente dall’antico relativo *ya- (avestico ya-), viene
ripetuto davanti a un aggettivo o a un genitivo che accompagnano
un nome determinato: per esempio, iy’ wézy k-mync 'we ‘il posto
strangolatorio * (aggettivo); ¥’ jfty pcx’s ‘i vestiti della moglie’;
pit frequentemente quando segue un ° genitivo ’: 'y cyy 'y ar’a’n
‘la lama della spada ’; 'y hwny y’ n’cy ‘il sangue del naso’

Secondo fatto addotto dal Tedesco: i dialetti dei nordocei-
dentali conservano le due forme seguenti per ‘venuto’: *a-gata- e
*@-gmata- che possiede 1I’Avesta, mentre i dialetti orientali hanno
perduto la se¢onda. Ma questa perdita che cosa prova?

Terzo fatto: I'oriente ha creato un presente del verbo andare,
*@-isa-, che manca in avestico. Non prova molto!

Quarto fatto: I'av. recente si oppone, con gourvaya- ° pren-

(7) Report on a linguistic mission to A;‘ghanisian, Oslo, 1626.

(%) Iramisch, in Geschichte der idy. Sprachwissenschaft, Berlin-Leip-
zig, 1927.

(°) The Disintegration of the Awvestic Studies, in « Transactions of the
Philological Society », 1942, p. 50, n. 3.




172 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

dere ’ e bitya- ‘ secondo ’, al sogdiano yrf e dfty. Ma l'argomento
si ritorce contro I'autore, poiché il gathico va qui d’accordo coi
dialetti orientali: g. grab- e daibitya-.

Quinto fatto, scoperto dal Tedesco stesso e, secondo lui, il
pit importante per la sua tesi: mentre in avestico la finale -a/
diventa 6 e la finale -@% da d, esse danno in sogdiano, saco
e pasto, rispettivamente 7 ed €. Si deve ammettere che, su quel
punto, i dialetti orientali non continuano l'avestico. Ma ci6 non
significa che quelli occidentali lo continuino meglio! Significa sol-
tanto che c’¢ un’isoglossa che separa l'avestico dai dialetti orien-
tali. E da notare inoltre che lo stesso trattamento appare anche
nel medio-indiano orientale. E che nel caso di grab e daibitya I'iso-
glossa separa il gathico e i dialetti orientali dall’avestico recente.

Di fronte a questi cinque fatti ce ne sono cinque altri che
depongono a favore di una localizzazione dell’avestico nell’oriente
dell'Iran.

Primo fatto, scoperto dallo Henning nel 1942 (1°): le vocali
lunghe si abbreviano dinanzi a y o w, sia in avestico sia in certi
dialetti orientali: per esempio scr. haya- ‘ ombra’, iran. ant.
(ricostruito) *saya, pahl. s@yag, ma av. saya-, sogd. sayak, ormuri
syak, pa¥td siya; scr. mavaja-, iran. ant. *nd@wdza- ‘ marinaio’,
part. e pahl. n@wdz, ma av. navaza-, sogd. nw’z; scr. jiva-, pers.
ant. jiva-, partico jiw, pahl. ziw, pers. ziy, ma av. jva-, sogd. Zw,
pastdo Zw, yaynobi Zu, saka ji.

Secondo fatto: le finali di terza persona in -r, ereditate dal-
I'indoeuropeo, sono conservate, fra i dialetti iranici, soltanto in
avestico e in saka, corasmio e yaynobi.

Terzo fatto: il sogdiano e 1’ yaynobi hanno un pretérito in
-&-/-i-: sogd. ywr'ynt ‘ mangiavano’, yaynobi akdnim ‘io feci’,
akiuni, akinim (notate 1’aumento): traccia dell’ottativo avestico
con il significato di passato di consuetudine.

Quarto fatto: coincidenze di vocabolario fra corasmio e ave- -
stico. Citiamo fra l'altro la parola avestica kahrpuna-, nome di
animale, il cui senso preciso lo Henning ha dedotto dal corasmico
krbwn ‘ lucertola ’.

11 quinto fatto lo propongo con riserve, perché non 'ho tro-

(1°) HexNING, loc. cit., p. 50.



SUI DIALETTI IRANICI 3:7.9

vato ancora citato da nessuno. Si tratta del passaggio di -am
a -u, sogd. "zw, saco aysu ‘io’, cfr. av. azom e, per il colore di »,
gath. para, av. rec. paré, scr. puré.

In conclusione si pud dire che, benché nessun dialetto cono-
sciuto sia il discendente diretto dell’avestico, questo si localizza
probabilmente fra i dialetti dell’Iran orientale: il che viene con-
fermato dal contenuto dell’Avesta.

Torniamo per finire alla seconda questione or ora formulata:
c’erano nell'indo-iranico altri gruppi oltre I'indiano e l’iranico ?

Un primo gruppo di documenti riguarda nomi propri e pa-
role arie in testi cuneiformi dal secolo XV al XIII (1!). Benché
attestati all’occidente del territorio iranico, quei fatti non sono
iranici, perché non conoscono il trapasso di s ad %: per esempio
Suwardata, nome di un principe, cfr. ser. svar- ‘sole’ e datla
‘dato’; o Nasatya, nome di due deéi, come in sanscrito (contro
av. hovar- e Ndphaidya-). C’é poi anche la parola aika- ‘uno’,
che va col ser. eka-, contro I'iranico che ha soltanto *aiva-: pers.
ant. aiva-, av. aéva- ecc. Non si & voluti pervenire alla conclu-
sione che quel popolo 'cll’Asia anteriore fosse indiano, perché si
¢ detto che forse la sua lingua rappresentava lo stato ancora in-
differenziato dell’indo-iranico (con s conservato), ma che posse-
deva gia l'innovazione aika-, che I'indiano sarebbe stato il solo
a mantenere. Ora, a parte il fatto che questa combinazione pare
una ipotesi fabbricata ad hoc, essa risulta inoltre, dato quel che ab-
biamo visto all'inizio, impossibile: la lingua indo-irdanica, ciod,
non ¢ mai stata completamente unitaria; é stata sempre attra-
versata dall’isoglossa s> /.

L’altro caso in questione & quello dei dialetti del Kafiristan
(oggi chiamato Nuristan perché Kafiri significa ‘infedeli’ e a
nessuno piace essere chiamato infedele). Fra quei dialetti ce ne
sono alcuni totalmente indiani ed altri propriamente iranici. Ma
ce n’¢ almeno uno, il kati (12), che oltre a caratteri indiani — per

(1) R. JavscHILD, Ueber die friihesten Arier im alten Orient, in « Be-
richte {iber die Verhandl. der sichsischen Akad., phil.-hist. », 106, 6,
1962, p. 58; M. MAYRHOFER, Zu den arischen Sprachresten in Vorderasien,
in « Die Sprache», V, 1959, pp. 77-95.

(**) G. MORGENSTIERNE, Dardiques et Kafires (langues), in « Ency-
clopédie de I'Islam », 1961, tome II, pp. 142-143.




174 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

esempio s ‘sole’ (scr. sirya-) - e iranici — -2ir6 ‘ cuore’, av. zoradaya-,
Zim ‘neve’, av. zyam- ‘inverno’, contro ind. hrdaya- e hima-
(cfr. Himalaya) — presenta un trattamento unico (cio¢ né indiano né
iranico) di k: di contro al sanscrito dasa e alliranico dasa, il kati
ha dut (cioé duts). Poiché questo ts non pud provenire normalmente
né da § né da s, bisogna concludere che nell'indo-iranico, oltre
all'isoglossa del passaggio di s a A, ce ne sia stata un’altra, quella
del trattamento di %, sia in § (quindi ind. §, iran. s), sia in ¢ (= ts),
quindi kati c.

I limiti tra le fasi di un dialetto nel tempo non sono pit ri-
gidi di quelli tra dialetti nello spazio. Come nello spazio si deve
parlare di isoglosse, cosl nel tempo si dovrebbe dare ad ogni cam-
biamento la sua data propria. Ne diamo tre esempi.

I1 cambiamento di »i in gu appare nella fase medio-iranica:
all’antico persiano Vi"dafarna (con I'n attestata nella trascrizione
greca ’Iyrapéprngc) successe nel primo secolo della nostra éra Gon-
dophares (ancora chiamato da fonti greche ‘Yrdogéggrg), un re
dell’ Iran orientale il cui nome & stato dato a uno dei re Magi di
Betlemme: Gaspare. Secondo esempio: il Vistaspa- dell’Avesta
diventa in pahlavi Gustasp.

Ora quel trapasso di vi a gu (paragonabile a quello di Wilhelm
a Guglielmo) & molto pit antico degli altri fenomeni che caratte-
rizzano la fase medio-iranica. Lo provano le iscrizioni assire che ci
danno i nomi dei principi di Commagene Ku-un-da-as-pi nell’854
e Ku-u$-ta-ad-pi nel 740 avanti Cristo (*®). L’'intervallo di tempo
fra quei documenti e I'apparizione dei primi testi partici & tanto
grande — sette secoli! — che si esita ad accettare la conclusione
che tuttavia & impossibile rifiutare.

Sara pit facile nel caso seguente, inedito. L’avestico conosce
un dio Nairyo-sapha, che corrisponde all'indiano nardsamsa-,
letteralmente ‘ messaggio umano’. In pahlavi quel nome & di-
ventato Neryosang. Ora il passaggio di apha a ayg(a) si verifica
molto prima dei nostri documenti pahlavici pilt antichi. Una tavo-
letta elamitica (di epoca achemenide), ancora inedita (1), ci da

(**) KRONASSER, Myrjuns Xdow (Festschrift Kretschmer), I, 207 sg.
(%) Me la fece vedere R. Hallock all’Istituto Orientale dell’Univer-
sita di Chicago nel 1962.



SUT DIALETTI IRANICI 178

il nome Narisanka, cioé, data la confusione di sorda e sonora
nella scrittura elamitica, *Narisapga, una forma pahlavi nel
quinto secolo avanti Cristo!

Mi sard permesso trarre una conclusione analoga a proposito
di un fatto saco. In questa lingua l’antico gruppo -rk- & passato
a -rg-, mentre I'antico -rg- dava -rr-. Dunque saco orga ‘adora-
zione, culto’ deve rappresentare una parola antica con L. Cid
sembra a prima vista escludere I'antico varga contenuto nel nome
di epoca achemenide dei Saka hawmavarga, che pure fornirebbe
una etimologia seducente: ‘ adoratori di Hauma ’ (ser. Soma). Ma
per salvare questa etimologia si pud supporre (**) che il trapasso
di -rk- a -rg- si sia giad compiuto in quel dialetto nell’etd acheme-
nide, producendo dunque in una fase ‘antica’ un fenomeno
gia ‘ medio .

J. DUCHESNE-GUILLEMIN

(*®) Homwmages a G. Dumdézil, 1960, p. 97.




Miettes iraniennes

1. — av. ax$aéna-, v.-p. axsaina-.

Bartholomae enseigne qu’av. ax$aéna- « de couleur sombre » se
décompose en a-z$aéna- « non-clair ». Quand v.-p. arsaina- « bleu
sombre » est apparu dans la grande inscription du palais de Suse
(et a été ensuite retrouvé dans "Aewos, ancienne épithete de la
mer Noire), on lui a appliqué la méme analyse. C’est encore elle
que reproduit et adopte Kent dans le lexique de son Old Persian,
p- 165.

Kent n’a pas eu connaissance, semble-t-il, de I'opinion dissidente
formulée par Collitz dans son article Konig Yima und Saturn,
Oriental Studies... Pavry, 1933, p. 98. Je n’ai pas le droit de lui
jeter la pierre, ayant commis le méme oubli quand j’écrivais, dans
mes Composés de I’ Avesta, 1936, p. 130 : a-z$aéna- « foncé», litt.
«non clair », est exactement v.p. a-x$aina- et s’oppose a un simple
x$aéta- « clair ».

Personne ne parait s’étre demandé pourquoi, a un positif xiaéla-,
correspondrait un négatif a-rsaéna- plutdét qu’a-rsaéta-. Pourtant,
on n’a aucun autre exemple d’un positif en -fa- alternant avec un
négatif en -na-.

On ne s’est pas demandé davantage pourquoi la notion de « som-
bte, foncé » devrait s’exprimer négativement. Collitz a, en fait,
supprimé cette difficulté en coupant toute connexion entre notre ad-
jectif et x$aéla-, dont il conteste absolument le sens de « lumineux ».
Sur ce dernier point, il faut lire I’étude publiée depuis, dans les
Studia Linguistica de 1951, par Stig Wikander : Védique ksaita —
avestique x$aéla, essai de sémantique structurale. On y voit qu’il
est impossible, mais qu’il n’est pas non plus nécessaire, de trancher
entre le sens « royal » et le sens « lumineux » de cet adjectif, On peut
donc le laisser hors de cause dans I’élucidation d’axsaéna-.

En comprenant le mot comme un adjectif de matiére en -aéna-,
Collitz a frolé la solution. Il postulait un « Verlorenes Substantiv »
axs$-, dont arsaéna- serait dérivé. Or, ce « substantif perdu » venait



MIETTES IRANIENNES 177

d’étre « retrouvé » par Morgenstierne, Etym. Vocab. of Pasto, s. v.
$in (que Collitz n’a pas connu : on voit ce que colite a nos études
I'absence d’un dictionnaire d’ensemble des parlers iraniens). C’est
skr. aksa- au sens de « vitriol bleu », substance qui se présente sans
doute en cristaux de forme plus ou moins cubique (je n’ai pu véri-
fier), d’ott son nom d’aksa-, litt. « dé ».

En interprétant de cette fagcon v.-p. ax$aina-, on obtient un sens
bien plus satisfaisant pour un nom de pierre précieuse, « qui a la
couleur du vitriol bleu», que le pale et incolore « non clair», &
rejeter dans les limbes de I'étymologie malheureuse.

2. — Haumavarga-.

Les inscriptions achéménides distinguent les Saka tigrarauda et
les Sakd haumavarga. La premiére épithéte est claire, grace a un
relief et au témoignage d’'Hérodote ; elle signifie « au bonnet poin-
tu». La seconde parait bien étre également un composé, dont le
premier terme serait le hauma, la plante sacrée. Mais le second ?
Les deux interprétations qui en ont été essayées (Kent les énumeére
p. 211) restent dans le vide, faute de rapprochements pour justi-
fier les traductions par « drinking » ou « preparing ».

On a peut-étre pensé a un mot de la langue saka de Khotan,
aurgd, orga « adoration, culte, hommage », ce qui irait fort bien
sémantiquement : les haumavarga seraient ceux « qui rendent un
culte au hauma». On a sans doute été arrété par une difficulté
phonétique : le mot khotanais ne peut contenir un ancien -rg-,
qui serait représenté par -r-; il repose sur un *avarka. Des lors,
puisque les inscriptions achéménides représentent en général un
stade linguistique « ancien », on devrait y trouver *haumavarka (*).
Mais c’est 1a raisonner comme si la notion d’iranien ancien — et,
plus généralement, celle de stade linguistique — était quelque
chose d’absolu, de monolithique. En réalité, rien ne dit que la
langue des Sakas haumavargas, au ve siécle avant J.-C., méme
si elle était encore, dans I’ensemble, au stade de « I'iranien an-
cien », n’avait pas déja changé -rk- en -rg-. En fait, un tel déve-

(1) C’est la forme que cite CHRISTENSEN, Die Iranier, p. 254, mais il s’agit
d’'une erreur de sa part.

9




178 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

loppement — en avance sur I'évolution générale du phonétisme —
est vraisemblable, si I'on tient compte de trois faits :

1. k est particuliérement débile aprés r dans les dialectes iraniens
en général ; par exemple, le pehlevi maintient k en toute autre
position (et maintient ¢ aprés r), mais change -rk- en -rg- : akas
« averti», kart « fait », mais marg «la mort»;

2. La rapidité d’évolution du khotanais est attestée pour la
période dont on a des textes, soit du vii® au x® siécle ;

3. Dés le 1@ siécle, le parler de Kaniska, dont on peut juger de-
puis peu par la grande inscription de Surkh Kotal, montre un pho-
nétisme avancé : par exemple, { intervocalique y est déja devenud.

En résumé, on peut trés bien supposer qu'un « ancien » *hauma-
varka- ¢« vénérant le hauma» avait déja donné, a I'époque des
inscriptions achéménides, haumavarga-.

3. — L’ORIENTATION DU SACRIFICE.

On sait que les prétres indiens, en sacrifiant, évitent de se tourner
vers le sud.

Les prétres parsis, au contraire, évitent le nord.

Aucune explication, & ma connaissance, n’a été proposée de
cette différence. On peut d’abord penser que I'Inde, pays semi-
tropical, redoute avant tout la chaleur, donc le midi, tandis que
I'Iran, plus septentrional, n’a pas de plus grand ennemi que le
froid, le nord. Toutefois, si I'on regarde les motifs donnés, de part
et d’autre, une autre raison apparait. Les Indiens évitent le midi
parce que c’est le c6té des manes (V. p. ex. Satap. 3. 1. 1. 2 et d.
Hillebrandt, Rituallitteratur). Cela implique, si 'on tient compte
de I'opposition bien connue entre méanes (pitarah) et dieux (deval),
que le nord est le coté de ceux-ci. Dés lors, il est naturel que les
mazdéens, qui proscrivaient le culte des anciens dieux, des daéves,
leur aient littéralement tourné le dos. C’est du nord qu’est censie
venir, selon Vd. 7. 2, la Druj des morts.

4. — pehl. géspand.

Ce terme a d’abord servi 4 traduire av. gav- « beeuf », accompagaé
ou non de I'épithéte spanta-: on le voit dans I’Avesta pehlevi.



MIETTES IRANIENNES 179

Plus tard, il a désigné tout bétail, ainsi dans I'expression go-
spand varzitan du Pand Namak 20. 2, « élever du bétail », et enfin,
dans I'usage pehlevi que continue le persan, le terme s’est spécia-
lisé au sens de « petit bétail, mouton » : on a le couple opposition-
nel gavdn u gdspanddn « grand et petit bétail». Pourquoi cette
dévaluation ?

L’épithéte méme de spania invite & chercher I'explication dans
Pusage religieux. Or, divers indices prouvent que le sacrifice
sanglant n’a jamais cessé. Mais, au moins dés le temps de Sapiir,
si 'on en juge par son inscription de la « Ka’ba » & Naq3 i Rustam,
on ne sacrifiait plus de beeufs, mais des moutons. Cependant, on
avait transféré a ces derniers le nom des « beeufs sacrés » dont ils
étaient les économiques substituts. Ils 'ont gardé.

5. — DEUX RITES DU FEU.

Les textes, en persan ou en pehlevi, qui décrivent le rituel du feu —
et qu'a étudiés notamment Tavadia, ARW 1939, p. 256 sq. —
semblent obscurs et contradictoires. Selon la riviyat de Kamdin
Sapiir (texte : Darab Hormazyar’s Rivayat 1922 1 p. 67 ; trad. an-
glaise : The Persiaa Rivayats of Hormazyar Framarz 1932 p. 56 ;
trad. allemande : Tavadia, art. cité, p. 263), on transporte la flamme
seule 2 un feu de rang supérieur, et de la au feu de rang le plus
élevé ou feu Bahrim. Ce prélévement de la flamme est analogue
aux opérations, bien connues, qui conduisent a la fondation d’un
feu nouveau.

Au contraire, selon la Rivayat pehlevie (qui encadre le Datastin
i Dénik ; texte édité par Dhabhar, 1913, p. 115; trad. allem. :
Tavadia, art. cité, p. 265), « Quand on se sert du feu et que le tra-
vail est fini, on doit le recueillir. On doit en prendre une flamme et
la poser ailleurs et porter le reste (aparik) aux brandons du feu
Varhran». On voit que, selon ce texte plus ancien, ce n’est pas la
flamme, mais au contraire « le reste», c’est-a-dire les bois incan-
descents, qui sont transportés.

Comment expliquer cette divergence? Tavadia est embarrassé,
au point qu’il hésite 4 traduire comme il I'a fait la rivayat persane.
Je me demande si, en réalité, ce texte n’a pas combiné deux tra-
ditions, confondu deux rites entre lesquels nous devons distinguer.

Le premier est une purification du feu par raffinement, avec
transport de la flamme seule et sa réunion avec d’autres, semblables




180 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

a elle, pour fonder un feu supérieur. Ce rite a été développé chez
les Parsis.

L’autre est une régénération du feu usé par transport de brandons
incandescents, sans la flamme, a4 un feu supérieur déja existant :
on rameéne le feu 4 son origine et 4 son maitre, pour lui rendre sa
vertu. Ceci rappelle la coutume, répandue un peu partout dans
le monde, du renouvellement des feux au Nouvel-An, et il est pro-
bable que, pour que le rite ait tout son sens, il devait s’achever
par un retour du feu au foyer d’oul on était parti. Quoi qu’il en
soit, ce rite a été abandonné par les Parsis. Mais il parait avoir été
d’importance essentielle sous les Sassanides ; on apercoit quel réle
vital il a di avoir : maintenir en acte, par une opération symbo-
lique souvent renouvelée, la dépendance des foyers par rapport
aux villages, des villages par rapport aux provinces, en somme
toute la pyramide sociale. Ce n’est pas un hasard si le feu supé-
rieur, dans les rivayat pehlevie et persane, est généralement le
feu Varhran (ou Bahram), c’est-a-dire (selon un texte expres) le
roi des feux.

On congoit qu'en s’exilant, les Parsis ait abandonné ce rite,
avec l'organisation politique qu’il symbolisait. Plus tard, au
xviie siécle, quand le contact eut été renoué avec I'Iran, les Qa-
dimis ont voulu en rétablir la pratique.

A cette époque, ce rite de régénération s’était depuis long-
temps (au moins depuis le temps de Kamdin Sapiir, 1559) con-
fondu, comme on I'a vu, avec celui de purification par raffinement.

Que font donc les Parsis, demandera-t-on, quand ils ont fini
de se servir d’un feu, puisqu’ils n’en transportent pas les brandons
et qu'il est interdit de I'éteindre? Ils suivent I'usage alternatif
prévu par la rivayat pehlevie : recouvrir le feu pour le laisser cou-
ver jusqu'au lendemain sous la cendre. (Tavadia, art. cité, p. 267).

6. — Yazdan.

A quelles divinités s’adresse le sacrifice? A Ormazd sans doute,
au grand dieu, ennemi d’Ahriman. Mais aussi, si 'on y regarde de
plus prés, 4 plusieurs autres. Une partie du Yasna s’adresse a
Srod : c’est le Sros dariin. Une autre est consacrée aux eaux. Le
feu lui-méme peut représenter Bahram : il est traité comme un roi.
On suspend au dessus de lui une couronne. Cela est bien connu.
Ce qui I’est moins, et qui parait méme tout a fait oublié, c’est la



MIETTES IRANIENNES ' 181

signification analogue d’une figuration trés fréquente au revers des
monnaies sassanides. L’autel du feu y apparait pourvu de pattes
de lion dont la présence n’a jamais été expliquée mais qui me
semblent clairement destinées & donner a 'autel I'apparence d’un
trone (semblable & celui de Darius, par exemple, sur les reliefs de
Persépolis et d’ailleurs) et, par conséquent, au feu la dignité d’un
roi.

Le feu, d’autre part, c’est Mithra : « temple du feu » se dit cou-
ramment Dar i Mihr « maison de Mithra », et I'un des trois grands
feux célébres a I'époque sassanide s’appelait Burzen Mihr «le
grand Mithra». En ce sens, le feu est le soleil : c’est I'un des traits
par lesquels s’exprime le symbolisme cosmique du Yasna. Sil'on
observe en effet la dispositon du sacrifice, on y reconnait sans peine,
comme sur I’emplacement védique, les figurations du soleil, de la
lune et de la terre. Le feu, on vient de le dire, est le soleil ; il se
présente sur un vase circulaire. La lune est 1a sous I’apparence des
deux croissants de métal (!) oi I'on pose et repose le barsom —
rite de fécondité. Quant a la terre, c’est la table, obligatoireinent
carrée, devant laqu.le <’assied le prétre zot.

Récapitulons. Laissant de coté Ormazd, cela fait donc six dieux
présents au sacrifice : Sro§, Bahram, les Eaux, la Lune et la Terre :
six yazatas.

Ily en a d’autres. Ou plutdt, tous sont 1a. Car le feu Bahrdm a
le pouvoir de les attirer : c’est ce que disent deux textes pehlevis
(que m’a fait connaitre le P. de Menasce), le Denkart, M 522. 21,
et la Rivayat pahlavie, Dhabhar 57.10. Le feu Varhran y parait
comme une porte de communication entre le ciel et la terre : quand
les dieux célestes (méndkan yazatan) viennent sur terre (dans le
gétik), ils vont d’abord au feu Varhran, ensuite aux autres lieux (2).

(1) 11 semble y avoir eu interférence entre symbolisme cosmique et sym-
bolisme royal dans l'interprétation de ces objets, qui, au dire du Datastan
i Dénik, 48, 17 (cité DaABHAR, Kharegat Memorial Volume, I, 1953, p. 146)
représentent la couronne des rois.

(2) Ces textes jettent un jour décisif sur la question des figures représen-
tées dans les flammes, sur diverses monnaies et intailles sassanides. Si tous
les dieux viennent dans le feu Varhran, il ne faut pas vouloir retrouver 'un
d’eux, a l'exclusion des autres, dans ces figurations. En fait, on a diverses
raisons de les identifier tantét a Varhran, tantét a KtaE, tantét A4 Anahit,
tantdt enfin a Ormazd. — L’interprétation donnée ci-dessus, dans le texte, ne
prétend pas se substituer a celle, traditionnelle, de I’expression dar i mihr




182 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Ainsi, le sacrifice devant le feu s’adresse aux yazatin ou yaz-
dan. Comme il s’adresse, d’autre part et éminemment, & Ormazd,
une équivalence devait tendre a s’établir entre les deux termes
et c’est pourquoi, je pense, Yazdan est devenu synonyme d’Ormazd.

Quand s’est produite cette équivalence? On peut seulement
dire qu’elle était en vigueur a I'époque des livres pehlevis qui em-
ploient la formule pa nam i yazdan comme une bi *smillah ; que le
Kar Namak i Artax3ér met au moins une fois le verbe au singulier
apres yazdan (Kn. 3. 10, cité Nyberg, Hilfsbuch 11, p. 249) ; et que
la plus ancienne attestation de ce mot en composition nous est
donnée par les dipinti de la synagogue de Dura-Europos, qui
citent un personnage Yazdantuzm et un Yazdanpése.

7. — gétik pa baxt: méndk pa kunisn.

Les mazdéens se sont demandé comment concilier la toute-
puissance du destin avec la liberté du choix : témoin la variété des
textes pehlevis traitant de ce probléme. Jackson leur a consacré
un chapitre de ses Zoroasirian Studies 1928, p. 219 sq., étude re-
prise et corrigée par Tavadia, ZII, 8, p. 199 sq.

La solution la plus frappante et la plus claire est celle que for-
mule le Vidévdat pehlevi : gétik pa baxt, méndk pa kunisn « le mateé-
riel est selon le sort, le spirituel selon I'action humaine » ; autre-
ment dit, nous ne dépendons du destin que pour les choses maté-
rielles, tandis que, dans I’ordre spirituel, nous sommes maitres par
notre action.

Les Iraniens ont pu arriver d’eux-mémes & cette formule. Ce-
pendant, on ne peut pas ignorer — car peut-étre ne I'ignoraient-ils
pas non plus — que les néo-platoniciens en avaient trouvé une assez
semblable, au moins par le contenu. Ils avaient découvert ce moyen
« d’échapper au déterminisme », comme nous dirions : identifier
I'Heimarmené a la Physis (¥), ce qui laissait I'dme libre.

par « maison de justice»: car ces temples servent de tribunaux (a 1’échelon
inférieur). Le mot mihr y a gardé quelque chose de son vieux sens de « contrat ».
Que le feu sacrificiel soit bien une sorte de double ou rival du soleil, c’est suffi-
samment attesté d’autre part.

(1) Cf., par exemple, JAMBLIQUE, ap. StoBtE, Anthol., 1, V, 18, p. 186 H.
Je dois cette précision 4 mon ami Etienne Evrard, assistant a 'université
de Ligge. Il me fait, d’ailleurs, remarquer qu’il est abusif de prétendre, avec



MIETTES IRANIENNES 183

Cependant, si les Iraniens ont pu étre séduits par cette solution,
ils ne l'ont pas empruntée telle quelle. Plotin disait que I’ame,
quand elle est sans le corps, est libre (). Les Iraniens, quand ils
n’étaient pas manichéens, ne méprisaient pas absolument la ma-
tiere et ne considéraient pas I’ame séparée d’elle.

Liege J. DucHESNE-GUILLEMIN.

NiLssoN (Gesch. der griech. Rel., 11, p. 484), lequel semble avoir pris cette
jdée dans GuNDEL, Beitrdge zur Entwicklungsgeschichte der Begriffe Ananke
und Heimarmene, 1914, que Posidonius, déja, opposait la Heimarmeng, prin-
cipe purement physique, 4 un principe supérieur, Zeus ou pronoia.

(1) Enn., 111, 1, 8 (autre référence communiquée par E. Evrard).




Reprinted from:

ACTA ORIENTALIA
XXX (1966)

AUTRES MIETTES
PAR

J. DUCHESNE-GUILLEMIN
Université de Lidge

1. Encore pahl. géspand ‘mouton’.

J’ai proposé! d’expliquer par l'usage religieux le passage
sémantique d’av. gav- sponta- ‘boeuf sacré’ a pahl. gospand
‘mouton’. « Au moins dés le temps de Sapir, écrivais-je, si 'on
en juge par son inscription de la’ Ka’ba a Nagsh-i Rustam, on
ne sacrifiait plus de boeufs, mais des moutons. Cependant, on
avait transféré a ces derniers le nom des ‘boeufs sacrés’ dont ils
étaient les économiques substituts. »

Un paralléle est fourni, de nos jours, par une peuplade afri-
caine: quand les Nuer? prennent pour victime sacrificatoire, &
la place d’'un boeuf, un concombre, ils I'appellent boeuf.

2. Sogd. ’yné-h ‘femme’.

L’étymologie de ce mot et de yaynobi in¢, infak® n’a jamais
été donnée. Mais elle est évidente grice au terme chorasmien
yw’nk ‘jeune’ (avec l'article, >y yw’nyk) cité par Henning®, qui
en a rapproché véd. yuvdn- (dont le correspondant avestique est
yavan-) ‘jeune; jeune homme’.

Ce terme védique a pour féminin yuvati-, qui a notamment
le sens de ‘jeune fille, jeune femme’.

Le terme sogdien, comme le chorasmien, comporte un suffixe
en k, devenu phonétiquement ¢ comme dans sogd. kn¢ ‘fille’ <

1 ‘Miettes iraniennes’, Hommages & Georges Dumézil, 1960, p. 98 sq.

2 E. E. Evans-Pritchard, Nuer Religion, Oxford 1956, p. 128; cité d’aprés Lévi-
Strauss, La Pensée sauvage, 1960, p. 296.

3 Benveniste, Essai de Grammaire sogdienne, 1929, p. 81.

4 Mélanges Zeki Validi Togan, Istanbul 1955, p. 425.




J. DUCHESNE-GUILLEMIN 185

*kanikd, av. kainika-, skr. kanyaka-, pahl. kanicak, cf. kanik, et
dans sogd. bouddh. ny¢ ‘nez’ < *nahikd, cf. skr. ndsika.

L’initiale résulte de ya-, comme dans ’yz ‘sacrifier’ < yaz, dans
*yksy < skr. yaksa- ‘démon’ et dans ’ysph ‘jaspe’®. On peut donc
poser un *yavanikd ou *yavnika, devenu promptement (cf. av.
asaoni-) *yaonikd, dont le traitement ultérieur est conforme a ce
qu’on trouve® dans *x¥atauni (fém. de x*a-tavan) > ywi(’)yn-h
‘reine’: ao suivi de ni donne én (ou in), cas particulier du traite-
ment d’ao + consonne + i, attesté’” dans *patibaudaya- > sogd.
ptfyd ‘connaitre, reconnaitre’. Bref, *yaonika donne réguliére-
ment ¢é/in¢, noté ’ynd.

5 Gershevitch, A Grammar of Manichean Sogdian, 1954, § 206 a.
¢ Ibidem, § 133.
7 Ibidem, § 187.




J. DUCHESNE-GUILLEMIN

ROM ODER ... WAS?

R. G&bl, il y a quelques années, a versé une nouvelle piéce au dossier de la monnaie
kugane souvent interprétée comme représentant la déesse Rome et il y est revenu dans
le compte rendu qu’il a donné de ma Religion de I'Iran ancien dans la WZKM,
1963-64, p. 263 sq.:

“Ich finde hier trotz mehrfacher anderer Erklirungen noch immer die Uberzeugung,
die fabelhafte Legende PIOM sei eine Verballhornung der Roma. Demgegeniiber sei
nochmals daran erinnert, dasz nach Ausweis eines inzwischen aufgetauchten stempel-
frischen Dinars des Huviska aus der Sammlung des verstorbenen General Haughtons
(...) die Legende PiPTO oder PIPNO gelautet haben musz, da der dritte Buchstabe
zweifellos ein San ist. An diesem Befund zu deuteln ist sinnlos, gleichgiiltig in
welche Schwierigkeiten linguistischer Natur wir gestiirzt werden (vgl. Gobl, Zwei
Neufunde in der Numismatik der Kuschan, Mitt. d. Osterr. Num. Gesellschaft, 1960,
Nr. 8, S. 95f. (mit Abb.).”

Quand on fait observer au Prof. Gébl, comme je I’ai fait par lettre et oralement,
que la divinit¢é PIPTO ou PIPNO n’a laissé aucune autre trace de son existence, il
répond que c’est affaire aux spécialistes de la linguistique de démontrer cette existence:
“Die Erlduterung dieses Namens aus dem Indischen oder Ostiranischen muss ich
den Fachkollegen aus der Sprachwissenschaft iiberlassen.” Bien! Mais, tant qu’il
n’auront rien trouvé (et cela peut durer longtemps!), n’est-il pas de bonne méthode,
et simplement prudent, de s’en tenir, faute de mieux et provisoirement, a la seule
explication qui ait le mérite, toute ‘fabelhaft’ qu’elle est, de ne pas faire appel a un
&tre imaginaire? Que le nom de Roma, écrit en un alphabet peu familier (’alphabet
latin) ait été corrompu en PIAH ou PIPTO ou PIPNO ne change rien a I'affaire, et ne
saurait excessivement surprendre chez des gens qui étaient capables de défigurer,

sinnlos, TEIPO en ZEIPO Ou MEIPO Oou ZERO.
UNIVERSITE DE LIEGE




187

Annelies Kammenhuber, Die Arier im vorderen Orient. Heidelberg, C.
Winter, 1968. 295 pp.

L’auteur, assyriologue, a éprouvé le besoin de mettre en garde les indo-européanistes
contre I’abus de I’étymologie “aryenne” dans I’élucidation de I’'onomastique de I’Asie
antérieure. La préparation de son ouvrage a demandé plusieurs années, au cours
desquelles a paru celui de Manfred Mayrhofer, Die Indo-Arier im alten Vorderasien
(1966), dont j’ai rendu compte ailleurs (Chronique d’Egypte, 42, 1967, pp. 343sq.).

Mlle Kammenhuber n’a pas cru devoir se ranger au jugement modéré, bien tempéré,
de son prédécesseur immédiat; elle a persisté dans son attitude hypercritique. C’est
ainsi qu’elle met en doute, sans raison suffisante, I'interprétation du kassite Suriyas
par le sanskrit siriyah ‘soleil’, alors que cette interprétation, par une rare chance, est
corroborée du coté sémantique par la glose Samas. Cette hypercritique la conduit a
réduire considérablement le nombre des attestations slires de la présence aryenne.
Mais, comme elle ne peut rien contre un noyau résistant de faits sirs, elle aboutit a ce
paradoxe, dont elle prend bien consience (p. 239), qu’il est devenu plus difficile d’expli-
quer “das merkwiirdige Phdnomen, dass die Mitanni-Hurriter nach Ausweis ihrer
Sprache einige arische Lehnworter, bestehend aus Gétter-, Personennamen und
wenigen hippologischen Fachausdriicken, iibernommen haben. Warum geschah das?
Und wann und wo fand diese Beriihrung zwischen den Ariern und den (spéteren)
Mitanni-Hurritern statt?” Il lui faut bien admettre, pour sortir de ’embarras ou elle
s’est mise par sa faute, que “wohl eine kleine arische Oberschicht zu den Mitanni-
Hurritern gelangte”, mais, ajoute-t-elle, cette classe dominante, au moment de I’ex-
pansion de la puissance mitannienne, était déja hourritisée.

Liége J. Duchesne-Guillemin







