
  

  

  

  

    

288AURÛ 

  

è DiLICALIONL ( «| 

l’Université de Téhéran 

No. 1461 

Jacques Duchesne- Guillemin 

OPERA MINORA 

PHILOLOGIE ET HISTOIRE 

DE 

L’IRAN





    

  

Jacques Duchesne- Guillemin 

OPERA MINORA 

PHILOLOGIE ET HISTOIRE 

DE 

L’IRAN 
Téhéran 1974 

AFTER, 
CSITE 

N .— 24% 

THE 

 



  

Publication de 

l’Université de Téhéran 

No. 1461 

  

Prix 190 Ris.



    

  

OPERA MINORA 

I 

Philologie et histoire de l’'IRAN. 

A 

Auguste Bricteux 

B 

L’Etude de l’iranien ancien au vingtième siècle 

C 

Vieux Perse 

Indo-Iranica (Bsos, IX, 1941) 

Old Persian yaumaniÿ (Henning Memorial Volume) 

La Religion des Achéménides 

Die Religion der Achämeniden 

55 

63 

67 

92 

Religion et Politique de Cyrus à Xerxès (Cyrus Commemoration Volume) 104 

D 

Avesta 

Les Citations avestiques de l’Augmadaica 
Exégèse de l’ahuna vairya (Indo-lranien Journal, 1958) 

Ahura Mi0ra (Mélanges Cumont, 1936) 

Etymologies avestiques (Bsos, X, 1942) 

AW. Oraëtaona-. 

E 

Autres langues iraniennes 
Ta Aÿara (Byzantion, 1937) 

Le nom de la Chorasmie (Jackson Memorial Volume) 

Sui dialetti iranici (Archivio glottologico Italiano, 1964) 

Miettes iraniennes (Hommages à G. Dumézil, 1960) 

Autres miettes 

Rom oder... was? (Pratidänam F. Kuiper) 

117 

134 

141 

145 

154 

157 

160 

163 

176 

184 

186 

Compte rendu d'A. Kammenhuber, Die Asier im vorderen Orient, 1968) 187 

    

 





      

Avertissement 

Quand mon ami le professeur Bahram Faravashi me proposa de réunir 

en volumes mes articles d’iranologie, j’acceptai avec empressement cette 

nouvelle occasion de collaboration entre nos deux pays. 

Quelque lecteur s'ingéniera peut-être à découvrir - ou à inventer - 

entre ces morceaux, nés pour la plupart du hasard ou de sollicitations 

occasionnelles, des liens profonds. 

J'ai groupé en tête de ce premier volume, après un éloge de mon 

maître et prédécesseur à l’Université de Liège, Auguste Bricteux, qui y 

commença son enseignement dès 1904, et un rapport sur l’étude de l’iranien 

ancien au 20€ siècle, les articles concernant les Achéménides, surtout leur 

religion, en rejetant aux deux volumes suivants les autres études sur la reli- 

gion de l’Iran ancien, sur ses rapports avec le pensée grecque et avec la 

religion d’Israël, etc. 

J'ai exclu deux articles qui ont depuis longtemps cessé de me satisfaire: 

v.p. Oarmiÿ est le vieux nom du cyprès, v.p. artäcä brazmaniya doit s’interpréter 

comme l’a proposé Rüdiger Schmitt, Ortentalia 1963. 

On n’a pas pu en insérer d’autres, non encore sortis de presse, notam- 

ment une nouvelle étude (corrigeant légèrement la première) sur v.p. yaumaniÿ, 

à paraître dans les Mélanges Benveniste, et ma communication au Congrès 

Mondial d’Iranologie de Shiraz, 1971, qui doit figurer dans le volume 3 

d’Acta Iranica. 

Une bibliographie détaillée, arrangée par ordre chronologique et 

comprenant même mes livres et articles sur Paul Valéry et d’autres écrivains 

français, terminera le 3° et dernier volume du présent recueil. 

Les presses de l’Université de Téhéran, dirigées avec un dévouement 

infini par le professeur Faravashi, se sont acquittées parfaitement de leur tâche. 

Téhéran, le 5 novembre 1974 

J. Duchesne - Guillemin 

Professeur à l’Université de Liège 

Docteur honoris causa de l’Université de Téhéran. 

  
 





  

  

AUGUSTE BRICTEUX 
(1873-1937) 

1904 

EXTRAIT DU 

LIBER MEMORIALIS 

L'UNIVERSITÉ DE LIÈGE 
DE 1936 À 1966 

Tome II. Notices biographiques  



  

AUGUSTE BRICTEUX 
(1873-1937) 

1904 

RICTEUX, Auguste-Martin-Julien, naquit à Flémalle-Haute, le 

B 23 décembre 1873. 
I] fit ses études moyennes et ses humanités à l'Ecole moyenne de 

Seraing, puis à l’Athénée de Liège. — Deuxième prix d’histoire, pre- 

mier accessit de français, accessit de version latine au concours général 

de rhétorique. — Médaille du gouvernement pour avoir obtenu le pre- 

mier prix d’excellence dans toutes les classes. 

Dès sa petite enfance, la lecture des Mille et une Nuits, un des 
rares livres que possédât son père, avait fait jaillir en lui les deux 

sources de sa sensibilité esthétique, qui allaient toute sa vie couler à pleins 

bords, intarissables et fraîches, comme des fontaines enchantées : un 
don d’émerveillement universel et le goût des choses de l’Orient. Cet 

homme savait admirer, et l’enthousiasme exerçait sur son âme une 

possession si totale que le dernier livre lu, le dernier morceau joué, la 

dernière pièce entendue lui paraissaient toujours, sur le moment, ce 

qu’il connaissait au monde de plus beau ; et il en faisait un éloge sans 

réserve, avec toute l’ardeur sincère du poète des anciens âges ornant 

des attributs de la divinité suprême chacun des dieux qu’il adore tour 

à tour. , 

Mais ce goût universel se portait cependant de préférence vers 

l'Orient, justement parce que c’est là que la vie, comme la littérature, 
possède le plus haut degré de merveilleux. Quand il fit ses trois voyages 

dans la Perse d’avant la guerre, c’est l'existence telle qu’elle était du 
temps d’Haroûn-al-Rashîd, et dont il avait tant rêvé, qu’il put observer 
autour de lui, maintenue presque sans changement dans un moyen âge 

qui vient à peine de prendre fin. Un reflet de ce monde disparu se 
trouve dans son carnet de route intitulé Au pays du Lion et du Soleil. 

Dans la littérature des Arabes ou des Persans, il appréciait moins, 
sinon pour en reconnaître l’adresse, les raffinements d’une rhétorique et 

  

 



  

AUGUSTE BRICTEUX 3 

d’une poétique trop savantes que l’art simple et quasi populaire des 

Mille et une Nuits, la trame unie et le large dessin de l’épopée firdou- 

sienne. 

L’immense promenade que fut sa vie à travers les littératures 
du monde entier, il voulut la faire autant que possible dans les textes 
originaux, dont presque toujours la traduction, en appliquant des mots 

de chez nous et d’aujourd’hui — si bien choisis soient-ils — à des réa- 
lités ou à des songes d’ailleurs et d’autrefois, brise le charme. Aussi 

finit-il par savoir la plupart des langues qui ont eu une littérature, celles 

de l’Europe, du portugais au russe, y compris le finnois et le basque, avec 

une prédilection pour l'anglais, celles d’Asie, parmi lesquelles, s’il oublia 

son chinois et s’il n’a jamais communiqué sa connaissance du géorgien, 

il cultivait et enseignaïit l’hébreu, l’arabe, le turc, le persan, le pehlevi…. 

Il avait commencé ses études universitaires, à l’Université de Liège, par 

la philologie germanique, mais, se sentant attiré par l’orientalisme, il 
chercha dans l’antiquité classique la préparation indispensable et la 
solide formation philologique qu’elle seule peut donner. 

En 1898, il fut reçu docteur en philosophie et lettres, groupe philo- 

logie classique, avec grande distinction. 

Tout en étant chargé de deux préceptorats, il suivit avec assiduité 
les cours de V. Chauvin qui lui apprit d’abord l’arabe, puis l’hébreu. En 

même temps, il s’adonnait à l’étude du chinois sous la direction du 
Père Steenackers et il acquit bientôt une telle maîtrise dans cette langue 

si difficile qu’on lui offrit la place d’élève interprète à la légation de 

Pékin. Il n’accepta pas cette offre car, dans l’entretemps, il avait com- 

mencé avec M. Orsolle, alors chargé de l’enseignement de cette langue à 

l'Université, l’étude du persan, qui allait devenir sa vraie spécialité et le 

domaine préféré de ses recherches. 

Lorsque, en 1900, une grave maladie des yeux empêcha M. Orsolle 

de continuer son enseignement, M. Bricteux fut autorisé, par arrêté 
ministériel, sur avis favorable unanime de la Faculté, à le suppléer dans 
son cours. Cette autorisation fut renouvelée par un arrêté ministériel 

du 29 mars 1901 et, quand M. Orsolle se retira définitivement, M. Bric- 

teux fut agréé, par arrêté ministériel du 17 novembre 1902, pour faire 

le cours libre de langue persane à la Faculté de philosophie et lettres. 

Il fut chargé définitivement du cours de persan par arrêté ministériel du 

31 octobre 1904. Il enseigne également cette langue au Cercle polyglotte 
de Bruxelles en 1905, année où fut fondé ce cercle. Par arrêté royal du 

5 novembre 1904, il avait été chargé, à l’Université de Liège, du cours 
de langue turque, nouvellement créé, et autorisé à faire les cours d’his- 
toire de la Perse ancienne et d’histoire de l'Orient musulman au point 
de vue commercial, industriel et diplomatique. Puis, à la mort de son 
regretté maître V. Chauvin, M. Bricteux fut chargé, par arrêté royal du    



  
  

4 FACULTÉ DE PHILOSOPHIE ET LETTRES 

23 février 1914, des cours de littérature orientale, hébreu et arabe, à la 

Faculté de philosophie et lettres, du cours libre d’arabe et du cours 
facultatif de droit musulman. Il fut promu à l’ordinariat le 30 avril 1922. 

Dès 1905, il avait préconisé, en un rapport sur L'enseignement des 

langues orientales, la création à l’Université de Liège d’une école des 

langues orientales. Ce projet ne put se réaliser qu’en 1922, par la fon- 

dation de l’Institut supérieur d’histoire et de littératures orientales 
annexé à la Faculté de philosophie et lettres. Bricteux y enseigna 

lhébreu, l’arabe, le turc, le persan, le pehlevi, et les matières générales, 

histoire, géographie, institutions, littérature, se rapportant à ces langues. 

Par arrêté du 5 juillet 1927, il fut autorisé à faire, à l’Institut supérieur 

de l’histoire de l’art et d’archéologie, un cours libre d’histoire de l’art 

musulman. Enfin, le 10 octobre 1932, il fut chargé de faire, à la Faculté 

de philosophie et lettres, le cours de linguistique générale qui figure 

également au programme du doctorat en sciences anthropologiques 

sous le titre : Eléments de la science du langage. 

Une grande ouverture d’esprit, un pouvoir d’adaptation parfaite 

lui permettaient d'apprécier les plus humbles mérites d’une œuvre, et la 

musique, qu’il pratiquait beaucoup, avivait encore cette sensibilité 

d'artiste. Son goût pour les langues et son goût pour la musique 

n'étaient peut-être, après tout, que les deux formes d’une même passion : 

lorsque, s’étant assimilé par une gradation régulière de thèmes ou de 

gammes un mécanisme linguistique ou la technique d’un instrument, il 

déchiffrait quelque œuvre littéraire ou musicale, sans doute le sentiment 

de résoudre des difficultés sans cesse renaissantes avec toujours plus 
d’aisance, de rapidité et de finesse, — d’approcher toujours davantage 

de la traduction ou de l’exécution parfaites — avait-il dans les deux cas 
une seule et même saveur pour ce virtuose des langues. 

Il avait recueilli sur celles-ci, grâce à cette immense pratique jointe 

à un jugement très sûr, une foule d’observations; il en faisait la riche 

matière de son cours de linguistique générale, son favori entre tous 

ceux qu’il avait assumés ; il le faisait chaque année de façon nouvelle 

et l’avait ainsi récrit plusieurs fois; sa mort a causé à cette science 
encore en gestation un retard grave en l’empêchant de donner à son 

enseignement la forme d’une doctrine arrêtée, comme il se proposait de 
le faire avec l’aide d’un de ses disciples. Au reste, l’érudition, fût-elle 
linguistique, l’intéressait moins pour elle-même que comme l’indispen- 
sable servante de l'intelligence des textes. C’est ainsi que, peu soucieux 
d’accroître encore la somme des doctes publications de son temps et 
mettant la beauté par-dessus tout, il s’est proposé uniquement, dans la 
plupart de ses livres, de faire connaître et goûter des œuvres. 

Si l’on excepte son étude sur l'épopée finnoise, il s’agit exclusi- 
vement de textes persans. Ses traductions de poèmes de Djâmi et d’épi- 

  

 



  

AUGUSTE BRICTEUX 5. 

sode du Shâhnâmeh mettent des chefs-d’œuvre déjà classiques à la 

portée d’un large public d'amateurs ; au contraire, c’est pour la première 
fois qu'est éditée et traduite la petite œuvre, Pasquinade sur la ville de 

Tebriz, qui fait le sujet de sa contribution aux Mélanges pour le 

X° anniversaire de l'Institut oriental ; maïs le principal service rendu à 

la science par A. Bricteux est d’avoir, par ses textes et traductions de 

contes et de comédies, augmenté de manière notable les possibilités 

— jusque-là fort restreintes — d’étudier la littérature et la langue de 

l’Iran moderne. La notice qui lui avait été consacrée, peu de mois avant 
sa mort, par le Liber memorialis de l’Université de Liège, comporte 

un relevé complet de ses publications. Il suffira d’y ajouter la traduc- 
tion de Roustem et Sohräb, à laquelle il venait de mettre la der- 
nière main avec quelques amis quand la maladie l’a frappé. 

Son œuvre écrite, pour considérable qu’elle soit, ne donne pas la 

mesure de l’immense tâche à laquelle il s’est livré corps et âme : celle 

d’enseigner ; il était né professeur, et si ses méthodes ont varié, son 

ardeur à communiquer ses connaissances et le plaisir qu’il éprouvait à 
le faire n’ont jamais faibli ; mais son enseignement ne représente encore 

qu’un aspect de sa vie totale de savant et de sage. Celle-ci fut son véri- 

table chef-d'œuvre, et semble du reste avoir été un caprice de la nature, 

choisissant un enfant que rien dans son milieu ni son ascendance n’y 

préparait pour le favoriser de dons extraordinaires ; pourtant, ce lettré, 

cet artiste doué de toutes les facilités n’avait certainement pas pu con- 
quérir sans un long effort sur lui-même non seulement son érudition 

étendue mais la droiture de son jugement et l’élévation de son carac- 

tère ; car il avait détaché son cœur des querelles et des tristes passions 

humaines, comme son esprit de toute vaine opinion. Bien que la vie ne 

lui ait pas été facile, ou peut-être à cause de cela même, il savait en 

cueillir jour après jour, suivant le précepte ancien, les petites joies 

authentiques, qu’il fût à table avec des amis devant un bon repas ou 

quelque jeu, ou au milieu de ses petits-enfants. Sa gaieté bien connue, 
son indomptable rire recouvraient cependant une amertume profonde, 
qui lui avait à la longue bridé douloureusement la bouche et que trahis- 
saient par instants des silences rêveurs : il avait trop d’imagination, 

cette faculté — moins commune qu’on ne croit — de se représenter la 
réalité absente, pour méconnaître l’immense misère des hommes. Sa 
piété farouche, maïs infiniment révérencieuse, eût également surpris 
tous ceux qui, se divisant en camps adverses, veulent abaisser cer- 
tains hommes au niveau de distinctions qui ne valent que pour eux- 
mêmes. 

Une bonhomie native, héritage paternel, s’alliant à sa fréquentation 
des poètes de l'Iran, lui avait composé un style d’une grâce fleurie et    



  

6 FACULTÉ DE PHILOSOPHIE ET LETTRES 

quelque peu désuète, qui n’était qu’à lui et qu’il colorait, en parlant, 

d’une intonation chantante, car les exercices phonétiques n’avaient pas 
altéré chez cet homme simple l’accent du terroir. 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

PUBLICATIONS (°) 

Essai sur l’épopée finnoise à l’occasion du centenaire de Kalevala. Bulletin 
de l'Association des amis de l'Université de Liège, 1935, pp. 164-210. 

Roustem et Sohrâb, Bibliothèque de la Faculté de philosophie et lettres, 
1937, 91 pages. 

Notices nécrologiques sur A. Bricteux : par Herman JANSSENS, Le Flam- 
beau, juillet 1937 ; par R. FOHALLE, Revue belge de philologie et d'histoire, 1937, 
pp. 1069 et suiv. ; par J. PRICKARTZ, Bulletin de l'Association des amis de l'Uni- 

versité de Liège, juillet 1937, pp. 143 et suiv. 

() Pour les publications antérieures, voir Liber memorialis, 1936, t. 1, 
pp. 509-510. 

 



  

  

Sonderdruck 

KRATYELOS 

KRITISCHES BERICHTS- 

UND REZENSIONSORGAN 

FÜR INDOGERMANISCHE 

UND ALLGEMEINE 

SPRACHWISSENSCHAFT 

JAHRGANG VII « HEFT'1 

1962 

OTTO HARRASSOWITZ - WIESBADEN 

Vom Verfasser überreicht + Durch den Buchhandel nicht zu bezichen    





  

I. FORSCHUNGSBERICHT 

L’étude de l’iranien aneien 

au vingtième siècle 

I. 

1. L’Altiranisches Wôrterbuch vient d’être réimprimé!. Il avait 
paru en 1904, son supplément en 1906. Un nouveau supplément étant 
prévu, il semble opportun, en manière de préface, de dresser le bilan des 
travaux parus depuis cette première édition. 

Cette période n’est qu’en partie couverte par la brochure de 
Reichelt, Iranisch (Gesch. d. idg. Sprachw. IT 4, 2), qui s’arrête à 1927 
(année de sa publication) et d’ailleurs concerne tout l’iranien et toute 
l’histoire des études depuis leur fondation?. 

Récemment, dans le Handbuch der Orientalistik, l’iranien ancien 

a fait l’objet, de la part de K. Hoffmann, d’un exposé magistral et 
plein de faits, mais ou, regrettablement, l’auteur a cru devoir réduire, 

par deux distillations successives, la substance de sa vaste et sûre 
érudition, pour n’occuper finalement que 19 pages — alors que le 
moyen-iranien, sans même y compter le sace, confié à Bailey, s’étale, 
sous la plume compétente de Henning, en 110, dont pas une n’est de trop. 

On voudrait ici mettre à jour Reichelt, ou développer Hoffmann, 
en l’enrichissant de détails bibliographiques. 

Axé sur le Wôrterbuch de Bartholomae, notre exposé concerne 
l’avestique et le vieux-perse, à l’exclusion de la ‘tradition secondaire’, 
c’est-à-dire de tout ce que nous pouvons apprendre d’iranien ancien 
par d’autres sources que l’Avesta et que les inscriptions achéménides. 
Disons seulement en quoi consistent ces autres sources, qui nous 
renseignent principalement sur des noms de personnes et dont l’éla- 
boration incomberait à l’éditeur d’un nouvel Iranisches Namenbuch 
(celui de J'usti étant de 1895) 

2. Sources cunéiformes (non perses). 

 W. Eilers, Iranische Beamtennamen in der keilschriftlichen Über- 
lieferung, 1940, étudie quelques noms, communs ou propres. 

1 Bartholomae, Christian: Altiranisches Wôrterbuch. 2. unver. A. Berlin, 
de Gruyter, 1961, gr. 8°, 32, 990 S. geb. 100 DM. 

2 Cette brochure de Reichelt développe et remplace un texte donné par lui, 
sous le même titre, à la Festschrift Streitberg, 1924. 

1 Kratylos    



  

10 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Les noms aryens d’Asie antérieure, qui n’ont peut-être rien d’ira- 
nien, mais ce n’est pas sûr, sont étudiés par Dumont dans JAOS 1947, 
Indo-aryan names from Mitanni, Nuzi, and Syrian documents, et dans 

AnalOr 1948, en appendice à O’Callaghan, Aram Naharaim. Voir 
récemment sur le sujet: Mayrhofer, Sprache 5, 1959, 77s. et ZDMG 111, 
1962, H. 2. Mayrhofer aussi a exploité les documents d’Alalax dans 
IIJ 4, 1960, 136s. 

Les textes élamites sont particulièrement importants en ce qu’ils 
éclairent directement le texte vieux-perse des inscriptions achémé- 
nides : Cameron, The Elamite version of the Bisitun inscriptions, JCS 

14, 1960, 598. Du même auteur: The Persepolis Treasury Tablets, 

1948, avec un important compte-rendu par Gershevitch, AMaj IT, 1, 
1951, 132—144. Sur les mêmes tablettes: Hinz, ZDMG 110, 1961, 2368. 

3. Traces de la langue scythe. 

Les noms de lieux ont été étudiés par Vasmer, Untersuchungen 
über die ältesten Wohnsitze der Slaven, I. Die Iranier in SüdruBland, 

1923; les noms de personnes plus récemment, mais de manière in- 
adéquate, par L. Zgusta, Die Personennamen griechischer Städte der 
nôrdlichen Schwarzmeerküste, Prague 1955 (c. r. Benveniste BSL 53, 

*65). Une étude d’ensemble a été donnée par Harmatta, Studies in 
the Language of the Iranian tribes in South Russia, Budapest 1952; 
références bibliographiques. Voir enfin Abaev, Osetinskij jazyk i 
fol’klor, chapitre: Skifskij jazyk, 147s., et Isoglosse scito-europee, 
dans AION 4, 1962. 

4. Quantité d’autres noms iraniens sont attestés dans la littérature 

et l’épigraphie grecques. 

II. Matériel 

1. Depuis la publication du Würterbuch, de nombreuses et impor- 
tantes inscriptions en vieux-perse ont vu le jour. Alors que les re- 
cueils de Tolman (1908) et de Weissbach (1911) ne contenaient encore 
aucun nouveau texte, on a vu paraître successivement la “Charte de 
Suse” (Scheil, Mém. Délég. Perse XXI et XXIV), deux inscriptions 
de Xerxès (Herzfeld, AMI, puis Altpersische Inschriften) et quelques 
autres que l’on trouvera dans Kent, Old Persian 1950, 21953. 

Depuis Kent, on a encore eu: une inscription de Darius à Pasar- 
gades, Hinz, ZDMG 108, 1959, 117s.; un supplément à l'inscription 

dite ‘des daiva’ de Xerxès, WO 2, 1959, 470s.; la publication, par 

Wisemann, des Cylinder-Seals of Western Asia, qui assure la lecture 
(inédite) A6iyabauëta; enfin les nouvelles lectures du texte perse de   

 



  

L’iranien ancien au XXème siècle 11 

Bisitun par Cameron faites en 1948 et 1957 et publiées dans le JCS 5, 
1951, 478. et 14, 1960, 59s. (v. aussi Kent, JAOS 72, 1952, 9s.). Une 

lame inédite du musée de Solingen, avec inscr. p.-ê. en v.-p., sera 
publiée par Borger. 

En fait de rééditions de textes, sont plus récentes que le livre de 
Kent: l’anthologie figurant dans Brandenstein-Mayrhofer, Antiguo 
Persa, 1958, et l’étude de Lentz sur l’inscr. DPd, dans Indogermanica 

(Festschr. Krause) 1960, 945. 

2, L’Avesta, s’il ne s’est enrichi d'aucun texte nouveau, a, en beau- 

coup de ses parties, fait l’objet d'éditions critiques et d’interprétations. 

2.1. Les gâthâs ont été complètement rééditées, commentées et 
traduites par Andreas-Wackernagel-Lommel, NGG 1909, 42s., 1911, 
1s., 1913, 363s., 1931, 304s., 1934, 68s., 1935, 122s., ainsi que (par 

Lommel seul) WuS 1938, 237s. et KZ 67, 1940, 6s. (il manque Yasna 

53); par Maria Smith, Studies in the Syntax ..., 1929; enfin par 
Humbach, Die Gathas des Z., 2 vol. 1959. (Les traductions commen- 

tées de Duchesne-Guillemin, Zoroastre, 1948, et de Hinz, Zarathustra, 

1961, ne comportent pas l'original.) 
Des passages gâthiques ont été réédités par Bailey, Barr, Dumézil, 

Gaäl, Jackson, Lentz, Lesny, Markwart, Nyberg, Paul, Pisani, H.-P. 

Schmidt, Tavadia, Thieme et Widengren (v. Bibliographie ci-dessous). 

2.2. Des morceaux de l’Avesta récent ont été réédités: Videvdat, 

ch. I, par Christensen, Le premier chapitre du Vendidad, 1943; 
Hadoxt Nask par Gray, JAOS 67, 1947, 14s., et par Colpe, Die 
religionsgesch. Schule, 1961. Parmi les Yaëts, le Yt 5 à été réédité 
par A. Weller, Anahita 1938; le Yt 10 par Hertel, IIQF 9, 1927, par 

Herzfeld, Zoroaster, 1947 et enfin par Gershevitch, The Avestan 

Hymn to Mithra, 1959 (c.r. Tedesco Lg 36, 1960, 125s.); le Yt 12 

par H.-P. Schmidt, Vedisch vrata u. aw. urvata, 1958, p. 1258.; le 

Yt 15 par Wikander, Vayu, 1941; les Yts 14, 16, 17, ainsi que 18 et 

19 par Hertel, ILQF 7, 1931, et AbhLeipz XLI, 6. 

Divers passages de Yt 5: Hauschild, Mitteil. Inst. f. Orientf. 1959, 

18. Le Srôë Yt (Y 57) a été réédité par Schwyzer, ZII 7, 97s. Le Niran- 
gistan, éd. par Waag, 1941 (mais Humbach, KZ 77, 1961, 106s.). 

L’Aogemadaëëa, par D.-G., JA 1936, I, 241. 

2.3. La traduction pehlevie de l’Avesta est devenue plus accessible 
(partiellement) grâce à: Dhabhar, Pahlavi Yasna and Vispered, 
Bombay 1949; Zand i Khurtak Avistäk, 1927. — Sanjana, Pahlavi 
version of Vendidad, 1895; Hoshang Jamasp, Vendidad, 2 vol. 1907. — 
J. M. Unvala, Neryosangh’s Sanskrit Version of the Hom Yaët, with 

the original Avesta and its pahlavi version, Vienne 1924. 
: FR    



    

12 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

2.4. Mais, bien plus que par la traduction pehlevie, notre connais- 
sance de l’iranien ancien s’est améliorée grâce à l’étude de nouveaux 
textes moyen-iraniens, et à celle, toujours en progrès, du sanskrit. 

Quant au moyen-iranien, il suffira de citer quelques-uns des 
savants qui l’ont mis au service de l’iranien ancien: Bailey (surtout 
le sace), Belardi, Benveniste (surtout le sogdien), Henning, Pagliaro; 
et de renvoyer au Handbuch der Orientalistik; quant au sanskrit, on 
observera que les savants dont les noms suivent, et qui ont beaucoup 
éclairé l’iranien ancien, étaient ou sont (avant tout?) des indianistes: 
Charpentier, B. Geiger, Hauschild, Hoffmann, Humbach, Kuiper, 

Lommel, Mayrhofer, H.-P. Schmidt, Thieme, Wackernagel. Ce n’est 

pas un hasard. 

III. Grammaire 

1. Manuels existants. 

Le vieux-perse a été relativement favorisé: après les grammaires 
de Tolman et de Johnson, on a eu celle de Meillet, revue en 1931 

par Benveniste (à qui on doit encore, entre autres, des Etudes sur 
le vieux-perse, BSL 47, 1951, 21s.), le Wortschatz de Hinz, 1942, 

et surtout: Kent, Old Persian, Grammar, Texts, Lexicon, 1950, 

21953 (c.r. par Benveniste, BSL 47, 88, et JAOS 75, 1955, 195); 
Brandenstein-Mayrhofer, Antiguo Persa, 1958. 

L’avestique, au contraire, a été relativement négligé: depuis le 
GrundriB de Bartholomae, le seul exposé d’ensemble est: Reichelt, 

Awestisches Elementarbuch, 1907 (c. r. de Meillet, JA 1909, I, 536s.), 

auquel s’ajoutent les notices de Reichelt et de Hoffmann citées ci- 
dessus, p. 1. 

Mais la monumentale Altindische Grammatik de Wackernagel- 
Debrunner-Renou (I Lautlehre 1896, Nachträge 1957; II 1 Nominal- 
komposition 1905, Nachtr. 1957; II2 Nominalsuffixe 1954; III 

Nominalflexion 1930) fait constamment référence à l’iranien. Aussi 
a-t-on jugé commode, dans la présente notice, de suivre autant que 
possible le plan de cette grammaire, en laissant pour la fin le verbe 
(immédiatement avant la syntaxe). Cependant, l’iranien, l’avestique 
surtout, pose au préalable des questions de lecture, dont il faut parler 
d’abord, ainsi que de l’accentuation et de la métrique. 

2. Lecture — Accent — Mètre. 

2.1. Théorie d’Andreas. Ce savant lança en 1902 (au Congrès de 
Hambourg; Actes, Leyde 1904), mais ne se soucia pas d'appliquer 
lui-même à tout l’Avesta, sinon pour quelques gâthâs (NGG 1909, 
1911 et 1913) une théorie dont Hoffmann a pu écrire, reprenant un 

  

 



  

L'iranien ancien au XXème siècle 13 

mot célèbre, que les voyelles n’y comptent pour rien et les consonnes 
pour peu de chose. À cause du champ immense qu’elle ouvrait à la 
critique textuelle, cette théorie fut avidement embrassée par quantité 
de savants, et non des moindres: Wackernagel, Lommel, Debrunner, 

B. Geiger, Meillet, Benveniste (suivi par D.-G.), Hertel, Gray, Alt- 

heim, Junker. 

Ce succès parut quelque peu étouffer les quelques voix (Reichelt, 
WZKM 27, 1913, 53s., Iranisch 33; Tedesco, ZII 4, 132) qui tentaient 

de faire entendre que l’Avesta que nous avons, avec sa notation fine, 
et en somme régulière, de tant de nuances vocaliques et consonanti- 
ques, ne paraît pas l’œuvre de transcripteurs maladroits mais doit au 
contraire refléter une réalité linguistique. C’est alors que, sans s’être 
donné le mot — et dans des circonstances qui les isolaient l’un de 
l’autre, trois savants dénoncèrent presque simultanément la théorie 
d’Andreas: Bailey, Zoroastrian problems in the 9t* century books, 
1943; Morgenstierne, Orthography and sound system of the Avesta, 
NTS 12, 1942, 30—82; Henning, The Disintegration of the Avestic 

studies, TPhSoc 1942 (publ. 1944), 408. 
Ces auteurs, sans toujours nier l'existence d’un Avesta arsacide, 

en contestaient l'importance pratique et, en somme, réhabilitaient 
la vulgate. Henning montrait, à la suite de Tedesco (cité plus haut), 
que l’abrégement d’a ou d’u longs devant y ou w, loin de représenter 
une graphie défective, reflétait un fait dialectal, attesté dans les 
dialectes moyens du nord-est (exemples ci-dessous). Ce fait fut accepté 
notamment par Altheim et Szemerényi, qui cependant l’interprétèrent 
comme un reflet de la langue des transcripteurs (en supposant que ce 
soient des gens du nord-est, ce qu’Altheim croit avoir démontré), non 
de celle des rédacteurs. Mais la position de Henning fut adoptée 
intégralement par Gershevitch, qui en a fait l’application à l’étude du 
Yaët 10. Kuiper écrit à ce sujet (IIJ 5, 1961, 40) qu'après les extra- 
vagances résultant de la théorie d’Andreas, on aspirait naturellement 
à retrouver l’âge d’innocence. Mais, ajoute-t-il, ‘cette innocence est 
perdue pour toujours”. Autrement dit, depuis la théorie émise par 
Andreas, rien ne peut plus être comme avant. Cette théorie reste 
applicable, mais avec discernement: il faudra voir, dans chaque cas 
particulier, si l’on peut prouver qu’on ait affaire à un fait de graphie 
ou à un fait de langue: 

a) Faits de graphie: le suffixe -aka- est noté partout ainsi, sauf 
après y: maëyäka (Debrunner, IF 56, 1938, 174); de même, le gén. 
plur. en -anqm, mais maëyänqam (Hoffmann, Altir. 13); de même, 

l’augment noté par & dans vyädarosom (Humbach, Gathas IT 64) et 
le pronom äya noté avec longue après paity (Debrunner, Ai. Gr. I,    



  

14 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Nachtr. 169): dans tous ces cas, l’& paraît bien transcrire une mater 
lectionis sans laquelle l’y voisin aurait pu être lu :. 

Bien d’autres exemples analogues ont été signalés par Kuiper, AO 
17, 1939, 39s.: notamment a souvent noté long après ». En voici 
encore: g. divamnam ne peut guère être qu’une fausse transcription 
pour ,dyumnam (Humbach, Gathas I 19), covistä et covi$i pour .coista 
et oCO18 (ib. 20 et déjà Darmesteter I, 1892, 336, repris par Kury- 
iowicz, Traces de la place du ton, 13), enfin, dans le pronom 46 et 

dans les finales en -vo de thèmes en “, -vô représente ,ao ou au 
(Humbach, Gathas I 21s.). 

Depuis longtemps, Andreas a été combattu sur un point qui n’est 
que d'intérêt accessoire, car il n’a guère été accepté: qu’ a et *n 
devaient en iranien se lire o. Réfutation chez Tedesco, ZII, 4, 125 et 

Reichelt, Iranisch 34. Sur la confusion de h et de a, Lommel, Festschr. 

Andreas 1916, 978. 

b) Faits de langue: aux exemples cités par Henning d’abrégement 
dialectal d’une voyelle devant y ou w, on peut ajouter kay& (en face 
de skr. käyamänah), zaya (pour oz2äya), mavant- (pour smävant-) et 
l’abrégement constant d’& dans buya, buyät, buyama, buyata, buyan, 
buyäroë, en face de skr. bhüydsam, bhüydh, bhäyät (Schaeder, OLZ 1941, 

196). Cf. encore Henning, Festschrift Weller 291, 16 (contre Kury- 
Towicz). 

Plusieurs autres faits allant de même contre la théorie d’Andreas 
sont cités par Hoffmann, MüSS 2, 2129: g. sraotä garanti par véd. 
$rôtä; et par Humbach, Gathas I 288. 

Tedesco, d’autre part, a montré, à propos du livre de Gershevitch 
(Lg 36, 1960, 125s.), l'inconvénient de vouloir à tout prix s’en tenir 
à la lettre d’un texte qui est souvent manifestement corrompu. 

Il reste bien des cas ambigus: faut-il ou non lire un a quand il 
n’est pas noté (Reichelt 31/32), notamment en finale (Lommel, ZII 6, 
126); faut-il attribuer la voyelle épenthétique aux scribes ou à la 
langue? (Reichelt 33). Les faits suivants plaident pour la valeur 
linguistique: gr. Pairisädés, Kretschmer, Einleit. 215; vivitim (— ,vi- 
bäitim), Lommel, ZIT 5, 77, et Benveniste, BSL 32, 86; hi0yajapha, 

var. lect. Yt 19.5 — aiôyejayho, Lommel, Festschr. Andreas 102; 
miraëbwantem v.1. Yt 13. 84 pour mairaëf° — maraë0° y. 1. Yt 19. 17, 
Altheim, ZII 3, 38s.; mainimadica (Y 35. 3) en face de ah5maidi, Hoff- 

mann (S. — R. Schmitt). 

L’épenthèse noterait l’articulation palatale ou labiale de la con- 
sonne, Morgenstierne, NTS 1942, 56. 

Inacceptable: fraëë&yä pour ofraäyä (Thieme, ZDMG 92, 1938, 
503) (K. = Kuiper). 

 



  

L’iranien ancien au XXème siècle Po: 

2.2. Problèmes de lecture indépendants de la théorie d’Andreas. 
Le fait que » n’apparaisse que devant ha, jamais devant hi, hu, prouve 
la nature nasale de l’a avestique (Meillet, MSL 13, 170s.). Traces de 
»h en ir. mod. et dans des transcriptions grecques de noms propres: 
Markwart, Das Erste Kapitel, 3s. Ajouter skr. abyañga, avyañga 
(Bhav. Pur. I 117. 54; 142. 3) — aiwyanhana (Scheftelowitz, AO 11, 
300). Autrement, Junker, Caucasica 3,77s. (accepté par Nyberg, 

JA 1931, II, 431) (K.). 
La question de savoir si la variation gâthique ao/3u (0), Gi/é est 

due à l’accent a été reprise, après Jackson et Reichelt, par Kurytowiez, 
La place du ton en gâthique, 1925. 

V.-p. uv = à, Pisani, RSO 19, 93s. 

L’r est représenté en vieux-perse par ar, maïs on peut, avec Hoff- 
mann (Air. 5), déduire des développements moyen-perse et persan et 
des transcriptions étrangères du vieux-perse que l’on prononçait en 
réalité #r, p. ex. ‘rta-. Discussion Bartholomae, Zur Kenntnis d. Mir. 

Mund. VI, 18s. Cf. aussi Gray, JAOS 61, 102. 

L'interprétation de c par t$ a été confirmée par les phénomènes de 
dissimilation du v.-p. et du m.-ir. (Reichelt 37). 

Les occlusives sonores n'étaient pas spirantisées en gâthique (ib.). 
Elles semblent l’avoir été, même à l’initiale, devant voyelle, en récent, 

témoin skr. varéma (Bhav. Pur., Scheftelowitz, AO 11, 300), emprunt 

d’av. baraesman-, et de même en v.-p., comme le montrent gr. Smerdis 

pour v.-p. Bardiya et skr. vardhana pour v.-p. vardana (Wackernagel- 
Debrunner, KZ 67, 1942, 168). Lommel, OLZ 37, 1934, 178 montre 

qu'un retour de la spirante à occlusive est vraisemblable en v.-p. En 
gâthique, c’est une possibilité. 

Sur la valeur de t: Hertel, WZKM 38, 1931, 91s. (erroné). Implosif 

(Morgenstierne, NTS 12, 1940, 698.) ou fricatif (Bartholomae, Zum 

air. Wb. 15, Reïichelt 29); contre B. Geiger, Festschr. Andreas 948. 

(£ purement graphique), v. Junker, Caucasica 3, 12. 

La valeur du signe avestique w a été étudiée par Lommel, ZII 6, 1525. 
Meillet a montré, JA 1909 I, 540, que le signe transcrit par » vaut 

n dental devant t{ dans le mot pantahva-. 
Sur $ et v.-p. ç, v. Reichelt 43; sur À, ib. 44; sn pour ën d’après 

vasomi, enfin x assimilé à une labiale, ib. 

Sur la valeur d’av. &, cf. ture $#imnu = Ahriman, Junker, UJbb 5. 

Le son / est à exclure de la phonétique du vieux-perse (Paper, 
JAOS 76, 1956, 24s.). Sur la valeur d’av. $ (— rt), ôï et à (celui-ci valant 

parfois 4): Gray, JAOS 61, 1015. 

2.3. Accent. Une théorie de l’accent iranien a été proposée par 
Meillet (JA 1900 I, 254s.): tout mot portait un accent d'intensité sur    



  

16 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

la pénultième ou, si celle-ci était brève, sur l’antépénultième. Théorie 

reprise par Gauthiot (MSL 20, 1 s.), par Kurytowiez, Traces de la place 
du ton en gâthique, 1925, et par d’autres encore: bibliographie dans 
Henning, Disintegration, 52, note, qui montre que la théorie ne rend 

pas compte de tous les faits. 

Récemment, Kurytowicz a touché à l’accentuation iranienne dans 
son livre sur L’Accentuation des langues indo-européennes, 1952, 438. 

— ?1958, 3698. Appliquant, selon son habitude, le principe des oppo- 
sitions, il prétend comparer celle entre voyelle finale longue en gâthique 
et brève en récent à celle entre v.-p. -& (représentant -a) et -a (re- 
présentant -a{n), -a(t), etc.). Il déduit de cette dernière opposition 
que les syllabes finales du vieux-perse confondaient phonologique- 
ment la longue et la brève et n’étaient donc pas porteuses de l’accent. 
Il tire une conclusion analogue pour le gâthique à partir de la rareté 
des monosyllabes en fin d’hémistiche heptasyllabe. Il faut cependant 
observer que les deux oppositions mises en parallèle ne sont peut- 
être pas de même nature; qu’en tous cas, l’allongement des finales 
gâthiques ne porte pas seulement sur les voyelles, mais sur toute syllabe 
finale. C’est, apparemment, un fait de récitation, sans réplique dans nos 
textes vieux-perse. — Hamp, Stress Continuity in Iranian, JAOS 78, 
1958, 1158. et Final Vowels in O. P., JNES 1954, 115, laisse perplexe. 

2.4. Mètre. Un flux et: un reflux comparables à la vogue et à la défa- 
veur de la théorie d’Andreas s’observe concernant les théories métri- 
ques. À la suite de Geldner, et malgré l'attitude négative dans laquelle 
Bartholomae s'était finalement retranché, Lommel (ZII 1, 185s.; 

5, 1s.), Hertel (passim) et Weller, Anahita, 1938, se sont ingéniés à 

reconstituer l’Avesta récent, spécialement les Yaëts, dans leur forme 

métrique. Lommel, en particulier, montre que l’octosyllabe alterne, 
dans l’Avesta comme en védique, mais assez capricieusement il est 
vrai, avec des vers de 10 ou de 12 syllabes. Hertel (Beiträge z. Metrik 
des Awestas u. des Vedas, AbhLeïpz 38, 1927, et ailleurs) sème arbi- 

trairement les contractions et les diérèses. Weller (Anahita, 1938) fonde 
sa métrique sur l’accent. Sans s’occuper de ce dernier, Henning attaque 
toutes ces métriques compteuses de syllabes, qu’il rend responsable, 
avec la théorie d’Andreas, et surtout associées à elle, de la ‘‘désinté- 

gration des études avestiques”. Ayant démontré précédemment que 
la métrique moyen-iranienne repose sur un nombre fixe de syllabes 
accentuées, il croit montrer par quelques exemples qu’il en va de même 
dans l’Avesta récent: les prétendus octosyllabes seraient des vers à 
trois accents. 

Le coup semble avoir porté: depuis près de vingt ans qu’a paru la 
Disintegration, aucune restitution métrique de l’Avesta récent n’a   

 



  

L'iranien ancien au XXème siècle 17 

plus paru. Si l’on conservait quelque doute, en persistant à considé- 
rer la fréquence des octosyllabes comme demandant une explication, 
on gardait pour soi ces scrupules. Ce n’est qu’en 1960 que Tedesco, à 
propos de l’Avestan Hymn to Mithra de Gershevitch, releva des 
inconséquences dans la démonstration de Henning, qu’il déclara trop 
brièvement présentée. Toute la question serait donc à reprendre — en 
connexion peut-être avec une étude du formulaire ‘épique’ de l’Avesta. 
(Voir ci-dessous, au chapitre de la syntaxe.) 

De toute façon, ni les savants qui, pour des raisons de métrique, 
émendent le texte de l’Avesta, ni ceux qui nient que le vers de l’Avesta 
récent soit fondé sur un nombre fixe de syllabes ne paraissent se 
souvenir du fait que, même en védique, où le texte est mieux transmis 

et où la métrique est sûre, il y a parfois, par défaut ou par excès, des 
vers faux. 

Pour le moment, il faut conclure que ni les lectures à base de 
restitution ‘arsacide’, ni les restitutions métriques ne peuvent servir 
de critère général et sûr pour l’établissement du texte. 

Nous n'avons pas touché ci-dessus au mètre des gâthâs, qui est 
certainement fondé sur le nombre de syllabes (celles-ci ayant parfois 
valeur double, comme leurs homologues védiques), v. en dernier lieu 
Humbach, Gathas II. 

3. Phonétique. 

3.1. Vocalisme. 

Que * en syllabe intérieure tombe en iranien, Meillet l’enseignait 

encore dans ses Dialectes indo-européens, 1908, 62. Reichelt, Iranisch 

51, déclarait cela peu vraisemblable à cause de yezivi-, vaoziraem, 
airime. Kuïper, Notes on Vedic noun-inflexion, 1942, 25, cite comme 

exemples qu’on ne peut, avec Meillet, écarter comme sans valeur, 
outre yezivi-, dinivan-, tavisi- et zävisi (et aussi, peut-être, xänovisa, 

mais ceci est un optatif, de même que vaozirom, v. ci-dessous; sur les 

prétendus aoristes en -1$-, v. également ci-dessous). Bibliographie : 
Sprache 5, 1959, 82. 

Il faut peut-être, avec Kuiper, India Antiqua (Mélanges Vogel), 
1947, 202s., distinguer, en position interconsonantique, entre laryngale 
consonne et laryngale voyelle: 

laryng. cons.: on a le datif indo-ir. *pHtraf, avec changement de 
la sourde en aspirée, que reflète av. faôrôi; mais en sanskrit cet H 
devient à, d’où pitré. Cependant, pourquoi p est-il préservé? On ne le 
justifiera que comme forme analogique; 

laryng. voyelle: skr. févisi-: .av. tovi&i-; skr. prthivi-: av. yezivi-. 
“Only the Iranian languages, écrit Kuiper, can teach us whether Ved. 2 
in this position represents a consonantal laryngeal or a vocalic one.”    



  

18 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Cependant, outre skr. pitré, on peut objecter qu’av. foôrûi ne garde pas 
trace de laryngale, étant le traitement régulier de *ptrai, comme 
nafaôrô en face de skr. ndpträ, vaxodrahyä en face de skr. vakträm, etc. : 
Bartholomae, Grdr. $ 280 (G. Bonfante). 

Sur T’Umlaut laryngal’, v. ci-dessous parona-; sur la métathèse de 
laryngales, v. de même hvar- et afaurvan-. 

Les voyelles ou diphtongues 1, aë, üi, &i ont été relevées, en tant 

que produits de contraction ou effets d’hiatus, par Reichelt, 52 (en 
partie d’après Bartholomae, SBLeïpz 1913, 114s.). 

3.2. Consonantisme. 

Le traitement de *£s en $ dans av. vaäi (en face de vasomi) a été 
étudié par Hermann, KZ 41, 1907, 32s., comme le rappelle Reichelt 55. 

Question des affriquées i.-e. (kb, ete.). Deux tentatives ont été faites 
récemment pour éliminer les prétendues affriquées i.-e.: Durante, 
Le spiranti dentali i.-e., RicLing 1950, 234, et Burrow, JAOS 79, 1959, 

85s. et 2558. (qui ignore Durante). L’iranien ancien y joue un rôle 
essentiel. En effet, g. däjit.arata- ‘détruisant le droit” (à côté de réc. 
jit.a$a-) et prâkrit jhina- ont fourni à Burrow la clé de skr. ksi-, gr. 
pôivo : on doit partir de *dhg"hi-, avec métathèse en grec et, en i.-ir., 
*djhi, d’où skr. ksi. De même, *dhghom ‘terre’ donnait *déham > 

dzham >> tsam > ksam. Ainsi sont éliminés deux des exemples réputés 
les meilleurs d’affriquées i.-e. 

Cette interprétation est confirmée (Burrow 2608.) par celle de g. 
däjämäspa- (à côté de réc. jämäspa-), dont le premier terme se compare 
à skr. ksäm- ‘maigre, brûlé’, et à pâli jhäma- ‘brûlé’, etc., et, pour le 
sens, à av. karasäspa- litt. ‘aux chevaux émaciés’. 

Av. jyä- ‘détruire’ appartient à la racine de dÿjit.arata-, jit.aëa- etc., 
tandis que skr. jyä-, qui signifie ‘dépouiller de’, est identique à av. zya-, 
v.-p. diya. 

Le traitement de *sk, *skh, jadis étudié par Foy (KZ 35, 26s.), a 
été repris par Nyberg, Ehrengabe Geiger, 1931, 213s.; *sk ne se 
confond avec *k, en v.-p., qu’ à l’intérieur du mot, non à l’initiale, En 

outre, M. Leumann, IF 58, 1941, 1s., a montré que *skk (posé par 
Bartholomae) ne se justifie pas. 

L.-ir. *&v a été retrouvé par Bailey (BSOS 8, 142) dans sace $$andrä- 
mata (av. spantä ärmaitié), établissant ainsi définitivement l’étymologie 
de spanta- (contre le rapprochement avec skr. paniyas-, etc., malgré 
une possibilité de contamination, cf. Gonda et Mayrhofer, Ai. et. Wb. IT 
208). Le groupe sonore correspondant, *£v, a été signalé par Debrunner 
(IF 56, 1938, 178s.) dans v.-p. patiyazbayam ‘j'ai proclamé’, mais Ben- 
veniste (BSL 47, 1951, 22s.) a retrouvé le traitement proprement perse 

1 Erratum: Reichelt 53, ligne 3 du bas, au lieu de deutschen, lire dentalen. 

 



  

L’iranien ancien au XXème siècle 19 

de ce groupe (en pendant exact à ls représentant le groupe sourd) dans 

v.-p. hizänam ‘langue’. 

Le même groupe, sourd ou sonore, est postulé par Pagliaro (AGT& 

39, 1955, 1548.) à l’origine d’av. späda- ‘armée’ de (*u)z-väda- ‘dé- 

fense’, av. vädäaya- ‘repousser, écarter’; d’av. späma- ‘crachat’ de 

(*u)z-väma-, skr.vémiti, etc.; et d’av.spa- ‘jeter’, en face de v.-p. 

sä-, de (*u)z-va(y)- ‘repousser’, av. va(y)- ‘chasser’; ainsi que de 

Käsp et Käsak, deux noms, dont le premier septentrional, d’un même 

fleuve. Cf. Belardi, AION 2, 1960, 518. 

La chute de y après & ne s'était pas encore produite en avestique, 

comme le montre la variation éata-/#yäta- (B. Geiger, Festschr. Andreas 

1916, 93s., repris par Hoffmann, Air. 12). 

Av. Owôroëtar- ‘façonneur’ a été identifié à skr. fvdstr- par M. Leu- 

mann (AsStud 1954, 79s.), qui pose i.-ir. *{vars-tr- avec chute de r 

en skr. dans le groupe rst. Cf. déjà Justi, Handbuch 142; Wacker- 

nagel, Ai. Gr. I, 230, 270 et Andreas-Wack., GGN 1931, 322, puis 

Mayrhofer, Indo-iranica, Festschr. Morgenstierne, à paraître chez 

Harrassowitz). 

Sur la ‘loi de Jackson’ (i.-ir. &r > av. sr), Mayrhofer, Sprache 5, 

1959, 8022. 

Le traitement de dv- a été étudié par Meillet, JA 1909 I, 551. 

Sur rt, Gray JAOS 61, 1941, 1018. 

3.3. Syllabe et mot. 

La structure de la syllabe en vieux-perse est éclairée par un 

article de Risch, Zur lautlichen Struktur des Altpersischen (AsStud 

1954, 149s.), où l’on voit comment le vieux perse a tendu à l’élimina- 

tion des syllabes fermées, soit par anaptyxe, soit par fusion de deux 

consonnes en une seule (6r en ç) ou par suppression de l’une des deux 

(&v > 8; 4v > 2), soit par chute de consonne finale ou par chute de 

nasale en fin de syllabe. 
La fin de mot a été étudiée par Gauthiot dans son livre de ce 

titre. Il y a établi, p. 117, le processus par lequel -ah a abouti en 

avestique à 6, et -Gh à 4, à savoir, respectivement, ah, ah, oh, à (cf. 

g. ahmi < *asmi) et &h, a*, à, à (cf. doha < *äsa). 

L'abrégement de & dans cafwarasca (en face de cafwärô) à été ex- 

pliqué par Meillet (BSL 21, 1920, 128s.), non par un déplacement 

d’accent, mais par l’allongement, dû à l’enclise, du mot. 

4. Morphologie. 

4.1. Vrddhi. 

-ao- (ou -u-) et -aë-, en première syllabe de g. haozabwa- ‘’amitié”, 

réc. dou#manahya-, Oraëtaona-, etc., ne sont pas des graphies défectives    



  

20 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

(comme l'écrit encore Debrunner, Ai. Gr. II 2, 106, d’après Lomine!, 

IF 53, 185), mais, comme l’a montré Kurytowicz (BSL 44, 1947-48, 

46s.; L’Apophonie en indo-européen, 1956, 152s.), la forme normale 

de la vrddhi; car les diphtongues à premier élément long sont notées &i, 
&u. Il faut sans doute interpréter de même (contre D.-G., Composés 
191 et Debrunner, Ai. Gr. II 2, 121) havamhva- ‘bonne vie, béatitude’ 
(Humbach, Gathas I 22). 

C’est du côté indien qu'est l'innovation, avec la vrddhi en &, &u 
(Kurytowicz). 

La forme -Gr-, g. ärazva ‘les bienfaits’, réc. värabrayni-, etc., de la 
vrddhi iranienne de -r- s'explique, selon Kurytowicz, si l’on admet 
que l’r (voyelle), en iranien ancien, n’était pas vraiment une voyelle, 
mais une consonne précédée d’une voyelle brève: #r. Ceci rejoint 
l’observation de Hoffmann, citée plus haut, sur l’r voyelle du vieux- 
perse. J’expliquerais de même les composés wyrärot- ‘s’élançant puis- 
samment’ etc. (Composés $ 107; mais hvarat- ‘s’élançant bien’ con- 
tiendrait, selon Bailey, JRAS 1938, 112, le préverbe à). M. Leumann, 
IF 61, 1952, 18. 

4.2. Composition. 

Le volume de Wackernagel sur la Composition (Ai. Gr. II 1, 1905; 
c. r. de Bartholomae, IFAnz 20, 1906, 162s .; Nachtr. de Debrunner, 
1957) a fourni les cadres de l’étude de D.-G., Les Composés de l’Avesta, 
1936. Diverses questions de détail avaient été traitées précédemment : 
— les composés à préfixe a- privatif, par Schwyzer, ZII 7. 1058. — 
les bahuvrihis à suffixe -a-, par Frisk, Zur indoiranischen und griechi- 
schen Nominalbildung, 1934; les tatpurusas à premier terme adjectif, 
par le même, IF 52 (1934) — les composés à second terme en -man- 
devenu -ma-, par Bartholomae, IFAnz 20, 164, et par Frisk, Zur 

indo-ir. u. gr. Nominalb., 1934, 608. — les dvandvas, par Edgerton, 
Ellipt. Du. & dv., KZ 43, 1910. 110s., par Wackernagel, Zum Dual- 
dvandva, ib. 295s. et par Benveniste, BSOS 8, 1936, 4058. 

Depuis la publication des Composés, deux questions ont encore 
été discutées et tirées au clair: les finales de premier terme, et les 
oppositions simple/composé et agent/action. 

Finale de premier terme. Lommel, Vorderglieder awestischer Kom- 
posita, IF 56, 1938, 81s. réfute l'explication (partielle) de l’6 final 
de premier terme par fausse interprétation d’un signe w de même 
nature que le w redondant en finale de maint mot pehlevi. D'autre 
part, les Composés prétendaient éliminer sans reste les formations à 
premier terme au nominatif sg. Les premiers termes en à, #, ou consonne, 
donc à nominatif en -&, posaient un problème particulier. Un certain 
nombre d'exemples s’éliminaient aisément, $ 18, comme résultant d’un 

 



  

L'iranien ancien au XXème siècle 2. 

sandhi ancien (devant un ancien s- initial de second terme); mais 
quelques autres étaient irréductibles à une telle explication, et on a 
pris grand peine, $ 19, à en justifier le -$ comme appartenant au thème 
du premier terme. Il eût suffi d’y voir, comme le propose aujourd’hui 
Hoffmann, Air. 17, une extension analogique de la formation à -£ issu 

de sañühi. 
La finale -& en premier terme de composés gâthiques a été réétu- 

diée et élucidée par Humbach, Der Fugenvokal & in gathisch-awesti- 
schen Komposita, MüSS 4, 21961, 518. Dans kamnänar-, qui avec sa 

longue s’oppose à kamnafsva-, cet & représente l’a final du premier 
terme + l’ancienne ‘laryngale’ à l’initiale du second. Cf. skr. sünara-, 
visvaänara, Kuiïper, MedNedAk 1951, 2145. 

vispä.hisat- et hàatG-maräni-, ainsi que môyasträ.barana-, ont en 
premier terme un acc. plur.n.; zast@ista-, a$&.aojah-, 1$a.x$abrya-, 
ya.Syaobana- et yä-varana- un instr. sg. Un allongement rythmique 
explique mazä.rayi- et haï0yävaroëtä-. Dans ci0ra.avah- et doraëtä.- 
aënah-, l’initiale a- du second terme a empêché l’a final du premier 
de se colorer en 6 et l’a fait traiter comme tout à final en gâthique, 
c’est-à-dire allonger. Dans x'&paiüya-, l’a est si fréquent en av. récent 
qu’il faut bien lui supposer, avec Schaeder, NGG 1946, 27s., une 

réalité linguistique (cf. v.-p. uvamar&iyu-). Il reste tuënä.maiti- et 
rämä.dä-, qui ne sont peut-être pas des composés. V. encore Humbach, 
Gathas I 185. 

Opposition simple/composé, agent/action. Les Composés avaient 
tenté de vérifier dans le détail deux thèses soutenues presque simul- 
tanément par Wackernagel et Meillet (SB Berlin 1918, 380s.; JA 
1917 IT, 1988. et BSL 25, 122s.). Selon la première, la formation en 
-ti- était propre aux composés, celle en -fu- aux simples. Selon la 
seconde, les noms-racines avaient en simple la valeur de noms d’action, 

en composé celle de noms d’agent. En rendant compte des Composés, 
IF 56, 1938, 147s., Debrunner observa que ces théories ne s'étaient 

pas vérifiées. Presque en même temps, Gershevitch formulait des 
réserves analogues en des notes de correction à un article intitulé : -{-, 
-ti-, -to- suffissi di ‘nomina actionis’ in composti omerici e rigvedici, 
dans Studit 15, 1938, 1318. 

Benveniste, dans son ouvrage sur les Noms d’agent et noms 
d’action en indo-européen, 1948, 110s., modifiait comme suit la thèse 

sur les noms en -fi- et en -fu- (qui, comme il le signale, remonte à 
von Bahder, 1880): “... ce n’est pas *i- qui est limité aux composés, 
mais, bien au contraire, c’est *-fu- qui est limité aux simples”. 

Mais la critique de Wackernagel-Meillet à été poussée plus loin 
par Liebert, dans son livre Das Nominalsuffix -ti- im Altindischen, 
1949, chap. VI, Simplex und Kompositum. Il montre que non seule-    



  

  

22 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

ment la formation en -ti- n’est pas limitée aux composés, mais que 
la formation en -tu- est loin d’avoir un rôle privilégié pour opposer 
un simple à un composé en -#i-: en effet, dans le Rgveda, à côté de 
simples en -tu-, on en trouve tout aussi bien en -fha-, -a-, -ana-, -as-, 

à, -às-, -iman-, -tra-, -man-, etc., et l’on ne peut dire d’aucun de ces 

suffixes qu’il s'oppose spécialement au suffixe -fi- de composés. 
Quant à l’origine de la ‘différence de capacité des deux types’, 

Benveniste la trouvait dans ‘la définition de leur fonction respective. 
Avec *-tu- s’exprimait la notion ‘subjective’ seule. Mais *-ti- marquait 
la réalisation objective, donc réalisation de quelque chose et suscep- 
tible de toutes les déterminations possibles” (notamment par pré- 
verbation et composition). Cependant cette définition est douteuse: 
dans le c.r. qu’il a donné du livre de Benveniste dans AL 1, 1950, 

187s., Szemerényi en a montré le caractère élusif. 
La seconde des deux thèses indiquées ci-dessus, qui prétend op- 

poser des simples d’action à des composés d’agent, a été discutée par 
Z. Rysiewicz, Formations védiques sans suffixe (et) à préverbe, dans 
les Travaux de l’Académie des Sciences de Varsovie, sect. I, 4, 1952, 

109s. (— Formations radicales à préverbe en védique: Studia Jezy- 
koznaweze, Wroctaw 1956, 263s.). 

Av. nan, skr. ndnä a été expliqué comme un ancien ämredita par 
Thieme, Untersuchungen zur Wortkunde, 1949, 52 (cf. g. nar3m narom). 

4.3. Dérivation. 

4.3.1. Noms-racines. 

On a deux exemples de motion au second terme radical de com- 
posés: haïôyä-varozi- ‘faisant son devoir’, fém. d’un (non-attesté) 
haï0yä-varz- (ainsi déjà Bartholomae), et ränyô.skoroiti- ‘créant du 
bonheur’, d’un oränyas-kr-t- + -- (Ai. Gr. II 2,6; Humbach, Gathas 

II 55). 
En face de skr. vdc-, lat. vox, l’avestique vac- est, sans que l’on 

voie pour quelle raison, masculin, et cela non seulement en gâthique 
(Ai. Gr. II 2, 22), mais en réc. (Humbach, Gathas I 28%). On notera 
que kohrp- ‘forme, corps’ est d’abord féminin comme en védique, et 
n’est neutre que dans trois passages relativement tardifs (N 106, 
Y 71. 4, V.3. 20, 5. 13s.). 

aëava.xënu- paraît pourvu d’un -t- final si on adopte la leçon de 
Mf 3, suivie par Geldner: agava.xënus (de *xänu-t-s) (Ai. Gr. IT 2, 43). 

4.3.2. Suffives. 

-a- en premier terme de bahuvrihis, cf. ci-dessus, étudié par Frisk, 
Zur indo-ir. u. gr. Nominalb., 1934. V. aussi D.-G., Actes du congrès 
de linguistes, Copenhague 1936. 

 



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 23 

-aka- à été étudié par Edgerton, The k-suffixes of Indo-Iranian, 

1911 (— JAOS 31, 93s. et 296s.), et par Debrunner, qui montre (IF 

56, 1745.) qu’il n’y a pas de suffixe -Gka- dans maëyäka-. 

-añc-, qui est certainement indo-iranien (skr. satrdc- ‘uni’, av. 

haÿränco, -äcié, en face de skr. satr ‘ensemble’) et qui s’ajoute notam- 

ment à des radicaux nominaux (skr. ghrtäci- ‘ayant rapport au ghee’, 

av. hunairyänc- ‘adroit’), se retrouverait dans v.-p. artäcä, si l’on 

voyait en celui-ci un instrumental adverbial ‘en se tournant vers 

Arta” ; le terme serait analogue (et exactement opposé) à véd. devdci- 

‘tourné(e) vers les dieux’ (dans devdcyä krpd ‘avec le corps tourné vers 

les dieux’ RV 1. 127, 1; traduction douteuse selon Debrunner, Ai. Gr. 

II 2, 155). La question est discutée BSOAS 1962. — Sur -añc-, v. en 

dernier lieu Morgenroth, Wiss. Z. d. E. M. Arndt Univ. Greifswald, 

Ges. u. Spr. Reïhe, 9, 1959—1960, 435s. 

-an- à été étudié par Frië, Die Stämme auf -an im Awest., AO 

22, 1954, 38s., qui élimine d’abord quantité de mots interprétés 

comme tels par Bartholomae, reconnaît ensuite douze anciens mots à 

suffixe -an- (avec correspondants en d’autres langues) et explique enfin 

douze formations nouvelles, faites probablement sur le modèle de 

taë-/ta$an-. 

Un suffixe *-2en-/-o0n- a été reconnu par Hoffmann, Ein grund- 

sprachliches Possessivsuffix, MüSS 6, 1955, 35s., dans maqbrä, mara- 

täno etc., pubräne, visäne, kaine etc. 

-r-/-n- (qui n'existe pas en skr.) a été étudié en grec et en avestique 

par Schwyzer, KZ 46, 1914, 1678. 
-ana- à été étudié par Wackernagel, Ehrengabe Geiger 1931, 227s., 

à propos de vaëdayanä-, haxoôrayana-, han-jamana-, vitäcina- et 

varozäna-. Un -ana- de patronymiques avait été reconnu par Jackson, 

Av. Gr. $ 832; Debrunner y revient, Ai. Gr. IT 2, 205, à propos de véd. 

traitand- en face de trité-, cf. av. jämäspana-; v. ci-dessous, -fana-. 

-ar- figure dans aogaro ‘force’, Nyberg, Symbolae Danielsson, 256, 

et tacara ‘course’, Lohmann, KZ 59, 1932, 144. 

-äyanya- se trouve peut-être dans le patronymique xétävaënya- 

(Ai. Gr. II 2, 285). 
-ära- figure dans dax$ära- ‘signe’, à moins qu’il ne faille y voir 

(Humbach, Gathas II 50) un composé avec rac. ar- en second terme, 

comme véd. karmärä- ‘forgeron’, mais Burrow, Adyar Library Bull. 

25, 1961, 698., part de karmär- (lituan. kälti); lecture daxëta-, Lommel, 

NGG 1934, 74, à rejeter (Debrunner, Ai. Gr. IT 2, 287). 

L’alternance -i-/-G- est étudiée par Szemerényi, KZ 73, 1956, 1928. 

Les formations en -ika-, faites sur des féminins en -1-, sont énumérées 

Ai. Gr. II 2, 314: réc. ndirikä — av. näiri- — véd. ndri-, réc. jahika- 

et jahi- ‘prostituée’ (cf. véd. hasrd- ‘id.’), réc. kasvikä- ‘minime’, cf.  



  

24 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

g. kasu- ‘gering”, réc. kainikä — kaini- ‘jeune fille’, réc. caraitikä — 
caräiti- ‘jeune femme’. 

réc. pairikä- ‘sorcière’ est à lire oparikä-, vu m. p. parik et 
pers. pari. 9-varazike, voc. fém. ‘ô fainéante’ est formé soit sur un 
masc. en -aka-, soit directement sur -voroza- (Ai. Gr. II 2, 318). 

Avec les racines en -w ou contenant “, le suffix -u- est évité 
et le plus souvent suppléé par -ra-, comme l’a montré Bloomfield, 
On a case of suppletive Indo-European suffixes, Lg 1, 1925, 88s., 
qui rend compte ainsi de zaëni.buôra-, uyra-, x&udra- et suxra-, 
V.-p. Ouxra-. 

Le rapport entre av. hizu- et hizva- ‘langue’ à été examiné par 
Kuiper, Notes on Vedic noun-inflexion, 1942, 15s., qui reconstitue 
un paradigme unique (ainsi, déjà, avait fait Bartholomae, Grdr. I 
230). Au contraire, Benveniste, Asiatica (Festschr. Weller, 1954), 30, 
sépare hizva- de véd. jihvd-. 

-u- est retrouvé dans bäzu- ‘bras’ par Benveniste, BSL 52, 1956, 
60s.; Etudes langue ossète, 61. 

*-sa- figure au lieu de skr. -su- dans cixënuëo, Ai. Gr. II 2, 469. 
Le féminin des adjectifs en -i- et -u- a été étudié par Sommer, 

IF 36, 1916, 165. 
-aêna-, suffixe formant en iranien des adjectifs de matière, mais 

qui à disparu du sanskrit, est exhaustivement étudié par Belardi, 
AION 3, 1961, 1s. Il faut rayer av. axéaëna-, v.-p. ax$aina- ‘bleu 
sombre’, contre D.-G., Hommages Dumézil, 1960, 968. 

Tous les suffixes à X sont étudiés par Edgerton, The k-suffixes 
of Indo-Iranian, 1911 (— JAOS 31, 93s. et 2968.). 

-la- est étudié par Schwyzer, ZIT 7, 135 et par Lommel, ib. 8, 272. 
Ce suffixe a été retrouvé par Benveniste dans sarota- ‘froid’ (BSL 52, 
1956, 60). 

-tana- est étudié par Kuiper, ZII 8, 263s., et notamment les 

patronymiques en -fana- de noms en -#a-: skr. Traitand-, av. Fräya- 
zontano et Vyätano (mais non Zhaurvatanô). 

-tara- et -lama- peuvent, en iranien comme en sanskrit et en grec, 
s'ajouter à des thèmes de substantifs: carotutara- ‘dépassant la lon- 
gueur d’un c.’, vrorajastema- ‘le plus victorieux’, ete.; de plus, la 
figure uxôanqm uxÔ0.temom ‘le meilleur des dictons’, daëvanqgm daevo.- 
tomô ‘le plus démoniaque des démons’, a un pendant exact en skr.: 
devänäm devätamäya (RV 2, 24, 3) (Ai. Gr. II 2, 602); enfin le sens de 
gaonû.toma- ‘le plus poilu’ et de zay6.tema- ‘le plus armé’ est analogue 
à celui de skr. séhastama- ‘le plus doué de force’. Mais les formations 
adversatives en -fara-, u$astara-, dao$a(s)tara- ‘situé du côté du matin, 
du soir’, pärantara- ‘situé à l'écart’ ont leur correspondant en grec, 
mais pas en skr. (Ai. Gr. {I 2, 603). 

 



  

  

L'’iranien ancien au XXème siècle 29 

-tät- et -{äti- sont étudiés en védique par Renou, BSL 55, 1960, 16, 

et Benveniste signale, ib. 18, que le second de ces suffixes a dû exister 
en iranien ancien, mais pas en avestique, ni en vieux-perse. Ce semble 
avoir été la zesuffixation en -ti- d’un abstrait en -fG-. Quant à -t@t-, 

commun à l’indo-iranien comme au grec et à l’italique, il est productif 
en iranien, chétif en indien. Trait commun, signalé par Benveniste, 
entre l’iranien ancien et l’italique: formation de dérivés en -fat- sur 
radical de participe présent, av. iri0aqstät-, ux&yastät-, noraféqstat-, peut- 
être aussi rasqstät-, lat. voluntas, etc. 

-ti- et -tu-, voir ci-dessus, Composition. Sur -tu-, Havers, Anthropos 

1954, 1828. 

-tr-: les dérivés iraniens de ce type sont divisés par Benveniste, 
Noms d’agent et noms d'action, 1948, 18s., en deux classes, l’une 

faite d'anciens paroxytons à vocalisme suffixal o, l’autre, d’anciens 
oxytons à suffixe en e; la première classe désignerait l’auteur de 
l’action, l'individu caractérisé par elle; la seconde, l’agent d’une 

fonction. Cette distinction est, de façon générale, contestée par 
Szemerényi, AL 1, 1950, 189. — naënaëstar- est en réalité, comme l’a 

vu Debrunner, Ai. Gr. II 2, 689, naëstar- ‘critiqueur’ précédé de la 

négation; dazdar- est douteux, cf. Humbach, MüSS 11, 1957, 78s. et 

D.-G., IIJ 2, 1958, 66s., mais Gershevitch, Av. Hymn to Mithra, 

1959, 329. — Mibra- est déclaré d’origine inconnue par Debrunner, 

Ai. Gr. II 2, 701, en dépit de l’article de Meillet, JA 1907 I, 1435; 

Mayrhofer, Ai. et. Wb. II 533. 
*-tha- est étudié par Frisk, Suffixales -#h- im Idg., 1936. 
*-athu- est assuré pour l’indo-iranien par av./fsoratuf — skr. 

*psarathu-h, Lommel, GGN 1935, 169. 

parona- ‘plein’ est séparé de skr. pürna- et expliqué comme *prna- 
par Bartholomae, SBHeid 1925, 43, et Meiïllet y suppose l’influence 
du présent (BSL 27, 1927, *48). Pour Debrunner, Ai. Gr. I Nachtr., 
17, suivant Andreas-Wackernagel, porona- est peut-être graphique 
pour “*pürna-, mais ceci est contredit par g. daraga-, oss. dary, 
kurde derg, et par réc. aroma-, pers. arm. Selon Kuiper, India 
Antiqua, 202, la forme avestique reflète indo-ir. *prH-na, qui a 
donné en skr., par ‘Umlaut laryngal”, *purH-na-, d’où pürné-, 
mais ce savant, revenant sur le problème des ‘sonantes longues’ dans 
son article Zur kompositionellen Kürzung in Skr., Sprache 1961, 
concède, p. 15%, que l’abrégement dont témoigne av. porana- est 
une exception’. 

ax$aëna-, v.-p. axéaina- contiennent décidément le suffixe -na-, 

voir Belardi, AION 3, 1961, 1s. 
g. hudoma- ‘douceur’ peut être une graphie défective de .hüdma- 

(Ai. Gr. IT 2, 760). 
2 Kratylos  



  

26 J. DUOHESNE-GUILLEMIN 

-man-/-ma-: la forme -ma- prise par le suffix -man- est étudiée, 
pour le gâthique, par Porzig, IF 42, 1924, 256, et, en composition, 

par Bartholomae et Frisk (ci-dessus, Composition). 
Les traces d’absolutifs en *-tya sont recherchées en iranien par 

Pisani, RIL 78, 1944/45, 678. 

maëya- ‘mortel’ (et peut-être aussi v.-p. mrtiy) représente, selon 
Andreas-Wackernagel, GGN 1911 4 À, 1913, 3f À, *mrtya-, qui aura 
donné skr. mértya- par adaptation à mérta- ‘homme’ (Ai. Gr. II 2, 789). 
Contre *mgtya-, K. Hoffmann, ZDMG 1960, 182; Mayrhofer, Ai. et. Wb. 
II 594. 

—a- est exhaustivement étudié par Frisk, Zur indo-ir. u. gr. Nomi- 
. nalb., 1934. — Sur skr. dsura-, av. ahura- compris comme contenant 
un sufâxs -ura-, voir Pisani, REIE 1, 1938, 223; Polomé, Myfunc 
xäow, Gedenkschr. Kretschmer, II 89; Kammenhuber, MüSS 14, 80 

et KZ 77, 72. — Sur -ra- remplaçant -u-, v. ci-dessus. 

-vant-/-mant-: ces deux suffixes et leur répartition ont été simul- 
. tanément étudiés par Bender, The suffixes mant and vant in Skr. and 
‘ Avestan, IF 30, 1910, 138s., et par Wackernagel, KZ 43, 1910, 2778.; 

les résultats concordent: -mant- est réservé aux thèmes en u-, uë- et 
ao-, -vant- à tous les autres. — Sur xrvantom identifié à lat. cruentum, 

D.-G., BSOS 9, 1937—39, 862. 

Le rapport entre av. aôaurvan-, &bravan- et skr. dtharvan- est 
expliqué par une métathèse de laryngale: G. Liebert, Die ie. Personal- 
pronomina u. die Laryngaltheorie, 1957, 9. 

‘Préfixe’: le ‘préfixe’ t- d’av. {kaëëa- est rapproché de formations 
semblables d’autres langues par Meillet, Ehrengabe Geiger, 1931, 234s. 

4.4. Flexion nominale. 

4.4.1. Désinences en général. 

Duel, N.-Acc. masc. et fém.: l’extension de -Gu, attestée en skr., 
est peut-être indo-iranienne, si l’on admet comme graphies défectives 
de ’w les finales de gavw ‘les deux mains’ (Yt 10, 48), paôo (Visp. 15. 1), 
pitaro ‘both father and...” (Yt 10.117) (Wackernagel, SBBerl 1918, 409). 

Duel, N.-Acc. neutre: le caractère i.-e. d’av. vawuhi, véd. urvi 
semble garanti par arm. cunr < *gonwi (Meillet, Esqu. gram. cp. arm., 
1903, 59, cité Ai. Gr. III 52); mais cette forme n’est plus dans 2ème éd. 
de la grammaire de Meillet, et cf. Benveniste, Origines 1935, 36, et 
Mayrhofer, Ai. et. Wb. I 429 (S.). 

Duel, Gén. et Loc.: en face de skr. -0h aux deux cas, l’avestique 
distingue un génitif en -à et un locatif en -6. En présence de cette 
divergence, on a cherché à éliminer ce locatif: bäzvô (V. 3. 25) s’explique 
comme loc. sg.; mais il reste zastayô (Y. 30. 8 et 44. 14): Wackernagel, 
SBBerl 1918, 400 l’élimine comme graphie d’un zastayä, ce qu’accepte    



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 27 

Tedesco, ZII 4, 1532; cf. aussi Ai. Gr. III 57. Mais Benveniste a 
montré, BSL 34, 1933, 26s., que les deux désinences avestiques con- 

tinuent respectivement le gén. *-os et le loc. *-ou de l’indo-européen, 
lesquels ont été confondus en sanskrit par contamination des deux 
désinences, *ou + *os donnant -0h. (Hoffmann, Air. 14, maintient les deux 

désinences avestiques, mais semble ignorer l’explication de Benveniste). 
Pluriel, Instrumental. Certains instrumentaux avestiques, appa- 

remment en -1$ et -u$, posent des problèmes, qu’a tenté de résoudre 
Reichelt, Indo-Iranian Studies ... Sanjana, 1925, 221s. Il faut 
certainement partir de vanuhi$ et avanhüsë (var. avanhüié), qui s’expli- 
quent aisément (déjà chez Bartholomae) comme f{a)vahu-wië, de 
(a)vahu-bis. La même désinence se retrouve, masquée par une graphie 
défective, dans les formes en -u#: yatu$ pour .yatu-wi$, etc. Quant 
aux trois formes restantes, la finale -:$ (une fois -1$#) y est précédée 
de n: nämänié, a$aonté, snäkanis. Reichelt en conclut que cet n 

résulte d’une erreur de lecture d’un w de l’Avesta arsacide. En ré- 
alité, ces trois formes diffèrent trop par la date et par l'emploi pour 
pouvoir être mises sur le même pied. La première, la seule gâthique, 
est éliminée de ce dialecte par Humbach (Gathas I 26 et II 93), qui 
y voit un acc. plur. nämôni avec ‘persévération’ du -& de x'&g qui 
précède. Dans les deux autres emplois du mot, tous au Yt 1, ce pré- 
tendu instrumental fait fonction soit de nominatif, soit d’accusatif. 

De même, aëaonië fait fonction d’accusatif, et cela partout où il est 
attesté, ce qui suggère une extension analogique du féminin. Il reste, 
pour seul instrumental réel, le tardif, obscur et en tout cas défectif 

(avec son à bref) snäkônië, du Nirangistan. Ces formes d’instr. sont 
discutées par Schwyzer, IF 47, 267s., et par H. Seiler, Relativsatz, 
1498. V. ci-dessous Syntaxe. 

Désinences des différents thèmes. 

4.4.2. Thèmes en -a-. | 
Dat. en -Gia: Wackernagel a montré, KZ 43, 1910, 288, qu'il est 

erroné, malgré la tradition manuscrite, de regarder comme une post- 
position l’& de vispai &, etc., car & ne se construit jamais, ni en aves- 
tique ni ailleurs, avec le datif. Il s’agit de la finale -Gya, identique à 
celle du sanskrit. Benveniste, malgré cela, parle encore à ce propos 
de postposition (IIJ 1, 1957, 778.) et prétend limiter l’emploi de ces 
formes (en face des formes plus courantes en -&) aux phrases nomi- 
nales, ce que réfute D.-G., ILJ 2, 1958, 67. — Quant à l’origine d’i.-ir. 

-&ya, elle a été étudiée, avant Wackernagel, par Oldenberg, ZDMG 63, 

291, et, après lui, par Thurneysen, IF 39, 1921, 195, et Liebert, Die 

ie. Personalpronomina, 1957, 78. 
+  



  

  

28 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Un voc. g. aëa a déjà été reconnu, contrairement à ce qu’écrit par 
inadvertance D.-G. dans cette revue 5, 1960, 43, par Bartholomae, 

Grdr. I 126, puis par Lichterbeck, KZ 33, 1900, 198s. et par Loewe, 
KZ 51, 1924, 473. 

Dat. du.: g. ränôibyä contient une ancienne diphtongue (Bartho- 
lomae, Zur Etym. u. Wortbild. der idg. Spr. 1919, 19, contre Andreas- 
Wackernagel). 

Nom. plur. en -&: après Bopp, Schmidt et Meillet (JA 1909 I, 558), 
Hoffmann (Air. 13) voit dans cette finale le collectif en -& de l’indo- 
européen. Wackernagel-Debrunner, Ai. Gr. III 101, objectent que le 
nom. plur. en -& ne sert jamais, contrairement au neutre, pour l’accu- 
satif. Aussi préfèrent-ils l’interpréter comme graphie défective d’-à. 
Mais l’objection n’est pas dirimante. 

Nom. plur. en -Gwh6 (skr. -äsah): il s’agit, comme l’a vu Meillet, 
MSL 9, 1896, 365, du cumul de la désinence des thèmes en -a- et de 

celle des thèmes consonantiques. 
Acc. plur. en -5ng: à daëvèng, Humbach ajoute (Gathas I 31) 

vispong (Y 28. 1; 49.3), tông (Y 46.4) et zaving; ajouter encore 

maëyông, Reichelt, Elem. 196. 
Instr. plur. en -aë&ibi: afrivanaëibis et haÿräkaëibiä ne peuvent pas, 

selon Ai. Gr. III, 107, passer pour refléter un fait ancien, vu la con- 
fusion qui règne dans la formation des cas de l’avestique récent. 

Dat. plur. en -a&ibyô: Bartholomae, Zur Etym. u. Wortbild. der 
idg. Spr. 1919. 

Abl. plur. en -6iby0: dätoibyascä (Y 51.14) coordonné à vasträt, 
Humbach, Gathas II 90. 

Gén. plur. en -änäm, dont le premier & est garanti par le v. p., le 
m.-ir. et le véd., est toujours écrit défectivement -anqgm, sauf dans 

maëyänam (Ai. Gr. III, 109; Hoffmann, Air. 13). — En outre, on a 
un gén. plur. en -gm: Meillet, MSL 11, 19s., y reconnaissait une adap- 

tation aux thèmes consonantiques ; mais Schwyzer, IF 47, 1929, 258s., 

observe que l’explication ne vaut pas pour tous les exemples et 
considère plutôt -gm comme l’abrégement récent (-än) de -änäm. Cf. 
son explication analogue des nom.-acc. en -&ê, ci-dessous, Pronoms. 

4.4.3. Thèmes en -a-. 

Reichelt en traite, Iranisch 67/68, avec bibliographie; puis Liebert, 
StLing 1960, 958. 

Instr. sg. en -a: Lichterbeck, KZ 33, 1900, 203. 

zrazdä- et mazdä- ont été étudiés par Pedersen, La cinquième 
déclin. lat., 1926, et par Kuiper, ILJ 1, 1957, 86s., Humbach, WZKSO 

1957, 81s., et encore Kuiper, IIJ 1960, 187, qui ont établi que le 

nom du dieu est un::thème en -G-, non un thème en -Gh-: la seule 

  
 



  

  

L'iranien ancien au XXème siècle 29 

forme apparemment contraire, v.-p. auramazdäha (gén.) représente 
le cumul de deux désinences, -ah-a(h), comme le nom. plur., vu ci- 
dessus, en -G0hô. — Sur auramazda-, on avait encore Wesendonk, 
ZII 7, 189, et Kent, Oriental Stud. Pavry 1933, 2008. 

4.4.4. Thèmes en -1- et en -u-. 

Kuiper les étudie dans ses Notes on Vedic Noun-inflexion, 1942. 
-aëm peut noter -Gyam (Kurytowicz), mais est plutôt dialectal, 

-ayam (cf. ci-dessus, III 2.1b, -ayä). 
paie (comme paiôyaëca) est datif, mais æ’aëpaibe est instrumental, 

Meillet, Du genre animé, 1897, 9, cité Ai. Gr. III 143. 

Loc. en -à de thèmes en -i-: Reichelt, Iranisch 69, citant Jacobsohn, 

KZ 43, 1910, 53. 

-vo note divers cas des thèmes en -u-, qu’a élucidés Humbach, 

Gathas I 21s. Cf. avant lui Reichelt, Iranisch 69. 

Le loc. v.-p. en -auv résulte, selon Wackernagel, SBBerl 1918, 409, 

de l’abrégement de *-au. 
Sur fanuëi-ca, v. Humbach, Gathas I 26. 

Duel: Bartholomae, Zur Bildung des Nom.-Akk. Du. mask. der 
u-Dekl., IF 25, 1909, 1678. 

Pluriel: 2razv0 est peut-être pour orozavo, également attesté (Ai. 
Gr. III 159); et vayqm est peut-être pour viyäm (ib. 163). 

4.4.5, Thèmes en “-. 

v.-p. harauvati- et av. azi- sont étudiés par Lommel, Stud. über 
idg. Femininbildungen, 1912, 468. 

4.4.6. Thèmes en -ü-. 

v.-p. dahyäum, av. nasäum, etc. sont élucidés par Kuiper, Notes 

on Vedic Noun-inflexion, 1942, 378. 

hkü ‘du porc’: Schwentner, KZ 76, 1958, 51. 

4.4.7. Thèmes en -r-. 

La flexion de pitar- et de g. dugodar- est élucidée par Kuiper, 
Notes ..., 218. 

Le plur. g. ayärs s’oppose au sg. ayari comme, en hittite, le plur. 
uddär au sg. uttar: Hoffmann, Air. 15. 

Le gén. plur. strm fait difficulté: Humbach, Gathas I 32 et n. 47. 
sästrangm est à exclure des thèmes en -r-: Ai. Gr. III 211. 

4.4.8. Thèmes en diphtongue. 

Skr. rayi-h etc. a été étudié par Kuiper, Notes ..., 67, qui se 

rallie à Kurytowicz, Prace filol. 11, 230: et Etudes indo-européennes, 

1935, 368., et récemment par Szemerényi, KZ 73, 1956, 1678.  



  

  

30 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

4.4.9. Thèmes consonantiques: noms-racines. 

Les génitifs hü de hvar-/x'an- ‘soleil’ et zr& de zruvan- ‘temps’ 
sont interprétés par Benveniste, BSL 34, 1933, 23s., comme graphies 

de huvô et zruvô, formes imitées des neutres en -n au premier terme de 
composés. Mais il a renoncé à cette explication dans ses Origines de la 
formation des noms, 1935, et tient A(w)vo pour entièrement régulier 
(65); de même pour zr& < zrv0, 179. En revanche, il rejette, p. 65s., 

comme ‘“‘indûment érigés en génitifs archaïques” les formes g. dông 
et xvong. Ces formes sont replacées par Kuiper, Notes ..., 9s., dans 
le cadre général des flexions protérodynamique et hystérodynamique, 
av. hvara/x'üng s’opposant à av. zyà/2om0 comme g. dông (gr. ôeo-) à 
véd. ksäh/ksmäh, av. 2à/z2m0. Selon Kuiper, India Antiqua, 207, étant 
donnés gr.o@f-el- et got. sadil < *seHw-el, véd. sûar- et av. hvar- 
reflètent une forme à métathèse, *seuH-el, tandis que x°3ng est régulier, 

pour *sHw-en-s. 
Le type védique gosä-h ‘obtenant du bétail’, qui donne en avestique 

varabrajà (nom. sg.), frazqm (gén. plur., sic contre la correction adoptée 
à tort par D.-G., JA 1936, 248), est élucidé par Kuïper, Notes . .., 718. 

44.10. Dérivés en -an-. 

ca$mong, palmong, haxmäng et räzông, dont Bartholomae faisait des 
loc. sg. ou des nom.-acc. plur., sont reconnus comme génitifs ou ablatifs 
par Humbach, Gathas I 31, qui les ajoute donc à dông et à x'5ng. En 
outre, adas, Y 46. 5, est, selon lui (II 69), une forme de sandhi pour 

*a dông. 
g. marotänô n’est pas, comme le voulait Bartholomae, un gén. sg., 

mais, selon Humbach (MüSS 2, 212; IIJ 1, 1957, 306), un nom. plur. 

nämôni$, en réalité nämônt, acc. plur., a été vu ci-dessus. 

44.11. Thèmes en -ué-. 

Wackernagel-Debrunner, Ai. Gr. III 300, mettent en doute ce que 

Bartholomae enseigne du passage de thèmes en -ué- à thèmes en -u-. 
Sur l’ancien duel haxti, v. Bartholomae, WklPhil 1908, 612, cité 

Ai. Gr. III 304. 

44.12, Thèmes anomaux. 

av. pantä-/pab- a été étudié par Bezzenberger, KZ 42, 1909, 384, 
et Wackernagel, KZ 55, 1928, 104s. Mais Pedersen (KZ 32, 1891, 269) 

l’expliquait à partir d’un thème unique *ponteH-/pntH-. Il faut en 
tout cas tenir compte des faits suivants: 1° L’iranien moy. et mod. 

montre que “l'opposition entre { et 0 dans pantä: pa6G est pré-irani- 
enne” (Morgenstierne apud Kurytowicz, L’apophonie, 3772): parachi 
panän, oss. fändag, sace pandä. 2° G. padabis (51. 16) empêche de partir, 

   



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 31 

pour véd. pathibhih, d’un thème en à (comme l'ont fait Meillet-Ben- 
veniste: Kuiper, IIJ 1, 9). 3° Indo-ir. th ne peut s’expliquer que par 
un thème en laryngale (4), ce qui exclut un thème en : (K.). — Selon 
Humbach, Gathas II 27, paôam (Y. 31.9) n’est guère acc. sg. de la 
forme innovée réc. paba-, mais plutôt gén. plur. de g. pantä-/pat-. 

4.4.13. Numéraux. 

Certains numéraux ont été étudiés par Bartholomae: IF 22, 958., 
23, 438. et 38, 26s. (1er et 24); Die ar. Zahlwôrter für 20, 30, 40, IF 42, 
1924, 1338.; d’autres, par Szemerényi, Studies in the Indo-European 

system of Numerals, 1960. 
Le nom de nombre; i.-e. pour 8 est élucidé par Henning, TPhSoc 

1948, 69. Ù 

Le rapport entre cabru- et cafwara- en premier terme de composés 
est discuté, contre D.-G., par Lommel, IF 56, 1938, 81s. 

4.4,14. Pronoms. 

be a) Personnels. 

v.-p. amäxam est expliqué par une assimilation et une dissimilation 
d'aspiration: Brandenstein, Myuncs yäow, Gedenkschr. Kretschmer, 
1956, I, 528. 

ehmä acc. ou instr. ‘nos, nobis’: Hoffmann, MüSS 4, 51, et Hum- 

bach, ib. 58. 

m5.n& est l’équivalent gâthique de réc. mana (Humbach, ad loc.). 

b) Autres pronoms. 

g. hvô, que Brugmann rapprochait de skr. sv4h (Sächs. Ber. 60, 
1908, 318s.), a été élucidé par Humbach, Gathas I 21s., comme une 

graphie de ,hao (,hau). Cette forme et v.-p. hauv sont à réc. häu comme 
v. p. bäbirauv (loc.) est à véd. krdtau, ou comme g. poroto, réc. dainhvo 
(daiñhava) (loc.) sont à g. vanhäu (v.1. vamhä), poratä. Cependant, il 
reste que le gâthique n’a, au nom. sg., que hvô, tandis que le récent n’a 
que ÀG et exactement dans les mêmes emplois. Ceci engagerait à ne 
pas séparer les deux formes, pas plus qu’on ne le fait pour g. hyat et 
réc. yat (que l’on accepte ou non l’explication d’Altheim, ZII 3, 48s., 
de hyat par yyat) (K.). 

av. et v.-p. dim fut expliqué par Caland, KZ 42, 1909, 173, comme 
g. et véd. äm précédé de d final d’un mot précédent: & dim porosat 
(Y 9. 1) était à lire ad im porosat. Meillet confirma cette interprétation, 
MSL 19, 1916, 53s., en l’étendant à v.-p. dië et à v. pruss. din, dis. 

Mais Benveniste, StBalt 3, 1933, 121s., a rejeté cette interprétation en 
montrant que ces formes ir. et v.-pruss. supposent un anaphorique 
*dim en face de *d°/, qui donne gr. ôr, Ôë, v. sl. da, lat. dénique, dônec.  



  

  

32 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

v.-p. taya-, haya-: c’est ainsi qu’il faut lire, comme l’ont prouvé 
simultanément Risch, AsStud 1954, 1498 et Hoffmann, MüsSS 9, 

835: pronom formé de la juxtaposition d’un démonstratif et du 
relatif. 

av. yahi (Yt 10.64) est interprété par Gershevitch comme un 
authentique loc. sg., qui ne s’est pas conservé ailleurs: réfuté par 
Tedesco, Lg 36, 1960, 1358. 

Les nom.-acc. en -Gi&, qui ont l’apparence d’instrumentaux, sont 
expliqués par Schwyzer, IF 47, 1929, 259s., comme issus de l’abrége- 

ment ‘m.-ir. de génitifs en -Giääm. Autrement H. Seiler, Relativsatz 
1438. 

L-ir. évat . . . ivat est étudié par Geldner, SBBerl 1904, 1088. 
IL.-ir. anya- vient d’ *alyo- avec adaptation à antara-, Meillet, MSL 

22, 1920, 95; Debrunner, REIE 3, 1943, 10. 

Sur l'emploi des pronoms à w, Liebert, Zum Gebrauch der w- 
Demonstrativa im ältesten Indoiran., 1954. 

4.4.15. Adverbes et conjonctions. 

g. daroëat à été reconnu identique à skr. dhrsdt ‘courageusement” et 
apparenté à v.-p. dar$am ‘puissamment’: Wackernagel, KZ 61, 
1934, 205. 

i$ara ‘immédiatement’ est rapproché de gr. {#tao par Pisani, RIL 
78, 1945, 71, qui ne parle ni d’iga, ni de véd. îsdt, ni de véd. isdni. 

nä est reconnu adverbe dans g. këmnä: Humbach, Gathas IT 70. 
ya 28. 1, etc., yais 28. 11, etc., ia 32. 4, etc., tœi$ 30. 11, etc., 

dië 28. 11, etc., k& 48. 8, etc., pourüë 43. 15 et mazibi$ 32. 11 ne sont 

pas des adverbes, mais des formes déclinées : Humbach, Gathas I 68. — 
Il en est de même d’ahmi et ahmya, Ai. Wb. 298, Benveniste, BSL 44, 

1947—48, 72. 

réc. yezi ne doit pas être distingué de g. yezi: Humbach, Gathas 
II 55. 

5. Verbe. 

5.1. Thèmes de l'indicatif. 

5.1.1. Présents radicaux. 

g. aogodä, réc. aoxta ne peuvent, selon Kuïper, Nasalpräsentia, 

1937, 230, représenter le degré e de gr. eëyouæ, qui est une forme 
thématique. Kuiper y verrait soit une graphie défective pour la 
forme à augment ,&ug-, soit une fausse vocalisation de sug-. En réalité, 
si l’on tient compte de ce que Kurytowicz enseigne de la vrddhi 
iranienne et qui a été rappelé ci-dessus, aog- est la forme régulière 
pour un verbe à initiale w- pourvu d’augment.    



  

  

L’iranien ancion au XXème siècle 33 

6.1.2. Présents à redoublement. 

Ils ont été étudiés par Brugmann, Zu den redupliz. Verbalbild., 
IF 31, 1912-13, 898. 

5.1.3. Présents à nasale. 

Exhaustivement étudiés par Kuiper, Die idg. Nasalpräsentia, 1937 
(la première édition, de 1934, sous le même titre, n’est que partielle), 
et par Kronasser, SBWien 235, 2, 1960. 

fryanmahi et hvanmahi(ca) sont expliqués par Kuiper 65, comme 
appartenant à une ancienne classe en *-en-; de même vorante, fraoranta, 
(aibi.)goronte et urvinyant-. Mais Humbach maintient l'interprétation 
par cfrimahi. De même Hoffmann ($S.). 

Un type en nä(y), encore admis par Reichelt, Iranisch 76, sur la 
foi de v.-p. agrbit, est nié par Kuiper, Nasalpr. 2815. et ATON 1, 1959, 
159?, qui renvoie pour le mot v.-p. à Hoffmann, MüSS 8, 1956, 18. 

5.1.4. Présents en -s-. 

Egalement étudiés par Kuiper, AO 12, 1933-34, 190s. Sur 1$asä, 
Humbach, Gathas II 26. 

5.1.5. Présents en -ya- et -aya-. 

Lommel, ZIT 1, 191. Sur uxëyeiti, ux&yo (Y 31, 7), uxë&ya (33. 10): 
Humbach, Gathas I 69. 

5.1.6. Désidératifs. 

Etudiés par Güntert, IF 30, 80s.. mais surtout par Charpentier, 

Die Desiderativhildungen der indoir. Spr. 1912. 

5.1.7. Aoriste en -8-? 

zénaoëüi en serait un, mais c’est peut-être un conjonctif de x$naoëa- : 
Humbach, Gathas II 67. Sur nä$äma, Humbach, ib. 57. 

5.1.8. Aoriste en -1$-. 

L’inexistence de cette classe a été démontrée par Kurytowiez, 

BSL 44, 1947, 618. 

5.2. Passif. 

L’aor. passif g. mraoi se rapporte, selon Humbach, Gathas II 37, 
non pas à mru- ‘parler’, mais plutôt à la racine de mrüra- ‘destructeur’. 
Les formes v.-p. précédemment interprétées comme aor. passifs relè- 
vent plutôt de la classe suivante: 

Présent passif en -ya-: reconnu dans v.-p.adariy, ete. (notamment 
à cause d’adaryta), par Schaeder, UJbb 15, 1936, 561; cf. Kuiper, 

India Antiqua 20011 (Gray, JAOS 21, 1281, en avait reconnu la valeur 

d’imparfait, sans pouvoir se l'expliquer).  



  

  

34 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

5.3. Désinences des divers temps. 

5.3.1. Indicatif présent (sans l’injonctif). 
Act. sg. 1: -G/-mi, Meillet, MSL 22, 1921, 2198. Reichelt, Iranisch 

738. — yeca, de yäc- (élargi de yàa-), Humbach, MüSS 9, 758. (déjà 
Kanga, cf. Kuiper, IIJ 4, 1960, 259%, qui n’accepte pas cette inter- 
prétation). Cf. W. P. Schmid, IF 1956, 228. | 

Plur. 2: la finale de g. 8a0& est conservée en sogdien bouddhique, 
yagnobi et ossète, Reichelt, Iranisch 74. 

Moyen, sg. 1: äyesëé, de ä-yam-, Nyberg, Religionen des alt. Ir. 
1938, 450; aojoi, Humbach, ZDMG 107, 365. 

2: tax$e (Y 10. 1), interprété par Mayrhofer, Indo-iranica, Fest- 
schrift Morgenstierne (à paraître), comme forme de tac- ‘couler’. 

3: dazde (Y 30. 4 et 51. 6, 19), Humbach, ZDMG 107, 369, Gathas I 
69; daste, Hoffmann, MüSS 4, 2476. 

du. 3: vorenvaite, graphie défective, cf. mamanäité, Reichelt, Iranisch 
74.; hon ... zazäite, cf. skr. jihate, jéhäti, Hoffmann, MüSS 4, 2438. 

plur. byenté 34. 8, pour sbayenté, Barr apud D.-G., Zoroastre 184. 

5.3.2. Injonctif. 

Actif, sg. 1: didainheé, 43. 11, Humbach, IF 63, 214. 
2—3: didas 49.9, Humb. ib.; as 34. 8, de ah- ‘lancer’, Humbach, 

WZK$SO 1, 90, Gathas II 45; cinas, de cié- ou de c10-, ib. 55. 
2: uxëyô, de uxéya-, présent de vaxé-, Humbach, MüSS 9, 74; 

* douteux: didoreëô de daroz-, Humbach, Gathas II 58; dadä inj. ou 
conj., Humbach, ib. 

plur.: le prétendu injonctif de ah- ‘être’, han, n’existe pas, Hoff- 
mann, MüSS 4, 2458. 

Moyen, sg. 2: dämhä n’est pas un nom, mais la 2e pers. sg. inj. moy. (au 
sens de ‘recevoir’) de dä-, Humbach, MüSS 7, 69, Gathas I 68 et II 59. 

plur. 3: voranätä 30.6, fausse vocalisation pour -atä, Andreas- 
Wackernagel, GGN 1911, 12. 

Imparfait, Actif, sg. 3: as, Y 31. 9, pour ds de ah- ‘être’, Humbach, 
WZKS$SO 1, 90. 

5.3.3. Aoriste (y compris l’injonctif). 
Actif, sg. 1: ärom, 43. 10, contient peut-être l’augment, Humbach, 

Gathas IT 50. 
2: sas 46. 19, injonctif de sand- ‘paraître’, Humbach, MüSS 2, °29: 

Gathas II 73. 
3: ajon 48. 10, injonctif de jan- avec prév. 4, Humbach, MüSS 

6, 44, Gathas I 31, II 79. 
plur. 3: dan 46.10 et 47.1, injonctif ou conjonctif, Humbach, 

MüSS 6, 46, ZDMG 105, *63, MüSS 7, 68, Gathas I 30, II 65 et 74. 

  
 



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 35 

Moyen, sg. 1: covi&i pour ,coët, injonctif de ci$-, Humbach, MüsSS 
2,214, mais peut-être infinitif du type de düi& 33.13, Humbach, 
Gathas IT 91. 

3: acistà et cistä, indicatif et injonctif de c16-, Humbach, WZKSO 
1, 87. 

plur. 3: apayantä, injonctif de yam-, Humbach, Gathas II 35. 

5.3.4. Parfait, Moyen. 

sg. 3: äroi 33. 9 et 50.5, Humbach, Gathas II 41 et 84. 

Désinences en -r-. 

&Gdarë 43.15, skr. Ghüh, Andreas-Wackernagel, GGN 1911, 15 A. 
Voir aussi Optatif. 

Désinence en -& en v.?. 

La désinence v.-p. de Gig ‘il alla’ et de akunaus ‘il fit’ à été élucidée 
par Pisani, RSO 19, 1940, 91s., et par Schaeder, OLZ 1941, 199s., 
cités par Hoffmann, Air. 16. 

5.4. Modes (autres que l’indicatif et l’injonctif). 

5.4.1. Conjonctif (— Subjonctif), Actif, sg. 1: -G/-äni, comme indic. 
-à/-mi; nivaräni, de var-, Humbach, MüSS 10,37, Gathas II 95; 
düi$a, de l’aor. sigmatique de dis-, Humbach, MüSS 9, 76; hôcä 46. 1, 

de hac-, Humbach, Gathas I 27, II 67; i$as&, 31. 4, pour .iésa, d’un 

présent en *sk6 de i#d-, véd. id-, Humbach, MüSS 9, 66s., Gathas I 64, 
II 26. 

3: awhat, de ah- ‘lancer’, Humbach, WZKSO 1, 90; (paiti. )mravat 
n’est pas injonctif comme paiti.mraot 32. 2, mais conjonctif, Humbach, 

IIJ 1, 1957, 307, IF 63, 215, Gathas I 69, II 14 et 62; paitiéat, 44, 2, 

du présent i$a- de i$-, Humbach, Gathas II 54; côidat 46. 9, de ci6- 

‘reconnaître’, Humbach, ib. II 70; däayät 29.7, 43.1, 50. 5, de dä-, 

Humbach, ib. II 17. 

plur. 1: nd#ämä, conj. de l’aor. sigmatique de ans-/nas- Humbach, 
Gathas I 26, II 57. 

2: azä0à conj. aor. de z4- ou conj. prés. de az-, Humbach, MüSS 2, 
223, Gathas II 85; vaordzaôä, conj. parfait de uwrvaz-, Humbach, 
Gathas II 84/85. 

3: i$änti, conj. du présent i8a- de i$- ‘mettre en mouvement’, Hum- 
bach, Gathas IT 63; dan, conj. ou inj. de dä-, Humbach, ib. I 30, IT 74. 

Moyen, sg. 1: soraoëäné, conj. prés. de sruë-, tiré de sru-, et que 
garantissent sraoëa- et asruëti-, Humbach, IF 63, 46, Gathas I 46, 
IT 84; aojäi 50. 11, Humbach, ZDMG 107, 365, Gathas II 34; xsüi, 

conj. aor. de æsg- ‘regarder’, Humbach, IF 63, 102, Gathas II 9; 
xënaoëäi, conj. aor. sigmatique, ou du prés. xënaoëa-, Humbach, 
Gathas IT 67.  



  

  

36 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

5.4.2. Optatif, Actif, sg. 1: dyqm, opt. aor. de dä-, Humbach, Gathas 

II 57. 

3: pairi.aibit et aipi.ci6it, opt. aor. de c16-, Humbach, WZKSO 1, 
86, Gathas IT 15; cf. sahit, daidit, vainit, etc. 

Moyen, sg. 1: +80yä, opt. du présent isaifi, de i$-, Humbach, MüsSS 
10, 34s.; dy, opt. aor. de dä- au sens de ‘recevoir’, Humbach, Gathas 

II 50; vaurayä, opt. prés. de väura-, tiré de var- ‘écarter’, Humbach, 
ib. II 26 et 10. 

2: diëä, comme la Ier pers. dy&, Humbacb, ib. 
3: vyämrvita, probablement opt. selon Kuiper, Notes on Vedic 

Noun-inflexion, 1942, 25, n. 

plur. 1: srovimä, 28. 7, leçon adoptée par Andreas et Wackernagel, 
suivis par Humbach, IF 63, 101, Gathas I 29, IE 10. 

3: yazayanta doit sans doute, selon Reichelt, Iranisch 74, se lire 

wyazaënta, étant donnés yazaësa etc. et gr. pévowro: vaozirem contient 
la finale .-£-ran selon Wackernagel apud Lommel, Die Yäët’s, 1927, 183. 

5.4.3. Impératij, Actif, sg. 2: vida, imp. aor. thémat. de wid- 

‘trouver’, Humbach, Gathas II 80. 

pl. 2: sraot&ä 30.2, imp. aor., identique à véd. $rot&, Hoffmann, 

MüSS 2, 229 et Air. 14, Humbach, Gathas I 20, II 20; paiti.zänatä 

29. 11, à lire .-24nta, imp. du prés. 2@n@-/2än- de la rac. zan-, Humbach, 

Gathas IT 18. 
Moyen, sg. 2: Ghax$ô.hv&, imp. prés. de baxé-, tiré de baj-, qui au 

moyen veut dire ‘s’approprier, Humbach, MüSS 7, 71. 
3: vorozyätam, impératif (Präs., Humbach, Gathas II 77, est une 

coquille), avec & provenant de mater lectionis après y; oraZäcqm peut 
être impératif ou infinitif (q. v.). 

pl. 2: paiti syodüm 48.7 véd. Siyadhvam, Kuiper, AO 17, 63; 
säzdüm 31.18 aor. en s de säd, ib. 64. 

5.5. Formes nominales du verbe. 

5.5.1. Gérondif. 

Bartholomae, KZ 41, 1907, 3198. 

5.5.2. Infinitif. 

Après Grégoire, KZ 35, 1895, 79s., et l'étude partielle de Wolff, 
KZ 40, 1907, 1s., Benveniste à étudié ce sujet dans Les Infinitifs 
avestiques, 1935. Il a éliminé comme noms, ou pour d'autres raisons, 

un grand nombre des infinitifs catalogués par Bartholomae. Cependant, 
quand il s’agit d’un nom d'action à rection verbale, on peut difficile- 
ment décider si c’est, ou non, un infinitif: ainsi gorebqm Y 34. {0 est 
éliminé par Benveniste (15/16), qui écrit que ‘‘valeur verbale n’impli- 

   



  

  

L'’iranien ancien au XXème siècle 57 

que nullement forme verbale”, mais sans indiquer d’autre critère; 

Humbach rétablit la forme comme infinitif, en pendant aux infinitifs 
védiques en -äm, lesquels sont assez nombreux pour que l’absence de 
leurs homologues en avestique, selon la doctrine de Benveniste, soit 

gênante. Un autre exemple avestique, rétabli par Humbach, est vidgm 
(Y 32. 6): Benveniste y voit un impératif, mais le véd. prati dhäm est 
un infinitif. Autre exemple encore: vygm (48. 7), peut-être infinitif, 
écrit Humbach (Gathas IT 78), ou acc. sg. d’un nom vyä-; Benveniste 
n’en parle pas. Enfin, Humbach ajoute à la liste 2r22äcqm (Y 48. 9), 
dans lequel Reichelt, Elementarbuch $ 252 (suivi implicitement par 
Benveniste) voit, encore, un impératif. De nouveau, les limites de la 

notion d'infinitif paraissent fuyantes: comment trancher entre un 
impératif et un infinitif à valeur impérative, si rien ne les distingue 
formellement ? 

Une autre série d’infinitifs, éliminés ou négligés par Benveniste, 

sont rétablis par Humbach (Gathas IT, 21): les infinitifs en -6. En voici 
les exemples, tous correspondant à des présents en -a-: därayô 32. 1, 
av 32. 14, savayo 51.9, az5 48. 14, vorazyo 30. 5, xëyo 31. 20, xéayo 

32.5 (douteux) et f$uyo 48.5 (les quatre derniers manquent chez 
Benveniste). 

Les infinitifs en *-dhy@i, étudiés par Benveniste en avestique et 

en védique, et qui avaient été l’objet d’une brève mention de Kuiper, 
Nasalpräsentia, 60, ont été discutés ensuite par Pisani, KZ 72, 1955, 

217. Partant du fait que les inf. skr. de ce type, au nombre de 35, 
sont tous en -adhyai, et des gérondifs lat. en -ndi, allem. en -anne(s), 
Pisani pose un ancien *-ndhyéi et considère comme seules anciennes, 
en avestique, les formations en -aidyäi. Celles en -dyäi seraient toutes 
refaites sur dazdyäi et vôizdyäi, elles-mêmes substituées aux formes 
théoriques “dad-aidyäi et *vaëd-aidyäi. Mais la démonstration pèche 
par la base, car il n'y à pas un seul infinitif avestique en -aidyäi 
correspondant à un présent athématique: les trois exemples invoqués 
par Pisani, marongaidyäi, uziraidyäi et doraidyäi, s'expliquent autre- 
ment: le 2 y est voyelle d’épenthèse, dans le premier cas entre occlu- 
sives (avant l’épenthèse à de y, naturellement), dans les deux autres 
après ir et ar. Reste un fait remarquable: tous les infinitifs en -dydi, sauf 
frävoremdy&, sont exclusivement gâthiques. 

Sur vidvanôi, v. Bartholomae, Zur Etymologie . .., 58. 
rôi0won, 31. 7, est discuté par Benveniste, Infinitifs 32, Humbach, 

MüSS 9.73 et Schmidt, ZDMG 111, 214. 

5.5.3. Absolutif. 

Benveniste, Les absolutifs avestiques, MSL 23, 1935, 393s.; 

Pisani, RIL 78, 1944-45, 67.  



  

38 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

5.5.4. Participe. 

Benveniste, Le participe indo-européen en -mno-, BSL 34, 1933, 
5s., élimine comme fausses lectures tous les exémples avestiques en 
-mana- (g. pares-mana- d’après Andreas-Wackernagel). 

Partic. en -nt-: Kuiper, AO 17, 1938-39, 51 s., apparemment sans 
connaître Benveniste, Inf. av. 18s., où cette solution est suggérée, a re- 
connu comme participes présents, en sandhi devant sadayeiti, vyusa, 
ynam et derengm ‘il semble se détacher, frapper, arracher’. 

IV. Syntaxe 

1. La syntaxe de l’avestique est traitée dans Reichelt, Elementar- 
buch, 1909, 218s. — Celle du vieux-perse l’est dans Meillet-Benveniste, 
Grammaire, 1931, passim et 236s., et, d’une manière incomplète (cf. 
Benveniste, JAOS 75, 1955, 1978.) par Kent, Old Persian, 21953. 

2. Emploi des cas. 

Inst.: l'emploi de l’instrum. au lieu du vocatif ou du nominatif 
dans les gâthâs, quand il s’agit des Entités, avait été signalé par 
Geldner, KZ 31, 1892, 319, et par Caland, ib. 256. La question fut 
reprise, à propos de la phrase v.-p. äpi&im paräbara ‘l’eau l’emporta’, 
par Pedersen, KZ 40, 1907, 134s., qui fit état de la tournure russe 
vétrom otnosit golos ‘le vent emporte la voix’. Enfin Schwyzer, Die 
sog. miBbräuchlichen Instrumentale im Awesta, IF 47, 1929, 2148., 
avec résumé 269, a non seulement élucidé l’usage gâthique — dans 
lequel était exploitée une tournure impersonnelle de date i.-e. —, mais 
en à suivi les maigres survivances en av. réc. et a, d’autre part, exa- 
miné les cas, nombreux et d’une nature tout autre, d'extension de 
l’instrumental en av. réc. Ceux-ci sont rediscutés amplement par 
H. Seiler, Relativsatz, Attribut u. Apposition, 1960, 1435. 

Une survivance, non précédemment signalée, de l’ancienne con- 
struction a été reconnue par Pisani, RSO 15, 1935, 362, dans l’expres- 
sion mâmhaom raoxëne täpayeiti, Y 7. 4 ‘la lumière chauffe la lune’. 

La répugnance de Humbach (Gathas I 68) à accepter vohï mananhä 
43. 7 comme un instrumental-sujet ne paraît pas justifiée; elle l’oblige 
à sous-entendre un sujet ‘on’. 

En revanche, le même savant semble avoir raison, ib., de refuser 
les interprétations que donnait Bartholomae de datifs employés en 
gâthique comme génitifs, ou de génitifs comme ablatifs, ou enfin d’un 
locatif comme instrumental. Comparable: aivhe xéabräôa (Y 9. 4), 
équivalant à yimahe xéabre (9.5); Reichelt, Elementarbuch $ 484. 

Sur v.-p. Ar$ädä nämaä, Debrunner, IF 52, 153s., Humbach, MüsSS 
95, 5.    



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 39 

Gén.: Owarëtahe zrü, gén. de temps, Tedesco, Lg 36, 1960, 134. 

Abl.: les ablatifs en -ôa ont été étudiés par Caland, KZ 31, 1892, 
269. Un ablatif à sens apparemment locatif, Y 14. 31, est justifié 
par Finck, KZ 40, 1907, 123, qui le compare au même usage en d’autres 
langues i.-e. 

Nominatif en fonction de vocatif: en gâthique, type de véd. 
indra$ca vayo, Humbach, WZKSO 1, 82, Gathas II 23. 

Duel elliptique: v. ci-dessus, Composition. 

3. Valeur des modes et des temps. 

Benveniste, BSL 47, 1951, 17, est revenu à l’ancienne inter- 

prétation d’optatifs ‘de l’action répétée dans le passé” (Reichelt, 
Elementarbuch $ 638). Comparer, en chorasmien, Rysiewicz, Opta- 
tivus w funkcij czasu przesziego w chorezmijskim: BSLPol 13, 1954, 
938. (— Studia jezykoznaweze, Wroctaw 1956, 304s.). Cf. aussi 
Dresden, Jätakastava, 41573. En skr. (un seul ex.: Mahäbh. V 181. 
137), Pisani, IF 50, 21s. Debrunner, ib. 22?, donne le parallèle grec 
bien connu. Autrement Tedesco, ZII 2, 299. 

L. H. Gray, Contributions to Avestan Syntax, The Conditional 

Sentence: Annals N.Y. Acad. Sc. 12, nr. 13, 1900, 5498. 

Valeur des temps: Id., Contributions to Av. Syntax, The Pre- 
terite Tenses of the Indicative: JAOS 21, 1900, 112s. Meillet, MSL 16, 
3118. (en v.-p.). 

Le ‘‘potentiel” du sogdien et de quelques autres dialectes a été 
retrouvé par Benveniste en v.-p., BSL 50, 648. 

D. Zbavitel, A contribution to the problem of the verbal aspect in 
Avestan (en gâthique), AOr 1956, 158. 

4. Relatif. 

L'expression du relatif au moyen de la conjonction yat, yaba 
suivie d’une anaphore par démonstratif fléchi à été reconnue par Ben- 
veniste, BSL 44, 1947-48, 728. 

L’emploi du relatif en syntagme nominal (origine de la construction 
persane dite ‘izäfat’) à fait l’objet d’une communication de H. Seiler, 
Die Relativkonstruktionen im jüngeren Awesta, Congrès des Orienta- 
listes, Munich 1957 (Akten 1959, 463s.); puis cet emploi a été situé 
par Benveniste dans le cadre d’une théorie générale de la phrase 
relative, BSL 53, 1958, 47s. Enfin a paru le livre de H. Seiler, Relativ- 
satz, Attribut und Apposition, 1960, dont plus de la moitié est con- 
sacré à l’avestique. Reprenant, sous les noms d’apposition et d’attribut, 
la distinction (que marque la ponctuation française) entre relatif 
caractérisant (précédé de virgule) et relatif spécifiant (sans virgule), 
l’auteur applique cette distinction à la solution de certains problèmes.  



  

  

40 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Notamment: pourquoi dit-on toujours m10r6 y6 vouru.gaoyaoitiè, mais 
jamais ahurô yo mazdä? Et il aboutit à cette conclusion que le relatif, 
dans l’exemple cité, a une valeur spécifiante (‘attributive’): il sert à 
distinguer un mithra parmi tous les mithras existants, c’est-à-dire 

parmi les ‘contrats’; de même, on dit #anasc& hyat vahiëtim pour 
l’opposer au mauvais manah-, et l’on oppose entre eux yasca spontô 
mainyuë et yasca anrô. 

Cependant, les objections, que ne semble pas avoir prévues l’auteur, 
se présentent en foule. Si l’on suit en effet sa doctrine, on devra 
comprendre l’expression & yat aurvat.aspahe (Y 10. 13) ‘du soleil aux 
coursiers rapides’ comme voulant distinguer ce soleil-là d’autres 
soleils, ce qui est absurde. On se demandera de même à quelle autre 
a$a- s'oppose l’expression aëahe yat vahigtahe (Y 13. 91), ou à quelle 
autre hutaosä- celle-ci: hutaosa yä pouru.bräôra (Y 15.35); même 
difficulté pour mqôro spontô yo aë.xvaranä (V. 22. 2), âtaré yo upasuxto 
(Y 10. 127, etc.), aëië vanuhi ya borazaiti (Y 17. 25, etc.), kvaro yat 
amoSom (Y 19,65. etc.), aëïm . . . yim aspô.garam (Y 9.11). Dans le cas de 
yo aëava Zarabuëtrô, Seiler observe que la position du relatif, en tête du 
groupe, le signale précisément comme non-attributif, non-spécifiant 
dirions-nous. Mais on répondra que la même position s’observe dans 
yasca sponto mainyuë, qui a pourtant été jugé autrement. On se de- 
mandera encore pourquoi, s’il a fallu distinguer entre plusieurs 
mithras, on n’a pas cru de même devoir opposer l’Ahura Mazdä aux 
autres ahuras, ce dernier mot étant encore nom commun ? 

11 semble donc qu’il faille chercher ailleurs qu’en une distinction 
logique entre ‘attribut’ et ‘apposition’ la raison de l’emploi ou du 
non-emploi du relatif en syntagme nominal. Deux possibilités se pré- 
sentent à l'esprit. L'opposition entre ahurô mazdà (d’abord gâthique) 
et miôrô yo vouru.gaoyaoitié (réservé aux Yaëts) suggère de voir dans la 
seconde formule une caractéristique du style épique. Mais ceci n’ex- 
pliquerait pas que l’on dise, dans les morceaux épiques, yimô srirô 
vivanhanô, sans relatif. On se demande alors si l'emploi du relatif n’est 

pas lié à la métrique — à supposer celle-ci fondée sur un nombre fixe de 
syllabes, comme le soutient encore Tedesco, cf. ci-dessus, Métrique. 
Ce qui le confirme à première vue, c’est qu’au génitif, l'expression 
mi0rô yo vouru.gaoyaoiti$ devient, sans yô, miôrahe vouru.gaoyaotôis. 

5. Emploi de -ca. 

Cet emploi a fait l’objet d'observations de Humbach, MüsSS 8, 78, 
IF 62, 1956, 303, WZKSO 1, 83 et d’une grande étude de Gonda, 
Väk (Poona) 1956, 1s., ainsi que d’un chapitre de Seiler, Relativ- 
satz, 1858. Cf. aussi H. Hartmann, OLZ 1937, 147s., et Nyberg, Reli- 
gionen 4458.    



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 41 

6. Enoncé et négation de son contraire. 

Cette figure de style a été étudiée par Humbach, MüSS 14, 26. 

7. Ordre des mots. 

L'ordre des mots en v.-p. a été étudié par Schwentner, ZII 3, 25, 

et par Meillet-Benveniste et Kent. L'origine sémitique de la position 
de 6ätiy ‘Déclare . . .” ne semble guère douteuse, que ce soit un akka- 
disme ou un araméisme, ou les deux à la fois. La question a été signalée, 

avant Meillet-Benveniste $ 17, par Gray, AJSemL 17, 1901, 1518, 

où est notée aussi la tournure avestique &at mraot Ahurô Mazdä, en 

contraste avec skr. Arjuna uväca, et rappelée par le même Gray comme 
digne d’intéresser un sémitiste, AJPh 72, 1951, 326. Toutefois, 

Kieckers, Die Stellung des Verbs im Hauptsatze im Griech. u. in 
anderen idg. Spr., 1911, avait déjà reconnu le caractère i.-e. de la 
position initiale du verbe. Cf. encore, du même, Acta et Comm. Univ. 
Tart. B 38. 5, Tartu (Dorpat) 1936. 

8. Parenthèse. 

La parenthèse dans diverses langues i.-e., et notamment en av. et 
V.-p., à été étudiée par Wackernagel, Aï. Gr. IT 1, 289s., et par 
Schwyzer, AbhBerl 1939, Phil.-hist. K1. 6, 1s. Le caractère i.-e. de la 

tournure ouvrant Y 44 à été reconnu par Schaeder, Ein idg. Liedtypus, 
ZDMG 1940, 404s. L’examen des faits iraniens à été poussé davantage 
par Hoffmann, MüSS 9, 79s. et ZDMG 110, 1960, 64s. Humbach a 

étudié la parenthèse av. raëvat cirom et sa transformation en composé 
raëvas-ciôra-, MüSS 5, 908. 

9. Parallèles védiques. 

De nombreux parallèles ont été signalés entre iranien ancien et 
védique. Il paraît utile de les grouper, et on le fera ici, bien qu’ils 
relèvent parfois autant du lexique que de la syntaxe. 

9.1. Substantif et adjectif. 

frya- asti- (Y 70. 4, 13. 12): priyd no dtithih (RV 6. 2, 7), Humbach, 
Gathas II 31; déjà Geiger, Am. Sp. 192; Mayrhofer, Sprache 1959, 82 23-25, 

daëvà vispänhô (Y 32. 3): visve devdh, Humbach, ib. 32. 
vispä ayärs (43.2): védva 4häni (1. 52, 11), dh& vééva (1. 130, 2), 

Humbach ad loc. 
hazaoëänho vispänhô (51.20): vigve sajésaso devdso (1. 131,1), 

Humbach ad loc.; Mayrhofer, Ai. et. Wb. I 445. 

nomanhä ustänazasto (28. 1, 50. 8): uttändhasto némasa& (6. 16. 46), 

Humbach. 
mazä-rayi- : mañhayad-rayi-, Humbach ap. Mayrhofer, Ai. et. 

Wb. II 537. n& . .. Owävas : tvavato nfn (2. 20,1) (S.). 
8 Kratylos  



  

  

42 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Avec, d’un côté, un composé: parähu (46. 19): péra dsu (1. 140, 8), 

Humbach. 
Avec un adv.: kaôr& man bavat (30. 9): satrdea mnas& (7. 100, 1, 

etc.), Hoffmann, MüSS 1,253, Mayrhofer, Ai. et. Wb. II 574. haidim 

mabraem (31. 6): méntrebhih satyaih (1. 67, 5). 
Un substantif accompagné de son propre superlatif: daëvanqm 

daëvô.temô, etc.: devänäm devétamäya, etc., Ai. Gr. II 2, 602. 

Deux substantifs: zorodäcä manarhäcä (31.12): hrdé ménasa 
(1. 61, 2, etc.), Humbach. 

varhôuë mananhô 18tà (46. 16): éndrasya istai (1. 62, 3), Humbach. 
gave nomom (Y 14. 61): néme g6h (3.39, 6), Humbach, Gathas IT 67. 

D'un côté, un composé: aë& yuxti- (49. 9): rédyuktim (10. 61, 10), 

Humbach, ciôrà rätayô (33.7): citrä-räti-, Humbach, Gathas I 67, Hoff- 

mann, Ai. 17, Mayrhofer, Sprache 5, 81. zaronu.maini- : hiranyena 

maninä, Mayrhofer, Sprache 5, 92%, IIJ 4, 143, Ai. et. Wb. II 

556 (S.). 
Un pronom: hôi dämam (48.7): dhdmann rtésya (1.43, 9), Hum- 

bach. 

9.2. Verbe conjugué et répété en participe composé. 

v.-p. ubrtam abaram, av. huboratgm bar- : sübhytam bibhérti (4.50, 

7), Wackernagel, BSOS 8, 1935—37, 823s., qui a reconnu le caractère 

i.-ir. de ce type d'expression. 

Verbe et préverbe: 

at fravax$yä (45.1): pravocam (1. 32,1, etc.), Humbach. fra vayô 

patan (V 5.12): véyah pré patän (10. 27,22), Benveniste, Festg. Lom- 

mel 158. 
Avec racines équivalentes: & vô gôuë.& hôm.yantü (51.3): 6 érustir 

vidathyà sém etu (7.40, 1), Humbach ad loc. 
nanä amhat (48. 4): ndn& séntah (10. 67, 10), Humbach. 
antaro.caraiti (51. 1): antér carasi (10. 4, 2), Humbach; rangeons ici 

antaro mru-, bien qu’il n’ait pas de correspondant sanskrit. Mais lat. 

interdico assure l’ancienneté de la formation: Meillet, Trois confé- 

rences . .., 1925, 58; Hoffmann, Ai. 18 (S.). 

v.-p. azdä kr: skr. addhà ky- (Ganapätha), Hoffmann, MüSS 1, 53. 

Verbe et complément: 

vaëdomn gätüm (28.5): gätém vividrire (2. 21, 5), Humbach. 

kämahya . . . yom . . . ité (43. 13): kdmam . . . gmän (10. 29, 5), kd- 

mam étya (10. 66, 14), Humbach. 
gam vidat (51. 5): vidäd gäh (2. 19,3), Humbach. 
Avec, d’un côté, un composé: Owahyäà xratôuë yôm naëcië däbayeiti 

(43. 6): ddbhutakratum (7. 88,2), Hoffmann, Corolla Linguistica 801.  



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 43 

Avec des différences morphologiques: aënamhô ...büjim (31. 13): 
mé ...éno ...bhujema (6. 51,7), Humbach; déjà Geiger, Am. Sp. 175 
(S.). 

aëibyô düiré vohü as man (34. 8): äré asmdd daïvyam hélo asyatu 
(1. 114, 4), Humbach. 

mabrom taë- (29.7): tastän mänträn (1. 67,4), Humbach, Gathas IT 
17, 27, Mayrhofer, Ai. et. Wb. II 578. 

karëäim kärag : krstm 14 krsasva, Kuiper, Notes 65 (S.). 

Verbe et complément qualifié ou déterminé: 

hudomom dyäi vaxaôrahyà (29. 8): dhehi svädmänam väcdh (2. 21, 6), 
Humbach. 

Avec synonymes : yaëca xänaoëôn akurëm haïdyäis #yaobanais (30.5): 
indram satyatr érayäma krtébhih (10. 111, 1), Humbach. 

yôm à vasomi 18a.xéaürim (29. 9): éindram démasi sékhäyam (1. 129, 
4), Humbach. 

Verbe et pronom: 

at zi toi vaxëya (51. 8), at ta vaxëya . . . ahuräi (30. 1): tébhyam tàd 
vocam (1. 129, 3), Humbach. 

Sujet, verbe et complément: 

k5 m5.nà Oràtà visto anyo aëät Owatca (50. 1): n& mardité vidyate 
any@ ebhyah (10.64, 2), na nas trätà vidyate vai tvad anyahk Mbh. 1. 
232, 9: Geldner, Grdr. II 52, Lommel, GGN 1935, 149. 

Verbe et relative: 

atcä tüi vaëm hyämaä yôi im foraëèm koromaon ahüm (30. 9): sydma 
te ye, Lommel, ZDMG 105, 1955, 165. 

. Verbe et conjonction: 

vaëda yezi (32. 6 et 46. 8): veda yâdi, Humbach. 

Construction d’un verbe et de deux cas: 

ni-dä- avec acc. et loc. (32. 14): RV 1. 146, 2, Humbach ad loc. 

ahyä aoëô vida (49. 1): bhedésya ... vinda réndhim (7. 18, 18), 
Humbach. 

Un verbe et un cas: mat ... pôi (44. 15): tvém viévasmäd bhévanat 
päsi dhérmanä (1. 134, 5), Humbach. 

fraoxtà amaretäiti (48. 1): pr4 havyäm agnir amftesu vocat (6. 15, 10), 
Humbach. 

moroëdikäi axétat (51.4), äca nô jamyät marédikäi (Y 10. 5): mylikéya 
na 4 gahi (10. 150, 1), Humbach. 

zvaronû 184618 (51. 18): sumném istaye (6, 70, 4).  



  

44 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

9.3. Préposition (ou adverbe) et complément: parÿ và . . . vaoxomä . .…. 
maëyaig (34. 5): paro hi mértiyair dsi (6.48, 19), Hoffmann, Air. 18. 

9.4. Deux pronoms (dans l’une des deux interprétations possibles 
de l’expression gâthique): môi ahmäi (45.5): tésmai te, Delbrück, 
Ai. Syntax, cité Humbach. 

9.5. Idée. 

dorotä . . . nabäscä avapastôié (44. 4): dstabhnän . . . dyüm avasräsah 
(2. 17, 5), Humbach. 

yaëca asnät yaëca dürät i8a0a (45. 1): d na indro dürdd à na äsdd . .…. 
yäsad (4. 20, 1), Humbach, MüSS 7, 77. 

Z. dit: ‘“‘Je reconnais (mônghi), devant le feu, la sainteté d’Ahura 
Mazda” (43.4—5): ddhä nv àsya samdfsam jaganvän agnér ânikam 
vérunasya mamsi (7. 88, 2), Humbach, Gathas IL 48. 

Mythe des pas d’524 (véd. ila): padaië ya frasrüta iéayà (50. 8): 
sd .. padé samtisthate (SB 1. 8. 1, 7), IF 63, 42s., Gathas I 67, IT 83. 

9.6. Notion. 

g. magavan- : maghévan-, Humbach, MüSS 2, ?15s. 

avanhäné (33.5): yamé dadäty avasdnam asmai (10. 14,9), H., 
G. II 40; H.-P. Schmidt, ILJ 1, 1608. 

‘Je veux vous louer comme jamais’, apaourvim (28. 3): dpürvya . .. 
vécämsi (6.32,1), dpürvyä ... brähmäni (8.66, 11), stémam . 
dpürvyam (10. 23, 6), Humbach ad loc. | 

orozvô . .. (33. 6): rjdve mértyäya (2. 27, 9), Humbach ad loc. 
myazda- : miyédha, Y 4. 1 et RV 1. 177,4; Y 34.3 et RV 10. 70,2. 

xë&abra- : ksatra-, Schlerath, Kôünigtum 1298. (S.). 

Analogie plus lointaine: 

upa.jamyäma tavacä sarèm aëahiyacä (Y 41. 6): dpa aganma $érma 
te (6. 16, 38), Humbach, DLZ 1957, 300. 

nomaxaiti$ . .. râtayo (33.7): dätrém âditer némasvat (1. 185, 3), 

Humbach. 

Terme peu clair de part et d’autre: 

saroidyayà (33. 9): rétham ... édrdhyam (1. 119, 5)!. 
Autres parallèles, voir Mayrhofer, Ai. et. Wb. I 475, 529, II 88, 312, 

333, 378, 542. 

1 Le rapprochement suivant est illusoire: vacahicä (30.3, supposé duel, 

Humbach) ... hôm jasaëtom (4) . .. ayä mainivä ... y5 dragvà (5) : sdc cdsac ca 

vécasi pasprdhäte, täyor yât sttyam (7. 104, 12), ZDMG 107, 371. Si vacahicä 

est un duel, les deux termes qui lui sont coordonnés en sont aussi; or, on a 

manahicä, qui pourrait en être un, mais #yaOanÿi, qui ne l’est certainement pas.    



  

  

L'iranien ancien au XXème siècle 45 

V. Dialectologie 

1. Le gâthique se distingue du récent par une différence d'âge, mais 

aussi par une différence dialectale. La question a été étudiée par 

Meillet, JA 1917 II, 187, reprise par Reichelt, Iranisch 58, et par 

Hoffmann, Air. 6. 

Différence d’âge: le gâthique a encore aogadä (loi de Bartholomae), 

tandis que le réc. a la forme refaite aoxta; le gâthique conserve b, d, g, 

qui se spirantisent entre voyelles en réc.; sur g.-düm, réc. -dwom, 

Hoffmann, Air. 8; g. -gv- donne réc. -v-; g.-2m- donne réc. -8mMm-. 

D'autre part, le gâthique innove parfois, là où le réc. est conser- 

vateur. Ainsi, le réc. maintient le contraste (phonétique) entre paiti 

&& et ava hë, tandis que le gâthique généralise hë, le v. p. Saiy. 

En réc., comme en véd., vispa- obéit à la flexion pronominale: 

vispe, comme véd. vive; de même, le v.-p. a anyaiy. Au contraire, le 

gâthique a la flexion nominale, vispänhô, et tel semble avoir été le 

cas du mède, si l’on en juge par la formule, qui doit être archaïque, 

v.-p. aniyäha bagäha. (Toutefois, ceci n’est pas sûrement un trait 

mède: sur les rapports entre v.-p., mède et avestique, Lommel a fait 

des remarques de principe dans son c. r. de Meillet-Benveniste, Gr. du 

v.-p., OLZ 37, 1934, 178s.). Cf. aussi (S.) Wackernagel, Philologus 

1943, 18. 

De pasu-, le gén. pasvô n’est conservé qu’en réc. (Nir.), à côté 

de pasëuë, qui est la seule forme gâthique (Kuiper, Notes 51). 

Le gâthique est une langue “poétique”, non entièrement homo- 

gène: à côté de foôrôi (53.4), on a pibré (44.7); à côté de tanvim 

(46. 8), tanäm (33. 10). 

2. Wikander, Vayu 1941, a tenté d'isoler un “dialecte de la tribu 

Fryäna”, en rapport avec le culte de Vayu et de Korosäspa. Ce dialecte 

aurait pour caractéristiques phonétiques, outre la représentation de 

l’ancienne palatale sourde par 9, comme en v.-p. (Vayu 179), celle de 

de bh par f (ib. 59). Malheureusement, on est obligé d'admettre que la 

plupart des formes ‘dialectales’ ont gagné le reste de l’Avesta, ce qui 

met en cause le principe même de leur répartition initiale. Il y avait, 

d’autre part, quelques termes particuliers au culte de Vayu et à la 

légende de Kerosäspa; mais quelques faits de vocabulaire ne suffisent 

pas à fonder une distinction dialectale. 

3. La position des dialectes avestiques dans l’ensemble des dialectes 

iraniens est discutée. 

Tedesco, Dialektologie der westiranischen Turfantexte, MO 15, 

1921, 255s., tentait de prouver l’appartenance de l’avestique au 

groupe du nord-ouest. Mais Morgenstierne, Report on à linguistic  



  

  

46 J. DuCHESNE-GUIBLEMIN 

mission to Afghanistan, 1926, 25s., suivi par Henning, Disintegration 

40s., a mis en évidence un trait commun à l’avestique et aux dialectes 
du nord-est: l’abrégement de voyelle devant y et v. 

Cependant, cet abrégement, selon Altheim, Literatur u. Gesell- 
schaft 2, 1950, 203, suivi par Szemerényi (apud Altheim, Aus Spät- 
antike u. Christentum, 1951, 153s.), est un fa purement graphique, 
reflétant non pas la langue des rédacteurs, mais celle des ‘trans- 
metteurs’. Que ceux-ci aient été des gens du nord-est, c’est ce qu’Alt- 
heiïm croit avoir démontré (mais il est le seul). Quant aux ‘sogdicis- 
mes’ que Szemerényi croit avoir décelés dans l’Avesta, aucun n’est 
évident. Av. sâtar- (en face du plus fréquent sästar-) est formé sur le 
radical sä-, comme v.-p. Oätiy (v. ci-dessous); maôaxa- représente sans 
doute une forme m. ir., mais pas forcément sogdienne ; de même urvi- 
‘airain’; quant à bäxôim, le plus simple est d’y voir la prononciation 
locale; vaxoëra- a été expliqué comme *vaxbra avec anaptyxe (Morgen- 
stierne, NTS 1942, 55); enfin av. asporonah-, Nir., serait un ‘ghost- 
word’ pour sogd. ‘spwrnw < uz-purna-. Mais fantôme bien vivant, 
puisqu’ on le trouve en araméen d’Eléphantine! 

Toutefois, le principe d’explication reste valable. Dans le cas de 
jva-, jum, etc., ce n’est pas le dialecte des rédacteurs qui est en cause, 

car jiv- est conservé dans gqm jivyam; on peut donc recourir, avec 
Hoffmann, Air. 8, à une influence de ‘transmetteurs’ nord-orientaux. 
De façon analogue, on expliquerait le 0 de réc. dabaiti par un trans- 
metteur parthe (Hoffmann, ib.). 

VI. Lexique 

1. Le dualisme qui se reflète dans le vocabulaire de l’Avesta a été 
étudié par Frachtenberg, Spiegel Memorial Vol., 1908, 269s. Cet 

auteur s’efforçait de montrer que les termes daëviques concernaient, 
à l’origine, les animaux. Cette explication a été réfutée par Güntert, 
qui dans son mémoire Über die ahurischen und daëvischen Ausdrücke 
im Awesta, 1914, montre que ces termes sont simplement, à l’origine, 
péjoratifs. Enfin Gray, JRAS 1927, 437s., recherche pour quelle 
raison ils le sont: il constate que les termes ahuriques appartiennent 
au vieux fonds de la langue, tandis que les daëviques font, pour la 
plupart, figure d’intrus. Les zoroastriens les auraient empruntés à 
un dialecte voisin, dialecte d’ennemis et d’impies. 

Indépendamment de ce dualisme, il existe, portant sur un petit 
nombre de mots, une différence de vocabulaire entre ‘les gens au 

mauvais langage’ et les autres: elle à été ramenée par Benveniste, 
Une différenciation de vocabulaire dans l’Avesta, Ehrengabe Geiger, 
1931, 219s., à une opposition entre termes savants et termes populaires. 

  
 



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 47 

Plusieurs termes avestiques sont en jeu dans l’article de Vendryes 
sur Les correspondances de vocabulaire entre indo-iranien et italo- 
celtique, MSL 20, 1918, 273. 

Le grand nombre des noms avestiques de ‘la femme’ à été remarqué 
par Kuiper, ZII 8, 247, qui y verrait la conséquence d’un tabou. 

Une foule de mots av. et v.-p. ont été discutés ou élucidés quant 
à leur lecture, leur sens ou leur étymologie. Il n’est possible ni de les 
grouper, ni de les énumérer ici. Il en sera question dans le supplément 
à l’Air. Wb. L'étude d’un certain nombre d’entre eux revêt une im- 
portance particulière, du fait que ce sont des termes religieux, sus- 
ceptibles d'éclairer l’histoire de la civilisation iranienne, ou d’être 

éclairés par elle: p. ex. aëa-, v.-p. brazman-, av. daënä-, drigu-, fraëa-, 
V.-p. Mmagu-, av. magavan-, moyu-, Mibra-, Owôroëtar-, x'aranah-, ete. 

L'histoire des études sur la religion iranienne est retracée dans D.-G., 

La religion de l’Iran ancien, Paris, P.U.F. (sous presse). 
Pour illustrer, d’une manière générale, le progrès, nécessairement 

capricieux, de la lexicographie de l’iranien ancien, quelques échan- 
tillons pourront suffire. 

v.-p. 0ätiy ‘il proclame’ s’expliquait mal comme venant de *0ahati, 
car rien ne justifiait la chute de l’», maintenu ailleurs. Aussi Kuiper 
avait-il proposé, AO 12, 191, de séparer cette 3° pers. des formes à h, 
aôaham, afaha, etc., et de la rattacher à av. sätar- (distinct du plus 

fréquent sästar-) ‘chef’. Une forme nouvelle, fournie par la lecture 
de Bisutun IV 52s., confirme brillamment cette analyse. Ignorant 
l’article de Kuiper, Benveniste (BSL 47, 1951, 27) a proposé une ex- 

plication semblable pour l'impératif 6&diy, que Cameron lisait plutôt 

rädiy (en quoi il fut suivi par Kent), mais que Benveniste lit décidé- 

ment 6ädiy. C’est en effet le mot qu’on attend, en corrélation avec 

OäGhy dans le membre de phrase qui suit, comme l’a montré Kuiper, 

AION 2, 159s. Et c’est aussi, finalement, la lecture à laquelle Cameron, 

après un nouvel examen, se rallie (JCS 14, 1960, 68); cf. Mayrhofer, 

DLZ 1960, 610. 

av. aëm (Y 13.2), qui passait pour une forme de démonstratif, 

a été identifié par Henning, Asiatica (Festschr. Weller), 1954, 289, 

comme le nom de l’œuf, nom.-acc. d’aya-, ce qui rétablit une construc- 

tion normale et donne un sens excellent. Es ist erstaunlich, remarque 

Henning, wie viele dunkle Awestastellen sich durch reine Interpretation 

des Textes aus sich selbst erhellen lassen. 
Parfois, le texte se révèle fautif, même dans son squelette con- 

sonantique: yuyô.semi, nom d'outil agricole, restait inexpliqué, quand 

Reichelt, WuS 12, 288, l’a rapproché de skr. yuga-$amyäm ‘joug 

pourvu de ses bois’ (sur la différence des deux formes, v. D.-G., 

Composés $ 71).  



  

48 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

{l peut arriver encore qu’une simple consultation de l’apparat 
critique donne la clé d’un mot énigmatique. haomayu- était posé 
par Bartholomae pour rendre compte de haomayô gava ete., Ny. 1. 16. 
Thieme, ZDMG 1957, 75, se reportant aux variantes, coupe haoma 

yôgava et voit dans ce dernier mot l’instrumental d’un dvandva yava- 
gv-a- ‘orge et lait’. Mais on peut, à moins de frais, couper, avec de bons 

mss. et Hoffmann, MüSS 8, 1956, 23, haoma yô gava, qui se comprend 
‘avec du haoma, qui (est) avec du lait”. 

Un mot avestique a joué dans l’étymologie i.-e. un rôle peut-être 
usurpé. Av. hdiriäi- ‘femme, femelle’ fut simultanément expliqué par 
Benveniste (BSL 31, 1931, 104s.) et par Güntert (Oriental Studies . .. 
Pavry, 1933, 130s.) comme contenant i.-e. *sor- ‘femme’, que l’on 
avait précédemment postulé en second terme de *swe-sor- ‘sœur’ et 
dans le suffixe féminin de skr. fisrds etc. (Kuiïper, AO 17, 48, discutant 

l'& de häiriët-, s'accorde avec Güntert en Benveniste sur l’étymologie 
du mot). — Mais Mayrhofer a démontré (Studien z. idg. Grundsprache, 
1952, 38, et KZ 72, 120) que cette analyse ne rend pas compte du 
suffixe -i8- et qu'aucun des prétendus exemples d’i.-e. *sor- n’est 
valable. Il explique alors hGiri&i- par skr. séras- ‘cruche, seau, mare’ 
et, quant à la signification, par skr. ko$a- au sens de ‘vulva’. 

2. Projet de bibliographie du lexique av. et v.-p. (depuis l’Ai. Wb.). 

Les travaux où la lecture, le sens ou l’étymologie de mots av. ou 
v.-p. ont été utilement discutés, depuis l’Ai. Wb., sont sommairement 
inventoriés dans la liste ci-dessous, dont on est cordialement prié de 
me signaler les lacunes. 

Altheim, Aw. Textgeschichte 1949; Die aramäische Sprache, 2 vol., 1959s.; 
Literatur u. Gesellschaft im ausg. Altert., 2 vol., 1950; Gnomon 23, 191; 
ZII 3, 35; A. u. Stiehl, FuF 1961, 177; Paideuma 1949, 264. 

Andreas, GGN 1909, 42; A. u. Wackernagel, ib. 1911, 1 s.; 1913, 363; 1931, 317. 
Baïley, Zoroastrian Problems in the 9th century books, 1943; BSOS 6, 598; 

7, 69, 81, 295, 768; 8, 123; 10, 14; BSOAS 1948, 331; 1950, 396; 1956, 36; 
1957, 41 ; 1958, 536; 1960, 44; 1961,470 ; TPhSoc 1936, 95; 1945, 14; 1953, 27,65; 
1954, 138; 1956, 38, 119; 1959, 75, 109; JRAS 1934, 510; 1937, 112; 1953, 
101; RO 1957, 68; AION 1, 140; Adyar Libr. Bull. 1961, 11; Univ. ot 
Ceylon Rev. 1957; Jackson Memorial Vol. 1 ; Oriental Stud. Pavry, 1933, 23. 

Barr, Studia Pedersen 21; Notes additionnelles apud D.-G., Zoroastre, 1948; 
Avesta, 1954; Ost og Vest 134. 

Bartholomae, KZ 29, 562; 41, 335; IF 22, 96; 23, 328; 25, 169; 28, 26; 31, 46; 38, 
26; 42, 133; IFAnz 10, 164; WZKM 29, 17, 23; Mittelir. Stud. V; Zur Etym. 
u. Wortbildung der idg. Spr. 1919; Zur Kenntnis der mir. Mundarten II 24. 

Bender, The Suffixes -mant- and -vant- in Skr. and Avestan, 1910; IF 30, 138. 
Benveniste, Vrtra et Vrôragna, 1934; Les infinitifs avestiques, 1935; Origines 

de la formation des noms en i.-e., 1935, 65; Noms d’agent et noms d'action, 
1948; Les Mages dans l’ancien Iran, 1938; Études sur la langue ossète, 
1959; MSL 23, 395; JA 1932 II, 117; 1934 II, 177; 1936 I, 229; 1938, 533; 
1951, 261; 1954, 297; 1960, 421; BSL 27, 51; 29, 106; 30, 72; 31, 80; 32, 82;    



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 49 

33, 154; 34, 7, 22, 32; 35, 104; 38, 101; 44, 72; 45, 74; 46, 33; 47, 17, 21, 88; 

48, 52; 50, 64; 51, 33; 52, 44, 60, 70; 53, 39; MO 1932, 190; OrSuec 1955, 22; 

BSOS 7, 266; 8, 407; TPhSoc. 1945, 74; JAOS 75, 196; IIJ 1, 77; 3, 132; 

RHER 1945 IL, 5, 13; StBalt 1933, 120; Sprache 1949, 116; J. Cama Or. Inst. 
1925; Donum Nyberg 19; Asiatica (Festschr. Weller) 32; Festschr. Geiger 
220; Festg. Lommel 15; Mvfuns xéouv, Gedenkschr. Kretschmer I 31. 

Bezzenberger, KZ 42, 384. 
Bloch, J., Donum Schrijnen 396. 

Bloomfield, Lg 1, 88; JAOS 46, 303. 

Brandenstein, IF 54, 34; Wien BKL 4, 243; Mvuns xäow, Gedenkschr. Kretsch- 

mer I 52. 
Brugmann, IF 31, 89; SBLeipz 1913, 141. 
Burrow, BSOAS 1948, 648; 1955, 343; TPhSoc 1945, 118; JAOS 1959, 85, 255. 

Caland, KZ 31, 270; 33,464; 42, 171; Oriental Stud. Pavry 61; IF 31, 105. 

Cameron, JCS 5, 45; 14, 68. 
Casartelli, Brown Mem. Vol. 127. 
Charpentier, Kleine Beiträge, 1911; Brahman 48; Die Desiderativbildungen 

der idg. Spr., 1912; ZDMG 70, 233; MO 1924, 12; IF 28, 156; KZ 40, 444; 

43, 165; 46, 26; WZKM 27, 235; 30, 93; Orient. Stud. Pavry 79. 

Christensen, Le Premier Chapitre du Vendidad, 1943. 
Collitz, Orient. Stud. Pavry 92. 
Colpe, Die religionsgesch. Schule, 1961. 
De Bie, Muséon 68, 145. 

Debrunner, IF 56, 174; BSOS 8, 487; Corolla Linguistica, 1955; v. Wackernagel. 
Duchesne-Guillemin, Les composés de l’Avesta, 1936; Zoroastre, 1948; Actes 

Congrès Copenhague, 1936, 292; IF 54, 204; Byzantion 1937, 737; Numen 
1955, 98; BSOS 9, 866; 10, 927; Mél. Cumont 665; Jackson Mem. Vol. 37; 
Hommages Dumézil 96; NClio 10, 4; apud Dumézil, Airyaman 54. 

Dumézil, RHR 134, 369; 1934, 95; JA 1953, 11; 1958, 67; Mém. Ac. Roy. 

Belg. 1961, 25. 
Edgerton, The k-suffixes of Indo-Iranian, 1911 (JAOS 31, 93s., 2968.) ; KZ43, 110. 
Eilers, Iran. Beamtennamen; AOr 1954, 267. 

Fay, JAOS 31, 403. 
Finck, KZ 40, 128. 
Foy, KZ 35, 26. 
Frachtenberg, Spiegel Mem. Vol. 1908, 269. 
Friedrich, Orientalia 1949, 1; DLZ 71, 14. 

Frisk, Zur i.-ir. u. gr. Nominalb., 1934; Wahrheit u. Lüge, 1935; Suffixales 
-th- im Idg., 1936; IF 52, 290; MO 1936, 78. 

Fris, AOr 18 (IV, 1960), 76; 1951, 492; 1952, 598; 1954, 38. 
Gaël, AOrHung 1, 80; 2, 173; ZII 7, 233. 
Gauthiot, La Fin de mot, 1907; MSL 18, 343; 19, 130, 250; 20, 1. 
Geiger B., Die AmoëñaSpontas, 1916; WZKM 1934, 107; Festschr. Andreas 95. 
Geldner, Religionsg. Leseb., 1926, H. 1; Indo-Ir. St. Sanjana 279. 
Gershevitch, The Avestan Hymn to Mithra, 1959; StudItal 1938, 131; TPhSoc 

1948, 66; AMaj 1951, 132; BSOAS 1955, 480; 1952, 484; 1957, 317; 1958, 

174; JRAS 1952, 176; JOAS 1959, 199. 

Gonda, AO 14, 201; KZ 72, 229; 73, 161; Väk 1956, 1. 

Gôtze, KZ 51, 146. 

Grantowsky, Drevneiranskoe etniceskoe nazvanie parsav-parsa, 1961. 
Gray, Ann. N.Y. Acad. Sc. 12 n. 13, 1900, 549; JAOS 21, 125; 1941, 101; 1947, 

18; AJPh 1951, 327; JRAS 1927, 437; IFAnz 30, 8; Lg 1949, 375.  



  

  

50 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Güntert, Über die ahur. u. daev. Ausdr., 1914; Orient. Stud. Pavry 130; 
KZ 45, 200; WuS NF 2, 92; IF 30, 80. 

Hall, Lg 12, 297. 
Hamp, KZ 75, 239; 76, 273; JAOS 1958, 115; JNES 1954, 115. 
Hartmann, Hans, Das Passiv, 1954, 148; OLZ 1937, 145. 
Henning, Zoroaster 12 n.; Asiatica (Festschr. Weller) 289; TPhSoc. 1942, 40; 

1945, 162; JRAS 1942, 23; 1944, 139; BSOS 9, 91 ; 12, 315; 13, 642; Sogdica 28. 

Hermann, KZ 41, i. 

Hertel, Die arische Feuerlehre; AbhLeipz 38, 3; 40, 2; 41,6; Die Sonne u. 

Mithra, 1927; Mithra u. orox$a, 1931; Die Methode der ar. Forschung, 
1925; WZKM 38, 9158. 

Herzfeld, Altp. Inschr., 1931; Zoroaster, 2 vol., 1947. 
Hinz, Altp. Wortschatz, 1942; WZKM 1960, 78; ILJ 4, 154; ZDMG 1952, 370; 

1959, 28, 117. 

Hauschild, MIO 1959, 1; OLZ 1954, 445. 
Hoffmann, MüSS 1, 52; 4, 43; 6, 36; 8, 9, 24; 9, 79, 83; 10, 62; 11, 85; ZDMG 

1960, 64; Corolla Linguistica 81; WuS 21, 141. 

Humbach, MüSS 1, 23; 2, 5; 3, 73; 4, 53; 5, 95; 6, 41; 7, 68; 8, 74, 78; 9, 66; 

10, 34, 44; 11, 67; 14, 31; IF 62, 303; 63, 40, 210; ILIJ 1, 306; KZ 77, 99, 
106; WZKSO 1, 836; 2, 22; 4,36; DLZ 1957, 298; OLZ 1955, 540; Die 
Gathas, 2 vol., 1959. 

Jackson, IF 25, 182. 
Jacobsohn, KZ 43, 53. 
Janert, Sinn und Bedeutung des Wortes dhäsi, 1956. 
Johansson, IF 19, 136. 
Junker, OLZ 29, 876; UJbb 5. 
Justi, IFAnz 17, 84. 
Kammenhuber, ZDMG 1958, 301. 

Kent, Old Persian, 21953; Lg 4, 106. 

Kieckers, Die Stellung des Verbs im Hauptsatze ..., 1911; Acta Univ. Tartu 1936. 
Klima, AOr 1960, 457. 
Kônig, Festschr. Christian, 1956, 70. 

Kramers, Orient. Stud. Pavry 252. 

Krause, KZ 56, 304. 

Kretschmer, KZ 55, 80. 

Kristensen, Meaning of Religion 448. 

Krogmann, KZ 65, 141. 
Kronasser, SBWien 1960. 

Kuiper, Die idg. Nasalpräsentia, 1937; ZII 8, 265; Glotta 21, 284; AO 12, 

190; 16, 311; 17, 22; IIJ 1, 86; 4, 247; 5, 41; Lingua 8, 442; AION 1, 

159; 2, 165; MedNedAk 1942 (Notes on Vedic Noun-infi.); 1951, 214; 
Sprache 1961, 15. 

Kurytowicz, Prace Filol. 11, 221; Traces de la place du ton en gâthique, 1925; 
BSL 44, 42; Études indoeur. 50; L’accentuation des langues i.-e., 1952, 
21958; L'apophonie, 1956. 

Lentz, Yasna 28 ; ZDMG 82, 186; 1953, 318 ; Indogermanica (Festschr. Krause) 94. 
Lesnÿ, Fontach. Winternitz 15. 

Leumann M., IF 39, 209; 58, 1; 61, 1; AsStud 1954, 79. 
Lidén, IF 19, 320; KZ 61, 9; Symbolae Danielsson 1932, 148. 

Lichterbeck, KZ 33, 201. 

Liebert, Das Nominalsuffix -#i- im Altindischen, 1949; Die indoeur. Personai- 

pronomina, 1957.  



  

  

L’iranien ancien au XXème siècle 51 

Loewe, KZ 51, 173. 

Lohmann, KZ 59, 144. 

Lommel, Die Yäët’s des Awesta, 1927; Stud. üb. idg. Femininb. 1912; ZII 1, 21, 
94; 2, 210; 3, 163; 5, 37; 6, 127; 7, 34; 8, 270; NGG 1934, 80; 1935, 141; 
ZDGM 1955, 151; WuS 1938, 239; KZ 50, 269; 67, 8; IF 53, 165, 336; 
56, 81; OLZ 1934, 185; Festschr. Andreas 99; Weller 412; Schubring 31; 
Kirfel 187; Mél. Bally 209. 

Lüders, Varuna 653; SBBerl 1917, 368; ZDMG 1948, 1. 
Machek, KZ 64, 264. 
Markwart, Das erste Kapitel der g. ustävaiti, 1931. 
Marstrander, IF 20, 347. 
Mayrhofer, AOr 1952, 342; JAOS 1952, 110; AION 2, 123; Sprache 5, 92; IIJ 

1960, 139; KZ 71, 76; 72, 118; OLZ 1961, 526; Festschr. Krause, 1960; 
Chatterjee Jub. Vol.; Turner Jub. Vol.; Stud. zur idg. Grundspr. 1952; 
Ai. Wb. 

Meillet, Trois Conférences, 1925; MSL 9, 379; 10, 80; 11, 6; 13, 146, 237, 253; 

15, 193; 18, 60; 19, 49; 20, 210, 286; 21, 189, 208; 22, 95, 140, 225; BSL 
21,23; 22, 19; 24, 29, 103, 117, 195, 196; 25, 104, 123; JA 1900 I, 254; 
1907 I, 143; 1909 I, 536; 1917 II, 183; 1920 I, 187; Festschr. Geiger 234; 
Orient. Stud. Pavry 302; Dialectes i.-e., 1908, 65. (Bibliographie par 
Benveniste BSL 38, 43 8.). 

Messina, Der Ursprung der Magier, 1930. 
Mikkola, WuS 1910, 217. 

Molé, RHR 1960, 182; LPosn 1949, 244. 
Morgenstierne, An Etym. Vocab. of Pashto 28; AO 1, 245; L.-Ir. Front. Langu. 

II 190, 274, 420; NTS 5, 40; 12, 30s.; BSL 24, 205. 

Nober, Estudios biblicos 1957, 393. 
Nyberg, Die Religionen des alten Iran, 1938; ZDMG 1928, 230; JA 1931; 

Ehreng. Geiger 213. 

Pagliaro, AGIt 1955, 153; RSO 1935, 303; 11, 288; Samjñä ... 1954. 
Paper, JAOS 1952, 16; 1956, 24. 
Paul, O., Exeg. Beitr. (Heidelberg) 1939; IF 1952, 68; WuS NF 2, 48. 
Pedersen, KZ 40, 129. 

Petersson, KZ 47, 284. 

Pisani KZ 1940, 111; 1953, 125, 241; 1954, 97, 217; RSO 14, 85; 15, 363; 
18, 92; 19, 93; REIE 1, 223; ZDMG 1942, 82; 1957, 551; RIL 78, 67; 
IF 50, 21; Miscell. Galbiati III 31. 

Pokorny, KZ 46, 287. : 

Porzig, IF 42, 248; Gliederung 163. 
Reichelt, Aw. Elem. 1907; Iranisch, 1927; WuS 12, 288; L.-Ir. Stud. Sanjana 

221; Festschr. Streitberg 277. 

Renou, Études védiques 1, 11; AOr 18 IX, 1950, 457; Et. sur le vocab. du 
Rgveda I (Pond.) 1958, 67; BSL 55, 16. 

Ribezzo, RANap 1906, 307. 

Risch, AsStud 1954, 51. 
Schaeder, OLZ 1940, 378; 1941, 196; Iran. Beitr. 286; UJbb 15, 1936, 561; 

ZDMG 1940, 404. 

Scheftelowitz, ZDMG 59, 686, 780; ZII 6, 109. 
Schlerath, Das Kônigtum 38; Oriens 9, 306. 

Schmid W. P., IF 1956, 216; 1959, 113. 
Schmidt, H. P., Vedisch vrata, 1958; IIJ 1957, 160; ZDMG 1961, 211; Bull. 

Deccan Coll. 1960, 324.  



  

  

52 J. DUCHESNE-GUILLEMIN : L’iranien ancien au XXème siècle 

Schwentner, KZ 1959, 51. 
Schwyzer, ZII 3, 23; 6, 226; 7, 101; IF 46, 165; 47, 214, 259; 49, 1; RhM 81, 

202:; SBBerl 1939, 11; Orient. Stud. Pavry 445. 
Seiler, Relativsatz, 1960; Akten Orient. Kongr. München 1957 (paru 1959), 

463. 

Smith Maria, Studies in the Syntax ...gathas, 1929; Lg 9, 85. 
Sommer, IF 36, 184; Festschr. Streitberg 262; AbhBayr NF 9, 49; 27, 117. 

Specht, Der Ursprung der idg. Deklination, 1944; KZ 62, 227. 
Szemerényi, KZ 1956, 192; 1958, 184; 1959, 71; ZDMG 51, 210; Emerita 22, 

168; JAOS 1950, 234; BzN 1950/51, 176; apud Altheim, Gesch. d. lat. Spr. 
80; Aus Spätantike u. Christ. 153; Saeculum 1, 293. 

Taqizadeh, BSOS 9, 321. 
Tavadia, Indo-Iranian Studies I, II; ZDMG 1950, 205; v. Lentz. 
Tedesco, ZII 2, 43, 46, 312; 4, 153 A.; MO 15, 184; BSL 24, 197; JAOS 63, 

149; 67, 10138; Lg 36, 125. 
Thieme, Untersuchungen zur Wortkunde u. Auslegung des RV, 1949, 26, 52; 

Der Fremdling im RV, 1938; Stud. zur idg. Wortk. u. Rel., 1952, 55; 
BSOAS 23, 265; ZDMG 1938, 502; 1957, 67; KZ 1952, 117; IndLing 1958, 
157; Kratylos 1958, 139; Festschr. Weller 1954, 656. 

Thomas, JRAS, 1946, 10. 
Tôttôsy, Acta Antiqua 1956, 301. 
Trautmann, KZ 42, 331; ZDMG 59, 698. 
Trost, IF 56, 197. 
Vasmer, Festschr. Baudoin de Courtenay. 
Vendryes, MSL 20, 273. 
Waag, Nirangistan, 1941. 

Wackernagel, SBBerl 1918, 381; KZ 43, 279; 46, 266; 55, 104; 59, 30; 61, 204; 

67, 168, 174; IF 45, 309; W. u. Debrunner, Ai. Gr. ; KZ 1940, 157; v. Andreas. 
Wagner, ZfdPh 79, 1. 
Ware, JAOS 44, 285. 
Weller, Anahita, 1938; ZDMG 86, 17*. 
Wesendonk, Die religionsgesch. Bedeut. des Yasna Haptarhäiti. 
Widengren, Hochgottglaube 97. 
van Wijk, IF 33, 367. 
Wikander, Vayu, 1941; Der arische Männerbund, 1938; Feuerpriester, 1946, 

20; MO 1946, 4; OrSuec 1952, 66; StLing 1951. 
Wilhelm, Jamasp Memorial Vol., 1909, 215. 
van Windekens, Muséon 1948. 
Windischmann, Zoroastr. Studien 196. 
Wisemann, Cylinder-Seals of W. Asia, 103. 
Wolff, KZ 40, 49; MO 17, 12; Avesta. 

Wüst, Rudra, 1955, 40; *Peleku, Helsinki 1956; ARW 1939, 250; WuS 21, 226; 
Rhema 1, 28; 4, 5; WZKM 47, 133. 

Zaehner, Zurvan, 1955; BSOAS 1955, 2471, 

Liège J. Duchesne-Guillemin 

54, avenue de l'Observatoire 

1 Le manuscrit de cette étude a été lu par Redard, Kuiper, Mayrhofer et 
Rüdiger Schmitt, qui l’ont fait bénéficier de nombreuses remarques et additions. 
Je n’ai pas toujours pu indiquer en détail tout ce que je leur dois.    



  

  
Vieux-perse 

   





  

  

Indo-Iranica 

Par J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

1. v.-p. a-sa-a da-a-ru-u-va. 

Cette expression se lit à la ligne 41 de la Charte de Suse et désigne 

l’un des deux matériaux, avec l’argent, qui ont été importés d'Égypte 

pour servir à la construction du palais de Darius. 

Le second terme en est relativement clair. Son premier signe est 

très endommagé, mais on reconnaît, même sur la reproduction, de 

quoi justifier la lecture du P. Scheïl. Celle-ci est reprise notamment 

par M. Benveniste, BSL., XX, üi, p. 132 : däru° , équivalent de skr. 

däru- “bois”. On verra qu’elle doit être préférée à celles de 

MM. Kônig et Herzfeld. 

Le premier terme a prêté à des conjectures diverses. Dans l’article 

cité, M. Benveniste, partant d’abord de l’idée qu’à côté du nom de 

l'argent pouvait figurer — sans que ce soit obligé — un autre nom de 

métal, a envisagé un moment de retrouver ici l’av. *asan- “ fer ”, 

pers. ähan etc. (dont il avait traité, MSL., 23, p. 132-3, à propos 

du mot paëto üspana). Mais, cette hypothèse ne rendant pas compte 

de la présence de däru, son auteur l’a rejetée aussitôt et a noté seule- 

ment, pour terminer, que l’on serait: tenté de retrouver en asa un nom 

de bois. 

J'ai été d'emblée confirmé dans la voie ainsi indiquée en me rap- 

pelant le type de locution d’av. tiStryo . star- ‘étoile appelée Tistrya-”, 

vispe . aire . razurä- ‘* forêt appelée tous les Aryens ” etc. L'expression 

as& däru se décomposait de la même façon en ‘ bois appelé asa ”. 

Restait à identifier ce bois. 
Pour ce faire, nous avons, à la suite de M. Herzfeld, Altpersische 

Inschriften, 1938, p. 299, fait appel à l’avestique asan- “ pierre ”, 

forme qui devait être commune à la plupart des dialectes iraniens, 

puisque le vieux-perse est isolé avec son traitement de l’ancienne 

palatale (skr..a$an-, gr. äkpwv ete.). Mais, que la forme asan- ait 

été usitée aussi en Pars comme nom commun, ainsi que le suppose 

M. Herzfeld, est plus difficile à admettre, et je ne crois pas non plus 

admissible le reste de son interprétation. Il lit, en effet, contre le 

P. Scheil, à l’initiale du second terme, le signe sa, malgré le manque 

de place et malgré les traces suffisantes de da. Cela lui donne, moyen- 

nant une interprétation, possible en soi, de la finale du mot, as& säruva  



  

  

56 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

‘pierre de plomb ”’, avec un 2e terme dérivé de av. srva- ‘ plomb ”. 

Le contrôle direct de cette lecture, quand j'ai prié M. Contenau de le 

faire, était impossible, la section assyriologique du Louvre étant en 

cours de réorganisation. Puis, la guerre est survenue avant que les 

caisses aient été rouvertes. Mais je crois inutile d'attendre davantage 

pour publier le résultat d’une recherche qui, en ne retenant qu’une 

partie de l'interprétation de M. Herzfeld, aboutit à une solution 

complète.1 

Puisque le matériel provenait d'Egypte, il était naturel de 

rechercher, en prenant pour point de départ à titre d’hypothèse, 

l'interprétation ‘ bois appelé pierre ”, quel bois ce pays était sus- 

ceptible de fournir à l’Iran, quel bois méritant d’être appelé “ pierre ”. 

Or, le seul bois que l'Egypte, qui n’en produit aucun, puisse exporter 

est celui qu’elle-même faisait venir des sources du Nil: l’ébène. Les 

textes égyptiens le désignent par hbn- (cf. Erman-Grapow, Würter- 

buch der Aegypt. Spr., 2, p. 487 : hbnj, dont le j est négligeable ?), 

mot qui a passé dans l’hébreu biblique 027, DV, dans le grec 

éBevos et le latin (h)ebenus. La forme grecque, qui remonte à Héro- 
dote, montre par son esprit doux qu’au temps d'Hérodote, c’est-à-dire 

au temps de Darius, le mot sonnait à peu près exactement comme 

celui par lequel les Hébreux et les autres sémites contemporains 

désignaïent la ‘* pierre ”’ : hébr. JaN; aram. NJ3N etc. 

Cette coïncidence, provoquée par l’amuissement du k-, fournit 

la clé de l'expression qui figure à Suse. C’est cette coïncidence, en effet, 

qui a produit une confusion dans l’esprit des gens qui transportaient 

l’ébène (dans notre hypothèse) d'Egypte en Susiane. Pour eux, qui 

à coup sûr devaient parler une langue sémitique, ce bois qui leur 
était livré avec son nom d’ *eben, et qui avait la dureté du roc, 

c'était évidemment le ‘ bois de pierre ”.® C’est cette interprétation — 

involontaire et peut-être inconsciente — qui a été transposée par les 

Iraniens des régions limitrophes de la mésopotamie en termes de leur 

1 J'ai été aidé de façon décisive, dans cette petite enquête, par mes collègues 

de l’Institut oriental de l’Université de Liége, MM. B. van de Walle et H. F. Janssens. 
— Mentionnons, pour épuiser la courte bibliographie du sujet, l’interprétation de 
M. Kônig, Müitt, d. Vorderasiat. Ges., xxxv (1930), p. 64: äsà däruva ‘“ chambranles 
de bois ”, avec un ä- initial non justifié et un äsà, ainsi créé, rattaché à skr. d{à ‘“ cadre, 

chambranle ” au méprise de la phonétique : en aucune position un s vieux-perse ne 
peut répondre à un t{ sanskrit. Du reste, le radical de skr. dtà est attesté en iranien, 
dans av. qiôyä- “ poteau ” ! — Nous retiendrons cependant quelque chose de l'article 
de M. Kôünig, voyez ci-dessous in fine. 

3% Selon MM. Van de Wallé et J. Capart. 
% Comme nous disons “ bois de fer ” pour désigner vulgairement le tek.  



  

  

INDO-IRANICA 97 

langue: asa däru; et c’est enfin cette expression iranienne (non 

perse) ! qui a passé dans l’inscription achéménide. 

Les déguisements superposés sous lesquels je propose de retrouver 

le nom de l’ébène dans asa däru pourraient il faut l’avouer, inspirer 

quelque méfiance, si un recoupement ne nous était fourni par le 
témoignage d’Hérodote. 

On lit en effet, au $97 du Illème livre des Histoires, que les 

Ethiopiens, à qui le Roi des Rois avait imposé un tribut en nature, 

le payaient, tous les trois ans, sous forme d’or, d'ivoire, de jeunes 

garçons et de ‘ deux cents billots d’ébène ”” (Simkootas pdAayyas 
éBévov). 

C’est de cet ébène-là, importé du haut-Nil en Susiane viâ l'Egypte 

et les régions du commerce sémitique, que l'inscription achéménide nous 

restitue la mention. Et sans doute l’argent importé en même temps 

que lui —et mentionné avec lui —servait-il (selon un usage rappelé 

par M. Kônig, œuvre cité p. 65) à y faire des incrustations. 

2. av. xénau- ‘se réjouir ” etc. 

La racine d’av. xënau- ‘‘ prendre plaisir à, se réjouir de ” est 

abondamment attestée en iranien, non seulement dans l’Avesta mais 

en pehlevi et à l’époque moderne: pers. œuënüd ‘ content ” etc. 

— mais on ne lui connaît pas de correspondant, ni en sanskrit ni 
dans aucune autre langue. 

Bartholomae, faisant état de la forme snut du Fr. (v. Alir. 

Wôürterb. s.v.) et interprétant — à juste titre — le z- comme secondaire, 

pose un iranien *snu-. C’est l'impasse. 

Sans doute, le groupe initial zën- peut reposer sur *sn- (comme 

état ‘il se tenait ”” représente *s{ät), mais il: peut aussi continuer 

un ancien *ÿn-, comme dans v.-p. xënä- ‘‘ connaître ” *gn6-. Dans 

ce cas, il reste à rendre compte de l’s- du Fr.: ce sera une forme due 

à l’analogie de cas comme ceux que signale Bartholomae lui-même, 

Grundriss $33 : av. vasna- en face de v.p. vaëna, av. yasna- en face 

de pers. Jäën, ou il s’agit d’une ancienne palatale, *£ ou *g. 

Av. xénau-, etc., peut donc reposer sur *gnu-. Dès lors s'impose 

? Appelons-là mède, s’il faut lui donner un nom. J’avais pensé que la confusion 
avait pu aussi être seulement le fait des scribes — certainement eux aussi des Sémites 

— chargés de rédiger la Charte : en constituant le texte iranien, ils auraient, au lieu 

de transcrire simplement — tant bien que mal — le terme *eben ‘ ébène ”’, substitué 

à ce mot, comme aux autres, son équivalent iranien (ou plutôt l'équivalent de son 
homonyme sémitique). Mais, dans ce cas, c’est au terme vieux-perse : afanga- qu’ils 
aurait recouru, plutôt qu’à celui des autres dialectes.  



  

  

58 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

le rapprochement avec gr. ydvuuæ “ se réjouir ”. Le détail morpholo- 
gique et phonétique s’expliquera comme suit. On a affaire à une racine 
*gä-w- qui fournit, d’une part, un verbe à suffixe dental, de l’autre 
un verbe à infixe nasal. Le premier est représenté dans lat. gaudeo, 
gr. yn0éw, tokh. A B kat-k1 Du second, seul le moyen était connu : 
*go-n-u- > gr. ydvuuæ. L'iranien nous restitue l'actif, qui devait 
être (au singulier) *ga-n-éu-, d’où provient, avec syncope de 2 pré- 
tonique comme dans av. *ptä “ père ”, ir. *nau-, etc., représenté 
par av. æénau-, pers. œuënüd etc. 

3. skr. vérpas-, skr. rüpd-. 

Dans le skr. vérpas- ‘ ruse, stratagème ; forme extérieure ”” sont 
confondus, selon Walde-Pokorny, p. 276, deux mots distincts. 
L’étymologie donnée par Schrader, XZ 30, p. 481 et Wood, IF 18, 
p. 13 sq., et reproduite par W.-P., ibid., ne fait état que du premier 
sens : on suppose une évolution sémantique à partir d’une significa- 
tion “ Krümmung, Winkelzug ” et l’on rapproche gr. férrw ‘coudre 
ensemble ”?, pérw “ se pencher, s’incliner ”, alb. rap “ allure rapide ” 
et lit. verpiù ‘ filer”. C’est par soi-même peu convaincant, et cela 
laisse intact le problème posé par le second sens, ‘ forme extérieure, 
qu’il s’agisse ou non d’un mot distinct. 

On est en mesure, depuis les découvertes tokhariennes et hittites, 
de fournir une explication plus satisfaisante et qui est complète. 
Le tokharien possède en effet (en agni comme en koutchéen) le verbe 
warp “enclore”, que M. Benveniste, Tokharien et indo-européen 
(Festschrift Hirt), p.235, a rapproché de hitt. warpa tiya ‘ envelopper ” 
et d’av. varap-1 Le terme skr. vérpas- au sens de ‘ forme extérieure ”? 
prend place tout naturellement à côté du terme iranien, d'autant 
mieux que la même racine, sans l'élargissement -p-, donne notoirement 
au sanskrit un autre terme, varna-, qui désigne l’enveloppe, la forme 
extérieure, l’apparence, la couleur etc.” 

Quant au sens de ‘‘ ruse, stratagème ”, il est inutile de poser pour 
lui un mot distinct, avec une étymologie propre (qui serait celle que 
cite W.-P.), puisque ce sens ce déduit aisément de celui de “ forme 

? Avec traitement à d’une ancienne diphtongue à premier élément long, comme 
dans À B #äk “ appeler, hurler ” en face de B éauk “ id”, lit. kauki (étymologie 
de M. Van Windekens, Mémoire inédit), ou dans B yéämna “ chez les hommes ” 
etc. en face de éaumo “ homme ”. Cela dispense de poser, pour le seul tokharien, une 
forme aberrante *gä-dh, comme le fait Van W., De ind ypeesche Bestanddeel # 
Louvain, 1940, p. 22. 

   



  

  

INDO-IRANICA 59 

extérieure, apparence ” : il n’est que de songer, pour trouver des 
parallèles à une telle évolution sémantique, aux verbes hébr. ]5 
et bts ‘tromper ” en face des noms “3 et Loprs ‘vêtement ”, 
et aux divers sens de la racine lbs en arabe : ‘se vêtir ; dissimuler, 
altérer, rendre une chose confuse pour quelqu'un,” cf. J. L. Palache, 
“Over Beteekenisverandering der Woorden in het Hebreeuwsch en 
Andere Talen,” tirage à part des Bijdragen en Mededeelingen van 
het Genootschap voor de Joodsche Wetenschap in Nederland, vi, p. 211 

En donnant l’étymologie de vérpas- ‘ forme extérieure ”, on 
fournit du même coup celle d’un terme qui en a depuis longtemps, 
à bon droit, été rapproché, skr. rüpd- ‘ forme extérieure, beauté, etc.” 

Ce mot est cité par Brugmann, Grundriss ?, i, p. 260, comme exemple 

du traitement de *wf initial. A vrai dire, aucun des faits allégués 
n'estsûr: v.isl. prudr ‘ force”, rapproché de lit. tvirtas, est expliqué 
autrement chez W.-P., d’après Noreen, Lautl. p. 216, par *trew 

“prospérer ” ; m. h. a. rüle “carré” < *qwtrü-tà (cf. *qwtwÿ- dans 

&T. rerpwrovra, lat. quadräginta) est une étymologie douteuse, non 
retenue par W.-P.; *swekrü de *swekw7 est lui-même hypothétique ; 
lit. klépoti ‘ s’agenouiller ” est d’une racine qui n'offre nulle part 

trace de } (cf. W.-P., p. 473). Et il y a des exemples contraires, cités 

par Brugmann comme tels. 

Par conséquent, il est téméraire de rapporter rüpd- à un *w7p-, 
d'autant plus que la racine wer d’où dérive le synonyme vérpas- 

qu’on vient de voir n'offre nulle trace d’un élargissement par *: 

*er-9-, *w7-. En revanche, le suffixe en w est bien attesté: skr. 

vrnti, av. voronavaiti, skr. vardtra- ‘‘ housse ?” (gramm.), varütär- 

vérätha-, gr. pôua ‘ protection” hom. P5oûa ‘ protéger, sauver 

ete.” Dès lors, on peut se demander si rüpd-, au lieu de représenter 

un *wfp-, ne reposerait pas plutôt sur *wrw-p-. Ceci devait donner 

régulièrement, conformément au traitement ru, lu de *wr, *wl, qui 

est aussi bien attesté que l’est mal celui de *wf, *wl (cf. Brugmann, 

ibid.), une forme *ruw-p-, qui rendrait bien compte de rüp-. 

4. av. raël- ‘ mourir ” 

Pour expliquer av. raë6- ‘‘ mourir ”’ et ses correspondants, W.-P., 

. *401, a posé une racine *leit(h). Mais, la variante en *-(h- ne repose, P 2 P , 

nous allons le montrer, sur aucune forme réelle. Le tokharien B lait 

? M. Benveniste annonce qu'il reviendra ailleurs sur ce mot. 
? Article que m'a fait connaître M. J. H. Kramers, qui a eu l’obligeance d’en 

demander pour moi une copie à l’auteur.  



  

  

60 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

‘‘ passer, trépasser, transmigrer ”, A let “ fortgehen, herabfallen ”, 
(étymologie de M. Van Windekens, Mémoire inédit) est à cet égard 

dans le cas de v. norr. da “* aller, disparaître, périr etc.”, all. leiden 

et leiten, v. norr. hidinn ‘ Tot ””, l&idi ‘ Grabstätte ”, v.h.a. leita, leiti 

“ funus, exequiae ” m.h.a. bileite ‘‘ enterrement ” et des autres formes 
germaniques. 

L’avestique raë0-, seul, paraît impliquer une ancienne aspirée. 

Or, ce n’est qu’une apparence. En effet, examinons successivement 

toutes les formes de ce verbe, nous n’en trouverons aucune où 8 ne 

puisse être regardé comme secondaire. 

Le verbe n’a pas de présent radical, mais seulement un thème 

iriOya-, où un ancien *t devait donner 8 devant y; les formes de participe 

parfait iririfusqm et iriridu$o ne prouvent pas plus que v. p. gä0um 

etc. l'existence d’un ancien *th: elles sont analogiques de cas comme 

nom. sg. *#wri0waqs- qui comportaient le traitement régulier de *-tw- 

devant voyelle ; rista est ambigu ; il reste en tout et pour tout la pseudo- 

forme iririôane, p. 35, qui est deux fois fautive en face de ce qu’on 

lit un peu plus haut, p. 24: wiritänahe. Bartholomae a corrigé la 

finale -ne en -nahe ; il faut également substituer au 0 le t de la forme 

qui est a priori, puisque sa désinence est correcte, la meilleure. 

En conséquence, il faut poser un avestique raët-, donc un indo- 

européen *leit. : 

Accessoirement, rien n’empêche plus, au point de vue phonétique, 

de rattacher ici les mots grecs Aoirn ‘‘rdpos ‘”, Aourevev' Oamrev Hés. 

Mais c’est une autre question, d’ordre sémantique, que de savoir 
si ces significations se rattachent directement à celles de v. norr. 

léidi ‘ Grabstätte ”, etc., ou seulement à l’acception générale d’all. 

leiten. 

5. av. °nakablwa-. 

Ce mot ne figure qu’en second terme du nom propre tirô. nakaüwa-. 

Bartolomae, Altir. Wb., a remarqué sa ressemblance avec skr. naksatra- 

‘‘astre *?” mais sans l’étudier plus avant. Or, cette remarque tire son 

intérêt du fait que {ro est précisément un nom d’astre, attesté par 

ailleurs en ir. sous les formes tr, etc., cf. A. Gütze, KZ. 51, p. 146 sq.! 

Notre composé se comprend littéralement ‘ayant Tir pour astre ” 

(c’est-à-dire ‘* né sous le signe de Tir, placé sous l’invocation de Tir ”). 

1 Sans doute, M. Gôtze n’a pas réfuté la remarque de Nôldeke, Persische Stud., 

ï, p. 417 sq., selon laquelle le nom Tir n'aurait jamais été appliqué à une planète 
(Mercure) s’il avait auparavant désigné une étoile. Mais le fait est qu'il 4 été confondu 
avec Tigtrya- “ Sirius ”.  



  

  

INDO-IRANICA 61 

Au point de vue de la forme, naksatra- et nakaôwa- ne sont évidem- 

ment pas superposables. Mais ils ont une partie commune, la syllabe 

nak-, qui justement se retrouve dans le seul mot auquel on puisse 

faire appel pour tenter, avec une chance nouvelle, l’étymologie de 

l’énigmatique naksatra-, à savoir skr. näka- ‘ voûte céleste ”.1 Les 

noms indien et iranien de l’ ‘ astre ” dériveraient indépendamment, 

en tant que les “* célestes ?” d’un ancien indo-ir. *nak- “ ciel”. Cette 

hypothèse semble corroborée par un fait tokharien, sur Jequnl elle 

est de nature à jeter auparavant quelque lumière. 

Pour traduire skr. deva- ‘* dieu ””, le tokharien se sert du mot 

B näkte À ñkät, ñäkt. Puisque deva- signifie littéralement “ céleste ” 

ce n’est peut-être pas par hasard que l’on accole à ce terme, en dehors 

du nom du Buddha- (B pud-, À pta-), ceux de deux astres. Cela se 

produit dans les expressions B memñäkte (— mañ ñkät) ‘ dieu-Lune 

(ou astre-Lune ?) ”” et B kaumñäkte ‘‘ dieu-jour, dieu-soleil (ou astre 

soleil ?) ” 

L'hypothèse d’un emprunt à l’indien ou à l’iranien est exclue 

par le #, dont la palatalisation garantit un ancien e.? 

On serait donc en présence, finalement, d’une racine *neg “ ciel, 

voûte céleste ”” limitée — jusqu’à plus ample informé — à l’indo-iranien 

et au tokharien. Le fait, loin d’être isolé, prendrait place au côté 

des quatre de même espèce que j’étudie ailleurs.5 

Le suffixe tokharien, en t, serait particulièrement comparable 

à l’initiale au moins du suffixe iranien *{va-. 

1 Les nombreux essais — tant indigènes qu’européens — l’étymologie de naksatra- 

sont rappelés par Macdonell-Keith, Vedic Index, s.v. Le moins invraisemblable est 

celui par *nak-ksatra- ‘ régnant sur la nuit ”. Aucun ne fait usage de skr. näka-. 

? Du même coup est exclu aussi l'emprunt à gr. ävaxr-, auquel avait songé 

Schrader-Nehring, Reallexikon der idg. Altertumsk.?, i, p. 406, dans la seule tentative 

qui ait été faite de donner l’étymologie du terme tokharien. Outre la palatalisation 
de #, elle n’expliquait pas la chute d’ a, et enfin le fait d’un emprunt grec en tokharien 
était — et serait encore — unique en son genre. 

3 Dans mes T'ocharica, $ 125 à 129. 

 





  

  

OLD PERSIAN YAUMANIS 

by J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

In the late winter of 1966, Miss B. Gharib, of Shiraz University, was 

shown in the Persepolis Museum a large square stone slab covered with 

cuneiform writing. It soon appeared that it was a copy, ordered by Xerxes, 

of the inscription of Darius, Naqë-i Rustam b. In the following year, 

Professor W. Hinz, of Gôttingen, brought to Liège his own transcription of 

the new text, which I was thus able to study. But I refrained from publishing 

any result of that study until the inscription should be made available to the 

public. This has now occurred through Dr. Gharib’s article, ‘Katibe-ye 

jadid-e XSäyär$à’, Bulletin of the Ancient Iranian Cultural Society, 5, x, 

September 1967, 14 seq., and through the paper which she read on the same 

subject to the Fifth International Congress of Iranian Art and Archaeology, 

Tehran, April 1968. I presented a few remarks then on that paper, but since 

the discussions will not appear in the Acts, I can offer these here to the 

memory of W. B. Henning. 

The most interesting feature of this new version is, of course, the dif- 

ferences it shows, in linguistic detail, from the Darius text. In some cases, 

the new version reflects a more advanced stage in the evolution of the 

language. The distinction, in the accusative, between imam, masculine, and 

ima, neuter, has disappeared: instead of ima frafam ‘this wonder’, Xerxes 

writes imam frafam. So has the distinction between adad& and adä ‘he 

created’, however we try to interpret it (Benveniste’s attempt, BSL, 

XLVII, 1951, 29 seqg. is inconclusive). Xerxes writes: haya ad& imam 

frafam . . . haya adà Siyätim martiyahya. 

It is also as a more recent form, presumably, that frabara in Xerxes 

ought to be explained, as opposed to fratara in Darius. But in several other 

instances the relation is reversed: the more recent text has the more archaic 

forms. The most striking example of this is the first person singular of ‘to 

be’: Xerxes writes ahmiy, whereas in Darius (and everywhere else) it is 

written amiy. If we had only these two inscriptions and did not know that 

Darius was the father and Xerxes the son, we would not hesitate, on the 

strength of these two forms, to declare Xerxes’ text the older of the two. 

Since the opposite is true, ahmiy in Xerxes must be artificially archaic. By 

the time of Xerxes, Old Persian had become practically a dead language: one 
could not rely, for orthography, on the living usage, and Xerxes, in making 

use of a text of his father’s, tended to treat it as a venerable document, 

couched in a partly obsolete language. In the case of ahmiy, he overdid it. 

140  



  

  

64 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

The same applies to xratum, for Darius’ xraôum, and, as will be seen, 

to ydumani$. 

Yäumaini$, in Darius, has not yet been satisfactorily explained. Kent 

postulated an -epenthesis, which, in view of the fact that this would be the 

only instance of its kind in O.P., seemed an arbitrary hypothesis to Karl 

Hoffmann, who in his article in the Sommer Festschrift, Corolla Linguistica, 

1955, 80 seqg., offered another solution. He compared Gäthic maëni- 

‘retribution, punishment’, Ved. meni- ‘retribution, vengeance as a magic 

power”. As for the first member of the compound, Hoffman read it y&hu 

and proposed one of the two following explanations: either y@hu was to Av. 

yah, Ved. yas, as Ved. jäyu ‘victorious’ to Ved. jr; or y&hu belonged to 

(Ved.) ya ‘to attack, persecute, punish’ (cf. Ved. déksu-: dah). The compound 

would mean something like ‘with boiling, or aggressive, power of ven- 

geance’.1 Yaumani$, in Xerxes, offers a simpler, less ambiguous solution. It 

may be considered more archaic than Darius’ y&umaini$, or at any rate more 

authentic, if we wish to eliminate the latter as a mistake rather than con- 

sider it an instance of epenthesis. Yäumamiÿ, then, is easily explained as a 

compound of yäau-, Ved. yduti ‘to harness, to fasten”, and mani$- as in Haxa- 

mant$, Ardumani$. Kent already invoked yäuti, but he postulated a yauman-, 

from which y&umani- would be derived by means of vrddhi and z-suffix, a 

complicated and unnecessary detour. The association of yäuti with manah-, 

postulated by me, is nicely paralleled in Vedic: RV I. 138 c reads as follows: 

visvasya yô mäna &yuyuvé makhô devé &yuyuvé makhäh, which means ‘the 

generous one who has harnessed the spirit of everyone, who as a generous 

god has harnessed it’. O.P. yäu-mani$- will then clearly mean ‘harnessing his 

own spirit’, which, in the context, appears very appropriate. 

In order to show this, it will perhaps not be superfluous to reproduce 

Hoffmann’s brilliant elucidation of the whole passage, the more so since 

Miss Gharib does not fully accept it, particularly his explanation of afuvä&ya, 

of which she may have read in Baïley’s article in BSOAS, XXI, 535 seq., 

and which she merely declares ‘not negligible’. Now this explanation, by 

means of Ved. apvä, ‘panic, terror’, has been recently corroborated: apvä 

has been convincingly restored by Hoffmann in a Brähmana-passage, cf. 
‘Die Komposition eines Brähmana-abschnittes’, Mélanges d’Indianisme à 

la mémoire de Louis Renou, Paris, 1968, 367 seq. The O.P. passage is quite 

logically constructed and it will be seen that yaumani fits perfectly in the 

middle of it. The king states that he is a good warrior, uÿhamaranakara; and 
he proceeds to prove it. In the next sentence there is an important variant: 

for vainätaiy, Xerxes writes hi$tatay, but this seems only to confirm Hof- 

mann’s interpretation of hakaramciy ufiy& gaôavaä vainätaiy as ‘it will at 

1 À derivation from *y&äuxmani- ‘skilled”, to Sogd. ywk, yiwc- ‘learn’, was suggested 
by H. W. Bailey in YRAS, 1951, 194.    



  

  

HENNING MEMORIAL VOLUME 65 

once rightly appear to the understanding’; for the new version can easily be 

translated as follows: ‘it stands at once in the right manner to the under- 

standing’. The text goes on: ‘Be it that I see the rebel or that I do not see 

him’ yaciy vainämiy hamiçiyam yaciy naiy vainämiy; ‘I then know myself to 

be, both by my understanding and my decision, above panic, when I see a 

rebel as well as when I do not’ ut& ufibiy& utàä framänàyà adakaiy frabara 

maniyaiy afuvayà& yadiy vainämiy hamiçiyam ya0& yadiy naïy vainämiy. At 

this point, the reason for this fearlessness, be it in the absence of the enemy or 

in his presence, is summarized in one epithet: ‘it is because I harness 
my manah, because I am y@u-mani$: yäumanif ahmiy’. The epithet is then 
immediately made more explicit: ‘I harness my spirits (my ‘“‘animal spi - 

rits’”, for this seems to me the best translation of manah) both to my hands, 
and my feet” utd dastaibiyä utä pädaibiya (Instr. duals). 

By its structure, yGu-mani$- fits into the category of compounds in 

which the second member, a substantive, is governed by an athematic 

present or a root (Wackernagel IT, 1, $ 120 c « 2). There is no other instance 

in O.P., but the next group of compounds (Wackernagel $ 120 c & 1) is 

represented by xfayar$an- ‘ruling over males’ and (n)dafarnah- ‘finding 

glory’. In both instances, the first member is unequivocally a present-stem, 

not a root. This is, also, precisely the case with yau-manis-. 

These types of compounds have recently been studied by Benveniste 

within the framework of a general analysis of the ‘Fondements syntaxiques 

de la Composition nominale’, BSL, LXII, 1, 15 seg. Although Benveniste 

takes little notice of earlier work on the subject (notably Jacobi, Compositum 

und Nebensatz, 1897)? he arrives at least at one new result: when, in com- 

pounds, the verbal member comes first, the compound is ‘descriptive’; 

when it comes last, the compound is ‘defining’. The reason for this diver- 

gence can now be stated clearly, in the light of our three O.P. instances: the 

compounds of the second type are only ‘defining’, in the abstract, because 

their verbal member, Greek -hôpos, is really a verbal noun; in the first type, 

on the contrary, the verbal member, Greek depé-, has the more concrete 

function of a verb, and this is why it has sometimes the form of a present- 

stem: O.P. x$ayär$an-, vi(n)dafarnah-, yäumanis-. 

To end with a philological, as opposed to a linguistic, matter: the pre- 

sence of some more archaic traits in the new version solves the problem of 

the authorship of the Darius inscription. Contrary to Schaeder’s hypothesis, 

OLZ, 1940, col. 292 seg., the author must have been Darius himself, not 

Xerxes; otherwise the archaic traits would appear not in Xerxes’ version, 

but in the one attributed to his father. 

2 Benveniste does not enter into the question whether a verbal stem, as a first 

member, had an imperative meaning, a question treated by Arsène Darmesteter, and 

answered by him in the affirmative. Cf. Ital. Bevilacqua and the Sanskrit compounds 

that have an unmistakable imperative as first member (Wackernagel, $ 120 b).  



  

Sonderdruck 

HISTORIA 
ZEITSCHRIFT FÜR ALTE GESCHICHTE : REVUE D'HISTOIRE 

ANCIENNE : JOURNAL OF ANCIENT HISTORY : RIVISTA 

DI STORIA ANTICA 

  

EINZELSCHRIFTEN : HEFT 18 

BEITRÂGE 

ZUR ACHÂMENIDENGESCHICHTE 

HERAUSGEGEBEN VON 

GEROLD WALSER 

@ 
FRANZ STEINER VERLAG GMBH : WIESBADEN    



  

LA RELIGION DES ACHEMENIDES 

1. Rétroactes 

Le livre d’Olmstead, dont la date, 1948, à été assignée comme point de 

départ aux présents Forschungsberichte, ne représente nullement, en ce qui 
concerne la religion achéménide, l’état de la question. L'auteur suit aveuglé- 
ment le système de son éminent collègue Herzfeld qui, reprenant à son 
compte la vieille erreur d’Ammien Marcellin (XXIII, 6, 32), confondait 
Vistäspa, le père de Darius, avec son homonyme le protecteur de Zarathuë- 
tra. Il cite en note le livre de Nyberg paru en 1937-1938, mais ne semble 
pas l'avoir lu. 

L'ouvrage de Herzfeld, 1947, paru trop tard pour n’être même que men- 
tionné, a été défini “un compte rendu en 800 pages du livre de Nyberg”, 
dont il n’accepte aucune thèse. 

Un autre livre qu’Olmstead a passé sous silence est celui de Georges 
Dumézil, 1945. C’est que la History of the Persian Empire lui était en réalité 
antérieure, à en juger par la date qu’a mise Olmstead à la fin de sa préface: 
octobre 1943. Il aurait pu cependant avoir connaissance d’un fait qui n’allait 

prendre toute sa signification que dans la théorie de Dumézil, mais que 
Benveniste avait déjà mis en lumière en 1938. Après avoir étudié la légende 
de l’origine des Scythes et plusieurs textes avestiques dans lesquels se reflète 

la conception de la société iranienne, chacune des trois classes étant sym- 
bolisée “par les bénéfices qu’elle attend et par l’infortune particulière qui 
l’affecte”, Benveniste conclut de ces deux premières phases de son enquête: 
“Ce qu’on espère et ce qu’on repousse, quand on vient à le préciser, se 
distribue naturellement dans le cadre tripartite.” Etil poursuit: “Alors surgit 
un rapprochement qui met en cause, de manière inattendue, l’autre civili- 

sation du monde iranien. Dans une inscription de Persépolis (d 3), Darius 

formule ce voeu: imäm dahyäum Auramazdä pätuv bac hainäyä hacä dufiyära 

bacä drangä ‘puisse Ahuramazda garder ce pays de l’armée ennemie, 
de la mauvaise récolte, du mensonge.” Voilà expliquée la désignation 
des trois calamités dont on n’a pas encore, à ma connaissance, reconnu le 

sens et la liaison. En une claire formule s’évoque le triple danger - invasion, 
famine, impiété — dont la société, en ses trois assises, risquerait de périr, sans 

la protection d’Ahuramazda. Aucun témoignage n’attestait jusqu'ici ce que 
cette phrase nous apprend avec une netteté d’autant plus expressive que la 

5 Historia Einzelheft Achämeniden    



  

  

68 JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

formulation en est indirecte et quasi involontaire: que la société au moins à 
ses débuts restait soumise aux mêmes divisions qui s’inscrivent encore dans 

la vieille légende des Scythes et qui forment le cadre toujours vivant de la 
communauté zoroastrienne. Ainsi se vérifie, empreinte dans des formules de 

prières ou affirmée en prescriptions explicites, chez les Scythes royaux, dans 
la Perse des grands rois et sur les confins orientaux où s’est d’abord propagée 
la prédication du réformateur, l’unité profonde des traditions iraniennes”. 

Ce trait iranien allait à son tour s’interpréter, dans la théorie dumézilienne, 

comme un reflet de la tripartition socio-religieuse des Indo-Européens. Un 
parallèle gâthique, non vu par Benveniste, à la formule de Darius a été trouvé 
par Marijan Molé et signalé par Dumézil dans son article de 1961, p. 265 sq. 

(article qui est essentiellement une réponse à celui de Thieme 1960, p. 301 
sq.). Le passage gâthique (Yasna 32, 10) est cité par Dumézil dans ma tra- 
duction: 

Celui-là détruit les doctrines, qui parle du boeuf et du soleil comme des pires 
choses à voir avec les yeux, 

qui change les purs en méchants, dévaste les pâtures et lève l’arme contre le juste. 
“Changer les purs en sectateurs de la dry, commente Dumézil, dévaster 

les pâturages, lever l’arme de meurtre contre le sectateur de l’zf sont, certes, 

également des sacrilèges, mais qui se répartissent sur la première, la troisième 
et la deuxième fonctions”. 

Un autre parallèle à la formule de Darius est signalé par Dumézil, à la fin 

de ce même article, dans les Perses d’Eschyle. “Quand Atossa, après bien des 

hésitations, annonce à l'Ombre que la puissance des Perses est détruite, Da- 

reios demande: “De quelle manière? Est-ce la calamité d’une peste, ou une 
sédition qui est advenue au pays?” Et la reine répond: “Non pas, mais, près 
d’Athènes, l’armée se trouve tout entière détruite”. Ainsi, “Dareios et Atossa 

recomposent --peste, sédition contre le souverain, anéantissement de l’armée 

par l’ennemi-- une formule inusuelle en Grèce et toute voisine de celle de 
Därayavahu. 

2. Le problème 

Les Achéménides étaient-ils zoroastriens? Cette question, depuis long- 
temps débattue, a été reposée par Dandamaiev, 1963, ch. 3, et par Widengren, 
1965, p. 142 sq., où sont repris et complétés les arguments pour et contre 

dont j’avais moi-même, après d’autres, dressé un inventaire. La conclusion 

de l’un et de l’autre savants est nette. Dans les termes de Widengren: “es 
bleibt so gut wie absolut sicher, daB die Achämeniden keine Zoroastrier wa- 
ren.” Il semblerait, après cela, qu’on dût s’acheminer rapidement vers un 
consensus. Pourtant, trois ans plus tard, on ne s’en apercevait pas encore: 

au congrès d’archéologie de Téhéran, en avril 1968, on put entendre, immé- 

  
 



  

La Religion 69 

diatement après une communication dans laquelle je tenais pour admise la 

thèse de Widengren, un autre savant, Rempis, reprendre comme allant de soi 
la thèse opposée, se rangeant ainsi à la suite d’un Lommel (autrefois) et d’un 
Pagliaro (récemment). 

Pourquoi cette question est-elle si intraitable? C’est qu’elle force un parallèle 
entre deux quantités disparates: d’un côté un ensemble de faits historiques, 

appuyés par l'archéologie, de l’autre, une tradition religieuse sans connexions 
historiques ni archéologiques et presque impossible à situer dans le temps et 

dans l’espace. On se heurte, en outre, à l’intérieur même de cette tradition, 

à deux inconnues: dans quelle mesure Zoroastre a-t-il innové? Dans quelle 
mesure la tradition qui se réclame de lui s’écarte-t-elle de lui? D’où il suit 
qu’entre les données achéménides et l’Avesta, siwilifude ne veut pas dire né- 
cessairement dépendance: il peut s’agir d’héritage commun; et que différence 
ne signifie pas indépendance: il peut y avoir eu transformation, adaptation plus 
ou moins progressive. Il importe donc, au préalable, de se faire une idée de 
la genèse et de l’évolution du zoroastrisme. 

3. Zoroastre et le zoroastrisme 

Henning, dans les Kafrak Lectures de 1949, parues en 1951, annule l’un 

par l’autre les deux ouvrages, cités ci-dessus, de Nyberg et de Herzfeld, en 
les renvoyant dos à dos. Il cherche en outre, plus positivement, à situer 

Zarathuëtra dans l’espace et le temps. Il rappelle que le prophète paraît avoir 

vécu loin de tout contact avec l’Iran occidental, auquel les gâthâs ne font 
aucune allusion, et avant l’unification de l’Iran par Cyrus. Plus précisément, 

il adopte, quant à la date de Zarathuëtra, le chiffre attesté seulement dans les 

livres pehlevis, mais qui lui semble avoir été connu déjà de Théodore de 
Mopsueste au début du 5° siècle de note ère: “258 ans avant Alexandre.” Il 
montre qu’à cette époque, d’ après les sources grecques, “il existait dans 
l'Iran oriental un Etat centré autour de Merv et de Hérat et coexistant avec 
l'empire mède; que cet Etat, dirigé par les Chorasmiens, fut aboli par Cyrus, 
qui les priva de leurs provinces méridionales, après quoi ils se retirèrent gra- 
duellement dans leurs possessions septentrionales, sur l'Oxus.” L’Avesta 
donne comme lieu d’origine de la religion zoroastrienne l”Azryanam vaëjo, 
identifié par Markwart avec la Chorasmie. Il suffit d’entendre celle-ci au sens 

de la “Grande Chorasmie” définie plus haut pour concilier les données de 
l’histoire avec la tradition religieuse. 

Au point de vue linguistique, Henning, sans prétendre démontrer que le 
chorasmien (nouvellement découvert) dérive de l’avestique, montre du 
moins que ce n’est pas impossible. 

W. Hinz, 1961, a tenté de confirmer la date traditionelle au moyen du Da- 

bistan. Mais ce dernier témoignage est trop tardif (XVIIe s.) pour avoir une 

s*    



  

  

70 JAcQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN 

valeur propre. On ne peut davantage, en saine méthode historique, se fonder 
sur ce seul écrit pour faire vivre Zarathuëtra à Keëmar dans le Xorasan (Hinz, 
p-. 23). 
Même le témoignage pehlevi, et quand bien même indirectement attesté 

par Théodore, est trop tardif, comme le remarque Kaj Barr, [en danois], 
1954, p. 39: il serait bien étonnant qu’un souvenir si précis, “258 ans avant 
Alexandre”, se soit conservé sans trace palpable pendant plus de mille ans. 
La même objection s’appliquerait à la tentative faite par Klima, 1959, p. 
556 sq., pour fixer la date du prophète par rapport à Mani, cf. J. D.-G., 
1962, p. 136, n.5. 

La thèse de Henning sur la Grande Chorasmie est accueillie avec réserve 
pat R. Frye, 1963, p. 38, “because there are too many imponderables and no 
real evidence”. Et il ajoute qu’il y avait probablement au moins deux Etats ou 
plutôt confédérations dans l’Iran oriental, avant les Achéménides, centrées 
en Bactriane et à Hérat.ViStäspa et Zarathuëtra auraient appartenu à celle de 
Hérat avant même leur unification, si jamais elles furent unifiées, et n’auraient 

donc peut-être rien eu à voir avec Cyrus. 

Concernant l’expansion du zoroastrisme, un point a été éclairci par I. Ger- 
shevitch dans son article de 1964, 12 sq. On identifie généralement la Raya 
zotoastrienne avec la Raga de Médie dont parle Darius et dont la ruine est 
proche de Téhéran. Mais, outre la différence de flexion (ablatif v. p. ÆRa- 
gäyä, av. Rajôif), l'absence de toute référence à la Médie dans l’Avesta oblige 
à situer ailleurs la ville zoroastrienne; probablement, d’après le contexte, en 

Iran oriental. (J’ai toujours pensé: si les auteurs du Videvdat étaient, comme 

on le prétend souvent, les mages mèdes, pourquoi n’auraient-ils nommé que 

Raya, et non Ecbatane?) 
Une localisation plus précise de la Raya zoroastrienne a été tentée par Ghe- 

rardo Gnoli, 1967, comme on le verra ci-dessous. Précédemment, 1966, il avait 

repoussé l’identification, proposée par Markwart et soutenue par Benveniste, 
de l’Airyanem V/aëjô avec la Chorasmie. Dans son livre, il réfute, à la suite de 
Frye, l'argument de la “Grande Chorasmie.” En connexion avec la politique 
orientale de Cyrus, Hérodote, comme Ctésias, ne parle que de Sakas et de Bac- 
triens. Et les fouilles activement menées en Chorasmie par les archéologues 
soviétiques n’ont pas mis au jour un seul site du 7e siècle. 

La différence d’horizon entre le Yaët 10, où sont nommées la Chorasmie, 

la Sogdiane, la Margiane et l’Arie, et le Yt 19, où elles ne le sont pas et qui se 
limite à la vaste région, au sud de l’Hindu-Kuë, qui a pour centre le bassin 
de l’Etymandre (Haëfumant-, aujourd’hui Hilmand), était interprétée par 
Christensen comme reflétant la migration des tribus iraniennes vers le 

sud, par moi comme traduisant un déplacement, dans la même direction, 
de la communauté zoroastrienne. Gnoli récuse ces deux interprétations en 

observant que les deux horizons ont pour foyer, l’un et l’autre, la région du  



  

La Religion 71 

Haëtumant. Mais il n’explique pas suffisamment pourquoi les quatre provin- 

ces septentrionales sont absentes du second. 

Quoi qu’il en soit, Gnoli montre qu’à une certaine époque, antérieure 

à la conquête achéménide, “l’espace sacré” du zoroastrisme était centré sur 
cette région, bassin du Haëtumant ou Drangiane, comme il appert non 

seulement du Yt 19, mais du Yt 5, 108 et 109. A cette époque, le lac Vouru- 

kaëa, où s’était cachée la Gloire Royale des anciens kavis, fut identifié au 
lac Kasaoya (c’est-à-dire au lac Hamün, où débouche le Haëtumant), où 

naîtront les sauveurs futurs. La rivière Vanuhi Däaiti, dont le nom est lié à 

celui de l’espace sacré du zoroastrisme, l’Airyanem vaëjô, était identifiée au 

Haëtumant. L’Airyanem vaëjo lui-même, alias Airyô.fayanem, était l’ Ariane des 

auteurs grecs. 
Il ne s’agit là que d’identifications secondaires, car on ne s’expliquerait 

pas qu’un même lac portÂât, sinon par transfert et confusion, deux noms diffé- 
rents: Vowru.kaÿa et Kasaoya. Identifications secondaires, donc, et de carac- 

tère mythique, qui laissent intacte la question de la localisation historique. 
Où était le lac Vouru.kaëa avant qu’on le confonde avec le Hamün? Mais la 
distinction n’apparaît pas toujours clairement, dans le riche exposé de 
l’iraniste italien, entre reconstitution du mythe et reconstruction de l’histoire. 

Ainsi, quand il élucide le témoignage de Diodore selon lequel Zathraustes 
(forme intéressante du nom de Zoroastre, en ce qu’elle reflète une tradition 
indépendante) prêcha aux Arianoi, c’est-à-dire à un peuple vivant au sud de 

l’'Hindu-Kuë, il semblerait, dans la ligne de l’argumentation de Gnoli, que 

nous n’atteignions là qu’une conception mythique; et pourtant, on a l’im- 
pression, au contraire, quand il recherche, dans cette même région, la loca- 

lisation précise de Raya, qu’il tente de traquer la réalité historique. 
Cette impression se confirme quand il reprend un argument que j’avais 

avancé, 1962, p. 142 sq., où j’écrivais que, pour identifier le pays de Zarathuÿ- 
tra, “il faut tenir compte de l’importance qu’il attache au boeuf. Or, selon 

une observation que m’ont communiquée deux connaisseurs, Morgenstierne 

(par lettre en 1948) puis Cameron (oralement en 1957), il n’y a pas, dans 
l’Iran et l'Afghanistan d’aujourd’hui, une seule région où l’homme puisse 
vivre de l’élevage bovin.” J’en concluais qu’il fallait chercher ailleurs, peut- 
être dans le bassin de.l’Oxus, la patrie du zoroastrisme. Gnoli me retourne 
l'argument, en se référant à un article de Scerrato, “di prossima pubblica- 
zione”, ainsi qu’au livre de Tate sur le Seistan, 1910-1912, d’où il ressort que 

cette région s’est largement prêtée, et se prête encore en partie, à l’élevage 
du bovin. Soit; mais il s’agit donc bien, dans la pensée de Gnoli comme dans 
la nôtre, non pas de reconstituer l’histoire mythique de zoroastrisme, mais de 
retrouver l’environnement physique dans lequel il a réellement pris naissance. 

C’est aussi, mais alors consciemment, dans la perspective historique que 
se place Gnoli à propos du sanctuaire de Dahana-i Ghulämän dans le Seistan    



  

79 JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

(l’ancienne Drangiane), comme l’y invite nécessairement l’évidence archéo- 
logique: il s’agit de situer des ruines dans leur contexte historique. Malheu- 
reusement, ce site extraordinaire, fouilléaveczèle par desarchéologues italiens, 
s’est avéré d’interprétation doublement difficile. D’une part, la preuve irré- 
futable n’a pas encore été fournie qu’il appartienne à l’époque achéménide, 
comme le soutient Scerrato; d’autre part, la forme et la disposition de ses autels 
est si insolite qu’elle ne se laisse rapporter à rien de connu dans la tradition 
mazdéenne, du moins de manière sûre. L'interprétation qu’en avait tentée 
Gnoli au Convegno tenu en 1965 à l’Accademia dei Lincei, il l’a lui-même 

retirée pour lui en substituer une autre, dont il n’indique que très briève- 
ment l'essentiel, 1967, p. 108: “les trois autels devaient servir au culte des 

trois divinités majeures du ‘panthéon’ achéménide: Ahura Mazda, Anahita et 

Mibra; l'enceinte qui les entourait . . . délimitait un des fameux äyadana, sig- 
nes du pouvoir royal ... Cet äyadana . .. ne semble pas avoir possédé 
d’endroit apte à la conservation du feu sacré; son dessin architectural le 

distingue nettement des temples du feu de Suse et de Persépolis; et le sacrifice 
animal y était largement pratiqué . . .” 

La question du lieu d’origine du zoroastrisme reste posée: Où, notamment, 
se trouvait le lac Vouru.kaëa avant d’être confondu avec le Kasaoya-Hamün? 

Il n’est pas démontré que ce ne fût pas en Chorasmie. Il faudrait, à ce sujet, 
faire état d’une donnée élucidée par Gnoli lui-même en un article paru en 
1965, mais non reprise dans son livre. Interprétant excellemment un passage 

du Bundahiën (Ankl. 125, 1-3), il établit que, selon la légende, ViStäspa fit 

transporter le feu Farnbäg (l’un des trois principaux feux) de la Chorasmie 

au Kabulistän (ou peut-être en un territoire qui vint à faire partie, au 6es., de 
la toparchie orientale). Il existait donc bel et bien une tradition selon laquelle 
l’un au moins des trois grands feux avait été autrefois situé en Chorasmie, ce 
qui revient, il me semble, à désigner celle-ci comme terre d’origine du zoro- 

astrisme. 
Olmstead, nous l’avons vu, n’a pu connaître à temps le livre de Dumézil 

paru en 1945. Au contraire, l’omission, par Henning, de toute référence à ce 

livre, en 1951, est voulue: mépris de spécialiste. Cet ouvrage éclairait pour- 
tant, d’une façon qui reste encore la seule valable, l’origine du trait le plus im- 
portant, peut-être, de la doctrine gâthique, mais dont Henning s’est curi- 
eusement abstenu, dans son Zoroaster, de dire un mot: les Bienfaisants Im- 

mortels, le cortège d’entités entourant le dieu de Zarathuëtra. Mary Boyce, 
en un article récent, 1970, a tenté d’expliquer la connexion de chacune de ces 
entités avec chacun des éléments du monde matériel: ces connexions seraient 
venues assez naturellement à l’esprit de Zarathuëtra tandis qu’il officiait de- 
vant le feu. Mais, quoi qu’il en soit, l’étude de Miss Boyce présuppose l’exis- 
tence du système, elle n’en explique pas la genèse; ce que n’a pas non plus 
réussi à faire Gershevitch dans l’Introduction à son livre de 1959, p. 9 sq.    



  

La Religion 73 

La théorie de Dumézil, qui explique les entités comme substituts des an- 
ciens dieux, eux-mêmes déjà hiérarchisés selon les trois fonctions caractérisant 
la société indo-européenne, souveraineté, guerre, fécondité, a été enrichie et 

développée par son auteur, notamment en 1952 et 1958, et par trois de ses 
adhérents, Wikander, Barr et moi-même. Wikander, dès 1947, l’a appliquée 

à l’étude de l’épopée indienne du Mahäbhärata et, ensuite, avec moins de bon- 
heur, à celle de l’épopée iranienne. Mais il a, comme on verra ci-dessous, 
élucidé une donnée de la religion achéménide. Barr, 1953, a expliqué le terme 
avestique dragu, driyu (cf. pers. darvif) par le procédé employé par Dumézil 
pour expliquer le dieu iranien Raënu en face de l’indien Visnu. Moi-même, 

dans les Katrak Lectures de 1956, publiées en 1958, p. 46, j’ai ajouté quelque 
passages gâthiques à ceux qui illustraient la tripartition fonctioneke. La dé- 
couverte dumézilienne n’a cessé d’inspirer les exposés que j’ai donnés de la 
religion iranienne, notamment en 1969 et 1970. 

Widengren est, lui aussi, un des champions de Dumézil, comme on peut 

en juger en 1955 et 1965. Mais l’unanimité est loin d’être faite. Dumézil a 
été vivement attaqué, notamment par l’indianiste Brough, qui a cru pouvoir 
montrer, 1959, que sa théorie s’appliquerait tout aussi bien à l’ Ancien Testa- 
ment. Dumézil, dans sa réponse, 1959, a fait voir qu’en toute rigueur, le sys- 

tème des trois fonctions est propre aux Indo-Européens. 
Thieme a cru pouvoir interpréter, 1960, les dieux aryens du traité mitanien- 

hittite comme dieux du serment. Dumézil, dans sa réponse, 1961, l’a réfuté 

point par point. Du reste, Thieme ne rendait pas compte de l’ordre dans le- 
quel ces dieux sont énumérés et qui s’explique par les trois fonctions: 
1. Mitra-Varuna, 2. Indra, 3. les deux Näsatyas. 

L'étude approfondie du texte des gâthâs, qui se fait à Erlangen sous la 
direction de Karl Hoffmann, a porté des fruits un peu prématurés dans l’ou- 
vrage de Humbach, 1959. La tendance est nettement d’expliquer le plus possi- 
ble les gâthâs par référence aux hymnes védiques. Mais il n’est pas encore 
possible de les traduire entièrement et sûrement. Le monumental Awesta- 

Wôrterbuch que publie Schlerath à partir de 1968 donnera, au lieu d’une 
traduction, les diverses possibilités, pour chaque mot du texte gâthique, 
entre lesquelles le traducteur doit hésiter. La traduction de Hinz, 1961, 
n’a pas plus de prétention à l’originalité que n’en avait la mienne, parue en 
1948. 

Lentz a essayé de prouver qu’il ne faut pas chercher dans les gâthâs une 
continuité linéaire, mais un enchevêtrement de thèmes sans suite logique, 
comme dans les Odes de Hafñiz ou, de nos jours, dans les discours d’un Mos- 
sadeq. Mais il aurait dû, pour nous convaincre, appliquer sa méthode aux 
dix-sept poèmes gâthiques. Il ne l’a fait qu’à deux: Yasna 28, 1955, Yasna 47, 
1953 et 1954. En outre, il a étendu, en 1960, sa méthode à l’analyse d’une 
courte inscription achéménide — parmi toutes celles que nous avons.    



  

74 JAcQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

Mais son analyse --où il n’est pas fait mention, soit dit en passant, de l’inter- 
prétation donnée par Benveniste du passage cité ci-dessus-- ne saurait, peut- 
être, prévaloir contre l’impression naïve, déjà formulée par Meillet, que de 
tels textes sont des compositions fort simples, sans grand art. 

Cameron a tenté d’échapper à la difficulté, signalée plus haut, que pose 
l’inexistence, en Iran et Afghanistan, de pâturages suffisants pour l'élevage du 
boeuf. Dans son article de 1968, il prend “pasteur” au sens que donnent à 
ce mot les protestants et “boeuf” comme une métaphore pour désigner les 
fidèles. Son interprétation se heurte aux passages où il est question du boeuf 
et des fidèles, écueils qu’il cherche en vain, dans sa note 34, à tourner, ce que 

ne semble pas avoir vu Asmussen, 1970. 
En ces derniers temps, les observations les plus riches de conséquences, 

quant au sujet qui nous occupe, sont peut-être celles de Zaehner et de Mary 
Boyce sur le sacrifice. Zaehner, 1961, fait voir l’impossibilité de la thèse 
traditionnelle selon laquelle Zarathuëtra proscrivit le sacrifice du haoma et 
celui du boeuf. Le premier est le centre même de la liturgie des fidèles qui 
se réclament du prophète, et il y a dans les textes sacrés mainte trace du se- 
cond. Zarathuëtra n’aura interdit ces sacrifices que sous certaines formes, eni- 
vrantes pour le premier, cruelles pour le second. Mary Boyce, 1966, p. 100 
sq., montre la continuité de l’offrande sanglante, faite au feu ou à l’eau, dans 
toute la tradition zoroastrienne. - 

4. Comparaisons 
a) les dieux 

Le mot daiva désigne chez Xerxès, selon l’interprétation la plus probable 
(donnée par Hartmann, 1931, et reprise notamment par Widengren, 1958, p. 
553 sq.)! les dieux de la Babylonie, dont le culte fut supprimé lors du châti- 
ment de cette province. Cet emploi présupposait le sens de “dieu dont le cul- 
te est proscrit”, qui est celui de daëva dans l’Avesta. Cette déviation par rap- 
port au sens de l’indo-iranien *dziva ‘dieu (céleste)”, sens conservé en sans- 
krit, est la contre-partie de l’exaltation d’une catégorie particulière de dieux, 
les ahuras ou “seigneurs”. 

Cette religion des ahuras est à la base de celle de l’Avesta comme de celle 
des Achéménides. Zarathuëtra distingue l’un des ahuras, l’ahura mazda, pour 

lui donner la première place. Mais il n’ignore pas l’existence des autres? 
encore qu’il ne les nomme pas individuellement. De plus, comme l'écrit 
Zachner, 1961, p. 82, les Sept Chapitres (partie de l’Avesta en dialecte gâthi- 
que, mais non attribuable à Zarathuëtra) parlent d’abwränis ou ahuras femelles, 
et tertio, dans l’Avesta non gâthique, le titre d’ahwra est conservé par les 

1 Mayrhofer, 1970, cite encore d’autres auteurs, sans prendre lui-même parti. 

* Il est donc abusif d’ , comme le fait Dandamaiev, 1963, p. 242, le polythéisme des 
Achéménides au monothéisme de Zarathuëtra. 

   



  

  

La Religion 75 

dieux Miôra et Apam Napät, tous deux d’origine indo-iranienne; et enfin, Vors- 
Orayna et la Terre sont dits “créés par l’ahura, ou par les ahuras”: 4hwraôata. 
Chez les Achéménides aussi, le même ahura 4244 est mis hors de pair. 

Le tableau se complique par le fait d’un autre terme, baga. Celui-ci dési- 
gnait anciennement, sous la forme Bhaga, un certain dieu, compagnon de Mi- 

thra et d’Aryaman (Cf. Dumézil, 1952, p. 51 sq.). En outre, il devint, dans plu- 

sieurs dialectes iraniens, un nom commun, presque synonyme d’abwra. Dans 
l’Avesta (tardif) il fut appliqué à Miôra (qui fut dit le plus intelligent des ba- 
gas), au dieu-lune (dit aussi “plein de richesses”, ce qui est conforme au sens 
étymologique de baga “‘distributeur””) et à Ahura Mazdä. En vieux perse, baga 
était, dans nos sources, le seul mot pour “dieu”. 
Lorsque, par conséquent, Ahuramazda est appelé, dans les inscriptions aché- 

ménides, le plus grand des bagas, et est le seul nommé chez Darius et Xerxès 
parmi “tous les bagas qui existent, ””# et lorsque, d’autre part, Ahura Mazdä, 
dans les gâthâs, est le seul ahura qui se détache des “(autres) ahuras”, les 
deux faits sont évidemment parallèles et sont probablement reliés histori- 
quement, mais nous ne pouvons dire comment. De part et d’autre, nous avons 

les rudiments d’un monothéisme, quoique plus élaboré chez Zarathuëtra que 
chez Darius. (Cf. J. D.-G., 1969, 323 sq, et 1972.) 

Interpréter le bage contenu dans le nom ancien de Behistun, le Bagistanon 
oros de Strabon, comme désignant Ahuramazda est une hypothèse gratuite; 

"(Frye ne la présente, 1963, p. 84, qu’avec un point d’interrogation). Ahura- 
mazda est, certes, le baga par excellence, mais rien ne dit que le toponyme se 
réfère à un dieu individuel plutôt qu’aux dieux en général: “montagne des 
dieux.” 

La forme irrégulière du démonstratif dans l’expression hadä vidaibif bagai- 
bi avait porté certains savants, malgré les versions élamite et babylonienne, 
à voir ici des “dieux du clan (vi0-)”. Mayrhofer, 1968, a montré qu’il n’y a 
pas de problème: la pierre porte visaibis. 

Mais quels étaient donc fous ces dieux? On veut parfois y reconnaître les 
entités zoroastriennes, mais sans preuve. Il vaut mieux songer aux anciens 

dieux, bien que les inscriptions achéménides n’en nomment qu’à partir d’Ar- 
taxerxès II, lequel parle de Mithra et d’Anahita. 

Les tablettes élamites de Persépolis, qu’a publiées, à Chicago, Hallock, 1969, 

ne soufflent mot ni de Mithra ni d’Anahita. Elles contiennent pourtant un 
important matériel onomastique, qu’avaient déjà pu étudier Benveniste, 1966, 
et Gershevitch, 1969. Le premier constate que ce matériel ne comporte ‘“‘aucun 

nom d'inspiration zoroastrienne.” Le second préférerait que la question restât 

8 De ce que la version élamite de Behistun explique Ahuramazda comme “le dieu des Iraniens”? 

sans tien dire des autres, on ne peut guère conclure, avec Gershevitch, 1964, que ces autres fussent 

des dieux étrangers; simplement, qu’il n’y avait rien à en dire, puisqu'ils n’étaient pas nommés. 

4 encore Widengren, 1965, p. 122.  



  

76 Jacques DUCHESNE-GUILLEMIN 

ouverte: c’est qu’il admettrait comme iranien une bien plus grande propor- 
tion de ce matériel que ne faisait son prédécesseur.5 Le terme que Gershe- 
vitch interprétait, en le lisant wsabaga, comme le dieu Mithra, comporte la 

variante wi-is-se-ba-qa, d’où Hinz, 1970 (1), p. 428, conclut qu’il faut, dans 
tous les cas, comprendre visai bagä “tous les dieux” (nominatif de l’expression 
retrouvée à l’instrumental par Mayrhofer). Quels étaient “tous ces dieux?” 

On sacrifie à Ahuramazda et à Humban, qui est son équivalent élamite, 
puisque c’est le dieu suprême dans la religion de ce peuple. On sacrifie 
aussi à Narisanka, en lequel j’avais reconnu, dès 1964, le dieu iranien 

NairyO.sanha (répondant au védique Narä$amsa) et qu’a élucidé en détail 
Gershevitch, 1969, p. 212 sq.; et, selon une lettre de Hallock (2 déc. 1970), 

à Säkurzi$, qui est le dieu Päigrcis. On nomme en outre le dieu Simut, dieu 
élamite, et des sacrifices sont offerts à des rivières et à des montagnes. 

La question reste posée de savoir si les visai bagä comprenaient Mithra et 
Anabhita. Ceux-ci semblent former, à partir d’Artaxerxès II, une triade avec 

Ahuramazda; cette triade pourrait bien refléter, comme l’a dit Gnoli au Con- 

vegno dei Lincei, 1970, la triade babylonienne Anu, Nabo, IStar. Le savant 

italien cite à l’appui de son hypothèse deux arguments qui me paraissent de 
grand poids. Le premier est que la fête de l’Akitu se reflète dans celle du 
Nowruz, dont Persépolis était le théâtre, sinon même la raison d’être. Le se- 
cond est que la trifonctionnalité d’Anahita correspond à celle d’Iëtar, déesse 
de la fécondité, de la guerre et du trône royal. 

J'apporterais un troisième argument: dans l’inscription de Commagène, 
Mithra est identifié non seulement à Apollon et à Hëlios, mais à Hermès. 
Cette dernière identification, assez surprenante en soi, est tout à fait explica- 
ble si Mithra est identifié à Nabo, car celui-ci, de son côté, l’était à Hermès. 

Mithra est bien attesté dans l’onomastique, aussi bien dans les textes des 
fortifications que dans les papyrus d’Eléphantine et dans les textes rituels 
araméens. Dans les Persepolis Fortification Tablets, datées de 509-494, il figure 
tant sous sa forme perse, dans Missabada, que dans la forme iranienne com- 
mune, dans Mitrabada et Mitraparzana. À Eléphantine, on trouve en 446 et 

434 mtrsrh, (Cowley, 1923, E; Kraeling, n° 34), rapproché de Mitrsarian de 

sceaux moyen-iraniens (Justi, Zran. Namenbuch, cité Kraeling, p. 175 et Gran- 
stovskij 1970, p. 185 sq.), puis wy#ryz# (Kraeling, p. 156), homologue de 
madyzn attesté en 410 (Benveniste, 1970, p. 5 sq.). Dans les Aramaic Ritual 

Texts, 1970, qui, dans la mesure où ils sont datés, remontent à 479-435, figu- 

rent Dätamitra, Mitrapäta, Mitraka, Mitrafarnah (?), ainsi que Bagapäta, 
Bagafarnah et Bagapauñta. 

Mithra semble, à en juger par le mot wecopouaoëng, élucidé par Wikander, 
1952, p. 66, avoir formé paire avec Ahuramazda, tout comme avec Varuna 

5 Les interprétations de Benveniste ont été passées au crible par R. Schmitt, 1968, et par Mayr- 
hofer, 1969.    



  

  

La Religion 77 

dans l’Inde et, dans l’Avesta non-gâthique, avec “l’ahura” (Yt 10, 145), mais 

non dans les gâthâs. Le nom propre V’awmisa, désignant un officier de Da- 
rius, ne renferme pas nécessairement le nom de Mithra, car on attendrait 

phonétiquement wie (cf. Benveniste, 1955). Mais Mithra se dissimule par- 
fois sous le nom Baga, comme le baga par excellence: comment expliquer, 

sinon, que le nom de mois Bägayädi, du calendrier vieux perse, ait trouvé 

pour équivalent, dans le calendrier zoroastrien (quand celui-ci fut adopté), 

le mois de Mithra? À vrai dire, il faut expliquer autrement une substitution 
inverse: celle qui s’est produite beaucoup plus tard lorsque la fête des *M:- 
Orakäna fut rebaptisée en sogdien * Bagakäna. Car Henning a montré, 1965, 
que Baga existait, du moins en Sogdiane, indépendamment de Mithra. 
L'’étroite relation, sinon l’identité, entre Baga et Mithra ressort aussi du fait, 

reconnu jadis par Markwart, que le village arménien de Bagayaric avait un 

temple à Mithra et, mieux encore, du parallélisme entre MeydBv£os (— Baga- 

buxa) et MiôpoBovtéyne, quelle que soit la valeur qu’il faille attribuer ici à 
la racine h4j-“délivrer” ou, selon Benveniste, 1966, “jouir.” Voir aussi J. 

D.-G. 1967. 
Baga est encore attesté dans un document babylonien du temps de Darius 

dans le nom propre Bagasäru, qu’a expliqué Eilers, 1936 et 1954-56. 
Il est remarquable que Mithra, quoique bien attesté, comme on vient de le 

voir, dans l’onomastique, ne soit pas nommé, dans les tablettes élamites, com- 
me l’un des dieux auxquels on offrait des sacrifices. Je rapprocherais ce fait 
du silence que gardent les gâthâs au sujet de ce même dieu. 

Le silence des gâthâs au sujet de Mithra est diversement interprété. J'ai 
écrit en 1948 que ce silence me semblait, de la part de Zarathuëtra, “voulu, 
hostile, passionné”. Gershevitch m’a demandé: “Qu’en savez-vous?” Il 
m’avait semblé que si le prophète, connaissant très probablement le couple 
formé (comme nous l’avons rappelé ci-dessus) par l’ahura avec Mithra, a 
ignoré l’un des deux partenaires au profit de l’autre, ce ne peut être qu’inten- 
tionnellement, pour hausser Ahura Mazdä de tout l’abaissement de Mithra. 
Mais voici que Mary Boyce va plus loin (dans le sens opposé au mien). Cons- 
tatant, 1969, la très grande importance de Mithra dans toute la tradition ul- 
térieure, importance qu’elle a bien mise en lumière, et frappée d’autre part de 
l'extrême conservatisme des zoroastriens, elle ne peut croire qu’un dieu si 
honoré par eux ait pu être jadis combattu par le prophète dont ils se récla- 
ment. Si Zarathuëtra n’a pas parlé de Mithra, pense-t-elle, c’est parce que les 
hymnes qu’il composait s’adressaient à son dieu, Ahura Mazdä, sans impli- 
quer, plus que ne faisaient les chantres védiques, rejet des autres divinités. 
Ceci ne rencontre pas mon argument de la dissociation du couple ancien 
Miôra-Ahura. 

Selon Barr, 1954, p. 37 et 208, ce couple se continue tout entier en Ahura 

Mazdä, Zarathuëtra y ayant substituté à Mibra l’épithète #azd3 qui caractéri-  



  

  

78 JAcQUuES DUCHESNE-GUILLEMIN 

sait l’activité ‘“providentielle” de ce dieu ami de l’homme. L’Ahura se serait 
ainsi incorporé Miôra, et ainsi s’expliquerait que le nom de celui-ci soit absent 
des gâthâs. Mais, en tout cas, les Achéménides n’avaient plus conscience de 
cela, puisqu'ils accouplaient Miôra à Ahuramazda dans Mecopoudoônc, com- 
me on l’a vu ci-dessus. 

Une interprétation mettant en parallèle le silence des gâthâs et celui des 
textes élamites concernant le dieu Mithra a été avancée par moi en une confé- 
rence faite à Vienne (en déc. 1970) et ailleurs, parue dans les Acéa Classica 

Hungarica, 1971, et révisée et complétée pour le Congès Mondial d’Iranologie, 
Shiraz 1971. 

Anähitä n’est nommée dans les inscriptions, comme je l’ai déjà rappelé, 
qu’à partir d’Artaxerxès II (avec Mithra), ce qui ne signifie nullement qu’elle 
n’ait pas été incluse parmi “tous les dieux”. Elle était, comme l’ont prouvé 
indépendamment l’un de l’autre Dumézil, 1947, p. 56, et Lommel, 1954, 

p. 405 sq., l’homologue iranienne de l’Indienne Sarasvati et l’héritière de la 
même déesse indo-iranienne. Son nom complet, attesté dans l’Avesta, fait 

référence aux trois fonctions: “l’humide, la forte, la sans-tache.” En Perse, 

elle s’est probablement identifiée avec la grande déesse élamite. Mais il n’y a, 
entre son nom et celui de Nahiti, dont on l’a parfois rapproché, qu’une homo- 
nymie fortuite, car Nahiti n’est qu’une variante de Nahhunte, le dieu-soleil 
(cf. Hinz, 1964, p. 63). 

Zurvan, cité dans l’Avesta, a dû être connu dans l’Iran achéménide, mais 

cela ne nous est attesté qu’indirectement, par le témoignage d’Eudème de 
Rhodes, cf. Widengren, 1965, p. 149 sq. 

Hauma, la liqueur rituelle, doit avoir été, comme dans l’Avesta, divinisé 
chez les Achéménides, puisqu’on a le nom propre hwmdt (Cowley, 1923, 8 et 
9), à lire Haumadäta. Atar, le feu, a dû l’être âussi, à en juger non seulement 
par Hérodote, Xénophon et Quinte-Curce (cités par Widengren, 1965, p. 

122), mais par un terme vieux-perse: c’est en vain que Henning a contesté 

l’étymologie du nom de mois Agiyädiya “‘où l’on honore le feu”, car celle-ci 
a été défendue par Szemerényi, 1961, et, indépendamment, par moi-même, 

1962, p. 121, n. 2. 
De toutes les entités du zoroastrisme, seule est attestée en vieux-perse 

celle qui est la plus sûrement pré-zoroastrienne, comme on peut en juger par 

le védique r#4 et par les anthroponymes ‘“‘aryens”’ d’Asie antérieure en Arfa- 
(sur lesquels on s’en tiendra au jugement pondéré de Mayrhofer, 1966, contre 
l’hypercritique d’Annelies Kammenhuber, 1968.) 

Les composés en Arta sont nombreux: Artax$aça, etc., et (Forfif. Tablets) 
Irda-, Irdu-. Mais arta ne figure en vieux-perse qu’en des dérivés, car l’ex- 
pression artäcä brazmaniya doit se comprendre, selon l’excellente interpréta- 
tion de R. Schmitt, 1963: “av moment approprié (locatif d’artu, cf. véd. rfu-) et 
selon le cérémonial.” Le dérivé arfävan-, dans la même inscription, ne signifie 

   



  

  

La Religion 79 

pas, comme l’avestique afavan-, “partisan de l’Aëa, juste”, mais “bienheureux 

après la mort” (comme dans la glose grecque *Aptaïor fpwes napà ITépoœus) et 

c’est là un sens qui se retrouve, comme l’a vu Kuiper, 1959, dans le védique 

rtävan-, épithète de dieux, des pères défunts et des sages initiés. Ceci mesure 

la différence avec la religion gâthique, selon laquelle tous les membres de la 

communauté religieuse sont, dès leur vivant, a$avan. 

Le dieu-lune, dont parlent Hérodote et Strabon, est attesté dans l’ono- 

mastique des documents araméens de Persépolis: Mah(a)-data. Hildegard 

Lewy, 1962, a cru pouvoir affirmer que le culte de ce dieu avait été introduit 

en Iran sous le règne de Cyrus: la tombe de celui-ci imitait, selon Herzfeld, 

les ziggurats babyloniennes (ce qui n’est pas certain), et celles-ci étaient ré- 

servées au dieu-lune (ce qui est sûrement faux).f Il reste que Nabonid, cham- 

pion de Sin, battu par Cyrus, retrouva grâce aux yeux de celui-ci et fut nom- 

mé par lui gouverneur de Carmanie. 

J'ai trop sommairement écarté, 1967-68, l’intéressant article de Morton 

Smith, 1963, où sont mis en parallèle le texte d’Isaïe, 40-45, et la gâthà Y. 44, 

4 et 5. La correspondance précise qu'avait cru trouver l’auteur ne reposait, 

comme je l’ai montré, que sur une traduction fautive de V4 Manab par 

“right thought”, ce qui rappelait de près, chez Isaïe, 40, 13, “the path of 

justice” et, 45, 19, “what is right”. Nous n’avons donc pas la preuve que le 

prophète hébreu se soit inspiré des gâthâs. Mais Smith n’a pas prétendu cela: 

il a seulement suggéré qu’il a dû y avoir une source commune. 

Ce qui subsiste du parallèle — outre le procédé des questions rhétoriques 

employé par les deux prophètes, mais qui est trop général pour être probant- 

c’est la notion d’un dieu qui a créé le monde et, notamment, la lumière et les 

ténèbres. L'idée même d’un dieu créateur, même si elle est presque absolument 

neuve chez le Second Isaïe, n’a peut-être pas la portée que lui voit Smith, car 

elle est peut-être, après tout, commune à la partie occidentale du monde sémiti- 

que, comme l'indique, trop brièvement, Widengren, 1965, p. 118, n. 5. Mais 

l’idée que Dieu a créé la lumière et les ténèbres se trouve chez les deux pro- 

phètes. Certes, Zarathuëtra n’associe la lumière et les ténèbres qu’à la veille et 

au sommeil, et aucun texte iranien ne dit que Dieu ait créé le bien et le mal. 

En revanche, la juxtaposition du contraste lumière-ténèbres et du contraste 

bien-mal, qui se trouve chez Isaïe, rend un son incontestablement iranien. 

Si donc Isaïe a pris à l’Iran son image de Dieu, la question est de savoir 

chez quels Iraniens il l'avait trouvée. Chez des zoroastriens? Le fait est que 

nos sources sur le dieu de Cyrus (inexistantes) et sur celui de Darius ne con- 

tiennent pas les traits en question. Ahuramazda, selon Darius, a créé le ciel 

et la terre, a fait Darius roi et protège les justes, qui agissent selon sa volonté, 

contre les trois espèces de maux qui, comme on l’a vu ci-dessus, menacent la 

société en ses trois fonctions. C’est tout; et réellement, si l’on pouvait être 

6 Sur la tombe de Cyrus, cf. Nylander, 1970.  



  

  

80 Jacques DUCHESNE-GUILLEMIN 

sûr qu’Isaïe ait dû quelque chose à l’entourage achéménide, son texte nous 
serait une bien précieuse source supplémentaire sur le sujet qui nous occupe. 

b) les personnes 

Les documents araméens, Bowman, 1970, apporteraient un témoignage 
tout à fait nouveau sur le rôle joué par des généraux des armées de Xerxès et 
d’Artaxerxès I dans le rituel du hauma. Mais, selon le P. de Menasce, 1972, 

ces “ritual texts” n’ont rien de rituel: ils se rapportent simplement à des 
donations ou tributs (’skr < akkad. iearu.) 

Le “donneur de libation”, qu’avait cru reconnaître Cameron, 1948, p. 5 

sq., dans les tablettes élamites, n’était, selon Gershevitch, qu’un charron, 

mais Cameron lit maintenant tout autrement ce mot, qui ne figure plus au 
glossaire de Hallock (et c’est par erreur que Bowman, 1970, continue à le citer.) 

Le nom des mages — cette tribu mède dont Hérodote à décrit les usages — 
se retrouve en vieux perse, comme on sait, et ne figure qu’une seule fois dans 
PAvesta, qui doit donc avoir eu quelque raison, inconnue, de l’éviter. Mais 
les gâthâs ont le terme #agavan, presque identique de forme au sanskrit w4gha- 
vant qui veut dire “généreux”; il est tiré apparemment de #4ga, dont dérive 
peut-être aussi le v. p. #ags. Le sens de aga, dans la tradition zoroastrienne, 
a été élucidé par Gnoli, 1965: c’est l’état de pureté, obtenu par la pratique 
liturgique. Mais le #aga qui est à la base de wagu n’avait pas forcément le 
même sens et en somme, il paraît peu probable que les mages mèdes aient 
été, originellement, les disciples de Zarathuëtra. Personne ne l’a plus soutenu 
après le P. Messina, 1931. Cependant, ils ont pu le devenir secondairement. 
Mais quand? 

L'influence des mages auprès des Achéménides est probablement un héri- 
tage, parmi d’autres —- notamment l'institution de la satrapie — de l’époque 
mède. Elle paraît n’avoir subi qu’une courte éclipse lorsque Darius, pour 
écarter le mage Gaumäta, qu’il considérait comme un usurpateur, le fit mettre 
à mort avec plusieurs de ses congénères, exécution qui fut, dans la suite, 
commémorée sous le nom de “meurtre des mages”. 

Darius rétablit les Zyzdana, “lieux de culte” qu'avait détruits Gaumita. 
Ceci a souvent été interprété comme l’indice d’un conflit religieux, mais on 
a parlé tantôt d’un soulèvement zoroastrien des mages, tantôt au contraire 
d’un Darius zoroastrien supprimant l’ancien “paganisme” des mages (cf. 
Frye, 1963, p. 88). Cependant, la rapide reprise d'influence des mages prouve, 
selon Widengren, 1965, p. 141, qu’il n’y avait pas, entre eux et les grands 
rois, d’opposition religieuse de principe. Toutefois, les mages étaient déjà, 
à cette époque, “zweifellos bis zu einem gewissen Grade ‘zoroastrisiert” ” 
(Zbidem). Comment admettre, alors, la conclusion à laquelle aboutit ce savant 

quelques pages plus loin (et à laquelle nous avons pi fait allusion), que les 
Achéménides n’étaient pas zoroastriens? 

  
 



  

  

La Religion gl 

Dandamaiev, 1963, p. 256 sq., éclaire la question en interprétant par la 
lutte des classes le conflit entre Darius et Gaumäta. De ce que Darius fut 

aidé, dans sa prise du pouvoir, par des nobles, le savant soviétique conclut 
qu’il représentait les privilèges de cette classe. Il lui apparaît dès lors que 
Gaumäta, en détruisant les äyadanas, avait voulu affaiblir cette même classe; 

que les dieux concernés étaient par conséquent les dieux traditionnels adorés 
par les nobles, tandis que Zarathuëtra, dans sa prédication d’Ahura Mazdä, 
s’adressait au peuple (comme l’a déjà montré Meillet). Darius, quoique rallié 
au dieu de Zarathuëtra, aurait pourtant tenu, en restaurant les äyadanas, à 

tétablir les droits des nobles. 
Dans la ligne de cette hypothèse, on peut se demander quels étaient ces 

dieux des nobles, bannis par le Mage et dont Darius restaura le culte. Peut- 
être Mithra et Anahita, nommés dans les inscriptions à partir d’Artaxerxès II. 
Anahita eut un temple à Staxr au moins dès l’époque arsacide ; quant à Mithra, 
tout temple du feu s’appelle, aujourd’hui encore, dar-i Mibr “maison de 
Mithra”. Mais on pourrait songer aussi, puisque les nobles ont pour fonc- 
tion propre la guerre, au dieu de la guerre VoroOrayna. Que des lieux de culte 
lui aient été spécialement affectés, cela rendrait compte d’un fait que l’on n’a 
pas encore, à ma connaissance, cherché à expliquer, à savoir, que les feux 

principaux, ceux que fonde par exemple Sähpuhr, selon son inscription de la 
Ka’ba, et qui constituent encore aujourd’hui la première catégorie de feux, 

s’appelent feux Varhrän, c’est-à-dire feux de Varsôrayna. 
L'image du roi que donne l’Avesta (principalement dans le mythe de 

Yima, cf. Widengren, p. 52 sq.) concorde assez avec celle que nous pouvons 
nous faire de la royauté achéménide. De part et d’autre, le roi est sous la pro- 
tection divine et offre des sacrifices, et le xyaronah de Vima, ou son équiva- 

lent, paraît représenté comme un anneau tenu en main par Ahuramazda, 

notamment sur plusieurs reliefs du palais de Persépolis (porte Est du Tripy- 
lon, Ghirshman, 1962, fig. 246 et 247; etc.) et sur un célèbre sceau du Bri- 

tish Museum; mais la proscynèse (reprise par les grands rois à la Babylonie) 
et le reste du cérémonial perse sont inconnus de l’Avesta. Cette disparité 

tient peut-être à ce que Yima, pour avoir menti et péché, est blâmé par Zara- 
thuëtra. Pagliaro, 1956, p. 444, et 1960, p. 227, voit dans le zoroastrisme le 

principe même de la puissance achéménide: “Quell iranismo propriamente 
‘persiano” che, sostenuto dalla riforma etica e religiosa di Zarathuëtra, costi- 
tuiva il principio costruttivo dell’impero, dopo Dario I, decade.” 

Widengren, 1965, p. 155, observant au contraire le caractère non-zoro- 

astrien de maint usage des grands rois, remarque pourtant la continuité de cer- 
tains de ces usages, qui ont subsisté jusque sous les Sassanides. Mais, puis- 
qu’ils n’ont pas empêché les Sassanides d’être zoroastriens, il faudrait en con- 
clure, ce que ne fait pas Widengren, que les Achéménides ont pu l'être 
aussi.  



  

82 JaAcQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN 

On ne peut rien conclure de certain du fait, signalé par Benveniste, 1969, 
2, p. 21 sq., que l’épithète vezraka “grand”, d’étymologie imprécise, s’ap- 
plique en vieux perse à Ahuramazda, aux rois et à la terre. 

c) les pratiques 

Trois formes de sépulture, condamnées par l’Avesta, étaient en usage sous 

les Achéménides. Un cimetière découvert à Persépolis et décrit par E. 
Schmidt, 1957, p. 117 sq., atteste la pratique de l’inhumation. Le nom de la 
tombe en pierre, comme en ont eu les rois, soit construite, — celle de Cyrus à 

Pasargades -, soit creusée dans le roc, — celles de ses successeurs à Naqpë-i 

Rustam et à Persépolis —-, a été retrouvé par Humbach, 1961: daxma. Une 

troisième forme de sépulture, si l’on peut dire, était désignée par le terme 
nasuspaya, dont le sens a été simultanément élucidé par Humbach, ibidem, et 

par Benveniste, 1962, p. 39 sq.: c’est l’acte de jeter les morts n’importe où, 

sans souci de souiller les éléments et sans recueillir les os. 
Ces trois usages étaient condamnés par l’Avesta, mais non, pour autant 

que nous le sachions, par Zarathuëtra. Aucune prescription funéraire ne figu- 
re en effet dans les gâthâs, et la coutume d’exposer les morts (dans des en- 
droits appropriés) n’est attestée anciennement que chez les Mages (par Héro- 
dote). Il n’est donc nullement prouvé que les souverains achéménides aient 
contrevenu, par leur mode de sépulture, à la loi de Zarathuëtra. 

Zarathuëtra n’a rien dit non plus, que l’on sache, des manifestations osten- 
tatoires de deuil quecondamne la tradition ultérieure, mais dont l’usage chez les 
Achéménides estattesté par maintauteur grec (cf. Widengren, 1965, p.133 sq.) 

Les Achéménides, qui vénéraient le feu, pratiquaient le rite du hauma et 

le sacrifice sanglant. Le premier est attesté par les mortiers et pilons votifs 
dont il a été question ci-dessus, et en outre, par des empreintes de sceaux 

montrant ces mêmes objets à côté d’un autel du feu, devant un mage et sous 
le disque ailé d’Ahuramazda (cf. E. Schmidt, 1957, seal no. 20). Le sacrifice 

sanglant est attesté par maint auteur grec, par la scène représentée sur le bas- 
relief de Daskyleion et par les restes d’animaux trouvés à Dahana-i Ghulämän. 
Nous avons vu ci-dessus qu’aucun de ces deux rites ne semble maintenant, 
dans l’état actuel des recherches, avoir été proscrit par Zarathuëtra. 

d) lieux de culte et autels 

Trois tours, dans le Fars, étaient peut-être des temples du feu: le Zindän-i 
Suleimän à Pasargades, la Ka’ba-i Zarduët à Naqÿ-i Rustam et la tour de 
Nüräbäd. Les deux premières doivent avoir été très semblables. Le Zindän 
fut peut-être, comme l’a suggéré Hinz, 1942, (cité par K. Schippmann, p. 

208), bâti par Cyrus, détruit par Gaumäta et remplacé, sur l’ordre de Darius, 

par la Ka’ba: à condition que ce fussent des lieux de culte, des äyadana. Mais 
ceci est toujours débattu. Stronach, 1967, pense que oui, Eilers, 1970, main- 

tient que ce sont des tombeaux. Si la Ka’ba était un temple du feu, ce pour- 

  
 



  

  

La Religion 83 

rait avoir été celui d’Anahita, dont Mas’udi écrit qu’il était à une parasange 

de Staxr (ce qui correspond bien à la distance entre cette ville et Naqë-i 

Rustam). La description qu’il en donne ne s’applique pas exactement à la 

Ka’ba, mais on n’a trouvé près de Staxr aucune autre ruine qui puisse passer 

pour le sanctuaire de la déesse. Il faut donc, avec M.-L. Chaumont, 1958, 

confesser notre ignorance. La question serait réglée si l’on était certain que 

ces tours étaient représentées sur des monnaies de la Persis, d’époque parthe, 

entre le roi et un étendard, au dessous du symbole d’Ohrmazd. Mais Stro- 

nach, 1966, le nie, ainsi que Naster, 1970. E. Schmidt, dont on a enfin, 1970, 

l'opinion motivée, penche pour le temple du feu, tout en reconnaissant qu’il 

est étrange que la porte, qui devait rester ouverte, puisque c’était la seule 

ouverture de la chambre, pendant que le feu brûlait, ait été si massive. 

Une troisième solution est apparue, du moins pour la Ka’ba, avec le dé- 

chiffrement de l'inscription de Sähpuhr qui y est gravée (cf. Henning, 1957 

p. 1): c’est que le bâtiment fût un bun-xanak, c’est-à-dire une “maison de 

(documents de) fondation”. Mais cette intreprétation n’est pas la seule possi- 

ble. On pourrait aussi, comme me le suggère (par lettre) Lukonin, com- 

prendre comme suit l’inscription: “Au sujet des quelques feux et liturgies 

dans l’inscription, Sähpuhr me laissa cet ordre, par ses successeurs : que cette 

base de maison soit à toi; et (—mais), comme tu sais que les actes des dieux 

et les miens sont bons, ainsi agis.””? 

La troisième tour, à Nüräbäd, fut construite plus tard, puisqu’on y a em- 

ployé le mortier: elle date peut-être du 3e siècle; ce fut, plus probablement 

que les deux autres, un temple du feu, car elle avait un escalier donnant accès 

au toit, sur lequel Ghirshman ,1944-45, dit avoir vu les traces de deux autels 

du feu ; mais les traces d’autels ne sont mentionnées qu’en une lettre à K. Erd- 

mann, à laquelle se réfère Schippmann, p. 156. Ce pourrait être, alors, la tour 

figurant sur les monnaies. 
Le temple de Dahana-i Ghulämän a été mentionné ci-dessus, ainsi que 

l'incertitude de sa date et les deux essais successifs d'interprétation par Gnoli. 

Aucune des terrasses dégagées à Masjid-i Suleiman, Bard-i Niÿanda et Sami 

n’est sûrement attribuable, selon Schippmann, à la période achéménide. 

La salle carrée, à quatre colonnes centrales, explorée par Dieulafoy à Suse 

en 1886 était d’époque achéménide. Elle semble avoir servi de modèle au 

temple dit des Frâtadäras, à 300 m. au nord de la terrasse de Persépolis, mais 

que Widengren a mentionné par erreur dans son chapitre des Achéménides, 

cat il n’est pas antérieur, pense-t-on, au 3° siècle. 

Il est douteux, selon Schippmann, p. 61, que le sanctuaire de Küh-i Xwäja 

remonte, comme le veut Gullini, à l’époque achéménide. 

? Lukonin prend bwny BYT° comme substitut (injustifié) de bwny ZY BYT”; j'y verrais plutôt 

un composé du type de pers. bä/äxäna. Les derniers mots de la traduction, “comme tu sais, etc.” 

sont donnés sous ma seule responsabilité. 

6 Historia-Einzelheft Achämeniden  



  

84 JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

Les deux autels de Pasargades seraient la preuve, pour Hinz, 1961, que 
Cyrus, en fidèle de Zarathuëtra, introduisit en Perse le culte du feu. Mais 
celui-ci n’est nullement propre au prophète. On s’est demandé pourquoi il 

y avait deux autels. On en a parfois cherché un troisième, qui serait le Zindän, 

mais celui-ci est un peu loin (plus d’ 1 km). On en aurait ainsi un pour cha- 
cun des trois grands dieux: Ahuramazda, Mithra et Anahita, ou même “un 
retour vers la triade Ahura Mazda-Sraosha-Ashi, qui figurait sur la tombe de 
Kizkapan”” (Ghirshman, 1962, p. 229). Pures conjectures, rendues bien im- 

probables par la distance du Zindän (pour ne rien dire de la “‘triade de Kiz- 
kapan”’}$, J’ai proposé d’expliquer la dualité des autels, et leur sensible diffé- 
rence, en supposant que l’un servait au feu, l’autre au sacrifice sanglant (cf. 

J. D.-G., 1962, p. 153 sq.) 

Les autels sculptés dans le roc, à Naqë-i Rustam et aux alentours, sont 
maintenant reconnus comme n'étant pas d'époque achéménide, car ils re- 
produisent un type architectural, le #zhär 1äq, qui n’est pas antérieur aux Sas- 

sanides (cf. Stronach, 1966.) 

e) mythe et symboles 

Les parsis voudraient que le disque ailé, avec buste, ne représente pas 
Ahuramazda (selon eux, non représentable - comme s’il n’apparaissait pas 
fréquemment sur les reliefs sassanides), mais plutôt la fravaii du roi. Le fait 
est que ce symbole figure le plus souvent au dessus du roi. L'interprétation 
a été reprise par B. Farahvashi, mais se heurte à une objection insurmontable. 

Ce symbole à certainement été emprunté aux Assyriens (quels que soient les 
intermédiaires, babyloniens ou mèdes, — sur lesquels les documents man- 

quent). Or, chez les Assyriens, il représente le dieu Assur protégeant, du 
haut du ciel, le roi dans la bataille. Il ne saurait représenter le double du roi, 

puisque toute conception de ce genre, comparable à celle de la fravaëi, est 
absente de Mésopotamie. Dire, comme le fait Farahvashi, p. 8 du tirage, que 
les Assyriens “avaient emprunté cette conception aux Indo-Européens” est 
une hypothèse 47 hoc, que rien ne confirme. Le même symbole se trouve sur 
le sceau égyptisant que j’ai tenté d’interpréter, 1959-1962. 

Les sceaux 18 et 19 de Schmidt, 1957, représentent des hommes-taureaux 

à deux visages, ou des cavaliers, soutenant le disque ailé. J’ai essayé, 1960, 
d'interpréter ces figurations par les données avestiques et notamment par 
Yasna 44, 4: “Qui à fixé la terre en bas et empêche la voûte nuageuse de 
tomber? Qui a fixé les eaux et les plantes? Qui a attelé au vent et aux nuages 

leurs coursiers?”” Mais les hommes-taureaux soutenant le disque ailé sont un 
motif courant de l’iconographie de Mésopotamie et d’Asie mineure. Il y en 
a un excellent exemplaire au musée d’Ankara, cf. E. Akurgal, 1961, 47 (haut). 

# Sraoëa et Aëi étaient les substituts gâthiques d’Airyaman et de Baga, compagnons de Mithra 

(non d’Ahura Mazda). Rien ne prouve, au reste, qu’ils aient été connus en Iran occidental à 

l’époque de Kizkapan. 

   



  

  

La Religion 85 

Le problème est de savoir si, en adoptant un tel motif, les Iraniens l’ont 

réinterprété selon leurs propres croyances, ou pris tel quel comme l’un des 

symboles traditionnels dans l’art de l’Asie antérieure. La seconde solution 

est défendue par Deshayes. Mais c’est probablement une position trop néga- 

tive et, pour Lukonin, par exemple, il est impossible de séparer entièrement 

les taureaux ailés à tête humaine, même si Persépolis les doit à Xorsäbäd, de 

la légende iranienne du roi-taureau Gôpatëäh. Cependant, de tels rapproche- 

ments sont souvent hasardeux; de quoi nous pouvons fournir trois exem- 

ples, bien qu’ils ne se rapportent pas directement àla période achéménide. Sur 

la plaque d’argent du Luristan, conservée au musée de Cincinnati, Ghirsh- 

man, en la publiant, 1958, a proposé de reconnaître, sortant des épaules de ce 

qui paraît être un dieu du Temps, les jumeaux Ohrmazd et Ahriman. Mais ceci 

est anachronique, car l’opposition entre ces deux êtres, substituée à celle dont 

parle Zarathuëtra entre les deux Esprits, n’est attestée d’une manière datable 

qu’à partir d’Aristote. Cf. ci-dessous et J. D.-G., 1959, ainsi que Colpe, 1970. 

Le vase d’or de Hasanlu a fait l’objet, de la part de Vanden Berghe, 1959- 

60, d’une tentative d’interprétation par l’Avesta. Pourtant, même si ce vase 

est de style iranien, ses connexions avec les traditions religieuses hourrites, 

anatoliennes, mésopotamiennes ont été bien établies par Edith Porada en 

plusieurs études et, récemment, par Machteld Mellink, 1966. Par exemple, la 

scène d’offrande au dieu de l’orage évoque d’assez près une scène analogue 

figurant sur plusieurs reliefs de Malatya. Miss Mellink réserve courtoisement 

la possibilité que le vase de Hasanlu reflète une adaptation iranienne, mais il 

me semble que cette adaptation n’est démontrable sur aucun point. Le dieu de 

l'orage, par exemple, ne serait, selon Vanden Berghe, que Tistrya, l'étoile 

Sirius, à qui un hymne important est consacré dans l’Avesta. Mais Tistrya 

est le dieu de la pluie et non spécifiquement de l’orage et il ne fait pas triade 

avec la lune et le soleil: il n’a aucun des traits caractéristiques de la figuration 

du vase, comme par exemple le taureau; et inversement, on cherche en vain 

sur le vase la moindre allusion à une étoile. Sur un autre point, Vanden 

Berghe lui-même hésite, et il faut l’en louer: doit-on reconnaître Anahita 

dans la déesse au lion et au miroir ou dans celle qui, montée sur un änimal, 

ouvre son manteau pour montrer sa nudité? Il n’y a aucune raison d’accep- 

ter ni l’une ni l’autre de ces identifications. Anahita, selon l’Avesta, n’a ni 

lion, ni miroir et elle n’est pas nue. 
Appeler Anahita une idole nue du milieu du second millénaire, trouvée à 

Suse, est doublement abusif. C’est pourtant ce que fait Zaehner, 1961, fig. 29. 

Anahita paraît figurer, vêtue d’un manteau comme le dit l’Avesta mais de- 

bout sur un fauve à la manière anatolienne et assyrienne, sur le sceau de 

l’Ermitage étudié par Strelkov. 

L'interprétation, donnée par Dumézil, 1950, de la plaque en bronze du 

Luristan conservée au Metropolitan Museum, qui illustrerait la série des 

5%  



  

  

86 JaAcQuESs DUCHESNE-GUILLEMIN 

dieux para-indiens énumérés dans le traité de Mitani, n’est pas confirmée par 
deux autres documents de même forme, auxquels devrait pouvoir s’appli- 
quer la même théorie. 

La plus grande réserve est également de mise concernant toute interpré- 

tation des sceaux achéménides et des grands reliefs de Persépolis, cf. J. D.-G., 
1962; p.161 sq., et 1966, 2. Au sujet du drapeau, il faut ajouter les pages de 

Kuiper, 1969, qui renvoie à l’article de Sarre. Sur une protomé comme coif- 
fure achéménide, cf. Alfüldi, cité par Widengren, 1969, p. 150 sq. 

Le “croissant dans un cercle” figurant à l’angle supérieur du relief des 
tombes rupestres achéménides est interprété interrogativement par Girsh- 

man, 1962, p. 234, comme le dieu Mithra. J'ai proposé, 1962, p. 162, d’y 

voir la lune et le soleil, dont la réunion en un seul symbole se situerait dans 
la tradition assyrienne. 

5. Solutions 

Pour Molé, 1963, il n’y a pas de problème. Les disparités entre l’Avesta, les 

sources achéménides et Hérodote s’expliquent par référence à trois niveaux 
d'initiation à une même religion, qui peuvent être représentés en trois cer- 
cles concentriques. Hérodote décrit la religion du commun; c’est le cercle 
extérieur. Le second cercle, intérieur à celui-là, représente la relig.on royale, 
attestée par les documents achéménides. Enfin, le cercle central est celui de 
la religion des gâthâs, ésotérique. Cette conception, née d’une réaction pas- 
sionnée, chez son auteur, contre l’évolutionnisme et l’historisme, ne suppri- 

me pas un problème qui se pose, malgré tout, en termes d’histoire et d’évo- 
lution: quand, où et comment l’ancienne religion indo-iranienne, qui s’est 
continuée d’une part dans l’Inde védique, est-elle devenue d’autre part, en 
Iran, quelque chose d’assez différent? En particulier, le mazdéisme des Aché- 
ménides a-t-il surgi indépendamment de la prédication zoroastrienne, ou en 
dépend-il? Le seul mérite de Molé (en dehors de maintes exégèses de détail, 
qui ne sont pas ici en cause) est d’avoir mis en évidence, par son impuissance 

même à l’appréhender, la difficulté du problème historique posé par la reli- 
gion iranienne (Cf. J. D.-G., 1961, p. 46 sq. et la réponse de Molé, ‘bidem, 

p. 51 sq.). Toute autre attitude pourra paraître, par contraste, trop confante. 

Widengren, nous l’avons vu, conclut au non-zoroastrisme des Achéméni- 

des, ce qui ne le met pas à l’abri de certaines contradictions, v. ci-dessus, p. 
14. Kuiper se range à la même solution. La solution contraire, le zoroastris- 
me des Achéménides, est adoptée plus ou moins explicitement par Barr, Pa- 
gliaro, Hinz, Hildegard Lewy, Ghershevitch. 

De mon côté, après avoir bien des fois considéré les arguments pour et 
contre, j’écrivais, 1962, p. 167, qu’un seul d’entre eux pourrait être décisif: 

celui du calendrier. Qu'est-ce à dire? Contrairement au calendrier vieux per- 

  
 



  

  

La Religion 87 

se, qui n’avait rien de zoroastrien, les noms de mois et de jours du calendrier 
en usage dans l’Avesta présupposent la doctrine gâthique, encore que cette 
doctrine y apparaisse mélangée à des éléments étrangers à la réforme. Si donc 
on pouvait prouver que ces noms furent officiellement adoptés à un certain 

moment de la période achéménide, comme d’autre part aucune rupture, au- 
cune conversion ne se manifeste dans la monotone série des inscriptions 
achéménides,? il faudrait en conclure que tous les grands rois, au moins de- 
puis Darius (puisque c’est avec lui que commencent les inscriptions, comme 

l'a définitivement! prouvé Nylander, 1968), ont été zoroastriens. 

Cet argument, que rejette Widengren, 1965, p. 146, comporte deux parties, 
dont l’une, la date de l’adoption de calendrier avestique, est maintenant com- 
plètement bouleversée par une étude récente, comme on le verra ci-dessous, 
et dont l’autre, la monotonie des inscriptions achéménides, demande à être 

nuancée et a fait l’objet des observations de Pagliaro et de Gershevitch. 
Pagliaro, dans l’ouvrage qu’il a publié avec Bausani, 1960, p. 31 sq., note 
que, du règne de Darius à celui de Xerxès, l’influence cléricale semble avoir 
progressé, car, alors que Darius ne parle que de sa propre loi, Xerxès men- 

tionne aussi “la loi qu’Ahuramazda à établie”, c’est-à-dire, vraisemblable- 

ment, la tradition religieuse dont les mages étaient les dépositaires. 

Gershevitch reconstituait, 1959, l’histoire, dont voici les grandes lignes, 

du zoroastrisme achéménide. Darius avait reçu de “Grande Chorasmie” le 

message de Zarathuëtra, mais c’est sous son règne qu’eut lieu, par le fait des 
mages, le mélange, caractéristique de l’Avesta récent et du calendrier zoro- 

astrien, avec les dieux iraniens qu’ignoraient les gâthâs. Dans une étude ulté- 
rieure, 1964, il modifie cette perspective en attribuant à Artaxerxès I le 

rôle décisif: c’est l’adoption, par ce roi, du calendrier zoroastrien qui, en 

donnant au mélange de dieux qui s’y reflète l’autorité d’une consécration 

officielle, aurait permis à l’Avesta non gâthique, où fut placé sous l’autorité 
de Zarathuëtra un amalgame de cultes hétéroclites, de se constituer. 

Mais le fait même de l'introduction du nouveau calendrier sous Artaxer- 
xès I, ou à quelque date que ce soit de la période achéménide, est contesté 
par une étude récente, à laquelle je faisais allusion ci-dessus: Bickerman, 

1967. Ce savant note que l’usage des noms zoroastriens des mois et des jours, 
bien attesté sous les Sassanides, n’apparaît nulle part avant 90 av. J.-C., date 
approximative des ostraca de Nisa. C’est sur des données de Biruni et d’au- 
tres auteurs arabes que l’on se fonde pour conclure à l’adoption du calendrier 
zotoastrien à un moment de la période achéménide: on calcule la date à la- 
quelle a dû se faire la première des intercalations d’un mois qui, selon ces 

% l’apparition de Mithra et d’Anahita dans les inscriptions d’Artaxerxès IT et de ses successeurs 

ne pouvant nullement signifier un ralliement à Zarathuëtra, puisque ces dieux ne figurent pas nom- 

mément dans les gâthäs. 

10 malgré Diakonov, 1968; cf. Hinz, 1970, p. 51.  



  

88 Jacques DUCHESNE-GUILLEMIN 

auteurs, avaient lieu tous les 120 ans. On aboutit, selon les calculs, à diver- 

ses dates, mais on s’accorde généralement, depuis les travaux de Taqizadeh 

et de Hildegard Lewy, sur 441 av. J.-C. 

Bickerman, reprenant toute la question, dénonce les erreurs d’interpré- 
tation des modernes; il ne croit ni que les Perses du 5e siècle av. J.-C. fussent 

capables d’un système préconisant une intercalation à de si longs intervalles, 

ni qu’un tel système ait pu continuer à fonctionner à travers les bouleverse- 
ments politiques marqués par la conquête d’Alexandre, l’avènement des 

Arsacides et celui des Sassanides. Le scepticisme de Bickerman est peut-être 
excessif, notamment en ce qui concerne la période sassanide (cf. Mary Boyce, 

1970, et “Festivals”, Cawbridge History of Iran, XII), mais l’argument du 

calendrier, pour la question qui nous occupe, est définitivement ruiné. 

Les Achéménides ont fait preuve, en matière religieuse, d’une tolérance 
qui n’est peut-être qu’une attitude politique, mais qui tout de même n’est pas 

particulièrement zoroastrienne et qui les distingue nettement des rois sassa- 

nides, persécuteurs de chrétiens, de juifs, de manichéens, de bouddhistes, 

etc. La lettre de Darius à Gadatas, satrape de Magnésie du Méandre, a été 
rééditée et commentée par Lochner-Hüttenbach 4p#4 Brandenstein-Mayr- 
hofer, 1964, p. 91 sq. 

Les tablettes des Fortifications montrent Ahuramazda en concurrence 
avec Humban et Simut, dieux élamites, et avec le sémitique Adad. 

Suse, capitale achéménide, paraît n’avoir subi que bien peu, if af all, 

l’empreinte zoroastrienne, si l’on en juge par les restes des époques séleucide 
et parthe: les seuls dieux qui figurent sur les monnaies sont grecs, à l’excep- 
tion peut-être de l’Artémis radiée sous laquelle se dissimulait Anahita, à 
moins que ce ne fût l’ancienne déesse élamite. Cf. Le Rider, 1965. 

Si les Achéménides ont ignoré Zarathuëtra et si Hérodote le passe sous 
silence, il a pourtant été connu des Grecs, certainement à partir d’Aristote 
(grâce auquel nous pouvons à peu près dater la transformation du contraste 
entre Sponta Mainyu et Anra Mainyu en l'opposition entre Ohrmazd et 
Ahriman) et probablement dès Platon. Et quelque chose des doctrines des 
mages, ou de l’Avesta, a pu influer sur la naissance de la philosophie, cf. 
J. D.-G., 1963 et 1966. 

Bibliographie 

Akurgal, Die Kunst der Hetbiter, 1961. 

Asmussen, Jes, , Die Verkündigung Zarathustras im Lichte der Religionsgeschichte”, Temenos, 

6, 1970, p. 20 sq. 

Barnett, R., “‘Anath, Ba‘al and Pasargadae”, Mél. Univ. St Joseph, Beyrouth, 1969, p. 407 sq. 

Barr, K., “Av. drogu, etc.”, Siudies . . . Pedersen 1953, 21 sq.; Avesta (en danois), 1954. 

Bausani, A., Storia della Letteratura Persiana, 1960. 

   



  

  

La Religion 89 

Benveniste, E., “Traditions indo-iraniennes sur les classes sociales”, JA, oct.-déc. 1938, p. 238 sq.; 

JAOS 1955, p. 196; “Coutumes funéraires de l’Arachosie”, À Locusf’s Leg (Studies Taqizadeh), 

1962, p. 39 sq.; Titres et noms propres en iranien ancien, 1966. Le vocabulaire des institutions indo-euro- 

péennes, 2, 1969. ; ‘‘Le terme mazdayasna”, BSOAS, 1970, 5 sq. 

Bickerman, E., “The Zoroastrian Calendar”, Archiv Orientälni, 35, 1967, 197 sq. 

Bowman, R., Aramaic Ritual Texts from Persepolis, 1970. 

Boyce, M., “Ataë-zohr and Ab-zohr”, JRAS 1966, 100 sq.; “Zoroaster the Priest”, BSOAS 

1970, 22 sq. ; “On Mithra’s part in Zoroastrianism””, BSOAS 1969, 10 sq. ; “Festivals”, Cambridge 

History of Iran TI (sous presse). 

Brandenstein-Mayrhofer, Handbuch des Altpersischen, 1964, 91 sq. 

Brough, J.. BSOAS 1959, 69 sq. 

Cameron, G., Persepolis Treasury Tablets, 1948. “’Zoroaster the Herdsman”, Zndo-Iranian Journal, 

1968, 261 sq. 

Chaumont M.-L., “Le culte d’Anahita à Staxr”, RHR 153, 1958, 155 sq. 

Colpe, C., Güft. Gel. Anz. 222, 1970, 1 sq. 

Cowley, A., Aramaic Papyri of the 5th cent., 1923. 

Dandamaiev, M., Iran pri perviix Achemenidax, 1963. 

Deshayes, J., “Origine et signification des représentations symboliques à Persépolis”, Majalla-i 

Danaskada-i Adabiyyat va ’ulum-i Unsani, Tehran, année 14, no 4. 

Diakonov, I., Henning Memorial Volume, 1968, p. 98 sq. 

Duchesne-Guillemin, J., The Western Response to Zoroaster, 1958. “Explorations dualistes avec 

U. Bianchi”, Ant. Class., 1959, 285; sq.; “De la dicéphalie dans l’iconographie mazdéenne”, 

Paideuma 1960 (Festgabe Lommel), 210 sq.; “Rituel et eschatologie dans le mazdéisme”, Numen 

1961, 46 sq.; La Religion de l'Iran ancien, 1962. “Heraclitus an Iran”, History of Religions, 1963, 

34 sq.; “Sui dialetti iranici”, Archivio glottolog. ital. 1964 (1), 16 sq. ; “Un sceau-cylindre irano- 

égyptien”, Chronique d’ Egypte, 1964 (2), 76 sq. ; “D’Anaximandre à Empédocle, contacts gréco- 

iraniens”, La Persia e il mondo greco-romano, 1966 (1), 423 sq. ; Symbols and V'alues in Zoroastrianism, 

1966 (2); “L’expansion de Baga”, Festschrift Filers, 1967, 157 sq.; “Religion et politique, de 

Cyrus à Xerxès”, Persica III, 1967-68, 1 sq. ; “The religion of ancient Iran”, Historia Religionum 1, 

1969. “L’Iran antique et Zoroastre”, Histoire des religions X, 1970, 625 sq.; “Die Religion der 

Achämeniden”, Acta Acad. Hungaricae 1972; Actes Congrès Sbiraz (1971). 

Dumézil, G., Naissance d’ Archanges, 1945. Tarpeia, 1947. Les dieux des Indo-européens, 1952. L’idéo- 

logie tripartie des Indo-Européens, 1958. Kratylos, 1959, 97 sq. ; “Les trois fonctions dans le Rgveda 

et les dieux indiens de Mitani”, Bu/l. Acad. Roy. de Belg., 1961, 265 sq. 

Eilers, W., ZDMG 1936, p. 169, Anm. 2. Archiv für Orientforschung, 1954-56, 332. ; 17. D. Orienta- 

listentagung (1968), Suppl. zu ZDMG 1970, 971. 

Farahvashi, “Jasn-i Farvardin”, Majalla . . . , Téhéran année 14, no 4. 

Frye, R., The Heritage of Persia, 1963. 

Gershevitch, IL. The Avestan hymn to Mithra, 1959. “Zotoaster’s own contribution”, Journal of 

Near Eastern Studies, 1964, 17 sq.; “Amber at Persepolis”, S/udia . . . Pagliaro II, 1969, 167 sq. 

Ghirshman, R., Perse, Proto-Iraniens, Mèdes, Achéménides, 1962. Syria 1944-45, 175 sq.; Arfibus 

Asiae, 1958, 37 sq. 

Gnoli, Gh., “Lo stato di maga”, Annali Istituto Orientale Napoli, XV, 1965, 105. “La sede orien- 

tale del fuoco Farnbag”, RSO 1965 (2), 301 sq.; Ricerche storiche sul Sistan antico, 1967. 

Grantovskij, Rannyaya Istoria Iranskix Plemen Perednei Azii, 1970. 

Hallock, R., Persepolis Fortification Tablets, 1969. 

Hartmann, O©., OLZ 1931, col. 158. 

Henning, W., Zoroaster, politician or witch-doctor ? ; “The inscription of Nags-i Rustam,” Corp. Inscr. 

Iran. 1957. “A Sogdian god”, BSOAS 1956, 242. 

Herzfeld, E., Zoroaster and bis world, 19417.  



  

90 JAcQuEs DUCHESNE-GUILLEMIN 

Hinz, W., Geistige Arbeit 9, 1942, 1 sq. ; Zarathustra, 1961. Das Reich Elam, 1964. “Die elamischen 

Buchungstäfelchen der Darius-Zeit”, Orientalia, 1970, (1), 421 sq. ; “Neue Wege im Altpersi- 

schen”, Festschrift Lentz (Privatvorabdruck), 1970, (2), p. 51. 

Humbach, H., Die gâthäs des Zarathustra, 1959. “Bestattungsformen im Videvdat””, KZ 1961, 99 sq. 

Kammenhuber, A., Die Arier im vorderen Orient, 1968. 

Klima, O., “The date of Zoroaster”, Archiv Orient., 1959. 

Kraeling, E., Brooklyn Museum Papyri, 1953. 

Kuiper, F.-B., II] 1969, 153 sq. 

Lentz, W., Yasma 28, 1955. “Yasna 47”, ZDMG 1953. “Das motivische Bild im Yasna 47”, 

Donum . . Nyberg, 1959, 41 sq. ; ‘‘Aufbau der vierten Darius-Inschrift”, ]ndogermanica (Festschrift 

W. Krause), 1960, 

Le Rider, G., Suse sous les Séleucides et les Arsacides, 1965. J 

Lewy, Hildegard, “Points of comparison between Zoroastrianism and the moon-cult of Harran”, 

A Locust's Leg, 1962, 139 sq. 

Lochner-Hüttenbach, F., «pu Brandenstein-Mayrhofer. 

Lommel, H., Festschrift Weller, 1954, 405 sq. 

Mayrhofer, M., Die Indo-Arier im alten V'orderasien, 1966; “Die Rekonstruktion des Medischen”, 

Anxeiger der pbil.-bist. KI. der Oster. Akad. der Wiss., 1968, 1, 16 sq.; Sudia . . . Pagliaro XII, 1969, 

107 sq.; “Xerxes, Kônig der Kônige”, A/manach ôsterr. Akad., 1969, 162. 

Mellink, Machteld, Jranica Antiqua VI, 1966, 72. 

Menasce, J. de, Revue des Etudes Iran., 1, 1972. 

Messina, Der Ursprung der Magier, 1931. 

Molé, Marijan, Culte, mythe et cosmologie dans l’Iran ancien, 1963. Numen 1961, 51 sq. 

Naster, P., “Fire-altar or fire-tower on the coins of Persis?” Orientalia Lovanensia Periodica, 1970, 

125 sq. 

Nyberg, H. S., Die Religionen des alten Iran, 1938 (l'édition suédoise est de 1937). 

Nylander, C., “Who wrote the inscriptions at Pasargadae?”, Orientalia Suecana, 1967 (paru en 

1968), 135 sq. ; Zonians at Pasargadae, 1971. 

Olmstead, À History of the Persian Empire, 1948. 

Pagliaro, À., “Iran antico”, Le Civiltà dell’Oriente I, 1956, 444. Alessandro Magno, 1960. 

Sarre, E., “Die altorientalischen Feldzeichen””. K/io 1903, 333 sq. 

Schippmann, K., Zranische Feuerbeiligtümer, 1971. 

Schlerath, B., Awesta-Wôrterbuch, 1968 sq. 

Schmidt, E., Persepolis IL 1957; III 1970. 

Schmitt, Rüdiger, Orientalia 1963, 457 sq.; B. z. Namensforschung, 1968, 63 sq.; KZ 1970, 11 sq. 

Smith, Morton, “II Isaiah and the Persians”, JAOS 1963, 415 sq. 

Strelkov, Bull. Amer. Inst. Iran. Archacolog y, 1957, 21 sq. 

Stronach, D., “The Kub-i Sahrak fire altar”, JNES 1966, 220 sq. ; “Urartian and Achaemenian 

tower temples”, JNES 1967, 275 sq.; “A circular symbol on the tomb of Cyrus”, Iran, 1971, 

p. 155. 

Szemerényi, O., apud Altheim, Gescb. d. lat. Sprache, 1961, 80. 

Thieme, P., JAOS 1960, 301 sq. 

Vanden Berghe, L., Gentse Bijdragen tot de Kunstgeschiedenis en de Oudheidkunde, 1959-60, 11 sq. 

Widengren, G., Stand und Aufgaben der iranischen Religionsgeschichte, 1955. “Religione dell’Iran an- 

tico”, Le Civiltà dell'Oriente, III, 1958, 553 sq.; Die Religionen Irans, 1965. Der Feudalismus im 

alten Iran, 1969, 150 sq. 

Wikander, S., “Mithra en vieux-perse”, Orienfalia Suecana, 1952, 66 sq. 

Zaehner, R., The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, 1961. 

  
 



  

  

ACTA ANTIQUA ACADEMIAE SCIENTIARUM HUNGARICAE T. XIX. FASC. 1-2 
  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

DIE RELIGION DER ACHÂMENIDEN 

1971  



  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN* 

Waren die Achämeniden Zoroastrier? Diese oft erôrterte Frage ist in 
den letzten Jahren von zwei ausgezeichneten Verfassern wieder aufgenommen 
worden. Dandamayev hat sie in seinem Buch «Iran pri pervych Achemeni- 
dach», Moskau 1963, entschieden negativ beantwortet. Und G. Widengren 
hat in seinen (Religionen Irans», 1965,die schon lange Liste der pro- und contra- 
Argumente, die ich früher, nach anderen Gelehrten, aufgestellt hatte, noch 

erweitert. Beide Verfasser kommen zum selben SchluB; in Widengren’s Worten: 

»es bleibt so gut wie absolut sicher, daB die Achämeniden keine Zoroastrier 
waren.» 

Mann sollte danach erwarten, ein allgemeiner Consensus sei in Sicht. 

Jedoch spürte man noch drei Jahre später davon nichts. Als ich nämlich am 
KongreB der iranischen Archäologie in Tehran 1968 ein Referat vortrug, 

in dem ich Widengren’s Standspunkt verteidigte, ergriff gleich nachher ein 
anderen Teilnehmer, Professor Rempis, für seine Mitteilung das Wort, in der 
&ie entgegengesetzte These für selkstverständlich gehalten wurde. 

Es scheint demnach angebracht, die Frage noch einmal aufzuwerfen, 
umeo mehr als seit ein paar Monaten neues, lang ersehntes Material zur Ver- 
fügung steht. Sind doch unlängst drei Bücher erschienen, die man, wie W. Hinz 
in einem der letzten Hefte der Zeitschrift Orientalia schreibt, «sehnsüchtig 
erwartet hat». Es sind das R. Hallock’s «Persepolis Fortification Tablets», 
Chicago 1969, der dritte Band des monumentalen Werks von E. Schmidt, «Per- 

sepolis», Chicago, 1969, und das Buch von R. Bowman, «Aramic Ritual Texts 

from Persepolis», Chicago, 1970. Auch sollen uns jetzt die neuesten Fortschritte 
der altpersischen Forschung ermutigen. 

Warum ist unser Problem so schwierig zu behandeln? Der Grund liegt 
meines Erachtens darin, daB es eine Parallele zwischen unvergleichbaren 
GrôBen erzwingt: auf der einen Seite steht eine Gruppe historischer, von der 

* Der Text dieses in Erlangen am 24. Mai 1971 und in Budapest am 3. Juni 1971 
gehaltenen Vortrags ist teilweise aus einem Forschungsbericht über die Achämeniden- 
zeit genommen, der von G. WALSER in einem Sonderheft der Zeitschrift «Historia» 
verôffentlicht wird. 

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971 

   



  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 93   
chäologie gestützten Tatsachen, auf der anderen eine religiôse Überlieferung 

hne historischen und archäologischen Verbindungen, die in Zeit und Raum 
inzustellen beinahe unmôglich ist. Darüber hinaus stüBt man innerhalb dieser 

berlieferung auf zwei unbekannte GrüBen, nämlich: Inwiefern stiftete Zara- 
hustra neues ? Und inwiefern ist ihm die Überlieferung, die sich auf ihn beruft, 

irklich treu ? Das heifit, daB Gleichheit zwischen dem Avesta und den achä- 

enidischen Zeugnissen nicht notwendig historische Abhängigkeit bedeutet: 
kann sich auch um gemeinsames Erbe handeln; und, wiederum, Verschieden- 

eit ist nicht mit Unabhängigkeit gleich: es kann eine Verwandlung, eine mehr 

er weniger stufenmäBige Anpassung stattgefunden haben. Mann sollte sich 

zuvôrderst eine Idee von der Entstehung und Entwicklung des Zoroastrismus 

erschaffen kônnen. 
In seinem geistreichen Buch «Zoroaster, Politician or Witch-Doctor» das 

jetzt fast vollstandig in deutscher Übersetzung vorliegt,! widerlegte W. B. Hen- 

ing die beiden Versuche von E. Herzfeld und H.S. Nyberg, Zarathustra eine 

telle im Leben zu verschaffen. Es gelang ihm freilich nicht vollkommen, 

en Propheten in Zeit und Raum hineinzusetzen, aber er machte sehr wahr- 

scheinlich, daB Zarathustra fern von allen Kontakten mit West-Iran, auf das 

ie Gathas keine Andeutung enthalten, und vor der Einigung Irans durch 

Kyros gelebt hatte. 
Ich glaubté vor zehn Jahren (Festgabe Lommel, 1960) eine Parallele 

wischen einem gâthischen Text und einigen achämenidischen Dokumenten 
ndeuten zu dürfen. Die Siegel aus Persepolis mit der von Stiermännern oder 
on Reitern gestützten geflügelten Scheibe erinnerten mich an Yasna 44: 

«Wer hält die Erde unten und das Wolkengebäude vor das Herabfallen, 

Wer erhält Wasser und Pflanzen ? 
Wer schirrt dem Winde und den Wolken ihre Rennergespanne ?» 

tiermänner aber, die die geflügelte Scheibe unterstützen, sind ein Gemeingut 
er Ikonographie Kleinasiens und Mesopotamiens. Ein Beispiel ist im Museum 
on Ankara aufbewahrt? Die Frage ist, ob die Iranier, als sie ein solches Motiv 

ibernahmen, es ihrem eigenen Glauben anpaBten oder es einfach als ein in 
er Kunst Westasiens übliches Symbol akzeptierten. 

Die zweite Lüsung wird vom franzôsischen Archäologen Deshayes in 
er Zeitschrift der Tehraner Universität verteidigt;® seine Haltung ist aber 

wahrscheinlich zu negativ. Denn, z. B. die geflügelte Scheibe mit menschlicher 
Büste, die in Assyrien den Gott Assur darstellte, wurde offenbar als Aura- 

1 Apud SCHLERATH (Herausgeber): Zarathustra. 1970. S. 118 ff. 
2 AKURGAL: Die Kunst der Hethiter. 1961. 47 oben. 
3 DenAyEs: (Origine et signification des représentations symboliques à Persé- 

polis», Majalla-i Dänaëkada-i Adabiyyät va Ulüm-i Unsäni, Tehran, J. 14, N. 4. 

  Acta Anti Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971  



  

  

94 DIE RELIGION DER ACHÂMENIDEN 

mazda umgedeutet. Weiter darf man die berühmten geflügelten, menschen 
kôüpfigen Stiere, auch wenn sie in Persepolis von Khorsabad entlehnt wurden 
von der iranischen Legende des Gôpatsäh schwerlich trennen.4 

Ein Reflex der alten Lehre von den drei Funktionen ist in Iran in ver 
schiedenen Kontexten wiedergefunden worden. Schon im J. 1938 verglic 
Benveniste in seinem Aufsatz (Traditions indo-iraniennes sur les class 
sociales»,5 die Legende von dem Ursprung der Skythen mit mehreren avesti- 
schen Texten und zeigte, daB jede der drei Klassen durch die besonderen si 
betreffenden Vor- und Nagçhteile, die sie betrifft, symbolisiert wurde. Danni 
gab er eine vortreffliche Erklärung der Textstelle Persepolis d 3: imäm dahyaum 
Auramazda pätuv haca hainaya haca dufiyära haca drauga, etwa «Müôge Aura 
mazda dies Land gegen das feindliche Heer, gegen die schlechte Ernte, gegen 
den Trug schützen». Diese drei Gefahren entsprechen respektiv den drei bei 
den Skythen und im Avesta belegten Klassen. Sie wurden wiederum von Du- 
mézil als Reflexe der sozial-religiôsen Dreiteilung der Indogermanen gedeutet. 
Eine gâthische Parallele wurde dann von M. Molé entdeckt und von Dumézil 
in seinem Aufsatz (Les trois fonctions dans le Rgveda et les dieux indiens de 
Mitani verwertet. Die gâthische Textstelle lautet in Humbach’s Übersetzung 
wie folgt: «Derjenige Mann verdirbt die Verkündigungen, . .. der die Gerech- 
ten zu Trughaften macht (1. Funktion), der die Futtervorräte verstreut (3. 
Funktion) und der die Waffe (2. Funktion) gegen den Wahrhaften erhebt.» 

Eine andere Parallele zu Darius’ Satz wird von Dumézil selber in Aeschy- 
los’ Perserns wiedergefunden. Als Atossa dem Schatten nach manchem Zügern 
berichtet, daB die Macht der Perser zerbrochen ist, fragt sie Darius: Auf 
welcher Weise? Hat sich eine Pest oder ein Aufruhr im Lande ereignet? Und 
die Kônigin antwortet: Nein, sondern bei Athen befindet sich das Heer vüllig 
zerstôürt. Fügt man Frage und Antwort zusammen, schreitt Dumézil, dann 
erhält man eine in Griechenland ungewôhnliche Formel, die aber fast genau 
der des Darius entspricht. Ob aber die Gleichartigkeit auf gemeinsamen Erbe 
oder auf historischer Verbreitung beruht, muB dahingestellt tleiben. 

Wir wollen jetzt die Gôtter, dann den Kult betrachten. Das wort daiva 
bezeichnet bei Xerxes der wahrscheinlichsten Deutung gemäB die Gütter 
Babyloniens, deren Kult bei der Bestrebung dieser rebellischen Provinz 
abgeschafft wurde. Dieser Gebrauch des Wortes setzt aber die Bedeutung 
voraus, die auch im Avesta belegt ist, nämlich «ein Gott, dessen Kult verboten 
ist». Diese Abweichung von der primitiven, noch im Altindischen belegten 
Bedeutung «himmlisches Wesen, Gott» erfolgte aus der Hervorhebung einer 
besonderen Kategorie von Gôüttern, die ahura’s oder Herren. 

4 DUCHESNE-GUILLEMIN: Atti del Convegno dei Lincei, 1970, sulla Persia. 
5 BENVENISTE: Traditions indo-iraniennes sur les classes sociales, JA (1938) 238 ff. 
$ DuméziL: Bulletin de l’Académie Royale de Belgique, 1961, 265 ff. (Der Aufsatz 

ist eine Antwort auf den von Thieme in dem JAOS, 1960 publizierten.) 

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971



  

  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 95 

Diese Ahura-Religion ist die Basis der avestischen. Zarathustra griff 
inen der ahura’s, den Ahura Mazda heraus, um ihm den ersten Rang anzuerken- 

en, verkannte aber die Existenz der anderen ahura’s nicht, obwohl er sie nicht 

inzeln nennt; er spricht aber von mazdà ahuränho Mazda und die (anderen) 

hura’sr. Weiter sind im Haptamhaiti die ahuräni-s oder weibliche ahura’s 

rwäbnt. Drittens wird im nicht-gâthischen Avesta der Titel ahura den Gôttern 

ithra und Apam Napät gegeben, die beide aus der indoiranischen Periode 

ammen. Viertens heiBen Vororayna und die Erde ahuraôäta «vom Ahura 
(oder von den Ahura) geschaffen». 

Auch bei den Achämeniden ist Auramazda den anderen Gôttern über- 
gen. Aber «Gott» heiBt dort nicht ahura, sondern baga. Dies ist eine hôüchst 
ichtige Divergenz, die noch nicht befriedigend erklärt werden ist und der 

ir erst allmählich Rechnung tragen werden kônnen. 
Das Wort muB schon indoiranisch gewesen sein, denn es ist auch im Alt- 

ndischen belegt. Im Veda ist Bhaga ein mit Mitra und Aryaman eng ver- 
nüpfter Gott. Im jüngeren Avesta war baya ein Apellativ, und bezog sich 
uf Mithra (»den klugsten der baga’s»), auf den Mondgott (auch «æeichtums- 

oll» genannt, was mit baga’s ursprünglichen Bedeutung — etwa «der Zuteiler» 
bereinstimmt) und, in einem späten Passus, auf Ahura Mazda. 

Wenn also Auramazda in den achämenidischen Inschriften der grüBite 

er baga’s heiBt und von Darius und Xerxes als einziger unter den bestehenden 
aga’s genannt wird; wenn andererseits in den Gâthàâ’s Ahura Mazda der 
inzige Ahura ist, der unter den anderen hervorgehoben wird, sind das zwei 
arallele Entwicklungen, die wohl historisch miteinander verbunden sind. 

ïies Verhältnis aufzuklären, ist Hauptsache diese Vortrags. 

Der Ausdruck hadä vidaibif bagaibif ist oft wegen des 0, gegen das 

eugnis der elamischen und babylonischen Versionen «mit den Klangôttern» 
bersetzt worden. Faktisch aber steht auf dem Stein, wie Mayrhofer? gezeigt 

at, visaibig. Dieser Ausdruck, das genaue Gegenstück zu ai. vi$ve deväh, 
t vor einigen Monaten von Hinz in den Persepolis Walltäfelchen wiedergefun- 
en worden: Misabaga, von Gershevitch als «der Gott Mithra» gedeutet, muB 

er Variante Misebaga wegen vise bagä transskribiert werden, eine weit- 

agende Feststellung, wie wir später sehen werden. 

Wer waren nun all diese Gütter? Zuweilen glaubt man in ihnen die 
oroastrischen Wesenheiten erkennen zu dürfen. Aber welche Gottheiten 
aren tatsächlich bei den Achämeniden belegt ? 

In den Inschriften werden Mithra und Anahita erst von Artaxerxes II. 
n genannt. Der Name Mithra ist aber schon früher in mehreren Eigennamen 
elegt. Erstens in den von 509 bis 494 datierten Walltäfelchen, sowohl in 

? MAYRHOFER: 4Die Rekonstruktion des Medischen», Anzeiger der phil.-hist. KI. 
Oster. Akad. der Wiss., 1968, 1, 16 ff. 

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971  



  

96 DIE RELIGION DER ACHÂMENIDEN 

  der persischen Form Miëÿabada als in der gemeiniranischen Mitrabada un 
Mitraparzana. Zweitens sind in den Aramaic Ritual Texts aus Persepolis, di 

soweit sie datiert sind, aus 479 bis 435 stammen, folgende Namen belegt 
Dätamithra, Miüthrapäta, Mithrafarnah (?), Mithraka, sowie Bagapata, Bag 

farnah und Bagapausta. Drittens befinden sich in den Elephantiner Papyri 

446 und 434 mtrsrh$ dann mytryzn, das mit mzdyzn (datiert 410) vergleich 
bar ist. 

AuBerdem steckt wahrscheinlich auch Mithra im Monatsnamen Bäagayà 

des altpersischen Kalenders. Wie sonst künnte man die Tatsache erklären! 

daB diesem Namen der Name Mithras im neuen, zoroastrischen Kalender ent 

spricht? Die enge Verwandschaft, wenn nicht die Identität der Gôtter Bag 
und Mithra wird noch von anderen Tatsachen bewiesen, nämlich von di 

Existenz eines Mithra-Tempels zu Bagayaïic und dem Parallelismus zwische 
MeyäBvéos — Bagabux$a und MiôooBov£éyns, usw. 

Das Schweigen der Gâthàs über Mithra wird verchiedenerweise erklärt. 

Ich sprach in diesem Zusammenhang von «un silence voulu, hostile, pas 

sionné». Es kam darauf der Einwand: «Woher wissen Sie denn das ?» Man wei 
doch daB im nicht gâthischen Avesta Mithra ein Paar mit dem Ahura aus 

macht, genau so wie in Indien mit Varuna. Zarathustra dürfte m. E. nich 
von ungefähr einen Partner zugunsten des anderen ignoriert haben, sondent 

er muB den Ahura umso mehr hervorgehoben haben wollen, als er den anderer 
Gott mit Schweigen überging. 

Zwar ist Marv Boyce anderer Meinung. Nachdem sie die gro$e Roll 

Mithras in der späteren Überlieferung, sowie den extremen Konservatismu 
der heutigen Zoroastrier betont hat, vermag sie nicht zu glauben, daB de 

von ihnen so verehrte Gott je von ihrem Prophet bekämpft wurde. Zarathustr. 
erwäbnt ihn einfach deshalb nicht, meint sie, weil die Hymnen, die er verfafite 

an seinen Gott Ahura Mazda gerichtet wurden. Um die anderen Gütter braucht 

er sich nicht mehr zu bekümmern als die vedischen Dichter, die sich je eine 

der Gôtter zuwandten. Dies aber beantwortet nicht mein Argument der Dis 
soziierung des alten Paares Mithra-ahura. 

Für Kaj Barr lebt dies Paar im Namen des Ahura Mazda selber weiter 

in welchem, so vermutæt er, das Epitheton mazda den Namen des Mithra 
ersetzt hat. Wir kommen darauf später zurück. 

Mithra scheint von Artaxerxes II an eine Triade mit Ahuramazda un 

Anähita ausgemacht zu haben. Diese Triade dürfte wohl, wie es Gnoli im Con 
vegno dell’Accademia dei Lincei 1970 dargelegt hat, die alte babylonisch 
Triade Anu Nabo Iétar widerzuspeigeln. Der italienische Gelehrte stützt sic 
auf zwei Argumenten, denen ich noch ein drittes hinzufügen müchte. Erstens 

$ Cf. mütrsarian auf mitteliranischen Siegeln,Justr: Namenbuch, von KRAELING 
Brooklyn Museum Papyri, 1953, S. 166, zitiert: GRANTOVSK1IJ: Rannyaya Istoria Iranskich 
Plemen Per. Az., 1970. 

Acta Anti Acaderniue Scientiarum Hungaricae 19, 1971   

  
 



  
  

  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 97 

lebt das akitu-Fest in dem des Noruz weiter, das in Persepolis gefeiert wurde, 

ja sogar die Daseinsberechtigung des riesigen Palastes war. Zweitens vertrat 

Anähita sowie Iëtar alle drei Funktion der Fruchtbarkeit, des Kriegs und des 

kôniglichen Throns. Drittens, wie ich anführen müchte, wurde in der Komma- 

gene im 1. Jh. v. Chr. Mithra nicht nur mit Apollo und Helios, sondern auch 

mit Hermes identifiziert, eine an sich auffallende Identifikation, die aber leicht 

erklärbar wird, wenn Nabo, der seinerseits mit Hermes identifiziert wurde, als 

tertius comparationis einbezogen wird. 
Anähita wird vor der Zeit des Artaxerxes II nie erwähnt, und ihr Name 

hat wohl mit dem des Sonnengottes Nahunte nichts zu tun. Darstellungen 

einer Güttin fehlen in der Achämenidenzeit nicht; es scheint jedoch gewagt, 

ein Idol wie das in Susa gefundene,’ aus der Mitte des zweiten Jahrtausend 

stammende als Abbild der Anähita auszugeben. 
Daf Zurvan, der Zeitgott des Avesta, den Achämeniden bekannt war, 

wird nur indirekt von zwei Zeugnissen bewiesen. Die Notiz des Eudemos von 

Rhodos ist wohlbekannt. Das andere Zeugnis ist das Siegel ägyptischen Stils, 

das ich unlängst!® gedeutet habe. Da hier wahrscheinlich die mazdaistische 

Quadrinität dargestellt ist, die selbst aus einer Adaptation der zurvanistischen 

Lehre des vierfältigen Zeitgottes erfolgte, so ist vielleicht, wie gesagt, die 

Zurvanlehre für die Achämeridische Periode indirekt belegt. Dem Zurvan 

aber war vermutlich nie geo ‘ert 
Unter allen Wesenheiten «es Zoroastrismus ist nur eine einzige beleut, 

das am sichersten schon vorzoroastrische arta-, wie man vom ved y{a- und 

den zahlreichen keilschriftlichen Namen in Arta- urteilen kann (über die man 

gegen A. Kammenhubers Hypçerkritik!! Mayrhofers wohltemperierten Stellung- 

nahme!? beipflichten muB). Die Eigennamen mit Arta- sind im Altpersischen 

zahlreich und ihr Zahl wird noch in den Fortification Tablets vermehrt, arta- 

selber kommt aber in den Inschriften nur in der Ableitung artävan vor. Denn 

artacä in der Daiva-Inschrift bedeutet wohl wie R. Schmitt es gedeutet hat, !° 

«zur richtigen Zeit», Lok. von *artu, vgl. ved. rtu. 

Wenn nicht arta, doch sind mehrere andere Gottheiten eng mit dem Kult 
verbunden. Hauma, der sakrale Saft, muB bei den Achämeniden wie im Avesta 

und in Indien vergüttlicht worden sein, denn es kommt der Eigenname hwmdt 

in den Elcphantiner Papyri vor. Ebenso Atar, das in Açiyadiya vorkommt. 

Dieser Monatsname bedeutet laut einer von Henning angefochtenen, von mir 

aber und von Szemerényi® verteidigten Etymologie «wo man das Feuer 

9 ZABHNER: The Dawn and Twilight of Zoroastrianism. 1961. Tllustr. 29. 
10 B. VAN DE WALLE —DUCHESNE-GUILLEMIN: Un sceau-cylindre irano-égyptien, 

Chronique d'Egypte, 1964, 76 ff. 
11 A. KAMMENHUBER: Die Arier im Vorderen Orient. 1968. 
2 M. MayrHorER: Die Indo-Arier im alten Vorderasien, 1966. 
BR. SCHMITT: Orientalia, 1963, S. 437 sq. 
14 DUCHESNE-GUILLEMIN: BSOAS, 1950, $S. 637, N. 2. 
15 SZEMERÉNYI, apud Altheim, Geschichte der latein. Sprache, S. 80. 

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971 

  
 



  

98 DIE RELIGION DER ACHÂMENIDEN 

verehrt». Nairisanka in den Walltäfelchen wurde von mir schon 19641 als 
der indo-iranische Gott des Feuerritus ai. NarGéamsa, av. Naïryô.samha 
gedeutet. Nach PFT 1960 wird ihm Korn (vermutlich Gerste) dargebracht. 
Dasselbe wird von Säkurzig, d. h. Oüigrcif in einem noch unverôffentlichten 
Täfelchen gesagt.17 

Was wissen wir vom Kultus der Achämenidenzeit? Das Opfer wurde 
vor dem Feueraltar vollzogen. Die Opfergabe hieB daufam, was dem av. 
zaoÿra, dem ai. hôtra entspricht. Die Zeremonie hieB bagadau#iya. Man brachte 
Trankopfer, Kornopfer und Blutopfer dar. Die Trankopfer bestanden nicht 
nur aus Hauma — es sind Môrser, hwn, und Stôssel, *abiavana, gefunden 
worden, — sondern auch aus Wein und Bier. 

Das von manchen griechischen Autoren bezeugte Schlachtopfer wird 
auf dem Daskyleion-Relief dargestellt und von den zahlreichen Tierknochen 
in Dahana-ye Ghulämän, Sistän, belegt. Ein wichtiges Ergebnis der heutigen 
Zarathustra-Forschung ist folgendes. Zaehner hat in seinem Buch The Dawn 
and Twilight of Zoroastrianism, 1961, gezeigt, wie unhaltbar die herkômmiliche 
These ist, nach der Zarathustra das Haoma- und Tieropfer verbot. Das erste 
ist der zentrale Punkt der zoroastrischen Liturgie, das zweite hat in den heiligen 
Texten manche Spur hinterlassen. Nur in ihren abscheulichen, respektive 
grausamen Formen dürften sie vom Propheten verurteilt worden sein. Ebenso 
zeigte M. Boyce in einem Aufsatz in JRAS 1966 die Kontinuität der Über- 
lieferung über das dem Feuer oder dem Wasser dargebrachte Blutopfer auf, 
das die modernen Parsen unter dem EinfluB ihrer indischen Umgebung igno- 
rieren môüchten. 

Wo und von wem wurde der Kult verrichtet ? Die sogenannte Ka’ba-ye 
Zarduët ist von E. Schmidt gründlich studiert worden und jetzt besitzen wir 
in Persepolis IIT seine lang erwartete Meinung. Leider ist er nicht zu einem 
eindeutigen Urteil gelangt. Die Hypothese eines Grabdenkmals scheint ihm 
weniger wahrscheinlich als die eines Feuertempels, obwohl er nicht erklären 
kann, warum die Tür, die als die einzige Offnung im Zimmer, solange das 
Feuer brannte — d.h. fast immer — offen bleiben muflte, auBerordentlich 
massiv und schwer war. 

Eine dritte Lôsung wurde im J. 1957 von Henning auf Grund seiner 
Deutung der Karter-Inschrift vorgelegt: das Gebäude sei ein Schatzhaus, 
ein Archiv. Seine Deutung des Wortes bwny BYT als (Haus des Fundaments» 
ist aber nicht die einzig môgliche, wie mir der russische Gelehrte Lukonin 
brieflich bewiesen hat. Der Satz kann auch wie folgt gedeutet worden: Dies 
wurde von Sähpuhr durch seine Nachfolger bestimmt: es môge dir (d. h. dem 
Hohenpriester Karter) die Haus-Fundament (bwny BYT) gehüren (und zwar, 

16 DUCHESNE-GUILLEMIN: 4Sui Dialetti iranicis, Archivio Glottologico Italiano, 
1964, $S. 116 ff. 

17 HALLOCK brieflich. 

‘“tiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19. 1971 

  
 



  

  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 99 

um deine eigene Inschrift unter meiner eingraben zu lasseny» Damit wird die 
Archiv-Hypothese ihrer einzigen Stützpunktes beraubt. (Wie aber rechtfertigt 
Lukonin seine Übersetzung von bwny BYT’ als «Haus-Fundament» ? Er setzt 
voraus, bwny BYT’ stehe für bwny ZY BYT'. Es scheint mir aber besser, 
bwny-BYT° unter Vergleichung mit np. bäläxäna als Kompositum zu fassen.) 

Die Altäre in Pasargadae sollen, nach Hinz, Zarathustra, 1961, beweisen, 

daB Kyros als Frommer Zarathustras den Feuerkult in die Persis einführte. 
Der Feuerkult ist aber keineswegs dem Zarathustra eigen. Man hat sich gefragt, 

warum es zwei Altäre gebe. Ich vermute, und so habe ich schon in meiner 
Religion geschrieben,'8 der eine habe dem Feuer; der andere dem Schlachtc pfer 

gedient. 

Auch die Deutung des Dahana-ye Ghulämän Tempels ist schwierig. 
So ungewübhnlich ist die Form und Anlage der Altäre, daB man sie mit nichts 
bekanntem in der mazdaistischen Überlieferung verknüpfen kann. Die Deu- 
tung, die Gnoli 1965 vorlegte, hat er selber zurückgezogen. Er schrieb 1967 
in seinen Ricerche: «Die drei Altäre muBten dem Kult der drei Hauptgottheiten 
des achämenidischen Pantheons, Ahuramazda, Mithra, Anahita dienen. Die 

Umzäunung, die sie umgab, bestimmte eines jener berühmten äyadana, 
Zeïichen der küniglichen Macht. Dies äyadana scheint keinen Ort für die Auf- 
bewahrung des Feuers besessen zu haben.» Wir kommen gleich auf die äyadana 

zurück. 
Wer brachte die Opfer dar? die aramäischen Texte aus Persepolis. 

die soeben verüffentlicht worden sind, liefern ein neues Zeugnis über die Rolle 
der Offiziere des Xerxes und des Artaxerxes im Haumaritual. Nach Verrich- 
tung des Haumaritus haben sie die Mürser und StôBel dem Schatz als Gabe 

zurückgegeben. 
Das Wort für Opferspender, das Cameron in den Treasury Tablets las, 

hat er inzwischen selbst aufgegeben. Er liest das Wort jetzt ganz anders.!° 
Dafür haben wir jetzt den Feuerfeger und, vielleicht, den Feuermeister. Es blei- 
ben aber auch, natürlich, noch die Magier. 

Das Wort taucht in den Walltäfelchen vielfach auf. Die einfluBreiche 
Rolle der Magier am Hof der Achämeniden war vermutlich,wie zum Beispiel 
die Satrapie, usw.)ein Erbe der medischen Periode. Sie scheint nur während 
der kurzen Zeit des Gaumata-Zwischenfalles gelitten zu haben. Als es nämlich 
Darius gelang, den Magier Gaumata von dem Thron zu enfernen, lieB er ihn 
zusammen mit mehreren Genossen hinrichten, eine Tat, an die man sich später 

als Magiermord erinnerte. 
Die äyadana, Kultplätze, die Gaumata zerstôrt hatte, lieB Darius wider- 

herstellen. Dies ist oft als Zeichen eines religiôsen Konflikts, aber in entgegen- 
gesetzten Richtungen gedeutet worden. Entweder hat man von einer zoroastri- : 

18 DUCHESNE-GUILLEMIN: La Religion de l'Iran ancien, 1962, S. 153 ff. 
# HALLOCK brieflich. 

Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971  



  

  

100 DIE RELIGION DER ACHAMENIDEN 

schen Revolte der Magier gesprochen, oder man hat im Gegenteil geglaubt 
Darius habe als Zoroastrier die alte «heidnische» Religion der Magier bekämp- 

fen müssen. Die schnelle Rückkehr der Magier in ihre frühere Stellung 
scheint jedoch zu beweisen, wie es Widengren (Religionen, 141) bemerkt, daB 

zwischen ihnen und dem GroBkôünig kein prinzipieller religiôser Gegensatz 
bestand. Da aber die Magier, wie er auch bemerkte, zu dieser Zeit bis zu einem 

gewissen Grade ’zoroastrisiert’ waren, drängt sich die Frage auf, ob dann die 
Achämeniden Zoroastrier waren. 

Dandamaiev?° deutet den Konflikt zwischen Darius und Gaumata als 
Klassenkampf aus. Von der Tatsache ausgehend, daB Darius in seinem Kampf 
um die Macht von Adeligen geholfen wurde, folgerte der sovietische Gelehrte, 
daB er die Privilegien ihrer Klasse vertrat. Es scheint ihm dann, da Gaumata, 

indem er die &yadana zerstôrte, jene Klasse schwächen wollte und daB die 

betroffenŸOGütter die angestammten Gottheiten des Adels waren, während 
Zarathustra sich in seinem Predigt, wie schon Meillet gezeigt hat, an das Volk 

richtete. Darius habe dann, obwohl dem Gott Zarathustras ergeben, durch 

den Wiederaufbau der äyadana die Rechte des Adels restaurieren wollen. 
Man darf im Zug dieser Hypothese die Frage aufwerfen, was für Gütter 

es waren, denen der Adel speziell huldigte. Ob Mithra und Anähita? Aber sie 
werden, wie gesagt in den Inschriften erst unter Artaxerxes IT erwähnt. AuBer- 
dem hôrt man erst unter den Arsakiden von einem Anähita-Tempel in Staxr. 
und erst in neueren Zeiten heiBt bei den Parsen der Feuertempel dar-i Mihr 
»Haus des Mithra». Darf man aber nicht, da die eigentliche Funktion des 

Adels der Krieg war, an den Kriegsgott VoroÜrayna denken ? Wenn speziell ihm 
geweihte Kultplätze bestanden, so wäre eine Tatsache, der man bisher nicht 

Rechnung getragen hat, leicht erklärbar, nämlich, daB die hauptsächlichen 

Feuer, zum Beispiel jene, die gegründet zu haben Sähpuhr sich in jseiner 

Ka’bainschrift rühmt, und die bis heute die erste Kategorie von Feuern aus- 

machen, Varhran-Feuer, das heiBt «Feuer des Verofrayna» genannt werden. 

Aber auf die Frage, welchen Güttern es geopfert wurde, liefern uns jetzt 

die Walltäfelchen eine bestimmte Antwort. Man opferte nebst dem Auramazda 
auch «allen Gôüttern» (visai bagä), und unter ihnen namentlich dem Narisanka 

und dem Säkurzi$, sonst aber auch den elamischen Güôttern Humban und 

Simut, mehreren Flüssen und Bergen und dem semitischen Adad. Es wird 
also von iranischen Gôüttern, abseits von Nairyü.sanha und Oäigreis, in diesem 
Zusammenhang nur Auramazda genannt. Ist es nicht auffallend, daB Mithra 
es nicht wird, obwohl sein Name, wie wir früher sahen, in der Onomastik 

häufig belegt ist? Wie kann man erklären, daB einem so wichtigen Gott nicht 
geopfert wurde? Die Antwort scheint mir in der folgenden Richtung zu suchen 
sein. 

20 DANDAMAIEV: Îran pri pervych Achemenidach, S. 234 ff. 

K Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971  



  

  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 101 

Die Lage ist dieselbe wiejin den Gâthâs, in denen Zarathustra Mithra, 

den notorischen Partner des Ahura, nicht namhañft verehrt. Um dies zu erklären, 

müssen wir noch einmal bis in die indo-iranische Periode zurückgreifen. 

Schon in jener Periode wurde, wie aus dem Veda und dem Avesta erhellt, 

bei den daiva die Ahura-schaft speziell betont. Daher wurden in Iran unter 
den daiva die ahura hervorgehoben, während jene Gôütter, die nur daiva waren, 

herabgesetzt wurden. Zu diesen ahura’s gehôrten namentlich Apam Napät, 
Aiïryaman, wahrscheinlich auch die Erde und : Vorefrayna; unter ihnen aber 
bekam einer, dar Ahura xat’ &£oy#v, von Zarathustra das ständige Epitheton 

mazda. In einem Passus der Gâthâs wird er, wie früher gesagt, mit den ahura’s 
(das heiBt mit den anderen ahura’s) angerufen: mazdä ahuränhoô. 

Eine analoge Entwicklung muB in West-Iran für die baga-schaft postu- 
liert worden. Jene Gütter, die diese Eigenschaft besassen, zum Beispiel der 
Mond (der «reiche» Mond), wurden hervorgehoben, und jene, die nur daiva 
waren, wurden herabgesetzt. Und sowie Ahura Mazda im Osten der. Ahura 
xar” éfoyhr war, so war im Westen Mithra der Baga xat’ é£oyr. Daher die 
zahlreichen Fälle, in denen der Name Baga für Mithra steht. Und sowie 
Zarathustra mazdàä ahuränhô sagte, sprach man wohl im Westen, obwohl 
der Satz nicht belegt ist, von «Mithra und die anderen baga’sr. Mihtra muB 

auch «der groBe baga» gewesen sein; daher sein häufiges Vorkommen in der 
Onomastik. 

In jener Stellung schlossen sich Ahura und Mithra einander aus. Da sie 

aber früher, wie aus vedischen und avestischen dvandvas erhellt, ein Paar 

ausmachten, war jeder von ihnen auch der Eigenschaft des anderen teilhaftig: 

Mithra war ein ahura (so, wie im Veda Mitra ein asura ist), und Ahura Mazda 

wird im jüngeren Avesta ein baga genannt. Man darf sogar sagen, daB jeder 

Partner den anderen in sich absorbierte. Da der Ahura die Baga-schaft auf 
sich nahm, wird nach Barrs Hypothese in seinem Epitheton mazdä aus- 

gedrückt, das soviel bedeutet wie Mithra oder Baga. Ebenso soll Mithra 
gleicherweise die Ahura-schaft absorbiert haben. 

Was geschah dann unter den ersten Achämeniden? Darius’ Inschriften 
stellen das Eindrängen Ahuramazdas in die Baga-Religion dar. Sein feierlicher 

erster Satz klingt wie ein Manifest dieser Usurpation, denn es bedeutet implizit: 
»Der groBe Baga ist (nicht Mithra, sondern) Ahuramazda.» Die Baga-Religion 

wird aufrechterhalten, abseits von jenem coup de force, der Ahuramazda an 

die Stelle Mithras setzt: man spricht nur von baga’s — von «allen baga’s die 

es gibt» —, aber Mithra wird, wie aus den Walltäfelchen erhellt, im Kultus 

ignoriert. Erst später — spätestens unter Artaxerxes II. — wird er wieder 
anerkannt. Inzwischen wurde vielleicht die Absorption Mithras in Auramazda 
im Kompositum Mecopgoudoôncs ausgedrückt.21 

21 WIKANDER: 4Mithra en vieux-perse», Orientalia Suecana, 1952, S. 66 ff. 

  

 



  

DIE RELIGION DER ACHÂMENIDEN 

Es ist aber vielleicht môglich, die Wiederanerkennung Mithras als 
selbständigen Gottes genau zu datieren, und zwar viel früher als in der Zeit 
Artaxerxes II. 

Die Persepolis Fortification Tablets, in denen dem Mithra nicht geopfert 
wird, stammen, wie gesagt, von 509 bis 494. Die Aramaic Ritual Texts 
aber stammen erst von 479 bis 435, also, wie Bowman?? hervorhebt, von der 

Zeït der groBen Auseinandersetzung mit den Griechen. Diese Texte gehôren 
éinem Haumaritual an, der an sich nicht spezifisch mithraistisch ist; wird 

doch auch dem Ahuramazda mit Hauma geopfert. Trotzdem sprechen zwcierlei 
Indizien zugunsten des Mithra-Charakters dieser Texte. Erstens tragen der 
Schatzmeister und der «Segan» beinahe alle Mithra-Namen. Zweitens sind sie 
Offiziere, was kaum von der anderen Tatsache getrennt werden darf, daB 
die rômischen Mithra-Mysterien wesentlich eine Soldatenreligion waren. Also 
wäre in den aramäischen Ritualtexten erstmals, nach einer Periode der Mazda- 
vorherrschaft, ab 479 der Mithrakult wieder belegt — ein wesentliches Moment 
in der Verwandlung der Religion Zarathustras. 

Deswegen waren also die Achämeniden, von Darius an, Zoroastrier, 
obwohl Ahuramazda in einem so groBen Reich, und bereits in der bunten 
elamisch-semitisch-iranischen Bevülkerung Persiens notwendig mit anderen 
Güttern koexistieren muBte. Denn man mu gestehen, daB die Achämeniden 
in religiôsen Sachen eine Toleranz an den Tag legten, die vielleicht eine rein 
politische Haltung war, die jedoch an sich nicht zoroastrisch war und sie 
deutlich von den Säsänidenkünigen, jenen Verfolgern von Christen, Juden, 
Manichäern und Buddhisten, unterscheidet. Ein berühmtes Beispiel ihrer 
aktiven Toleranz stellt der Brief des Darius an Gadatasdar, den Lochner — 
Hüttenbach im «Handbuch des Altpersischen» neu herausgegeben hat: der 
GroBkôünig tadelt offenbar einen Untergeordneten wegen Profanierung eines 
Eigentums des Gottes Apollo. Aber selbst in Persepolis bezeugen die Fortifi- 
cation Tablets einen Zustand der friedlichen Koexistenz zwischen Ahura- 
mazda und den elamischen Güttern. 

Auch Susa, die eigentliche Hauptstadt des Reiches, scheint sehr wenig, 
wenn überhaupt, vom Zoroastrismus berührt worden zu sein. Auf jeden Fall 
war der zoroastische Einfluf offenbar nicht dauerhaft. Denn in der seleukidi- 
schen und der parthischen Perioden werden nur griechische Gôtter auf den 
Münzen dargestellt, ausgenommen Artemis, die die iranische Anähita, aber 
auch die elamische Gôttin vertrat. 

Die Achämenidenkünige müssen eine hôchst eigene Art gehabt haben, 
die zoroastrische Religion zu bekennen. 

Liège. 

#2 Bowman: Aramaic Ritual Texts, S. 62. 

3* Acta Antiqua Academiae Scientiarum Hungaricae 19, 1971    





  

  

  

J. Duchesne-Guillemin 

RELIGION ET POLITIQUE, DE CYRUS 
A XERXÈS 

   



  

  
Les Achéménides étaient-ils zoroastriens? Quand le sont- 

ils devenus? Ces questions sont toujours controversées; elles le 

resteront tant qu’on n’aura pas défini le zoroastrisme, tant qu’on 

ne l’aura pas suffisamment éclairé dans ses origines et son pre- 
mier développement. 

En revanche, on peut déjà, sans savoir si Cyrus ou 
Darius ou leurs successeurs étaient disciples de Zoroastre, re- 
connaître quelle fut leur politique religieuse, ou plutôt, comment 
la politique et la religion se sont, chez eux, réciproquement dé- 
terminées. Les données disponibles à ce sujet sont rares et dis- 
persées, mais plusieurs travaux récents permettent de les grou- 
per aisément en un tableau d'ensemble. 

Par ses conquêtes à l’ouest, Cyrus mit l'Iran en contact 
avec le monde méditerranéen. D’autre part, ses victoires à l’est 
réunirent pour la première fois sous un même sceptre l’Iran occi- 
dental, médo-perse,et l'Iran oriental, terre zoroastrienne. Ceci 
était important pour l'avenir. Dans l’immédiat, c’est-à-dire sous 
son règne, nous ignorons absolument s’il a connu la religion de 
Zoroastre, s’il en a mesuré l'importance et quelle attitude il a 
eue à son égard. Peut-être n’a-t-il pas eu le temps de s’en occu- 
per. 

La politique religieuse de Cyrus nous est connue par la 
Bible et par les inscriptions qu’il fit rédiger en langue babylo- 
nienne. On pourrait croire qu’elle représentait une innovation    



  

  

  

106 J. Duchesne-Guillemin 

  

radicale par rapport à l'attitude de ses prédécesseurs assyro- 
babyloniens. Ceux-ci, en démolissant les temples et en empor- 
tant les statues, visaient à détruire la culture des peuples con- 
quis, à effacer chez eux toute autonomie. Cyrus n’accorde pas 
seulement la liberté religieuse aux Babyloniens: il rend lui-même 
un culte à leurs dieux et se pose en protecteur de leur religion: 
“Quand je fus entré pacifiquement dans Babylone, dit-il dans 
l'inscription du Cylindre de Babylone, quand j'établis dans le 
palais des princes, parmi la joie et la jubilation, le séjour du 
pouvoir, Marduk, le grand Seïgneur, inclina vers moi le large 
cœur des Babyloniens, tandis que je me souciais quotidienne- 
ment de son culte... Marduk se réjouit de mes pieuses actions 
et il se montra plein de grâces à mon égard, à moi Cyrus, le roi, 
qui le vénère, et envers mon fils Cambyse et mes troupes et nous 
louâmes volontiers et dans la joie, en sa présence, sa majesté.” 

Ce texte donnerait à penser que Cyrus pratique la tolé- 
rance religieuse, et c'est en effet l’opinion courante. Or, tout au 
contraire”, il se sert d’une religion contre une autre, pour une 
raison politique. 1 a conquis Babylone avec l’aide du clergé et 
des fidèles de Marduk, hostiles à Nabonid. Celui-ci avait innové 
en matière religieuse en donnant le premier rang non à Marduk, 
mais à Sin, le dieu-lunc. Ce dernier n’était pas un simple dieu na- 
tional, comme Assur en Assyrie et Marduk à Babylone, mais 
supra-national: son culte avait été répandu par les nomades 
araméens; il était adoré en Assyrie (Harran), en Babylonie (Ur), 
en Amurru (Temä). Cyrus, en vénérant Marduk, s'appuie sur le 
particularisme des Babyloniens: il brûle, pille et ravage les sanc- 
tuaires qu'avait pieusement bâtis Nabonid et il remet en place 
les statues qu'avait confisquées et emmenées cet usurpateur. 

En même temps, il met fin à la “Captivité de Babylone” en 
libérant les juifs. C’est pourquoi il est salué, par le Deutéro- 
Isaïe, comme l'Oint du Seigneur, c’est-à-dire comme une espèce 
de Messie. " 

Il ne s’agissait pas là, chez Cyrus, ainsi que l'observe 
Nyberg” , de tolérance religieuse au sens moderne du mot. 1I 
s’agissait seulement de s’assurer le plus adroitement possible la 
domination de pays conquis. 

Son attitude envers tel ou tel dieu s’inspirait de l'intérêt  



  

  

  

RELIGION ET POLITIQUE 107 
  

politique. Pour conquérir Babylone, il avait écarté Sin au profit 

de Marduk. De même à Ur, son armée détruisit tout ce que 
Nabonid avait édifié dans l'enceinte sacrée‘ . Dans la suite, il 
Jugea opportun, comme l’a établi Hildegarde Lewy” , de se ré- 
concilier avec Nabonid, dont il fit même, au témoignage de 

Bérose, le gouverneur de la province de Kirman. A Ur, il réks- 

taura certains des temples détruits et les rendit à leur ancien 

culte. Un cylindre fragmentaire trouvé dans cette ville contient 

ces lignes: “Sin, lilluminateur du ciel et de la terre, sous un aus- 

pice favorable, a remis entre mes mains les quatre quartiers du 

monde”. “En d’autres mots, commente H. Lewy, Cyrus attribue 

ici à Sin, le dieu-lune, le mérite de lui avoir livré le royaume de 

Nabonid, alors que, selon le Cylindre de Babylone, il devait ce 
succès à la nrotection de Marduk.” 

La tombe de Cyrus à Pasargades imite, selon Herzfeld, 
les ziggurats babyloniennes et H. Lewy y voit une allusion évi- 

dente à la religion lunaire et elle en conclut que le culte du dieu- 

lune fut introduit en Iran sous le règne de Cyrus. Cependant, 
un tombeau de type semblable a été récemment découvert, par 

mon compatriote Van den Berghe, dans le Färs méridional et 

ce savant l’attribue, non sans vraisemblance, à Cyrus l’ancien, 

grand-père de Cyrus le grand. Si cette conjecture se confirme, 
il faudra réviser la conclusion d’Hildegarde Lewy. 

* * * 

Cambyse conquit l'Egypte et il semble y avoir adopté une 

politique semblable à celle qu'avait suivie son père en Baby- 

lonie. Car les monuments égyptiens, tant écrits que figurés, 

prouvent qu’il se donna comme le successeur des pharaons et 

honora leurs dieux. 

Cependant, il réduisit les revenus de certains temples — 
affaire de fisc plus que de religion, mais qui suffit” à répandre 

la rumeur qu'il avait été dur pour l'Egypte. Un papyrus juif 

d’Eléphantine se fait l’écho de cette rumeur, mais il est probable 
que les Israélites ont exagéré la rigueur de Cambyse envers les 
dieux égyptiens, pour faire paraître exceptionnelle la clémence 
dont bénéficia leur propre dieu.  



  

  

  

108 J. Duchesne-Guillemin 

  

Une accusation plus grave et plus précise est portée par 

Hérodote, qui raconte (III, 27) que Cambyse, rentrant à Mem- 

phis après des campagnes militaires malheureuses contre l’Ethio- 

pie et l’oasis d’Ammon, et voyant fêter le bœuf Apis comme on 
ne l’avait pas fait auparavant, soupçonna les Egyptiens de mal- 
veillance et tua le bœuf. Ce trait paraît tellement en désaccord 
avec la politique générale de Cambyse, telle que l’attestent les 
sources égyptiennes, que l’on est tenté d’y voir une pure calom- 
nie° . Mais il n’est nullement invraisemblable que Cyrus ait obéi 
à un mouvement d'humeur. C’est conforme, en tout cas, au per- 
sonnage — un furieux, un épileptique — que dépeint Hérodote. 

L’historien grec voit dans certains malheurs du roi de 
Perse, et dans sa mort, des conséquences de son emportement 
meurtrier contre le bœuf Apis. Il mourut, en effet, d’une bles- 

sure qu’il se fit accidentellement à la cuisse, avec son épée, c’est- 

à-dire à l'endroit même et avec l’arme même dont avait péri 

Apis. 

Ce récit de la mort de Cambyse (Hérodote, III, 64 et 66) 
a paru contredit par l'inscription de Bisutün (I, 43), où Darius 
déclare que Cambyse “mourut de sa propre mort (uvamar- 

iyu$)”. On a d’abord cru, en effet, que l'expression vieux-perse 
voulait dire “par suicide”. Mais il a été démontré par Schulze” 
qu’il n’en était rien. Une foule de parallèles, tirés des langues les 
plus diverses, prouve qu'une expression de ce genre désigne une 

mort non causée (volontairement) par autrui. Seulement, Schulze 
et ses successeurs ont eu tort de la traduire par “mort naturelle”, 

car ce terme est ambigu: recouvre-t-il la mort accidentelle, ou s’y 
oppose-t-il? La mort par maladie est-elle naturelle? Chez cer- 

tains peuples, comme les Ewe, ce n’est pas le cas, et on emploie 

deux termes différents. Il faut donc donner raison à Pagliaro* , 
qui exclut “de mort naturelle” comme traduction d’uvaämarsiyus. 

Cependant, Pagliaro va plus loin: pour lui, Darius a 

voulu, par cette expression, signifier que Cambyse —conformé- 

ment au récit d’Hérodote— avait été l’instrument (sinon la cause 
volontaire) de son propre châtiment, qu’il s'était puni (sans le 
vouloir) de son crime contre le bœuf Apis. Je ne crois pas qu’on 
puisse faire tant dire à ce simple mot, qui devait —à en juger 

par les nombreux parallèles d’autres langues— être courant en  



  

  

  

RELIGION ET POLITIQUE 109 
  

vieux-perse. Réfléchissons: ce qui importait à Darius, vu les 

circonstances de son accession au trône, c'était d'échapper au 

soupçon d’avoir assassiné son prédécesseur. Pour cela, il suffi- 

sait que Cambyse fût mort “de lui-même”. 

* * * 

Cambyse, qui avait épousé ses deux sœurs, Atossa et 
Roxane, mourut sans enfants. Il avait, de plus, selon ce que 
rapporte Hérodote (III, 30), fait assassiner son frère, Bardiya- 
Smerdis. Un mage, Gaumäta, se fit passer pour ce frère mort, 
tandis que Cambyse guerroyait en Egypte. Tel est, du moins, le 
récit de Darius, dans l'inscription déjà citée. Mais Olmstead et, 
après lui, Nyberg° , donnent des raisons d’en douter: trois ans 
s'étant écoulés entre la prétendue mort de Bardiya et la prise de 
pouvoir par l’usurpateur, il est difficile d'admettre que cette mort 
ait pu rester secrète si longtemps. Il se pourrait, dès lors, que 
Bardiya ne soi: pas mort du tout et que ce soit lui qui ait pris 
le pouvoir; que Darir:. ait inventé cette histoire de faux- -Bardiya 
pour déconsidérer celui dont il lui fallait prendre la place et qui 
avait en réalité plus de droits que lui au trône de Cambyse. 

Il reste alors à expliquer que Darius présente ce faux- 
Bardiya comme un mage. “Cela signifie, écrit Nyberg, que les 
forces agissantes de l’ancien empire mède étaient en jeu, car les 

mages étaient en Médie la classe sacerdotale dominante. La lutte 
entre Darius et Bardiya, quel qu’ait été celui-ci, était en même 
temps une lutte entre les Perses et les Mèdes, dont Cyrus avait, 

une génération plus tôt, conquis l'empire. Il n’est nullement 

difficile d’admettre que même le vrai Bardiya se soit allié aux 

puissants mages. Cyrus avait été, en fait, un roi mède, c’est com- 

me tel qu’il avait fait ses conquêtes, les problèmes politiques de 
l'empire mède avaient déterminé sa propre attitude.et il résidait, 
lui et sa famille, à Ecbatane: la branche Cyrus des Achéménides 

s'était médisée, et telle est peut-être la raison majeure pour la- 
quelle Darius se révolta contre elle.” 

Ces considérations font comprendre le geste de Darius 
rétablissant les Gyadana (lieux de culte) que Gaumäta le mage 

avait détruits (Bisutün I, 63). Le différend religieux recouvre une 

   



  

  

  

110 J. Duchesne-Guillemin 

  

hostilité politique: il s’agissait, pour Darius, d’écarter l'influence 
mède. 

On a souvent compris autrement cet épisode, en négli- 
geant son aspect politique. Tantôt on a supposé que Gaumäta, 
disciple, en tant que mage, de Zarathuëtra — ce qui n’est nulle- 
ment prouvé— avait voulu introduire la réforme zoroastrienne 
en supprimant les autels à sacrifices sanglants; Darius aurait 
alors rétabli l’ancien culte. Tantôt, par une interprétation toute 
contraire —et tout aussi incertaine— on a vu en Gaumäta un 
ennemi de la religion zoroastrienne, de laquelle Darius aurait 
été le champion. Les documents ne nous en disent pas si long.” 
Hildegarde Lewy, p. 158 de l’article cité, écrit que Darius et 

ses successeurs immédiats ne paraissent pas avoir connu la re- 
ligion lunaire. “L’emblème divin figurant sur leurs reliefs —<c’est- 
à-dire sur leurs tombes rupestres— n’est pas le croissant lunaire 
mais le disque solaire ailé qu’ils ont, selon toute apparence, re- 
pris au dieu Assur.” En réalité, s’il est vrai qu'entre le roi et 
l’autel, et au-dessus d’eux, plane le disque ailé avec le buste 
d’Ahuramazda, derrière celui-ci, dans le coin supérieur droit, un 
disque plein, renflé d’un croissant à son bord inférieur, paraît 
figurer soit le soleil et la lune, soit la lune seule. 

D'autre part, sur trois sceaux achéménides où figure le 
disque ailé, trois fois le buste semble descendu de son appareil 
volant et se tenir soit au-dessous, soit dans deux autres paires 
d'ailes” , soit dans une sorte d’anneau’? ; deux fois “ , deux 
représentations différentes voisinent, l’une avec le buste sur la 
paire d’ailes, l’autre avec le buste en-dessous, dans l’anneau. 

Cet anneau n’est pas l’écliptique, comme le prétend Phyl- 
lis Ackermann au cours d’une exégèse où il est difficile de la 
suivre, mais, comme l’ont vu Alfôldi et Miss Segall “ , le crois- 
sant lunaire. Ceci ressort clairement du renflement que présente 
l’anneau, notamment en 123 K, en 124 X, en Wiseman 101 et 
102, et qui permet de juger cet anneau comme une variante de 
la représentation du croissant figurant en 123 J, où il porte le 
buste divin et est lui-même soutenu par un géant, le genou en 
terre, et flanqué de deux orants. 

Puisque Cyrus, comme nous l'avons vu, après avoir 
s 

adoré Marduk, dieu solaire, s'était également rallié à Sin, le  



  

  

  

RELIGION ET POLITIQUE ut 
  

dieu-lune, il n’est pas étonnant que nous trouvions, sur les tom- 

beaux rupestres de Darius et de ses successeurs, à la fois la lune 

et le soleil, ni que, sur des sceaux, Ahuramazda ait figuré en 

dieu solaire et en dieu lunaire. Darius avait sans doute estimé 

qu’Ahuramazda pouvait bien succéder au dieu local de Baby- 

lone, Marduk, mais aussi au grand dieu Sin. D'ailleurs, comme 

l'a montré Miss Segall, la conjonction du dieu solaire et du dieu 

lunaire datait déjà des Assyriens. 

Darius se dit roi par la volonté d’Ahuramazda; mais si 

Ahuramazda le protège, c’est parce qu’il est un roi juste. Ainsi, 

une sorte de pacte lie le pouvoir politique à la religion. Pour- 

tant, Darius proclame Ahuramazda comme le plus grand des 

dieux, non comme le seul: cela n’eût pas été conforme à la poli- 

tique religieuse inaugurée par Cyrus et qui était sans doute in- 

dispensable dans un empire si vaste et si varié. Un document 

atteste la tolérance royale, et même davantage, à l'égard d’un 

culte établi. C'est la lettre de Darius à Gadatas, gouverneur de 

Magnésie. Dans cette lettre, dont la version grecque nous est 

seule conservée, Darius reproche à ce fonctionnaire d’avoir im- 

posé des taxes à ceux qui cultivent les terres consacrées à Apol- 

lon et de les avoir ainsi forcés à cultiver des terres profanes. En 

cela, dit-il, “tu méconnais les sentiments de mes ancêtres à 

l'égard de ce dieu, qui n’a jamais dit aux Perses que la vérité”. 

* * * 

Xerxès crut pouvoir affermir l’autorité impériale en 

abaissant l’Egypte et la Babylonie. Au lieu de se faire procla- 

mer roi d'Egypte, comme ses deux prédécesseurs, il convertit le 

pays en une satrapie. Quant à la Babylonie, il fit passer, dans 
sa propre titulature, la qualité de roi de Babylone après celle de 

roi des Mèdes et des Perses. 

Babylone se rebella. Elle en fut terriblement châtiée. Les 

fortifications de Nabuchodonosor furent démantelées, le temple 

de Marduk, avec sa ziggurat, fut démoli, ainsi que les autres tem- 

ples. La statue de Marduk, haute de dix-huit pieds, en or massif, 

fut enlevée et fondue. Ainsi était supprimée toute autonomie. 

C’est peut-être à cette révolte et à sa répression que fait  



  

  

  

112 J. Duchesne-Guillemin 
  

allusion Xerxès dans son inscription dite “des daivas”. Ce docu- 
ment, dans lequel Xerxès proclame avoir substitué le culte 
d’Ahuramazda à celui de daivas, présente trois points obscurs: 
quels étaient ces daivas, étaient-ils adorés en un endroit ou en 
plusieurs, et que signifie exactement la formule caractérisant le 
culte d’Ahuramazda, “artäta brazmaniy(a) ? 

On entend généralement que les daivas sont ici les an- 
ciens dieux pré-zoroastriens et que Xerxès se déclare leur adver- 
saire, comme Zarathuëtra. Mais il serait surprenant que leur 
culte ne subsistât, au temps de Xerxès, qu’en un seul endroit. 
Or, l'inscription dit, littéralement, “parmi ces provinces, était où 
auparavant les daivas étaient adorés” (atar aitä dahyäva äha 
yadätya paruvam daivä ayadiya). Faut-il entendre qu'il y en 
avait une province ou qu’il y en avait plusieurs? Seul le con- 
texte devrait permettre de trancher. En fait, les traductions dif- 
fèrent. La première solution est adoptée par Kent, Old Persian, 
1950, p. 151, et par Pagliaro, Storia della Letteratura Persiana, 
1960, p. 31, tandis que la seconde est celle de Zaehner, The Dawn 
and Twilight of Zoroastrianism, 1961, p. 159. Contre celle-ci, il 
faut observer que le daivadänam que supprime Xerxès est au sin- 

gulier et que, si Xerxès avait voulu déclarer la guerre aux daivas 
en général, il n’aurait peut-être pas écrit simplement: “Là où des 
daivas étaient adorés....”, mais plutôt, plus nettement: “Partout 
où des daivas étaient adorés...” Il paraît donc probable que la 
mesure en question ne se rapportait qu’à un seul lieu de culte; 

et puisque Xerxès vient de parler, immédiatement avant, d’une 

rébellion politique et de sa répression, il est naturel de penser 
qu’il s'agissait, les deux fois, de la révolte de Babylone et que 
les daivas étaient les dieux babyloniens. Telle est l’interpréta- 
tion proposée par Hartmann, OLZ, 1931, p. 158, et suivie par 

Widengren, Religione dell’ Iran antico, in Le Civilrà dell’Orien- 
re, III, 1958, p. 553 sq. 

Les dieux de Babylone avaient mérité, par la rébellion, 
d’être appelés du nom des anciens dieux déchus de la religion 
aryenne. La déchéance de ceux-ci était antérieure à Zarathuëtra, 
semble-t-il ® , et Xerxès, en les méprisant, ne faisait pas acte de 
zoroastrien. 

Cependant, il reste à tenir compte de la formule par la-  



  

  

  

RELIGION ET POLITIQUE 119 

  

quelle il ordonne le culte d’Ahuramzda: “artäcà brazmaniy (a)” 

Je crois avoir montré que cette expression (à lire sans a final) 

signifiait:“en faisant face à Arta pendant la prière”. L'adjectif 
artäñc-était de sens diamétralement opposé au védique deväñc 

(attesté seulement au féminindeväcï, mais peu importe)qui signi- 

fiait “faisant face aux devas”.On sait que le côté des devas était 

le nord et qu’inversement, dans le zoroastrisme,le prêtre officiant 

doit éviter de se tourner vers le nord, côté de la Druj. Comme, 

d'autre part, l'arta ou aÿa ou rta était opposé à la druj ou druh, 
il s'ensuit que le côté d’arta était le sud. 

La question qui se pose alors est de savoir pourquoi 

Xerxès a cru devoir préciser l'orientation dans laquelle devait 

se pratiquer le culte d’Ahuramazda. On serait d’abord tenté de 

répondre qu’en cela, il faisait preuve de zèle zoroastrien. Mais, 

à la réflexion, il paraît tout aussi plausible qu'ayant assimilé les 

dieux babyloniens aux anciens daivas, il ait fait allusion à 

l'orientation qui caractérisait le culte de ceux-ci, et que sa pro” 

clamation n'ait donc rien de spécifiquement zoroastrien. 

+. 

Entre le règne de Darius et celui de Xerxès, l'influence 

cléricale semble avoir progressé, car, comme l'observe Pag- 

liaro ” , alors que Darius ne parle que de sa propre loi, Xerxès 

mentionne aussi “la loi qu’Ahuramazda a établie”, c’est-à-dire, 

vraisemblablement, la tradition juridico-religieuse dont les ma- 

ges étaient les dépositaires. 

Ce que nous raconte Hérodote (VII, 113, 191 et 35) d’ac- 

tes religieux accomplis par Xerxès ou par ses mages n’a rien qui 

doive nous surprendre: le sacrifice de mille bœufs à “l’Athéna 

d’Ilion” rappelle les hécatombes offertes, selon l’Avesta, à Anä- 

hitä”; de même, les sacrifices à “Thétis” et aux “Néréides” et 

celui de chevaux blancs au fleuve Strymon: le sacrifice aux vents 

rappelle le culte de Vayu. Même le châtiment qu'il infligea, dans 

sa colère, à l’Hellespont en le faisant frapper à coups de fouet 

ne contredit pas la dévotion iranienne aux eaux # : il suffit de 

songer aux pratiques populaires, dans certaines régions de l’Ita- 

lie, où on insulte et frappe la statue d’un saint s’il n’a pas accor- 

  
 



  

AL 

  

114) ras Lite 08 Pechenme-Gaitiemin | 
  

dé ce qu'on lui demandait. 

“ sr 
Professeur à à, EUniversié de Liège 
  

1; L'entrevue entre Cyrus! ‘et Zôroastre, imaginée- sen Hinz élaélalie. 1961) ,'est, 
de l'aveu même: de l'auteur,. du. domaine de la fantaisie. Pour établir cque Cyrus 
était soroastrien, Hinz allègue les vautels du. feu» de Pasargades, dont il attribue 
l'invention à Zoroastre et la construction à Cyrus. Ces prémisses sor, ‘indémontrées. 
2. Comme l'a montré Hildegarde Lewy. Archiv “Driéntainÿ, 1949, P. 56 “a. 
8.: Historia Mundi, Bern 11};:1054;p: 67; 'éq.:: sb cr pes 
4. CL; Hild;, Lewy, À Locust's, Leg, Studies, in. hgrour of, S. a A T. rase) 192, 
p.159, 
5. (Fate $ l439 à Toi. ‘ 
5 Olrostesd, History of #he:Pérsian Emsiees Chicago: 1948. “p. (DL 
6 est le. jugement d'Olmstead, cp. 89% ,:: 
LE Sitzungsber. Berlin 1912, P.. LE suivi | par Schaeder, Mach" Fi 
1946/47, p: 24. Cr Asmusse 

p. 144 sq.” Q samaonpiioôde 6 nait anob Jis'n hoitsce 
8. Aliri Sagei di Critica Ne 1961, p. 119 sq. L'auteur semble ignorer n 

travaux de Schaeder et d’Asmussen cités à à la note précédente, mais cela n’importe 

pas essentiellement. 

Lè , Olmatead, 5 À 4 the Persian Empire, pe 109; Nyberg, Historia Mundi, II, 
5076 sb itlos 33 eue sb a: 1991 91 sun 
10 Grifssiétes | ‘hypothèse éncore;'selon Had les'ayadgna;$eraient des temples 
élamiites, v.(K. ÆErdmann; Das iranische Fenerhailiereen: me Zn oveit 
Hi: Surver:of, Pérsiän! Art, 123. D. 

12,,Jbidem, 123. K,,124 X; scène de 
Asia, London, numéros 101 et 102. fi 
E Survey 124 X et Wiseman 102. 116}i20q 

. Segall; Nôtés on the Icénogräphÿ of ‘dosniie: Kinéship sg The Art Bulletin, 
sr p:! 56:sq. L’Orange,-Expressions of: Cosmic Kingship in;the Ancient World, 
in, La :Regalità sacra,,1959; p. 48] ;sq..a cru reconnaître. dans, 8e cercle un clipeus: 
il se, fondait sur des dessins inexacts, qu ’annulent les photographies. à 
15. Cf. Zaehner, The Dawn and Twilight, p. 82, et 3 D.G, La Religion de Fran 
ancien, Paris, Collection Mana, Presses er qqs de runs ok é 189: La 
16. BSOAS, 1962, Junie. 111" o sb ruf80 
17. Storia della Letteratüra Perle, 1960, SN » rs V 9h 98 Il ” 
18. Zaehner, Dawn and Tuwilighe, p.160, croit, pouvoir excuser PER par. le ait 
qu il: s ‘agissait d’eau salée gt, en cita un passage du. Bundahisn où Ahrimen est 
dit: ravoir souillé des eaux en les rendan saumätres. “Mais c'est oublier que lobliga- 

  

7) se À B2ir 

  

      

     

  

   

  

     

   
   

MIT #] 
pré Wiseran, . der-S 

      

Sels 4 el w estern 

891 AUS sis}: 3 CASA 

  

tion de ne pas ‘sbüiller l'eau s'étendait à l'eau de mer, ‘comme en témoigne l'histoire 
de Tiridate; roi (d'Arméaie, é ‘86 rendant, lavec'ses inages, # la coùr dé Néron, par 
voie de terre.  



  

  
Avesta 

   





  

  

LES CITATIONS AVESTIQUES 

DE L'AUGMADAICA 

PAR 

JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

— 20-06 — 

EXTRAIT DU JOURNAL ASIATIQUE 

(Avz-Juin 1936) 

  

PARIS 

IMPRIMERIE NATIONALE 

LIBRAIRIE ORIENTALISTE PAUL GEUTUNER 

12, RUE VAVIN, PARIS (VI) 

——— 

MDGGGGXXXVI 

   



  

  

ER 
? À 

LES CITATIONS AVESTIQUES 

DE LAUGMADATÉA, 

F, 
PAR 

ET D 

L'Augmadaica, petit traité sur la mort; lesl tie compilation 
de 29 citations avestiques mélées à des développements en 

pehlevi. M. W. Geiger en a donné l'édition complète en 1878. 
Darmesteter, Zend-Avesta, III, (1893), p. 154 et suiv., a 
fourni, des citations avestiques, un texte un peu différent de 
celui de Geiger, grâce. à Tappoi nt,de manuscrits nouveaux. 

L'un et l'autre éditeuf # sont ornés a choisir entre les di- 
verses leçons; en b caucoup d'endroits, cependant, ils ont dù 
corriger pour obtenir un. texte intelli gible; en d'autres, on à 
renoncé à donner un‘texié: co: An la traduction proposée 
est conjecturale. En somme l'ütiligation pure et simple d’une 
tradition si corrompue donne un résultat peu salisfaisant, 
l'aspect du texte ainsi établi ferait même douter de l’authenti- 

cité des citations, n'était la concordance de six d'entre elles 

avec des passages de l'Avesta‘tonnu autrement. 

Ce qui a manqué aux deux savants éditeurs, c'est d'être 

guidés par les principes généraux de lecture, de l'Avesta, qui 
sont aujourd'hui d'application courante, mais étaient incon- 

nus ou ne s'étaient pas encore imposés à l'époque où ils ont 
travaillé. FC. Andreas n'a divulgué qu'en 1y09, dans les 
N.G.G.W., p. 42 et suiv., son hypothèse relative à l’histoire 

  

   

        

  

    

CEXXVIN, 16  



  

  

119 

AVRIL-JUIN 1936. 

du texte avestique. Sans doute, il faut rendre justice à, Chr. 
Bartholomae, qui écrivait, avant cètte date, qu’eune des causés 
les plus importantes | des bizarreries graphiques de l'Avesta] 
réside dans le fait que les écrits avestiqnes ont été d'abord 
rédigés en un alphabet moins élaboré »; mais le Grundriss, où 
cetté phrase figure (S 268); n'a paru qu’en 1901 : ni M. Gei- 
ger, ni Darmesteter n’ont pu utiliser la doctrine, dont Bartho- 
lomae lui-même est loin d’avoir tiré tout le parti possible, 
‘Le livre de K: F. Geldner,: Über: die Metrik des J'ängeren 

ds est de 1877: M. Geiger n'a guère: pu ‘s'en’ inspirer, 
Därmesteter, qui le pouvait, n’a pas voulu : il's’accordait avec 
Bthl., d’ailleurs si différent de hi, _—. sise toute hand 
au’ critère métrique. ‘ 

: D'autre part, l'Augmadaica ne fait point partie de Fr de 
Geldner, si bien que, en'somme, aucun essai n'a été fait 
pour y retrouver des suites d'octosyllabes, du moins jusqu’en 
ces dernières années. En 1931 seulement, M.H.S: Nyberg, 
J. as., 1, p. 43 et suiv., a incidemment restitué 6: vers’ dans 

les passages 57 et suivants. Un tel résultat encourageait à 
étendre l'application de la méthode à l'ensemble des citations. 
L'épreuve, dont on lira le détail ci-dessous, conduit à retrou- 

ver un nombre. de vers beaucoup plus important : presque 
toutes les citations sont entièrement versifiées; le cas échéant, 

des gloses s’y décèlent par des critères variés; .où encore, 

comme dans l’Avesta que nous connaissons, ce sont des suites 
d'octosyllabés mêlés de formules non métriques: Trois seule- 

ment échappent à tout essai de restitution métrique : 1, 12 et 

1:1:2 : toutes:trois sont de celles qui appartiennent à à: d'Avesta 

connu autrement. C’est dire que tout ce qui est neuf pe nous 

dans l'Augmadaïta est métrique: 

Le texte traditionnel: qu’on donne ci-dessous comme A à 

la discussion est celui de Geiger, transcrit dans l'orthographe 

de Bartholomae. 

   



  

  

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

1. aogemadaëià usmahiéä visämadaëiä «nous nous appelons, 

nous voulons, nous nous apprétons» : ces trois mots, qui 

n'offrent pas un sens complet, sont extraits mécaniquement 

d’une formule gâthique du Haptahäti, Y, 41, L (non métrique): 

seul leur âge vénérable, à défaut de caractère métrique, les 

rend propres à figurer ici en manière de solennel Jntroît. 

3. éat0 manä vahi$to urvgno reproduit incomplètement Y., 

60, 11, métrique, dont Bthl. a fourni une interprétation en 

progrès sur celle de ses devanciers. Mais, le premier mot, 

qu'il lit säto, compte pour 3 syllabes; de plus, il ne faut pas 

y chercher un infinitif : c'est simplement le locatif du subs- 
tantif syätu- «joie» (cf. Composés de l'Avesta, s. v.). — Le sens 
exige que l'on voie en man un pluriel : car il y a autant d'es- 
prits que de personnes; du reste, c'est sûrement le pluriel 

qu'on a dans les parallèles wrognô et tanvo. — La leçon vaëlo, 
choisie par Bthl., est seule correcte. — Malgré ces change- 
ments, la restitution métrique de Geldner reste valable, car 

on regagne dans le premier mot la syllabe’ qué l’on perd dans 

le deuxième. 

«(que nos) esprits (soient) dans la 
manahô vañtau urvänô joie, nos âmes selon le soubait» 

19. usohustat vohu manô haïa gätvo zarany-koreto « Vahu 

Manah se leva de son trône fait en or» reproduit le début de 

V., 19, 31. Son incorrection le signale immédiatement comme 
tardif : le cas de l'épithète ne s'accorde ni avec celui du subs- 

tantif, ni avec ce qu'exige haa. Si on était tenté de rechercher 
un texte correct par l'interprétation des graphies, un coup 
d'œil sur le passage suivant, V, 19, 32, prouverait la vanité 

de l’entreprise : on y lit les deux mêmes formes avec aum, qui 
pourtant exige l'accusatif, Il est évident que le rédacteur des 

deux passages ne savait plus la grammaire, 

16    



  

  
  

AVRIL-JUIN 1936. 

16. z'aro0anam he borolam zuromayche raoynahe est le début 
de H. a (—Yt. XXII de D.) 18. — Le troisième mot est écrit 
barotam dans les deux éditions; mais, deux manuscrits ont 

barotgm, adopté par Bthl.; le mot est bien, comme Yont vu 

Geiger et Bthl., un impératif passif 3° sg.; mais il compte 

pour 3 syllabes et doit être lu baraläm : c'est le passif du 

verbe qui figure dans l'expression parallèle de V., 13, 28 : 

baratu x'araanam sünahe. Ainsi disparait l'une des deux formes 

sur lesquelles repose l'athématique bar- posé par Bth]. ; l'autre, 

barotu, ne résiste pas davantage à l'examen : elle compte, en 

effet, Y, 33, 9, pour 3 syllabes et doit être lue baratu, avec 

plusieurs manuserils. — Le gén. plur. brilanam du manu- 

scrit B de l'Aug. donne un sens peu slisléisant et fait ligure 

de Lecto Jaclior, par adaptation à x'arodunam. Si l'on admet, 

à la rigueur, qu'il s'agisse d’une variante réelle — citation 
d'un passage différent — la métrique n'en est pas altérée. 

— Bibl. suit les manuscrits en lisant zaramayuhe. 

huvarbunäm haï Laratäin xqu’en fait d'aliments, il lui soit 

apporté 

zaramayahya raugnahya du beurre printanier» 

17. yaba va arozalô puit yaba và zaranyo paiti yala va kan 

gaonanam. 

B et C ont pubi; paili avec un’ nom de métal exigerait le 

génilif, conune au YL., 15, 1: où al faut ire upa taërom harayä 

yurlayà pal ayayho «sur. le sommet de la Harä doublée de 
fer » (et non un composé pui. ayah-, que Bthl. laisse sans lra- 

duction, et qui ne conduit, en ellet, à aucune interprélalion 

acceptable); pat avec le gén. et signifiant «au moyen de» 

esl allesté XL, 16, 6 (cf, Wb., 835). 4 est le traitement S. -W. 

de la palatale antérieure qui donne s dans vspü.pis-, ete. 

Quant au vocalisme, Bibl. se fonde sur le parallèle skr. viçua- 

121 

  
 



  

  

122 

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

vig- pour poser vispô . prs- el arazalo .pi6- : l'a de la graphie 
paidi n'a pas plus d'existence que celui de ‘paisim :'a note t 

.ya0à vü rzata-pibi 

ya va zaranya-pibi 
yabà vä käëit gaunanäm 

‘comime dans triraiôyal (Grdr., $ 268, y). 

«soil ornés d'argent, 

soit ornés d'or, 

soil de quelque autre couleur» 

19: pasèa parairislim duëva drranto duidäyho baoSom avaga 

ont peur de son parfum » 

.Ja0& maist vrlkavati 

vrkat haëa fratrsati 

_fralarasonti «après (sa) mort, les dévas méchants et pervers 

#comme {a brebis menacée par 

le loup 
a peur du loup» 

reproduit la fin de V. 19, 33; les deux vers n'ont pas élé 
remarqués par Geldner. 

25 à 27. dal mam tanvo 10yejayuhaitt manya menayha huma- 
dam; dut, etc. . 

varaza hvarstom syaubanem. 

Le vocatif tanu à été mal vocalisé en tunro. 

. luzra mrüidi hüxtom; äat, etc... zaslaibya 

  Le parallé- 
lisme des expressions dénonce une glose en Syaobaiom . qui 
est aussi de trop pour Île vers. 

&t mäm tanu Éyajuhvuti 
manya manahu humatan 

ät mâm tanu Oyajahrati 

hizuva mrüdi su-uxtum 

ât mäm tanu Oyajahvati 
zastaïbya varza hu-vr$tam (syao- 

danam ) 

salors, corps menacé, 

pense-moi le bien-pensé avec ta 

pensée, 

alors... 

dis-moi le 
langue ; 

alurs,. .: 

fais-moi le bien-fait avec tes mains 

bien - dit avec ta  



  

  

AVRIL-JUIN 1936. 

28. ma mm tanvô 10yejaguhaiti ayr@i vairim fraspayois yim 
ærvantom &idivantom yim daëvim afrudorasavantom fräkarontat ayro 
mainyus [pouru-mahrko] bunom ayhôu$ tomayhahë yat oroyato 
duozayhahe. 

L'accord des manuscrits donne, au 2° vers, vairi : c'est le 
locatif de var- «forteresse». La correction de Spiegel, reprise 
par Darmesteter : vare est inutile, car le locatif est normal 
pour rendre le terme du mouvement et, d’autre part, var- est 

athématique. Le sens du mot, bien garanti pour le Var de. 
Yama, est encore confirmé par le parallèle de, drujaskana. 

«antre de la D.» : il s’agit, de part et d'autre, d’une demeure 
de démon, souterraine, voisine des enfers (sur drujaskana, cf. 

le Bd., cité Bthl., s. v.); de plus, le verbe kar- employé ici 

comme pour le Var de Yama, indique une fabrication. Ces 

indications sufliraient à rendre improbable la correction vairim 

«lac» de Geiger, reprise par Bthl. Elle est, d’ailleurs, toute 

gratuite sous le rapport de la forme. M. H. W, Bailey est donc 

fondé à la déclarer inacceptable, J.R.A.S., 1934, p. 146. — 

Le premier mot du vers compte pour 3 syllabes; en fait, la 

syntaxe demande un génitif : akrahya. La graphie ayr& doit 
être appréciée exactement de la même manière qu'ahuräi qui 

note, au Ÿ, 30, 1, NE hf comme la vu M. A. Meillet, 

J. as, 1920, 1, p. 

pr se rapporte au var : c’est donc un acc. masc. sg. — La 

lecture a-fradrsvantam, fournie par Bthl., s’'appuyait sur la 
morphologie : : elle est confirmée par la métrique. — pouru . 

mahrko , qui est de trop pour le vers, manque dans le meilleur 

manuscrit : Geiger a eu raison d’y voir une glose postérieure. 

— Les deux derniers vers reparaissent V, 19, 47; leur carac- 

tère métrique a échappé à Geldner. 

                               

an mäm tanu Oyajahvati «corps menacé, ne me précipite 

ahrahya vari fraspay&is pas dans le repaire du mauvais 

F43 

 



  

  

124 

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

yam æruvantam &bivantam ce (repaire) terrible, plein de 
mort, 

yam daivyam afradrsvantam démoniaque, impénétrable à l'œil, 
Jräkrntat ahrô maniyus (pouru . qu'a fabriqué l'esprit mauvais, 

mahrkô) 
bunam ahau$ tamahahya au fond du monde de la ténèbre, 
yat rgaiô dauzahvahya de l’épouvantable enfer » 

1. amoacit par avayhe isonti masyäkäyho. 

La tradition du premier mot est assez mauvaise : B et C ont 
respectivement amo$at et amisit; À donne amasüt; les manu- 
serits du Dastür ont hamaséit. Bthl. lit comme les deux édi- 
teurs. La traduction de Geiger : «les immortels désirent 
d’abord les hommes pour protection » est impossible; celle de 

Bthl. : «die Menschen bitten die Am. um Beistand » fait d'ava- 
ghë un «infinitif» dépendant d'issnti; le caractère insolite de 
ce prétendu infinitif ressort des remarques de M. E. Benve- 

niste, Les Infinitfs avestiques, p. 60. Ce qui est plus grave, 
c’est de devoir considérer amosa comme un acc. plur. Toute la 
difficulté vient de la lecture adoptée. Car le reste de la phrase 

:se traduit d'emblée; «les hommes demandent d'avance . .. 
pour le secours». Que demandent-ils ? Le développement peh- 
levi indique qu’il s’agit de quelque chose qu’on peut emporter 
comme provision; d'autre part le mot compte pour 2 syllabes. 
La convergence des deux indices recommande de lire ämis-, 
qui serait le correspondant de véd. ämis- «viande crue, 
viande». Le meilleur manuscrit, A, donnerait du mot une 
graphie assez fidèle. —— avayho de Darmesteter est évidem- 
ment inférieur à avayhe, avajhe des manuscrits de Geiger. — 
isonto des manuscrits se corrige soil en ?sontr (Geiger et Bihl.), 
soit en isant® (Darmesteter). Le moyen est aulorisé par skr. 
ichate, etc., et donne un sens excellent : «cherchent à se pro- 
curer pour eux-tnêmes ».  



  

  

AVRIL-JUIN 1936. 

ämiéit paro avahai cles mortels désirent d'avance se 
isan!(a)i martiyäkahà procurer de la viande pour le se- 

cours» 

48. üim ao$ayhà nosayuhaite gstom isaiti tanva èim uruna cim 
frazuinti cim va gaë8thvo mahrkasom. 

La lecture des deuxième et troisième mots, bien que la tra- 

dition en soit fort mauvaise, ne fait de doute pour personne; 
ausahvati est un locatif, régulier avec verbe de souhait, Rei- 
chelt, $ 515. 

tim ausahvà auSahvati “comment un mortel peut-il sou- 
haïter 

gstam isati tanuva : à un morlel le malheur par le 
corps, 

cim uruna Cm frazanti par l'âme, par la descendance, 
im va gai0ahra marlaôam ou la destruction dans les biens ?» 

h9. anamaroëdikô 2 asti havai maroëdikar. 

Le premier mot, lu de même par Bthl., mais anämaro® par 

Darm., contient évidemment le préfixe an- suivi du préverbe 4 
qui est dans pers. ämurzidan; skr. mrdika- donne la lecture de 
ret di. — Le 9° vers est incomplet. 

an-@mrädikô 21 asti rerbarmungslos ja ist er 
hoûi mridikai ... gegen seinen Erbarmer . .. - 

91. Oum lat va . . . ayaro djasaiti spitama zara@ustra aëva va 
æ$apa est lacuneux et ne paraît pas d'abord se prêter à une 
restitution. Toutefois, si l’on veut bien considérer tat vazitat des 
manuscrits À et C comme glosant oum : tat va zi tat «c'est- 
à-diré (2) celui-ci ou celui-là», «un jour quelconque», on ob- 

lient pour le reste une série d'octosyllabes : 

125 

 



  

  

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

aivam ayar âjasati «un jour arrive, : 
spita-ama zarabuêtra Spitama ZaraOustra, 

aivä và x$apa . .. ou bien une nuit . . .- 

(sur spitama tétrasyllabe, v. H. Lommel, {F, LITF, p. 170 

et suiv. et J. Duchesne, Composés de l’Avesta, 8. v.). 

La paraphrase pehlevie indique qu'il s'agit du jour de la 
mort; on s'explique dès lors la présence d'une glose pour en- 

seigner que ce jour peul être n'importe lequel. 

53. ayard amOn@iti juye lanus frayaere aygn buvaiti hubadrô 
hupaitianäto ada aparë ayan duiäôrom. 

Le premier mot compte pour 2 syllabes : lire ayar, -— juye 
est inuliie au sens et de trop pour le mètre. -— hupaïtianät5 est 

dans les manuscrits. Darm. corrige en *änàto; ‘a correction de 

Bihl., en "snatô est seule phonétique. Le signe de $ et celui d'a 

se confondaient aisément, si l'on en juge par l'alphabet pehlevi. 
— adu romprait la symétrie du v. 4 avec le a. C'est une lose 
postérieure. L'opposition des deux phrases ressort assez de 

leur seul rapprochement. 

ayar Gnibnâti (juye) tanus #on doit laisser venir le jour; 
Jrayarai ayan bavati au matin du jour, on est 

hubadrô hupati$natô | heureux, bien considéré; 

(ada) uparai ayan duäfrum au soir du jour : le malheur- 

56. düus-dätayt fraësta drvanto (le Dastür ajoute :\ dui- 

däyho. 

La correction de düu° en dux° {Bthl.) est superflue : Le mot 
est du type de dus. sravah-; le 2° terme, écrit dätayd, est 

pour däliyà, comme le remarque Bthl.; le mot entier compte 

pour 3 syllabes, si, comme c'est probable, droantô se lit aussi 

en 3 syllabes. — Le vers offre un sens complet, sans le mot    



  

  

AVRIL-JUIN 1936. 

duëdäyhô, dont l'absence, dans les manuscrits de Geiger, auto- 

rise à y voir une glose. Ou bien est-ce le début d’un vers qui 

se lisait duëdäyahô zi duëdäho «c'est ceux qui ont mauvais es- 

prit qui sont malfaisants ? » (sur ces deux adj., cf. P. Tedesco, 
ZI, I, p. 47). 

daut-dal(i)yà fraista dr(u)vantô æc'est par ignorance qu'il y a le 
plus de méchants» 

57 à 66. &at mraot ahurd mazdà fräkarosio astovidôtus zirijà 

apairiayo — yahmat haëa naëüs bunjayät aosaguhatam masyänam 

nôtt aëOrapatayô nôit daÿhupalayo nôit säsôvislé noit asovi$là noit 

usyastaëo nôit niya — naëda fralkinom aÿhä zom0 yat palanayà 

skaronayä düraëpärayä. 

Les vers 1 à 4, 6 et 7 (ci- -dessous) ont été restitués 
par M. Nyberg, loc. cit.; ma restitution ne’ s’écarte de la 

sienne, pour ces six vers, que sur deux points : : au 3, lit 

zaïri-jäh ce que les manuscrits lisent zirijd, zaraëà, ziraià : ces 

graphies représentent en réalité zur? ; car zarya eût été plutôt 

noté zare, comme narya dans nœre. nil zari est la forme 

que prend en premier t. le simple *zarant- (skr. jérant-), de 

même que barazt est la forme prise par boruzant-. Le sens reste 

celui qu'a indiqué Nyberg. —- Au v. 6, je lis comme l’unani- 

mité des manuscrits. M, Nyberg a suivi Bihl., qui corrige en 

usyas taëo. Non seulement la correction est gratuite, mais elle 

crée une difficulté : taéo serait un Nomin. sg. irrégulier de 
taiant-. L'exemple parallèle de Yt. 10, 71 (métrique); fras- 
taëo, que Bthl. lit en deux mots, est donné en un seul et sans 

point de séparation par Geldner, sans variante. D'un côté 

comme de l'autre, on n’a rien à changer au texte : il s’agit de 

cp. à 2° L. verbal radical thématique et à 1° t. adverbial : 

fraf-taëa- «qui court en avant», usyus-taéa-. Quant à ls fivale 

d'usyns’, on peut la conserver, en la considérant comme issue 

127 

 



  

  

128 

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

de $ par assimilation à l’s qui précède. — Après niyas, on 
sous-entend un »° terme faëo. — Au v. 7, frakanom est pris 

par Bthl. comme un sujet de bunjyät; mais, puisque l'en- 

semble des hommes à déjà été désigné, on ne voit pas quelle 

victime nouvelle pourrait s’y ajouter; /rakanem ne peut donc 

désigner qu’un endroit, à l’acc. de mouvement : le vers et les 

suivants renchérissent sur myas-{tuio). — ausahvatäm martiya- 

näm forme évidemment un vers, qui va avec nœ&$; au con- 

traire, nôtt aëbrapatayô, etc. n’est qu’une glose. — düraiparayà 
est peut-être une glose, amenée par les deux épithètes précé- 
dentes, qui entrent dans un vers; ou bien, c’est un y° vers, 

cité incomplètement. 

At mravat ahurû mazdà ralors dit Ahura Mazdäh : 

frakrstô asto-vidätus Asto-vidätu a été créé, 
zari-jà a-pari-uy0 meurtrier des vieillards, impéris- 

sable, 

yahmat haïa naïtis bunjyät auquel personne n'échappe 
auSahvatäm martiyänäm parmi les hommes mortels 
(noôit aëbrapatayô nôit daïhupaluyô 

nôit säsavistà nôit asavistà) (és) 

naît usyaslaco naît niyas qu'il coure vers le haut ou le 
bas, 

naïda fralkanam ahyä 2m même en un lrou creusé dans 
à cette Terre, 

yat pabanayä skarnayä qui est large, ronde, 
düraiparayä . .…. aux bornes lointaines , . .» 

69. anye ayhôus frasütarobra. 

La tradition des deux premiers mots est assez mauvaise; 

mais le sens du vers est clair. En anüayhôus, aiyhous, aô aïjhôus 

des manuscrits, Geiger a vu des altérations de anye aÿhäus. 

Quant au sens, c'est Darmesteter qui s’en est le plus approché, 

dans sa note de la page 162 : «autres que les auteurs de la 

résurrection», mais sans saisir la construction. En effet, le  



  

  

129 

AVRIL-JUIN 1936. 

dernier mot ne peut être autre chose qu'un gén. sg. : c’est le gén. 

ablalif de comparaison après anya- (cf. V, 2, 2, ete.). — La 

lecture anya respecte mieux qu'anye la tradition. C’est l'instru- 

mental en fonction d’adverbe (cf. Wb.). — Le vers continue et 

complète la citation précédente. 

nya ahau$ fra$a-éarôrô «sauf l'TÎlum nateur du monde- 

77. paridwi bavaiti pantà yim dänus pat fra bunät taëinhs 

hà dit aëvô apatrifwô y vayaos anamarsidikahe. P yo vay 

tam des manuscrits est corrigé en yim par Geiper d'après les 
deux citalions suivantes, — fra bunät paraît être une glose. 

— La dernière ligne emploie une formule qui est métrique au 

nominatif : *y0 vayus anämrèdiko. — Vayu et Astô-vidätu sont 
les deux démons de la mort, dont le rôle respectif est défini 

V.,5, 8. La citati: à -7, qui mentionne l'un, se raltache à ce 

qui précède, où l’auuie est nommé. 

parifwô bavati pantä «franchissable est le chemin 

yam dänuÿ päti (fra bunäl) ta- que protège une eau courante 
Cantis 

häu dit aivo apari0wô celui-là seul est infranchissable 
y0 vayaus anämrEdikahya qui est de l’impitoyable Vayu» 

78. pairiwnô, etc. yim aù$ paiti gau-stavä aspayhado vira- 

yhäad6 viraja anamaroidiko ho dit, etc. 

1 comme au 77: 

«yam as pat gau-stavà rque défend un dragon gros 
comme un bœuf 

aspa-hädô vira-hädô et qui s'en prend aux chevaux, 
aux hommes, 

vira-jà anämrëdiko qui tue les guerriers, impito- 
yable» 

o et 6 comme 77, 3 et 4. 

   



  

  

130 

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

79- pairibwô, ele. yim aroso paih axéaënd anamaroëdiko 

hä, etc. 

L'épithète anamaraïdikô, qui est plate et qui dérange le 

mètre, doit avoir été introduite des citations voisines. 

1, 3 et 4 comme au 75. 

2: ,yam arëô pâti ax$ainô que défend un ours brun- 

80. pairifwo, ete. yim masy5 gadû paili uëvojand anamaroi- 
ko häà, etc. 

Bthl. a reconnu en aëva jayhan mar° (A et B; C sans sépa- 
ration) une altération d'aëvÿ . jà anam°. On voit que les manu- 
scrits n'ont pas trace d'a en finale de premier terme; quant à 

ayh, c’est une notation intéressante de à issu de *äns. 

1 COMME au 77. 

am martiyô gadô pati «qu'un homme bandit défend, 
aiva-jà anämrEdikô tuant d’un coup, impitoyable» 

k et 5 comme 77, à et /. 

81. parifw, elc. yo haënayä éaxravai0yà vyazdayà hà, etc. 

“yù est corrigé de yim par Geiger. — La première épithète 
de l’armée, litléralement «portant une roue (comme em- 

blème}» est interprétée par Bthl. comme désignant l'armée 

en campagne; la seconde est de trop pour le mètre et semble 

une glose, d'ailleurs tout approximative, de la précédente, 

dont le sens n'était pas intelligible sans le secours d’une expli- 

calion. 

1, 3 ct 4 comme aux 93 et 79. 

9 : ,y0 hainayä caxravabyà «celui d'une armée porte-roue 

(vyazdayà) (en embuscade)»  



  

  
  

AVRIL-JUIN 1936. 

89. D. est donné senlement par Darmesteter : &at mraot 

ahurû mazdä dusxratam apatri gaë0am abrävayat gädam. 

La traduction en pehl. d’aparri gaëdum est illisible; D. et 

Bthl. n’interprètent pas le mot. Son sens ressort à la fois du 

contexte et du sens établi pour pairigaëba- par Bibl. lui-même, 

à savoir «trésor où M. conserve les bonnes actions, bonnes 
pensées et bonnes paroles des hommes ». Être dépourvu d’un 

tel trésor est, pour un homme, synonyme de n'avoir rien de 

bon à son actif. Les trois épithètes sont des termes de la 

langue religieuse pour caractériser l'impie. Le @ de la der- 
nière représente le traitement S.-W. de la palatale antérieure, 
et n’a pas à être corrigé. — Le dernier vers est incomplet : de 

fait, le pehlevi continue. 

ât mravat ahurô mazdä ralors dit Ahura Mazdäb : 
duë-cratum a-parigaïüam celui qui a mauvais esprit, pas 

de rirésor», 

a-Grävayat-gäbam . . qui ne récite pas les gâthäs . .. » 

83. yaba drv gaom sl ula drvà aspam ist uta drvä maësinom 

yavayhom 1sti. 

G. et D. traduisent 14 par «erlangt, acquiert», d’après 

pehl. vindët, mais sans analyser; Bthl., pour garder le sens, 

corrige en viste. Mais, le pehlevi ne donne qu'une paraphrase, 

et non forcément une traduction fidèle. La lecture 1sta res- 

pecte davantage le texte et fournit le correspondant de skr. 
iste. — Le 3° vers est troublé par deux mots introduits méca- 

niquement du vers précédent. 

.ya0a druvä gavam istai «comme l'impie possède un bœuf 
uta druvä aspam.stai et l’impie possède un cheval 
uta (drvd) maisinam yavaham  etun pré à moutons» 

(isti) 

131 

FAR  



  

  

LES CITATIONS AVESTIQUES DE L'AUGMADAICA. 

84. pasnus gavô pasnus aspa pasnus arazatam zaranim pasnus 

narô üiryô taxmo. 

<pasnus gavo pasnuë aspa poussière les bœufs, poussière 
les chevaux, 

pusnuë rzatam zaranyam poussière l'argent, l'or, 
pasnuë nard Giryô tarmô poussière l'homme brave, vail- 

lant» 

[119]. aûa jamyat yaba àfrinämi — humatangm haxtanam 
«qu’il advienne comme Je souhaite — de bonnes pensées, de 

bonnes paroles . . .» 

Cet Amen, emprunté, comme l'Introït, au Yasna (68 . 19 et 

20), n’est pas davantage métrique. 

Le corps de l'ouvrage, sauf 12, l'est tout entier. À côté de 

citations isolées, on en distingue qui forment, placées bout à 

bout, de longues suites de vers : de 25 à 28 : treize vers; de 

57 à 69: neuf vers; de 77 à 81 D: vingt-cinq; 82 et 84: 

six. Il est visible que ces suites étaient continues dans le texte 

auquel le rédacteur les a empruntées, et que c'est lui qui les 

a découpées pour y intercaler les développements pehlevis. Le 

nombre des extraits distincts se trouve, de la sorte, ramené à 

quinze, sans compter les trois fragments en prose. 

D'autres remarques pourraient être faites sur la composi- 

tion générale du recueil, mais il vaut mieux les différer jus- 

qu'à ce que l'examen critique des parties pehlevies, en s’ajou- 

tant à la présente contribution, permette d'aborder l’ensemble 

du problème (a, 

+ 

@) On a pu profiter, pour la rédaction définitive de cet article, des obser- 

vations de M. E. Benvenisle.   
 





  

  

    EXÉGÈSE DE L'AHUNA VAIRYA 

par 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Liège 

L'étude présentée par M.E. Benveniste au XXIIIe Congrès International 

des Orientalistes (Cambridge, 1954) et publiée dans l’/ndo-Iranian Journal, 

I, p. 77 et seq. sous le titre de “La Prière Ahuna Varya dans son exégèse 

zoroastrienne” a suscité, de deux côtés, un nouvel examen de ce texte: 

Jya0ä ahü vairyô a0à ratu$ aÿätëit haëä 
vayhauÿ dazdä manayhô $yaoananqam amhouÿ mazdäi 

x$a0roméä ahuräi à yim dragubyô dadat västärom 

La veille du jour fixé pour ma communication sur ce sujet au Congrès 

de Munich (1957), j'ai reçu de M. H. Humbach le tirage de son article 

des Münchener Studien zur Sprachwissenschaft, 11, intitulé “Das Ahuna- 

Vairya-Gebet”’. 

Son interprétation s’est trouvée coïncider avec la mienne sur plusieurs 

points, ce qui nous engage à mettre d’abord ceux-ci en relief. 
1) L'interprétation de dazdä comme nom d’agent, donnée par Bartho- 

lomae et admise sans discussion par Benveniste, est à rejeter. Ce nom 

d’agent refait sur un présent à redoublement (à côté du régulier dätar-) 

serait d’un type tout à fait insolite. On n’en a pas d’autre exemple en 

iranien. Quant au védique, les agents en -far- tirés de thèmes secondaires 

de présent y sont déjà rares, mais, de plus, ils présentent toujours le 

degré plein de la racine (Macdonell, Vedic Grammar, p. 121): codayitér- 

“stimulant”, bodhayitär- ‘‘éveilleur”, nestér- “espèce de prêtre”; avec 

redoublement, vévätér- “adhérent”. On attendrait donc, pour l’avestique, 

non pas dazdar- mais *dadätar-. 
J'ai proposé, comme M. Humbach, d’interpréter dazdä selon l’une des 

possibilités signalées par Bartholomae, Zum altiranischen Wôrterbuch, 

p. 128, à savoir: comme 3° pers. sing. moyen (<*da-dh-ta-); cette 

possibilité avait été retenue par Geldner. Celui-ci prenait le moyen au 

sens passif, et telle est aussi la solution adoptée par Humbach. 
J'avais préféré la valeur moyenne, avec le sens de “recevoir” que 

garantit maint exemple avestique et sanskrit. Mais Humbach a raison 

  

  
  



  

  

EXÉGÈSE DE L'AHUNA VAIRYA 135 

de dire que ce sens est incompatible avec la présence du datif mazdäi: 

en effet, ma construction: “Il (Zarathushtra) a reçu de Vohu Manah les 

tâches de vie pour Mazda” ne se recommande pas par sa simplicité. 

2) xfaôramëä ne commence pas une phrase distincte, car on attendrait 

alors, comme l’a fait observer Bartholomae, ibid., quelque chose comme 

at xÿabrom. 

D'autre part, il n’est pas exact que la postposition 4 ne se construise 

jamais avec le verbe donner ni aucun verbe analogue. Même en laissant 

de côté, comme l’a fait Benveniste, Y. 29. 11, mazäi & paiti zanatä, dont 

l'interprétation est problématique, il reste Y. 29. 5, frinemnä ahuräi à 

“priant à l'adresse d’Ahura”. Une telle construction n’est donc pas 

réservée aux phrases nominales et il est licite de rapporter, dans notre 

passage, ahuräi à à dazdä. On a ainsi deux membres parallèles, comman- 

dés tous deux par dazdä et se terminant, l’un par mazdäi, l’autre par 

ahuräi à. 

3) Benveniste interprète ayhôuÿ comme l'existence de Zarathushtra 

par référence à Y. 33. 11: àt rätqm Zarabuÿtrô tanvasüit x'ahyà uÿtanom 

dadäiti. Mais, malgré le parallélisme général des deux passages, rien ne 

dit que ayhäuÿ de l’un soit synonyme de tanvasëit xYahyä de l’autre: au 

contraire, la complète différence des termes invite à interpréter séparé- 

ment les deux expressions. En fait, jamais ayhu- ne désigne une vie 

individuelle; c’est toujours la vie, le monde, les êtres. 

Tels sont les points sur lesquels nous nous sommes trouvés d’accord, 

M. Humbach et moi, spontanément et avant toute discussion. Pour le 

reste, nos interprétations divergeaient et j'ai été tenté de me rallier à la 

sienne, quand il me fit observer qu’il n’en était pas lui-même satisfait, 

la trouvant trop compliquée. J'ai de la sorte été amené à la réexaminer, 

point par point, et je dirai d’abord ceux de ces points qui me paraissent 

devoir être retenus. 

4) La seule construction naturelle de yim est celle qui rattache ce mot 

à ce qui le précède immédiatement: ahuräi 4. On traduira donc, comme 

le propose Humbach (avec l’appui de Y. 29. !):“... à Ahura, qu’ils ont 

donné pour pasteur aux humbles.” 

5) Il découle de ce qui a été dit sous 1) que dazdaä a pour sujets ratus et 

x$abram. Ceci implique que ratu ne désigne pas une personne mais une 

action, comme l’a déjà vu Bartholomae pour Y. 43, 6: aëibyô ratüs 

sanghaiti ärmaitif ‘‘Armaiti leur proclame les jugements...” 

6) ahü ne peut être pris comme nominatif. C’est l’Instrumental d’ayhu- 

“existence, vie, etc.” 

Jusque là notre consensus, après discussion. 

  
 



  

  

136 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Voici maintenant ce qui, dans l’interprétation de Humbach, me paraît 

à rejeter. 

T) Ayant éliminé ahü comme sujet de la proposition yaôä ahü vairyô, 

Humbach, suivi publiquement par W. Lentz, va chercher le sujet de cette 

proposition dans la proposition suivante: ratuÿ. Mais c’est là, comme 

me l’a fait remarquer W. Henning, une construction inacceptable: l'usage 

constant oppose à une proposition relative complète, commençant par 

yabä, une autre proposition, principale, commençant par 464. 

ratuÿ ne peut donc être pris, par anticipation, pour sujet de yaôä ahü 

vairyo. Mais quel est alors le sujet de cette proposition? 

Essayons un mot-à-mot : “De même qu'il est à choisir par le monde...?? 

N'est-ce pas Ahura Mazda lui-même qui est ici sous-entendu? 

Ceci ferait apparaître dans la phrase ya6@...aôa... une symétrie 

qui justifierait cette structure syntaxique comme ne l’a fait aucune des 

traductions jusqu’à présent proposées. En effet, dans toutes ces inter- 

prétations, le tour yaôä ... aôä ... n’est pas autre chose, semble-t-il, 

qu’une manière pesante de dire qu’un même sujet est (ou fait) ceci et 

cela. Voici, au contraire, ce que donne notre interprétation: “De même 

que le monde doit choisir Ahura Mazda, ainsi (réciproquement) Ahura 

Mazda peut juger le monde, [ou, plus explicitement:... ainsi, le jugement 

(ratuf) des actions du monde a été conféré à Mazda.]” Une relation 

réciproque est établie entre le monde et Dieu, et c’est ce que marque 

expressément la tournure yaba ... aôä ... 

8) Le sens de ratu- n’a pas besoin d’être “élargi” en ‘‘gebührende 

Zauteilung””, comme il fallait qu’il le fût si on faisait de ce mot le sujet de 

yabä ahü vairyô. Le sens, “juridique” si l’on veut, de ‘jugement, dis- 

cernement”, suffit parfaitement et fait pendant au “choix” indiqué par 

vairyô. On adoptera la traduction “jugement” pour laisser apparaître 

la relation étymologique, probablement sentie par le poète, avec aÿät 

“justice”: la fonction de juge, la faculté de jugement conférée à Mazda 

est conforme ‘‘à la justice elle-même” (aÿafcit haëä). 

9) Quant à vayhäuÿ manayhô, quel est son rôle? Humbach lui rattache 

1 On pourrait songer aussi à traduire ‘‘de même qu'il est à choisir pour maître”, 

en prenant ahä comme Instrumental résultatif - du type de russ. on byl soldatom 
“il a été soldat” -, mais cette valeur de l’Instrumental en avestique est douteuse, on 

le sait, et de plus, il y a intérêt, quant à la clarté, à donner à ahä le même sens de “monde” 

qu’un peu plus loin à ayhäus, et à faire ainsi se répondre les deux formes d’un même mot. 

Essai de traduction de Y. 29. 6: Alors parla Ahura: ‘ Mazda, qui connaît les formules 
en son âme, n'est même pas connu du monde (ou: comme maître), ni le jugement selon 

la justice elle-même (n’est connu); et pourtant, le créateur t'a façonné pour l’éleveur et le 

pasteur.”    



  

  

EXÉGÈSE DE L'AHUNA VAIRYA 187 

directement yaofanangm et comprend “die aus dem guten Gedanken 

entspringenden Bewirkungen der Lebenskraft”, construction dont on 

aurait maint parallèle: 34. 4, 45. 5 (avec mainyauÿ au lieu de mananhô), 

50. 9. Cependant, l’ordre des mots, vayhôuÿ ... manayhô encadrant 

” dazdä et formant avec lui un hémistiche, engage à faire dépendre directe- 

ment V. M. de dazdä, c’est-à-dire à voir dans vayhôuÿ mananhô, au 

génitif-ablatif, le point d’origine de l’action du verbe. D’où la traduction: 

“le jugement... a été donné, à partir de Vohu Manabh, ... à Mazda.” 

Ainsi se précise le rôle des Entités: la fonction juridique, cédée à 

Mazda, s’exercera “conformément à la justice elle-même”, mais elle 

émane de Vohu Manah. 

10) D’autre part, les deux moitiés du nom divin ne sont pas ici distin- 

guées en vain: ce n’est pas par hasard que la fonction juridique est 

donnée à Mazda, tandis que le pouvoir est conféré à Ahura. La répar- 

tition se fait en vertu même de la nature de Dieu, en qui se sont joints, 

sans se confondre, les deux aspects — l'aspect “Mitra”, juridique, et 

l’aspect ‘“Varuna”, terrible — de la souveraineté. Ainsi se trouve justifiée 

cette répartition, mieux encore que dans la traduction et l’explication 

proposées par K. Barr. 

A ce dernier revient le mérite d’avoir aperçu, Avesta oversat og for- 

klaret (1954), p. 208, que les noms ahura et mazdä ne sont pas toujours 

employés au hasard (“ikke altid i Flaeng”). Il écrit, ibid.: “dans la 

profession de foi Y. 27. 13, Zarathushtra réalise pour Mazda les actes 

de Vohu Manah, mais le pouvoir pour Ahura. Mazda est ici la divinité 

qui comme providence veille au bien-être du peuple, tandis qu’Ahura 

est le Seigneur qui administre le bon gouvernement.” L'opposition ainsi 

définie est certainement justifiable dans les textes: on citerait Y. 29. 4; 

Y. 29. 8 et 9-10; et Y. 33. 14 (Mazda et Aëa). Mais celle que notre 

interprétation fait apparaître, entre “jugement” et “pouvoir”, est plus 

exactement conforme à la distinction entre Vohu Manah et Aÿa, entre 

“Mitra” et “Varuna”. 

On le voit, Ahura Mazda est ici caractérisé dans sa double essence, 

et en somme, toute la prière paraît enfin n’avoir pas d’autre objet que 

de définir Dieu, dans ses rapports avec le monde et avec les Amoëa Spontas. 

Quoi de plus digne de la plus sacrée des prières? 

11) Mais d’abord, on n’a pas assez remarqué (et même pas du tout), 

me semble-t-il, un défaut commun aux interprétations occidentales de 

l'Ahuna Vairya, jusques et y compris celle de Benveniste. Selon elles 

toutes, cette prière a pour objet Zarathushtra, sujet du premier vers et 

du dernier hémistiche. Or, outre la difficulté grammaticale, déjà signalée,    



  

1338 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

de rattacher yim à autre chose qu’à ahuräi à qui précède immédiatement, 

pourquoi le prophète, si c’est de lui qu’il est question, ne serait-il pas 

explicitement nommé? 
Il ne s’agit pas de cet homme, mais de son Dieu. 

Il s’agit de théologie. Et sans doute la doctrine formulée sera-t-elle 

celle-là même qu’a enseignée Zarathushtra, mais elle sera présentée en 

elle-même, comme une vérité éternelle (ou presque, on le verra). 
Dieu est proposé au monde comme l’objet d’un choix: il est vairyo. 

Sans doute son Sponta Mainyu transparaît-il ici nécessairement, bien 

qu’innommé? Quoi qu’il en soit, à ce choix par le monde a répondu, du 

côté divin, une sorte d’investiture de la fonction juridique, qui elle aussi 

met en jeu un choix, et des autres qualités et caractères d’Ahura Mazda. 

Cette investiture, quels en sont les auteurs, ou les acteurs, sinon les 

Entités dont les noms figurent dans la prière: Aëa, Vohu Manah, X$a0ra? 

Ce sont elles qui, sans doute, ont donné (dadar) Ahura Mazda pour 

pasteur aux humbles. Et c’est en vertu de cette sorte d’élection (on songe 

à Marduk élu par les dieux) que les deux attributs de la souveraineté lui 

sont conférés: le jugement et le pouvoir. Les Entités se soumettent, ou 

même s’incorporent à lui, s’absorbent en lui. 

Il nous manquait, de la réforme zoroastrienne, telle que l’a éclairée 

Dumézil, une charte de fondation. Il me semble que la voici: 

“De même qu’Il est à choisir par le monde, ainsi le jugement, selon la 

justice elle-même, des actes du monde a-t-il été donné, de la part de la Bonne 

Pensée, à Mazda, et le pouvoir à Ahura, qu’ils ont donné pour pasteur 

aux humbles.””? 

Si, pour finir, nous confrontons cette interprétation avec la tradition 

parsie, nous retrouvons que celle-ci en a gardé des traces non négligeables. 

D'abord, la tradition parsie, depuis Yasna XIX jusqu'aux modernes 

dastours,® a toujours vu dans cette prière un éloge d’Ahura Mazda, 

non de Zarathushtra. 
Ensuite, ce texte est censé avoir été prononcé avant la création du 

monde, ‘‘avant le ciel, l’eau, la terre, les plantes, le taureau, l’homme, 

le soleil”, mais ‘après la création des Amoëa Spontas”” (Y. 19. 8). Et en 

effet, les Amaëa Spontas, et eux seuls, accomplissent l’investiture d’Ahura 

Mazda, objet du texte. 

2? Essai de traduction anglaise: “Just as He is to be chosen by the world, so has judgmert, 
according to Justice itself, of the deeds of the world been given, from Good Mind, to 
Mazda, and Dominion to Ahura, whom they have given as shepherd to the humble” 

3 Par exemple J. Modi, The Religious Ceremonies and Customs of the Parsees (Bon- 
bay, °1937), p. 327. !     

 



  

  

EXÉGÈSE DE L’AHUNA VAIRYA 139 

Plus loin, au 8 12 de Y. 19, un reflet paraît subsister du sens de chacun 

des deux membres introduits respectivement par ya6@ et aôd: yaba im 

vispangm mazistam Einasti “Ya@a etc. l’enseigne comme le plus grand 

de tous les êtres”, tandis qu’ aôa ahmäi dämqn Einasti “aa etc. enseigne 

que les créatures lui appartiennent”: on voit clairement que le sujet de 

yaôä ahü vairyô est Ahura Mazda lui-même. Il n’est pas jusqu’à la 

relation de symétrie ou de réciprocité, signalée ci-dessus entre les deux 

membres, qui ne transparaisse au $ 14: yat dim dämabyô Einasti mazda 

i0a tom yat ahmäi dämaqn: “(les mots) mazda (etc.) enseignent que de 

même qu’il est pour les créatures, ainsi les créatures sont pour Lui.” 

Enfin, le $ 15 relate comment, aussitôt promulgué l’Ahuna Vairya, 

le Mauvais a été vinculé: hiôwat akô abavat, Ahura Mazda prononçant 

sur lui l’interdit: “Ni nos esprits, ni nos doctrines, etc., ne concordent.” 

Ceci, en annonçant le grand Choix, confirme la valeur pleine que nous 

avons donnée à vairyô dans yaôä ahû vairyo: “De même qu’il est à 

choisir par le monde.” 

@  



  

     



  

  

Abura Miora 

Le culte de Mithra, à l’époque ancienne de l’histoire ira- 

nienne, n’a pas été partout et toujours également favorisé. 

Les gâthâs l’ignorent totalement. Sans déduire de là qu'il 

ait été positivement combattu par Zoroastre, on peut dire 

à coup sûr que le réformateur n’a pas travaillé à la gloire 

du vieux dieu. 
Cette gloire était réelle dans les milieux étrangers à la ré- 

forme. Les parties anciennes et métriques des yaëts témoi- 

gnent de la survivance du Mithra indo-iranien; bien plus, 

le yaët 10 nous iait connaître un Mithra plus important 

et mieux dessiné que le Mitra védique. Il est presque légal 

d’Ahura Mazdäh. Entre les époques indo-iranienne et aché- 

ménide, la religion de Mithra s’est enrichie. 

Un autre indice prouve qu’elle s’est aussi étendue. La 

Perse propre a sans doute connu un *Missa, hérité directe- 

ment d’une époque de communauté : l’élamite Mi-is-$a en 

témoigne (Meillet-Benveniste, Gr. du v.-p., $ 15). Mais, la 

forme Mithra (aussi Mitra), qui figure sur les inscriptions 

en vieux-perse, se dénonce par son phonétisme comme 

étrangère à la Perse propre, et c’est la seule qui survive en 

moyen-iranien et en persan : preuve que le culte de Mithra 

jouissait d’une force d'expansion suffisante pour supplan- 

ter en Perse l’ancien *Missa. 

Cet enrichissement et cette extension annoncent l’époque, 

qui n’est plus très éloignée, où la religion mithriaque, répan- 

due d’un bout à l’autre du monde iranien, en franchit même 

les limites et conquiert, presque en même temps, à la fois 

l'Inde et le monde romain. Un tel succès a dû porter om- 

brage au mazdéisme, dont les derniers Arsacides, puis les 

Sassanides tenaient à faire leur religion d’État, On doit s’at-  



  

142 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

tendre à trouver dans l’Avesta la trace d’une opposition à 

la religion rivale. 
A côté du pur enseignement de Zoroastre, contenu dans 

les gâthâs, le canon mazdéen comprend des morceaux re- 

latifs à des cultes étrangers à la réforme et de tradition indo- 

iranienne, mais plus ou moins adaptés à la foi nouvelle. 

C'est ainsi que Mithra, d’abord ignoré des gâthâs, repa- 

raît dans le yaët 10 aux côtés d’Ahura, dans la locution duelle 

mi@ra ahura, substitut de l'expression indo-iranienne qui 

accouplait Miträ à Védruna. Dans ces locutions, l’ordre des 

termes est commandé par une règle de morphologie selon 

laquelle le terme le plus court se place en premier. (Voir à 

ce sujet E. Benveniste, BSOS, VIII, p. 405, et mes Composés 

de l'Avesta, $. 72). 

La locution avestique figure au yaët 10, strophe 713: 

otada nô jamyät avahai « que viennent à notre secours 

miôra ahura brzanta Mithra et Ahura les sublimes ». 

Le second vers est repris à la strophe 145 : 

omiôra ahura brzanta Mithra et Ahura les sublimes, 

aôyaÿaha artavana (yazamaide) non menacés, justes, 

sträu$ta mähaméa huvarëa et les étoiles, la lune, le soleil ; 

urvarà pati barsmanyäà . par les plantes du barsman ; 

miOram vispanäm dahyunaäm  Mithra de toutes les provinces 

dahyupatim yazamadai le maître-de-province, nous 

[les vénérons ». 

La forme métrique de ces deux passages en garantit l'an- 

cienneté. Les rédacteurs tardifs les ont admis tels quels 

dans l’Avesta. D'autre part, le second au moins constitue 

une formule susceptible d’être réemployée par ces mêmes 

rédacteurs pour les besoins du culte. On en a un premier 

indice dans la présence du 1er yazamaïde, qui est due évidem- 

ment à une interpolation, puisqu'elle rompt le mètre. 

Mais, le témoignage des parties tardives de l’Avesta est 

tout à fait formel. On lit au yasna 2. 11: 

oahumya zaubrai barsmanaiëa «avec cette libation et ce bars- 
[man 

ahura mi@ra brzanta  



  

  

AHURA MIÜRA 143 

aôyajaha artavana | äyese yesti …. j'appelle au sacrifice 
er. etc. 

dahyupaitim äyese yesti … j'appelle au sacrifice 

Au y. 1. 11: nivaëdayemi hankärayemi ahuraëibya miraëi- 
bya barozanbya aiôyejamhaëibya etc. sfäranam etc. «je dé- 

die, j'accomplis pour Ahura et Mithra les sublimes, non 
menacés etc, des étoiles etc. » 

Les deux morceaux ont utilisé la strophe yt 10. 145, le 
premier à peu près telle quelle, sauf à remplacer yazamaide 
par äyese yesli, ce qui détruit le dernier vers; le second, en 

portant les mots à un autre cas, ce qui ruine entièrement le 
mètre : des deux côtés, le réemploi est flagrant. 

Or, en reprenant la locution miôra ahura, les rédacteurs 

en ont chaque fois inversé les termes. Ce ne peut être par ha- 
sard. La vogue croissante du culte de Mithra imposait cette 
précaution aux organisateurs du mazdéisme. Sans vouloir 
s'opposer au culte lui-même, dont ils désiraient au contraire 

accaparer le succès au bénéfice de leur Église, ils ont dû 
veiller d’autant plus à combattre la primauté du dieu : aussi 
n’ont-ils donné à son nom, dans les parties de l’Avesta com- 

posées par eux, que la place qu'il tient dans leur système : 

ils l’ont mis en second, après Ahura. 

Liége. J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

  
 





  

  

Etymologies Avestiques 

Par J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

1. av. °éingha- 

éingha- ‘ griffe” (pa86.éingha- ‘ aux griffes écartées ”’), auquel 

répond pers. éäng “ griffe, serre, poing ; crochet ”’, suppose un radical 

de type I *gen-g- qui se retrouve au degré o à la base de pers. käng 

‘aile, bras, branche ”’. 

Le type IT *qn-eg- (enregistré par Walde-Pokorny, p. 391), apparaît 

dans une série de mots germaniques désignant eux aussi soit une partie 

du corps de forme recourbée, soit un instrument ou objet de même 

forme ; il présente, encore comme le type I, les degrés e et o: par 

exemple ags. hnecca ‘‘ nuque, arrière de la tête”, en face de v. isl. 

hnakki ‘ nuque ”, hnakkr ‘‘ ancre ”, etc. 

Le type I au degré o, mais avec -d- au lieu de -g-, figure en lituanien, 

sanskrit et grec (W.-P., ibid.), notamment dans gr. «évôo glosé chez 

Hésychius par dorpdyalor et dans xé6vôvlos qui comporte les 

sens de ‘ articulation des doigts, poing ”. 
Ces rapprochements éclairent à souhait, tant pour la forme que 

pour le sens, les termes iraniens jusqu’à présent inexpliqués. 

2. av. varoka- 

En face de vélça- ‘‘ jeune pousse ?” auquel correspondent comme 

on sait av. varosa-, pers. gurs ‘ cheveu ” (et aussi v. sl. vlasü, même 

sens, etc.), le sanskrit possède, avec gutturale maintenue, le terme 

valkä- ‘* aubier ”’ qui explique av. varoka-, pers. bärg ‘ feuille ”. 

3. AV. aéana- 

Dans la liste de maladies de Vidévdät 20, 3, figure le terme azana- 

dont la signification exacte et l’étymologie sont inconnues. On peut 

l'expliquer par le vieux mot représenté notamment par lat. 2nguen, 

gr. a0mv ‘ glans, tumeur ”, et lui attribuer ce dernier sens de “ tumeur, 

hernie ”” qui du reste est également celui de v. isl. dkkr. 

4. av. gaôa- 

La racine d’av. gaôa- ‘ voleur, bandit ”, auquel correspondent 

pehl. ga, paët. yal, fournit en sogd. le verbe yô- “ voler ”. Il faut 

en rapprocher avant tout skr. gédhya- épithète du butin ‘“ dont il 

  
 



  

  

146 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

*O 66, 
faut s'emparer ”, dgadhita-, péri étreint, embrassé ”. Il s’agit 

d’une racine indo-iranienne *ghadh- ‘‘ se saisir de, voler ”. 

Elle se retrouve dans m.-irl. gataim “‘ je vole, j’enlève”. M. H. 

Vogt, qui a rapproché ce mot des termes iraniens précités (apud 

G. Morgenstierne, Etymol. Vocabul. of Pashto, p.24), néglige les faits 

sanskrits. Inversement, Walde-Pokorny, p.532, cite les formes 

celtique et sanskrites mais ignore les iraniennes. Les deux notices se 

complètent : l'accord entre l’iranien et l’indien s’en extrait de lui- 

même. Il annule le problème qu'aurait suscité la présence d’un terme 
dans l’un seulement de deux dialectes si étroitement apparentés. 

À l’autre extrémité du domaine indo-européen, le celtique, avec 

son gataim, n’était peut-être pas non plus isolé. En effet, lat. praeda 

“butin”, qu'on fait venir habituellement (cf. Ernout-Meillet) de 

*prai-hedä (rac. *ghe(n)d- ‘ prendre ””, W.-P., p. 589), représente aussi 

bien un *prai-hadha (dont le dh donnait d entre voyelles et dont l’a 

post-tonique aboutissait à e). 

L'ambiguité n’est pas limitée à la forme latine. Ainsi, les termes 

lettes et lituaniens, lett. gäds “ provision ”, etc., que Walde-Pokorny 
range, p. 532, sous *ghadh-, peuvent aussi bien continuer le degré o 

de *ghe(n)d-. Le celtique possède, à côté de gataim rattaché à *ghadh- 

par W.-P. à cause de son a radical, un cymr. genmi représentant 

*ghend-. La coexistence des deux racines en latin n’aurait donc rien 

de surprenant. D'une façon générale, entre deux racines de sens voisin 

et appelées à se confondre phonétiquement dans plusieurs langues, 

il était inévitable que se produisent des contaminations de sens et de 

forme qui rendent impossible un départ strict entre leurs représentants. 

5. av. xrvantam 

ærvantem ‘‘ cruel ”” a été posé par Bartholomae comme un dérivé 

en -vant- de xrü-. Mais on attend régulièrement *ærü-mant-. Il s’agit, 

selon J. Wackernagel, XZ., 43, p. 278, d’une ‘* Reimende Umbil- 

dung ” sous l'influence d’aiGivantem qui forme couple avec le mot 

considéré. Mais cette hypothèse est inutile si l’on invoque, après 

M. E. Fay (KZ. 45, p. 131), lat. cruentus. On part d’un *cruen-/*xrvan-, 

thème en -n- en face des thèmes en -r- et en -s- (abondamment attestés) 

et pourvu, selon un phénomène banal, d’un élargissement par dentale. 

M. Fay a seulement omis de constater que l’unique forme attestée 

ærvantom est ambiguë et autorise à poser, contrairement à Bartholomae, 

un ærvanta- thématique, identique à lat. cruentus. 

 



  

ETYMOLOGIES AVESTIQUES 147 

6. av. srifa- 

On lit Y£., 10, 113, que les srifa de chevaux rétifs s’agitent. 

Bartholomae traduit ‘‘ naseaux ”” d’après skr. çpra- f. “ nez ”, alors 

qu’il ne sait comment concilier les deux mots. En réalité, il résulte 

de deux études publiées depuis, l’une par M. Leumann, l’autre par 

M. Charpentier, que le rapprochement est juste, mais que c’est le 

sens admis qui ne l’est pas. En effet, Leumann, ZF., 39, p. 209, a 

bien vu qu’on n’a pas à supposer avec Bthl. un indoir. *fripha-. 

On part de *fip-ra- d’où d’une part skr. çépra- n. (à côté de çipra- f.) 

et d’autre part iran. *sifra- qui devient par métathèse srfa-. 

Le sens de skr. çipra- a été déterminé par Charpentier, XZ., 46, 

p- 26 seq.: “ poil, en particulier poil de barbe, cheveu ”” (c’est-à-dire 

‘poil de la tête”). En conséquence, il faut entendre par srifa les 

“poils sur la tête du cheval”. Cette signification se retrouve précisé- 

ment, en même temps que le suffixe en -r-, dans lat. capronae “* crinière 

“ cheveu ” (*k,2p-ro-lo-). 
4 A 

sur le front du cheval ”, à côté de capillus 

7. av. dazgra- 

L’adjectif de couleur dazgra- dérive de la racine qui est à la base 

de skr. dhüsara- ‘‘ couleur de poussière ?”, lat. fuscus, etc.—Les formes 

latines fuscus et jurvus semblent s'opposer entre elles comme cascus 

et les dérivés germaniques tirés de la même racine à l’aide du suffixe 

*-wo- (cf. Ernout-Meillet). Mais furvus peut être interprété autrement, 

de manière à ne pas laisser isolé le -g- de dazgra- : Bartholomae pose 

*dhuzgwo- > fulvus, avec un *-wo- parallèle à celui de flavus. Cette 

interprétation, à son tour, demande à être modifiée si l’on veut essayer 

de rendre compte de la différence de vocalisme radical entre fulvus 

et dazgra-. 
En fait, fuscus, comme cascus, priscus, etc., contient un ancien 

*-gvo-, dont la forme sonore apparaît dans *pro-pter-g"o- } protervus 

et fournit à fuscus un doublet *dhuz-g"o- > furvus.—Brugmann a noté 
comme caractéristique des suffixes à gutturale cette alternance de la 

sourde et de la sonore. Il a signalé en second lieu l’alternance entre 

formes thématique et athématique de ces mêmes suffixes. On peut 

donc s’attendre à trouver, en face de *-g“0-, *-g"0o-, les formes *-q®-, 

*_-gv-. Les premières portaient le ton, avec vocalisme zéro de la partie 

présuffixale : *dhus-gv6- > lat. fuscus, *dhuz-g"6- > lat. furvus. Dans 

la forme athématique, au contraire, le ton était mobile et le thème — 

en l'occurrence la voyelle radicale — devait se présenter à certains 

   



  

  

148 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

cas au degré long: *dhz(w)z-g- d’où av. *dazg-. C’est cette dernière 

forme qui aura été, à cause de son incommodité, pourvue secondaire- 

ment du même suffixe -ra- qui est dans skr. dhüsara- pour donner 

finalement av. däzgra-. 

8. g. dobaz-, etc. 

L’avestique possède d’une part un verbe g. dobaz-, j. bgz- ‘ soutenir ”?, 

sans étymologie connue? avec le dérivé g. dobqzah- ‘ soutien ”, et 

d’autre part les mots j. bqzah- et j. baënav- ‘ épaisseur ”, que l’on 

rapproche de skr. bahü- ‘ épais, gros ”, gr. raxus, etc. 

L’adjectif gâthique borvant-, lu correctement baz-vant- par 

M. H. S$. Nyberg, Die Religionen des alten Iran, p. 467, se range, par 

sa signification (‘ stützend ”’, selon le même savant), du côté de 

dobqz-, mais, par son b- initial, du côté de bqzah-. 

Inversement, c’est le sens de bqzah- et le db- de dobqz- qui apparais- 

sent dans une série de termes d'époque moyenne et moderne: deux 

d’entre eux sont cités par M. W. Henning, Ein Manichäisches Bet- 
und Beichtbuch, p.124, ce sont sogd. dB’nzg'wyy ‘ Dicke ”” et sariqoli 

diwez ‘‘ dick ”. On y ajoute aisément, d’après l'ouvrage de M. G. 

Morgenstierne, Indo-Iranian Frontier-languages IT, English-Iranian 

Index, yazghulämi dovuz “ thick ”, yidgha livzin ‘ feutre”, persan 

dabz ‘‘ épais, grossier (d’une étoffe) ””, etc: 
Ces chevauchements prouvent que les deux groupes n’en font 

qu’un, et telle est la conclusion de M. Henning, qui la confirme du 

point de vue de la sémantique en observant que dobqz-, dobqzah- sont 
traduits en pehlevi par stawr. Mais il reste à expliquer l’alternance 

des formes munies et dépourvues de d- initial. 

M. Henning, dans sa note succincte, pose simplement un original 

commun *dobqz-, d’où db- en gâthique, sogdien et sariqgoli, mais b- 

en avestique récent; il sacrifie du même coup l’irréprochable 

étymologie de bqzah-, baënav- par skr. bahü-, ete., et sans la remplacer 

par aucune autre. ; 

Or, la forme gâthique bozvant-, dont il n’a pas tenu compte, vient 

s'inscrire en faux contre son interprétation, qui fait attendre ici la 

même initiale db- que dans les autres formes gâthiques. En réalité, 

1 Ce paragraphe a été complètement remanié grâce à une communication écrite 
de M. Bailey renvoyant au passage de M. Henning cité plus loin. 

? M. J. Kuiper, à la p.9 des Sfellingen (en néerlandais) qui accompagnent son 
mémoire intitulé Die Indogerm. Nasalprësentia, Amsterdam, 1937, a révoqué en doute 

l'explication de Bartholomae par un ancien *dwanz-, mais sans proposer lui-même 
de solution. 

 



  

  

ETYMOLOGIES AVESTIQUES 149 

bozvant- postule une racine en b-, ce qui réhabilite l’étymologie par 

indo-eur. *bhengih- ‘‘ épaisseur, fermeté ”, et le d- de g. dabgz- et 

des autres formes qui le supposent est le même élément adventice 

qui figure notamment dans av. {kaë$a- “ doctrine ” en face de Kaëë- 

‘enseigner ” (cf., sur cette sorte de préfixes expressifs, A. Meillet, 

Ehrengabe W. Geiger, p. 234 seq.).—On observera qu’une notion comme 

celle d'épaisseur, de fermeté, de corpulence, prêtait naturellement à 

modification expressive.! 

La carte des formes de bgz- munies et dépourvues de l’élément 

d- est malaisée à dresser du fait que dans certains dialectes le traitement 

de *db- se confondait avec celui de *b-. Ainsi, sanglechi vazok ‘ fat, 

thick”” est ambigu.—En wakhi, au contraire, où *b- passait à v-, 

ba] “‘ thick ”” se dénonce comme provenant d’un mot à *db- initial. 

Mais, dans une partie au moins des autres formes où l’on a b-, 

à savoir dans j. bgz- ‘ soutenir ””, bqzah- et baënav- “ épaisseur ”” et 

dans baluchi baz “ beaucoup ”’ et baz ‘ épais ”, il n’est pas nécessaire 

de supposer onginairement un d- dont il n’y a pas trace et de poser 

autre chose que la ra”'ae nue, telle qu’elle est attestée à coup sûr par 

g. bavant- et qu’el. reraraît en dehors de l’iranien. 

9. av. xaoda- 

De même que le ph- de skr. phéna- ‘‘ écume ”’ en face de sogd. 

pêmak, etc., est un procédé expressif parallèle à l’s- de lat. spüma, 

de même, semble-t-il, la sourde aspirée à l’initiale de av. æaoôa-, 

v -p. sauda- ‘‘ casque, bonnet ” en face de skr. kuhara- ‘‘ caverne ”’, etc., 

gr. keÜ0w ‘* cacher ”, m. irl. codal ‘‘ peau ”’, joue le même rôle que l’s- 

de pamir. sk1ô ‘ bonnet haut en peau &e mouton ”. 

10. av. stija 

Bartholomae traduit stija de Yt. 10, 71, verabraynô . . . y stija 

nifainti hamara05, par “ combat ”. Mais on attendrait alors un locatif : 

‘dans un combat,” et c’est ainsi que traduit en effet M. Lommel. 

Puisque le mot est en fait à l’instrumental, il suffit d’y voir un nom 

d’arme, de la racine *(s)eig- qui donne gr. ori£w ‘“ piquer ”, etc., 

et, sans s- initiale, notamment skr. téjate ‘‘ être pointu”, av. tiyri- 

‘flèche ”, etc. L’avestique aurait ainsi conservé, en face de ces 

dérivés, un nom-racine à s- initiale. 

ce 1 Le p- de lat. pinguis 

après tout d'autre origine. 
gras ””, au lieu de l’ f- qu’on attend, n’a peut-être pas 

  
 



  

  

150 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

11. av. Æuiris 

Le nominatif singulier kuiris, V. 14, 9, suppose, comme l’a vu 

Bartholomae, un thème en -t- ou en -d-. Le commentaire traduit par 

‘armure de cou ” et explique “ qui s’attache du casque à la cuirasse ”- 

Il s'agit en somme d’une pièce articulée, permettant la flexion du cou: 

Or, le sanskrit possède un terme kora- pour désigner la ‘ phalange ” 

et aussi “l’articulation des doigts, des orteils, des genoux”. La 

racine s’en retrouve en iranien dans av. kava- ‘ bosse ”” (fra-kava-, 

apa-kava-). Nul doute que l’on doive poser un indo-ir. *kaura- à la 

base de kuiris. L’u de celui-ci est noté bref par tous les manuscrits 

sauf par Jp 1 et Mf 2 qui ont souvent la meilleure leçon et que suit 

ici l'édition Geldner. De même que souvent 7 doit être lu a (par 

exemple dans vüamuhaiti- pour vaitahvati-, etc.), & représente ici au. 

Il reste à fixer le thème et à expliquer la dérivation du * kauris ainsi 

obtenu. 

Pour commencer par l'interprétation la moins vraisemblable, on 
pourrait songer à un dérivé en -id- comparable à ceux qui, en grec, 

se tirent de noms de parties du corps ou d’animaux (cf. Chantraine, 

La formation des noms en grec ancien, p. 336 seq.) : par exemple yerpu8- 

(à long en homérique, bref en prose attique, cf. Vassalini, Riv. Indo- 

greco-italica, ïi, p. 253), ‘ gant ”’. L’objection est que ce suffixe ne se 

retrouve ni en iranien, ni en sanskrit, bien qu’il semble antérieur au 

grec, au moins par sa première partie ?, ainsi qu’en témoigne hitt. 

kesri- ‘* gant ?”.1 

Il est beaucoup plus simple et plus sûr de poser un kaurit- qui 

dérive de *kaura- comme skr. daksinit ‘‘ avec la main droite ” dérive 

de däksina- ‘‘ droit ”. Le nom de l’armure de cou est donc, en dernière 

analyse, l’emploi comme substantif d’un adjectif signifiant littérale- 

ment ‘ possédant articulation ” ou bien ‘ couvrant une articulation ?’. 

12. av. maroyäa- 

Av. marayä-, persan müry ‘ prairie, pâture ” est le nom d’action 

ou d’objet correspondant aux noms d’agent gr. auopBos ‘‘ compagnon, 

berger ”, auopBevs “ berger ”, etc. 

13. av. karana- 

Le mot karana- m. ‘ terme, etc.’ de Bartholomae doit en réalité, 

ainsi que me le signale M. Nyberg, être posé sous la forme karan-. En 

1 Sur ce mot et le nom de la main, voir mon article du BSL. de 1938, p. 211 sq. 

 



  

  

ETYMOLOGIES AVESTIQUES 151 

effet, les seules attestations qui ne soient pas ambiguës sont les 

nominatifs pluriels vispe karanô, reconnus athématiques par Bthl. 

lui-même. D'autre part, le persan karän (avec métathèse : Xkanär) 

suppose un accusatif à prédésinentielle longue, comme ravan suppose 

urvänom, ce qui implique un thème consonantique.—Les raisons pour 

lesquelles Bthl. a posé, contre ces évidences, un thème en -a- sont 

apparemment les suivantes. En premier lieu, l’existence des composés 

akarana-, düraë.karana- et éa@ru.karana- ; maïs ces mots contiennent 

l'-a- de composition qui se retrouve dans *2rodvô.dmhana- en face 

d’dmhan- etc. (cf. mes Composés, p.37). En second lieu, -an- forme 

d’habitude des neutres, à en croire le Wôrterbuch aux mots srayan- 

“beauté ”, masan- ‘ grandeur ”, mazan- “id.”, or karanom est 

masculin ; mais les trois mots cités sont ambigus et c’est arbitraire- 

ment que Bthl. y voit des neutres alors qu’il pose par ailleurs, sans 

plus de nécessité, un barozan- masculin. En réalité, karan- peut être 

a priori aussi bien masculin (proprement nom d’agent) que neutre 

(proprement nom d’instrument ou d’objet). On peut seulement 

s'étonner qu’en fait, bien que désignant un instrument ou objet, 

il soit masculin. Mais l’objection vaudrait aussi pour un thème 

karana-1 

Cela dit, le neutre qu’on attend se retrouve dans le gr. rélos, 

qui comporte le sens de ‘* terme, extrémité ” : cette concordance irano- 

grecque s'ajoute à toutes celles que l’on connaît. Sans doute, les 

suffixes diffèrent, mais on sait qu’ » et s alternent fréquemment dans 

la dérivation indo-européenne. D’autre part, les radicaux ne sont pas 

exactement superposables, mais le Æ conservé n’oblige pas plus à 

séparer karan- de rélos que le c de skr. abhicara- “* serviteur ”” (en 
face de parikara- ‘‘ id.) n’est de nature à ruiner le rapprochement 

avec gr. aupiroos, lat. anculus. 

14. av. duduwi 

Le composé duduwi.buzday- ne figure que dans le F., qui le donne 

comme un substantif — parmi les termes de droit pénal — et le traduit 

par “acte d’angoisser ”.  Littéralement, il s’agit d’un bahuvrihi: 

“ dont l'esprit est —?— 7”. Le premier terme, que Bthl. suggère de 

rapprocher d’all. faub etc., a toute chance, avec son 2 final, de 

répondre à un simple en -ra-; d’autre part, la syllabe initiale du, 

de redoublement, n’a pas plus d’importance que n’en a par exemple 

1 Pour le ‘“ terme ” conçu comme animé on songera au lat. terminus. 

   



  

  

152 J. DUCHESNE-GUILLEMIN— 

celle de skr. da-dru-ka- ‘‘ peste ””’ en face d’av. druka- ‘* id.’ (rapproche- 

ment déjà vu par Justi, LF., 17, p. 88, et redécouvert par M. Krogmann, 

KZ., 65, p. 141, et par moi-même). On aboutit en fin de compte à un 

simple en -ra- et sans redoublement ; dubra-, qui est identique à gr. 

rupAôs. Ce dernier a, comme on sait, le sens général de “ privé de 

sensibilité ”, ainsi qu’en témoigne le passage maintes fois cité de 

l’'Oedipe Roi, 371: rupAos ra Tr” dra rôv re voûy ré T” ouuar’ el. 

Le châtiment désigné par duduwi.buzday- consiste donc à faire perdre 

connaissance, sans doute à force de coups. 

On montre au paragraphe suivant que la racine de duduwi-, 

gr rupAos se retrouve ailleurs en avestique. 

15. g. dvafsa(h). 

Sur le sens de g. dvaf$a-, dvaf$ah-, il y a divergence entre l’avis 

de Geldner:  ‘supplice, tortionnaire”” et celui qu’exprimait 

Bartholomae dans ses Arische Forsch., 2, p.177: ‘ destruction ”. 

Chacun des deux savants semblait n’avoir considéré qu’un seul des 

deux passages où le mot figure. De part et d'autre, il s’agit de mauvais 

traitements infligés aux partisans de la Druj par Mazdäh ou par 

Aÿa ; mais le contexte diffère. 

Au Y., 44, 14, le mot est associé à qstaséä ‘ traitements hostiles ?’, 

à ni morqgëdyäi ‘ abattre à terre” et à singm ‘ mise en pièces ”, 

péripéties d’un combat dont rien n’indique qu'il se termine par une 

destruction, d'autant moins que la strophe suivante parle encore des 
mêmes partisans de la Druj, rangés en bataille contre ceux de l’Aëa. 

Au Y., 53, 8, au contraire, les mots doraz& morai@yaoë ‘‘ par le lien de 

la mort” ne laissent aucun doute sur l'issue du conflit, mais c’est 

l’idée de “ torture ”” qui cette fois ne ressort pas clairement. Il semble 

donc que Bartholomae n’a pas vidé la question en se ralliant, dans le 

Wôrterbuch, à la traduction par ‘ tourment, supplice ”. Une seule 

notion est commune aux deux passages, celle d’un ‘“ acte violent, 

entraînant ou non la mort ”. Des parallèles fournis par les littératures 

avestique et pehlevie permettent de préciser ce sens. 
Au Y., 9, 28, le châtiment réclamé pour des malfaiteurs n’est 

spécifiquement ni la mort ni la torture, c’est ‘ qu’on leur enlève la 

force de leurs pieds, qu’on leur obscurcisse l’entendement (ou: qu’on 

leur arrache les oreilles), qu’on détruise leur esprit ” (cf. W. Havers, 

IF., 25, p. 382). 

 



  

  

ETYMOLOGIES AVESTIQUES 153 

Dans le Bundahiën, I, passage publié par M. H. S. Nyberg, 

JAS., 1929, i, p. 210 seq., il n’est dit ni qu'Ohrmazd tue Ahriman ni 

qu’il le torture: il le rend impuissant (akär) et sans connaissance 

(aB68). 
Ces passages suggèrent de rapprocher dvaféa(h)- de duSuwi.buzday- 

et d'y voir l’acte d’ ‘ assommer ”, de “ frapper de confusion ”. Par 

sa structure morphologique, dvaféa- { *dhw-ebh-so- est exactement 

comparable à skr. drapsä- “ liquide dégouttant ”, av. drafsa- “ éten- 

dard ”” € *dhr-ebh-so-, et accessoirement il rime avec af$a- ‘‘ dommage ”, 

de sens voisin. Son radical *dhw-ebh- est le type II répondant au type I 

*dhew-bh- contenu dans duduwi-, gr. rupAos et ailleurs. 

  
 



  

Sonderdruck aus Indogermanische Forschungen Bd. LIV. 
Verlag Walter de Gruyter & Co. Berlin und Leipzig. 
  

Aw. ÿraëtaona-. 

H. Lomme] hat bewiesen (IF 53, 165ff.), daB einsilbiges 
-a0- nie für ursprüngliches -ava- steht. $S. 183 erwähnt er als 

‘ scheinbare Ausnahme den immer dreisilbigen Namen Sraëtaona-. 
Weil er das Wort auf *träitavana- zurückgehen läfit, sucht er 

es als dessen Verkürzung, zusammen mit RV. traitané- zu er- 
klären. ,,Es ist aber nicht ersichtlich, warum (nach welchem 

Vorbild) in der einen und der andern Sprache eine Verkürzung 
eintrat, die beidemal nicht dieselbe ist . . .‘“ — Tatsächlich 
kann traitané- nicht als Verkürzung eines *traitavana- gelten, 
sondern ist regelmäfliges Patronymikum zu trité- (vgl. aw. 
jämäspana- zu jämäspa- usw.). Andrerseits verhalten sich 
aw. Sraëtaona- und skr. *träitavand- (es ist ein dvaitavandt- 

SB. belegt) zu einander wie z. B. (su)dävne zu dävéne, ver- 
treten also ein und dasselbe :.-ir. *träitavn-4-. 

Nun wurde trité-, zuletzt von J. Wackernagel (NGG 1909, 
S. 61 Fn.), als Kurzname für “*tri-tavan(a)- ,,der dreifach 

starke‘ gedeutet. Man braucht nur, um die ErschlieSung des 
ganzen Problems zu treffen, ausschliefilich-die Form *tri-tavan- 

anzunehmen: dann ergibt sich als Patronymikum, auf nor- 
malem Weg, unser *träitavn-6-. Vgl. RV. gairiksité- ,,Sohn 
des girikgit-‘°, 

Für nähere Erürterungen verweise ich auf mein demnächst 
erscheinendes Buch: ,, Les Composés de l’Avesta‘ (Bibl. 

de la Fac. de Philos. et Lettres de l’Université de Liége). 

Lüttich, J. Duchesne-Guillemin. 
Institut Oriental de l’Université. 

 



  

  
Autres Langues 

Iraniennes 

   



  

   



  

  

NOTES ET INFORMATIONS 

Tàa *Aôaod. 

Ce toponyme nous est rapporté par le seul Constantin Porphy- 

rogénète, au seul passage qu'a étudié ici même M. H. Grégoire, 

p. 295 sq. Seul parmi les modernes, F. Westberg s’en est occu- 

pé, dans son article sur le « Toparcha Gothicus », Mém. Pétersb. 1902, 

en insérant simplement dans sa reproduction du même passage 

(p. 98) la conjecture : (die Landzunge Tender ?). 
Le texte indique de manière explicite qu'il s’agit de la côte qui 

s'étend à l'Est du Dniéper jusqu’au golfe de Pérékop. Or, les sables 

des courants venus de l’Est se sont déposés là en plages et en bancs 

qui caractérisent éminemment cette côte et l’opposent à la côte 

Ouest. Celle-ci, moins méridionale, n’a presque rien reçu de l’ap- 
port marin et présente le rebord de la steppe dans son état primitif 

de falaise. Il y avait donc le choix, pour les Turcs, les Slaves, les : 

Grecs et avant eux pour les Scythes qui voulaient mettre pied à 

terre près de l’embouchure du Dniéper, entre une côte élevée, à 

l'Ouest, et une côte basse, à l’Est. Il ne serait pas surprenant que la 

toponymie en garde :: souvenir. 

Avant de voir s’il en est ainsi, on peut éliminer préalablement le 

turc, le slave et le grec, qui ne donnent aucune solution, pour ne 

conserver que l’iranien. en rappelant que d’autres noms de lieux 

de ces parages appartiennent plus ou moins clairement à cette der- 

nière langue (1): le nom même d’Euxin est d’origine iranienne, 
comme l’a brillamment montré M. Vasmer, Die Iranier in Süd- 

russland, 1923, p. 20 ; l’arrière-pays de la côte qui nous occupe 

s’appelait d’un mot qui semble iranien, ’Afuxm en rapport avec 

lat. abies, et que traduirait de loin le gr. ‘YAain et plus exactement 
le tardif Pidea, dérivé de æérvçs « pin » cf. Vasmer p. 67. 

Au large de la côte occidentale, une petite île, abrupte comme 

la côte elle-même, s’appelle aujourd’hui Berezänt, et il est rai- 

sonnable d'y voir, avec Vasmer p. 64 sq., un ancien-iranien brzant- 

«haut », bien qu’on n’en ait pas d’attestation ancienne. Le terme 

a même pu s'appliquer à la côte, où se trouve aujourd’hui un liman 

(1) Il m'est agréable de noter que M. P. Wittek, examinant le Porphyro- 

génète avec M.Grégoire, a senti que tà Adaoä ne pouvait s’expliquer que par 

l’iranien. Je lui suis reconnaissant d’avoir bien voulu confier à mes jeunes forces 

d’iranisant le petit problème posé par ce terme.   
 



  

  

158 BYZANTION 

de Berezdni, d'autant plus que l’île ne faisait qu’un avec elle jus- 

qu'au v° siècle, c’est-à-dire jusqu’après l’arrivée des Scythes dans 

le pays (Ebert, Südrussland im Altertum, 1921, s.v.). 

Quoi qu'il en soit, la possibilité est établie d’un terme scythe 

s'appliquant à la côte orientale, en en marquant le contraste avec 

la côte Ouest. Or, adara- est bien attesté en avestique, dialecte 

qui représente le même stade de l’iranien que le scythe, et il y est 

pourvu du sens d’« inférieur, situé en bas ». C’est le correspondant 

du sanskrit ddhara-, du latin inferus-etc. Les bancs et les grèves 

qui portent aujourd’hui les noms de presqu'île de Kinbourn, d’Ile 

longue et de presqu'île ou île Tender ou Tendra méritaient bien 
le nom de « régions basses ». 

Ce nom s’est effacé, à l’époque grecque, derrière celui du héses 

Achille, auquel toute cette région maritime était consacrée, ainsi 

qu’en témoignent l’archeologie et l’épigraphie. Hérodote et Stra- 

bon parlent de l ’AyAlisos ôpduos et seul le Porphyrogénète con- 

serve l’ancienne appellation. Une raison toute semblable expli- 

querait l’éclipse de brzant- dans l'hypothèse — qui s’en trouverait 

confirmée — de M. Vasmer sur l'ancienneté de Berezänt: l’île, 
colonie ionienne, était consacree, d’où son nom d’ *Aooc. 

Le nom rà ’Aôagd n’a pas disparu sans trace. Mais, les différentes 

parties de la côte orientale auxquelles il convenait également bien 
ont aujourd'hui des noms divers. Dans celui de la presqu'île Kin- 

bourn, du turc Kil-bournou, semble transparaître le nom d’Achille : 

le premier terme ne s'explique pas autrement (!) et le second veut 

dire « cap ». — L'île Longue a un nom russe.— Enfin, le nom de la 

presqu'île ou île (selon les alternatives de la lutte entre le sable 
et l’eau) de Tender/ Tendra est l'aboutissement régulier de l’an- 

cien tà ’Aôapd. Celui-ci a d’abord donné * Taôapé, par la même 

soudure qui est survenue dans T0 ’/xômoy = Toxdviov, mieux 
encore dans tü "Afaoa> Té£aga, ta Té£aga (cf. P. Wittek, Byzan- 

tion X, 1935, p. 48 n. 3). Puis, le premier a est passé à e comme 

(1) L'idée de retrouver *AyAAedç dans Xil est de M. H. Grégoire.— M. P. 

Wittek l’approuve : « la chute de la voyelle initiale qui ne porte pas d’accent 

est tout à fait naturelle ; et d’autre part, dans les transcriptions grecques de 

noms turcs, 7 représente toujours le ,3 turc, lequel se prononce en effct, dans 

beaucoup de dialectes, comme un È Il est donc permis inversement, de re- 

garder'un [31e un ,3 la transcription d’un y.» 

 



  

  

NOTES ET INFORMATIONS 159 

dans Zeparrénnyos, teocepdxorta etc., tandis que la dentale 

développait un » comme dans ’Avôpavo® él Andrinople (la ville 

d'Hadrien) etc., cf. Psaltes, Grammatik der Byzantinischen Chroni- 

ken, $ 1 à 8 et 163). Ainsi, le rapprochement de Westberg était fondé 

et il confirme le témoignage du Porphyrogénète sur le toponyme 

dont nous avons tenté ici une interprétation iranienne. 

J. DUCHESNE-GUILLEMNN. 

  
 



  

LE NOM DE LA CHORASMIE 

Par M. J. DucaesxB-GUIELEMIN 

Le nom de la Chorasmie, z'atrizemn duns l'Avesta, a été 

interprété par divers suvants, à là suite de Burnouf (cf. W. 

Geiger Ostiranische Kultur, p. 29, n.2) comme contenant zem- 

“terre” et un premier terme “hvara- “nourriture” non 

attesté en iranien ancien. Plus prudemment, Bartholomae 

s'ubstient, muis signale la possibilité de voir duns le premier 

terme un nom de peuple. Récemment, M E. Herzfeld, 

Altpersische Inschriften (1938). p. 183 et note 1, combine 

l'opinion de Burnout et la suggestion de Burtholomue, muis 

sans les corroborer, car rien n'indique ni que le toponyme z‘är, 

auquel il fait appel, contienne la racine “manger”, ni que lu 

contrée ainsi dénommée, au Sud du Demâvend, ait rien a 

voir avec le cours inférieur de l'Oxus. 

En réalité, aucune de ces explications ne résiste à une 

analyse morphologique du seul nom véritable de la Chorasmie, 

tel qu'il ressort d'une récente étude. M. Penveniste a 

montré, BSOS, VII p. 269 sq., qu'av. 2"airizsm n'est qu'une 

avestisation de lu forme pehlevie a'ärizm. La seule forme 

ancienne dont on doive tenir compte est denc v.-p. Lrärazmi- 

(var, Avarizmi-), avec l'adj. Ararazmiya- 

Ti final dénonce le mot comme un bahuvrihi. :Il ne 

peut donc signifier ni ‘‘terre des X'ära- comme le suggère 

Bartholomae, ni “terre qui est nourriture” ainsi qu'obligerait 

à l'analyser l'interpretation de Burnouf. mais seulement, à 

première vue: “(région) dont la terre est... ” C'est-x-dire 

que z'ära- doit être un adjectif, et on voit mal comment 

le rattacher à zar- “manger”, à moins de lui attribuer le 

sens, surprenant pour une épithète de la terre, de ‘comesti- 

ble”. On pourrait songer, en désespoir de cause, à un 

*hu-üra-“facile à cultiver”, de la racine de gr. ügéw, lat. arûre 

 



  

  

PROFESSOR JACKSON MEMORIAL VOLUME 161 

etc. Malheureusement, celle-ci manque totalement en indo- 

iranien. 

En présence de ces difficultés. il ne paraît pas inutile 

d'engager la recherche sur une autre voie, non exempte, il 

est vrai d'une forte part d'hypotbèse, en coupant Avä-razmi-. 

Pour expliquer le second terme, on part de la racine raz- 

qui fournit razan- etc. “règle, commandement”; le dérivé 

rasman- n'est attesté qu'avec le sens de “ligne de bataille, 
phalange”, mais il n'est pas interdit de lui attribuer, comme 
à razan- etc. le sens de “commandement” qui est celui de 

son Correspondant latin regimen. L'i final de X°arazmi- 
s'explique soit comme appartenant à une variante de 

*razman- comparable à staomi- en face de staoman-, 80ït 

comme suffixe de bahuvrihi à partir d’une variante *razma-. 

Du reste, la forme en -man- n'est pas inconnue en second 
terme de composé. Le premier exemple en est havä.ras- 

man-, nom propre interprété par Bartholomae comme 

“possédant des phalanges de kavis”, mais qui peut aussi bien 
signifier “soumis au commandement d’un kavi’. Le second 

exemple se trouve dans le nom propre açaoudvns, porté par. 
le satrape de Chorasmie auquel Alexandre eut affaire et par 

plusieurs rois d’Ibérie (cf. Justi, Zranisches Namenbuch). 
Ce nom est intéressant à deux égards : sa première syllabe 

reflète phonétiquement celle de h‘’ärazmi- (cf. x'aronah- 

>œaova-) et d'autre part il présente la variante pogiondvns 

qui contient le même à que hvärizmi-. 

Le premier terme hvä- se retrouve avec son à long dans 

v.-p. Avä-mrsiyu- “(la) mort par soi-même” et dans une 

série de composés avestiques ayant en l° terme l'adjectif- 

pronom de 3*** personne’. 

L'ensemble du composé n'est pas sans analogue. En 

effet, le pronom swa- et la racine raj- se combinent égsle- 
  

  

1 Ilgarde peut-être ici la trace $ initial du 2d terme, dont témoignent gr. 

Boéyo, Bpeyua °t 

  
 



  

  

162 LE NOM DE LA CHORASMIE 

ment en sanskrit pour designer un pays: svaräjya- “le pro- 

pre empire”, svarästra- ‘empire indépendant, nom de pays, 

selon Bühtlingk-Roth, danssle Mahäbhärata.” Sur le 
sens exuct à donner au second terme de Ava-razmi-, ce 

qu'enseigne M. H. S. Nyberg dans Die Religionen des alten 
Tran (1938), p. 65 et passim, projette une lumière inattendue. 

Selon li, les mots razar-, räzan-, razal- (auxquels s’ajout- 
erait notre second terme) signifient dans les gâthàs les 
“prescriptions religieuses” du milieu d'origine de Zara- 

thustru, de, cette communauté gâthique qui, dès avant que 
Zaratbustra n'’intervienne, tranche sur le reste du monde 

iranien. Or, on sait par ailleurs (cf. notamment l'article de 
M. Benveniste cité ci-dessus) que le point de départ de la 
religion zoroastrienne, l'Airyanom vaëjah-, n’est autre que 

la Chorasmie. Cette seconde appellation refléterait, dans 
notre hypothèse, le caractère particulier du pays gâthique 

en le désignant comme la contrée “qui possède ses propres 

prescriptions”. 

 



  

  
SUI DIALETTI IRANICI * 

La storia dialettale dell’Iran, che è ricca e varia — forse troppo 
ricca e varia — ci offre in compenso, per cosi dire, un asse di con- 

tinuità: l’asse che, partendo dall’antico persiano, passa per il 

pahlavi e fa capo al persiano moderno. Numerosi caratteri che 

distinguevano il persiano antico dagli altri dialetti iranici della 
stessa epoca si sono mantenuti fino ad oggi nel persiano moderno: 

caratteri di fonetica e di vocabolario. 

A) FoNETICA. 

1. La velare sorda k, che dava in antico indiano $, era 

in avestico s, ma in persiano antico #. Per esempio scr. da$a, av. 
dasa, pers. ant. *daÿa. Quel *daÿa si continua nel pahlavi -dah che 

a sua volta è diventato pers. mod. deb. 
2. Nello stesso modo la velare sonora (aspirata o no): 

scr. jrdyas- ‘corrente ’, av. zraya- ‘lago”, pers. ant. draya- 
‘mare’, drayäp, pers. mod. daryä (cfr. Amü-Daryä, nome del- 

- l'Oxo); ser. hasta- ‘ mano”, av. zasta-, pers. ant. dasta-, pahl. dast, 

pers. mod. dast ecc. 
3. Il gruppo tr si mantiene in sanscrito, e diventa ÿr in ave- 

stico, ma ç in persiano antico: putra- ‘ figlio ”, pudra-, puça-, pus, 

pes-ar. 
4. Il gruppo kw dà in sanscrito $v, in avestico sp, ma si sem- 

plifica in persiano antico in s: afva-, aspa-, asa-bäri- ‘ cavaliere”, 

quindi pahl. asvär, pers. suvär; ecc. 

* Conferenza tenuta negli Istituti di Glottologia di Torino e di Pisa 

nell’aprile 1964. Ringrazio l’amico G. Bonfante per il suo aiuto pre- 
ziosissimo. 

  
 



  

  

164 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
  

B) VOCABOLARIO. 

La parola ‘dire’ in sanscrito ed in avestico è tratta dalla 

vecchia radice indo-europea che troviamo nel lat. wox; ma in 

pers. ant. c’è invece gauba- che si continua nel pahlavi guft, per- 

siano goft. 

Quella continuità si à mantenuta attraverso sconvolgimenti 

storici, tra cui i più famosi furono la conquista dell’Iran da parte 

di Alessandro Magno, che mise fine all’uso del persiano antico, 

e quella degli Arabi di Maometto, che grosso modo pose fine all’uso 

ufficiale del pahlavi, cui sostitui il persiano moderno. 

Se, attraverso quelle rotture politiche, l’asse linguistico si è 

mantenuto, cid si dovette ad una volontà consapevole di salva- 

guardare la continuità culturale, oppure di ristabilirla. Il potere 

dei Sassanidi, il cui centro politico coincideva con quello degli 

antichi Achemenidi, intendeva restaurare tutta la grandezza di 

quella gloriosa dinastia. Il pahlavi, erede diretto dell’antico per- 

siano, detronizzd un dialetto assai differente, il partico, che 

aveva regnato per parecchi secoli. Fu lingua uffciale fino alla 
caduta dell’impero, avvenuta dopo quattro secoli e mezzo, sotto 

i colpi dei musulmani. E quando, nel secolo nono, si affaccid, sotto 

la dominazione islamica, un risorgimento nazionale, il suo stru- 

mento culturale, e specialmente letterario, fu naturalmente quella 
lingua pahlavi, ormai scritta in caratteri arabi: il persiano moderno. 

Allinfuori di quell’asse di continuità un po’ — diremo — arti- 
ficiale (benché il caso non sia troppo diverso da quello dell'ita- 
liano, del tedesco, ecc.), all'infuori di quell'asse, la situazione 

dialettale dell'Iran appare molto complicata; ma d’altra parte 

lo studio sembra ricco di prospettive. 
Non posso darvi la carta dialettale dell’'Iran, giacché quella 

carta non è ancora fatta. In parecchi casi non si sa come raggrup- 

pare i dialetti, e neppure come definirli. Difatti, si tratta spesso 

non di definire dialetti, ma bensi di determinare isoglosse singole, 

le quali, quando siano riunite in numero sufficiente, potranno 

costituire unità dialettali. 
I1 lavoro dell’Atlante linguistico dell’Iran è attualmente in 

corso, sotto la direzione del Prof. Redard, delie Università di 

 



  

  

SUI DIALETTI IRANICI 165 
  

Berna e di Neuchâtel. Le difficoltà in cui ci si imbatte potete im- 

maginarle. Adopera, com'è di norma, un questionario. Ora è sem- 

pre difficile far capire ad un uomo semplice, che non possiede 
capacità di astrazione, che quel che ci si aspetta da lui à la tra- 

duzione, non la risposta al quesito che gli si pone. Per esempio 
si vuol sapere come si dice in dialetto «hai male alla gamba » 

e l’uomo risponde « chi te l’ha detto ? ». O, mi raccontava Redard, 

era stata composta una proposizione: «questa donna non mi 

piace »; la risposta fu: « vendila! ». 

Anche supponendo compiuta l’opera dell’ Atlante, rimarrà sem- 

pre una difficoltà particolare per chi vorrà dedurne la storia lin- 

guistica dell’'Iran: vari spostamenti di popolazione, non sempre 
dovuti al loro carattere di nomadi, hanno perturbato la distri- 

buzione dialettale. In tre casi almeno, tale spostamento è stori- 
camente attestato, ma quanti altri ne sono avvenuti, di cui non 

v'è alcuna traccia, se non precisamente nelle perturbazioni lin- 

guistiche che si tratta di interpretare! 

T casi storici son: avelli dei Balocï, degli Osseti e degli Irani 

del Turfan. 
11 baloci è parlato nel Belucicistan, a mezzogiorno dell'Afgha- 

nistan, e in varie oasi del nord-est della Persia. Ma differisce molto 

dal paëto (la lingua iranica dell’Afghanistan) e dagli altri dialetti 

iranici vicini. La ragione à semplice e ben nota: i Baloci migra- 
rono dal nord-ovest dell’ Iran nel secolo decimo della nostrg èra. 

E in conseguenza del loro nuovo isolamento, il loro dialetto ha 

conservato certi arcaismi: vi si dice, per esempio, come in 

pahlavi, brät ‘ fratello ”, äp ‘acqua ’, roë ‘ giorno ” ecc. 
Gli Osseti sono una popolazione isolata fra popoli caucasici 

e rappresentano un avanzo della vasta espansione di nomadi 

scitici che occuparono una volta l’oriente e il settentrione del- 
l'Iran (nel senso più ampio del termine) estendendosi nell’area 

nord-occidentale fino a tutta la Russia meridionale (quindi il 

Don e il Danubio hanno nomi iranici) e, con una breve incursione, 

fino alla Palestina (quindi la città antica di Zxvdünos) e ad 

oriente fino al Sakastäna, oggi Seistan (al limite meridionale 

dell Afghanistan), e fino alla regione di Khotan su una delle due 

strade della seta a settentrione del Tibet. Oss-et-i significa / paese 

degli Os’, e Os rappresenta il nome antico di *Aoto che si legge  



  

  

166 J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 
  

in Strabone. C’era un altro popolo strettamente legato agli Osseti: 
gli Alani, il cui nome si spiega grazie a una ‘ legge fonetica * par- 

ticolare all’osseto. In osseto ‘ maschio” si dice nœl < *narya- 

avestico naïrya-; e ‘morire  mælin < *mar-ya-. Si vede che 

il gruppo -ry- à passato à -!-. Dunque gli Alani erano etimo- 

logicamente *äryän-, cioè arii: nome che si attribuivano anche 

gli antichi persiani, gli antichi indiani, e che si trova anche nel- 
l’Avesta. ' 

Altra ‘legge * curiosa: il gruppo antico -ÿr-, che dà in per- 

siano antico ç e altrove #r, diventa in osseto rt: quindi fürt 
‘figlio ’. È ovvio che l’osseto non va mai d’accordo con l’asse 
persiano antico-pahlavi-persiano moderno. Per -esempio ‘ sapere ” 

si dice zon, e il pronome personale di prima persona singolare, 

che era in sanscrito aham, in av. az2m, in persiano antico adam (e 

che manca nel pahlavi e nel persiano moderno che l’hanno 

sostituito con la forma del caso obliquo, man), è in osseto àz. 

“Quattro” si dice cuppar: cfr. av. éaÿwäro, contro il persiano 

Cahär, ecc. 

11 caso delle lingue di Turfan è ancora diverso. Turfan è quel- 
l’oasi sulla strada settentrionale della seta che fu per alcuni secoli 
occupata, fra l’altro, da varie popolazioni iraniche provenienti sia 

dalla Sogdiana, sia dall’Iran occidentale. Numerosi testi sono 

stati dissotterrati, ma tutti quei dialetti sono morti in quelle 
regioni da quasi un millennio. | À 

Ora, le scoperte di Turfan e di altri luoghi dall’Asia centrale 
hanno largamente contribuito ad ampliare, dai primi anni del 
presente secolo, le nostre conoscenze sui dialetti iranici medie- 

vali; e percid vi domando il permesso di soffermarmici qualche 

minuto (1). 
Sessant’anni fa, si conosceva soltanto uno dei dialetti medio- 

iranici, il pahlavi, l’anello tra il persiano antico e il persiano mo- 

derno. Di un altro dialetto si conoscevano soltanto alcune parole 

sotto forma di prestiti iranici in armeno, avanzi dell’iranizzazione 

dell’ Armenia sotto gli Arsacidi o Parti. 
Adesso si conoscono cinque dialetti di quella fase, a comin- 

(2) Cfr. W. HENnING, Mütteliranisch, « Handbuch der Orientalistik x, À 

IV, I, pp. 20-130; H. W. Baizey, Languages of the Saka, ib., pp. 131-154. 

 



  

  

SUI DIALETTI IRANICI 167 
  

ciare da questo dialetto dei Parti arsacidi. Si sa ora che il partico 

si scriveva a Nisa nella Partia antica (oggi in territorio soviético, vi- 

cino all’angolo sudorientale del Mar Caspio) nel primo secolo avanti 

Cristo; poi a Avroman nel nord-ovest dell'Iran attuale nel pri- 

mo secolo dopo Cristo, poi a Dura sull'Eufrate nel terzo secolo 

dopo Cristo, poi, in concorrenza col greco e col pahlavi, nelle 

iscrizioni sassanidi, e soprattutto in numerosi scritti della pro- 

paganda manichea. 
In molti casi, per quanto concerne la fonetica, il partico di- 

mostra di non concordare col pahlavi o più generalmente col- 

l’ ‘asse” persiano: per esempio ’z ‘io’ (pers. ant. adam); zryh 

(pahlavi drayäp, ecc.); z’n ‘ conoscere * (pahlavi dänam, persiano 

dänäm); pwhr ‘figlio’ (pahlavi pus); ëfr ‘quattro’ (pahlavi 

Cahär-), ecc. 
Per quanto riguarda la morfologia, manca al partico la co- 

struzione nominale per mezzo dell’antico relativo, il cui inizio si 
trovava nell’Avesta e nel persiano antico e che si à sviluppata in 

pahlavi e in persiano moderno (il cosiddetto izafat). Invece di 

quella costruzione, frequente in pahlavi (‘y o ‘’yg), il partico ne 

ha una, rara, per mezzo di y. 
Gli altri quattro dialetti medio-iranici sono stati scoperti re- 

centemente nell’ Iran orientale. Sono il sogdiano, il saco, il corasmia 

e il battriano. L’ultimo è ancora poco conosciuto, ma gli altri 
hanno tra loro caratteri comuni, in particolare la conservazione 

di desinenze nominali, la conservazione del genere grammaticale, 

la spirantizzazione di g-, d-, b-, in y, 6, B. 

Il sogdiano, dialetto della Sogdiana, la regione fra l’Oxo e 

l’Iassarte, fu noto dal quarto secolo in poi per l’uso che se ne. 

fece nella propaganda religiosa, sia buddista, sia manichea, sia 

cristiana. 
La fonetica del sogdiano presenta caratteri arcaici. Per esempio 

‘io’ si dice ’zw (av. azom, con 2 che ha valore di 6, dunque vi- 

cino à u); ‘ quattro * à éB’r. Per altri lati à più moderna. Credo 

che potrei dimostrare — se non mi mancasse il tempo — che il nome 

della donna, ‘ynë, veniva da un *yavni-kä, letteralmente ‘ giovi- 

netta ’. Il sogdiano ci offre anche un trattamento di -ÿr- in &: 

per esempio my$ ‘mithra”, che rassomiglia al trattamento di 

quel gruppo in persiano antico: ç. Offre addirittura caratteri comuni 

  
 



  

  

168 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
  

col persiano: »y68 ‘lodare” (pers. ant. gauba- ‘ parlare”), kun 

‘fare * (pers. kunäm), Éäma ‘ di me” (pers. ant. haëäma) e il po- 

tenziale; caratteri che si spiegano con l’ipotesi che i Sogdiani 

fossero una volta vicini dei Persiani. 

Il sogdiano sopravvive oggi nell yaynobï, parlato in una 

valle sola; ma l’yaynobi non corrisponde esattamente ad alcuno 

dei dialetti sogdiani attestati. Ne riparleremo. 
Il saka o saco fu scritto a Khotan, sulla strada meridionale 

della seta, dal secolo settimo al decimo. Si vede immediatamente 

la sua affinità col sogdiano: ‘io ” si scrive aysu, pronunciato azu, 
identico al sogd. ’zw. Ma tr non diventa #, bensi (come in certi 

testi sogdiani) dr: drai ‘ tre’. D’altra parte va d’accordo col per- 

siano (pahlavi e pers. mod.) nel trattamento di -rd- > -l-: ser. 

brhant-, av. borozant-, pers. ant. bardiya-, pahlavi buland, persiano 

mod. buländ; saka ula ‘alto’ < *rdva- (av. oroôwa-). Il fatto di 

fonetica più originale in sogdiano è senza dubbio il trattamento del 

gruppo ie. *kw, scr. $v, av. sp, pers. ant. , in $ (notato $$): per av. 

spontä ärmaîti-, part. (in armeno) sandaramet, il saka ha $$an- 

drämatä. (Questo fatto conferma, come ha visto il Bailey, la con- 

nessione dell’av. spanta con lo sl. ant. svgtt, lit. szveñtas ‘ santo *). 

Fra i caratteri comuni al saco e al sogdiano mi sia permesso di 
menzionare la parola per ‘mano destra’: sogd. budd.}w’r'nt, 

cristiano xvarant, saco hvarandau (accusativo), che si ritrova in dia- 

letti moderni dell’'est, per es. in ormuri æwarinc". Etimologica- 
mente, come ho mostrato in altra sede (2), significa ‘(la mano) 

che mangia ’, giacché in molti paesi (India, paesi islamici) è inde- 

cente servirsi della mano sinistra per mangiare. 
Veniamo al corasmio (#). Era parlato nella valle inferiore del- 

l’Oxo e la sua presenza è attestata da rari documenti in legno 

e da monete del terzo secolo. La scrittura à speciale; ma il co- 
rasmio non ha potuto essere studiato che grazie a scritti più re- 

centi in caratteri arabi. Fra i caratteri fonetici notiamo dw > f. 
come in partico: éf’r ‘ quattro ’, ma dw- conservato come in sog- 

-(2) « AION », L, 1963, p. 28. 

(8) W. HEnniING, The khwarezmian language, in « Mélanges Zeki 

Velidi Togan », Istambul, 1955, pp. 421-436; The Structure of the khwarez- 

mian verb, « Asia Major», 1955, pp. 43-49. 

 



  

  

SUI DIALETTI IRANICI 169 
  

diano: ôBcy ‘ secondo” e, ancora come in sogdiano, dr > 8: $y 

‘tre’ (contro part. hkry; ma hrdys ‘tredici”). Altro particolare: 

fra > $a come in baloëï e ormuri. 
Per la morfologia e la sintassi bisogna menzionare la terza 

persona plurale in r, che si trova in corâasmio, saka, yaynobi e 

avestico, e la creazione dell’articolo ‘y (fem. y’) sulla base del- 

l’antico relativo. 
La quinta lingua medio-iranica ora conosciuta è il battriano, 

scritto in Battriana (4) in lettere greche nell’'epoca kuëana, cioè 

nei due primi secoli della nostra èra, e attestano soltanto, oltre 

a frammenti minori, in una iscrizione in tre copie. Cosa curiosa, 

e quasi fatta apposta per insegnare ai linguisti la modestia, ben- 

ché la scrittura ne sia chiarissima e la lingua certamente iranica, 

quella iscrizione, scoperta nel 1957, non è stata ancora comple- 
tamente decifrata. Segnaliamo soltanto un fatto di fonetica che 

si ritrova nella lingua attuale di quella regione, il paëto: alludo 
al passaggio di d a l: paëto las ‘ dieci” (av. dasa), battr. bago- 

lango < *baga-länaka- ‘ abitazione degli dèi, santuario ’: nome 

medievale del luogo dove è stata scoperta l’iscrizione (oggi Surx 

Kotal). 

Possiamo ora discutere problemi più generali. 

Le lingue e i dialetti arii dell'India e dell'Iran derivano in- 
dubbiamente da una sola e medesima lingua fra le lingue indo- 
europee, la lingua indo-iranica o aria, e cid nonostante il fatto 

che alcune isoglosse, come quella tra la conservazione della s e il 

suo passaggio a h, attraversino l’area indo-iranica e la taglino 
in due. In altre parole, gli antenati degli Indiani e degli Irani 

costituivano una volta un solo popolo, parlante la stessa lingua, 

ma quella lingua non era unitaria: mentre ad oriente si diceva, 
per esempio, *sacatai ‘egli segue * (gr. £xetæu), ad occidente si di- 

ceva *hacatai. 

(4) W. HENNING, Surkh Kotal, « BSOAS», 1956, pp. 366-367; Inp., 

The Bactrian inscription, ib., 1960, pp. 47-55; Ip., À Bactrian seal 

inscription, ib., 1962; E. BENVENISTE, Inscriptions de Bactriane, « JA », 

249, 1961, p. 113 sgg.; M. Mavyruorer, Das Bemühen um die Surkh- 
Kotal Inschrift, « ADMG », 112, 1962, pp. 325-344. 

  
 



  

  

170 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
  

Si potrebbe obiettare che questo trapasso di s ad À sia acca- 
duto forse soltanto dopo la separazione del popolo indo-iranico 
in due parti, l’indiana e l'iranica, e che non implicava quindi 
diversità dialettali entro la lingua comune. Ma che esistesse già 
quella diversità dialettale à provato dal fatto che lo stesso tra- 
passo s> k si ritrova in armeno e in greco, in un’area continua 
cioè, il che significa che dovette avvenire non solo prima della 
scissione fra indiani e iranici, ma ancor prima, quando il greco, 
l’armeno e l’indo-iranico erano ancora contigui. Questo carattere 
non puÿ risultare da una comunità speciale fra quelle tre lingue 
perché ci aspetteremmo aliora altri caratteri dello stesso genere. Ora 
quello è l’unico caso di accordo fra quelle tre lingue e fra esse 
sole. Dunque la mutazione s > % è avvenuta in seno alla grande 
unità indoeuropea, come fatto di diversificazione dialettale del- 
l’indoeuropeo. 

Altri fenomeni confermano quella diversità dialettale, in 
quanto separano l’iranico dall’indiano, ma l’uniscono allo slavo (5). 

Qui sorge un problema. Se c’era una divisione dialettale nella 
lingua comune indo-iranica, forse non ce n’erano pure altre ? 
In altre parole, la nazione indo-iranica non comprendeva forse 
altri gruppi, all'infuori dell’indiano e dell’iranico? La questione 
non è puramente teorica: s’impone à proposito di certi dialetti 
della frontiera indo-afghana, s’impone anche a proposito delle 
parole arie neïi testi cuneiformi, dal secolo decimoquinto alla 
metà del decimoterzo. Ne parleremo più avanti. 

Limitiamoci, per cominciare, all’iranico. Qui incontriamo un 
problema analogo quando cerchiamo di localizzare il dialetto 
dell’Avesta. Questo esige spiegazioni un po’ più ampie. 

L'egregio linguista Paul Tedesco credette trenta anni fa, nel 
suo famoso articolo Dialektologie der westiranischen Turfantexte ($), 
di dimostrare che l’avestico concordava, non coi dialetti orien- 
tali, ma piuttosto con quelli nordoccidentali. La sua tesi, già 

(5) *dh > d*bh>0b; *k > #8, *g > z; av. e pers. ant. ava-, sl. ovù 
‘quello”?; genitivo del pronome prima persona, av. e pers. ant. mana, 
sl. mene; posposizione pers. ant. r@diy, sl. radi; av. sravah-, sl. slovo 
nel senso di ‘ parola”, ecc. 

(®) Le Monde Oriental, 1921, pp. 185-258. 

 



  

  

SUI DIALETTI IRANICI 171 
  

contestata dal Morgenstierne nel 1926 (*) e dal Reichelt nel 

1927 (5), è stata respinta, ma in modo troppo sommario, dallo 

Henning nel 1942 (?). Vediamo i differenti argomenti. 

11 Tedesco scrive che, in merito alla costruzione nominale 

(izafat), l'avestico costituisce il preludio (Vorstufe) alla costruzione 

analoga che si trova nel curdo e in certi dialetti centrali (di cui 

non ho avuto il tempo di parlare), mentre i dialetti orientali non 

la conoscono. 

A ci il Reiïchelt poteva già rispondere, in sostanza, che l’izafat 

è uno sviluppo quasi generale (lo possiede, come abbiamo visto, 

| ‘asse ” persiano) e di carattere nettamente secondario: diversi 

dialetti se lo sono dato con mezzi diversi; per esempio. il partico 
impiega (raramente) y invece di pahlavi ‘y(g) (frequente), e 

certuni non l'hanno ancora. Dunque non sarebbe troppo strano 

— voglio dire: non confuterebbe la tesi del carattere orientale 

dell’Avesta — che i dialetti dell’area orientale non avessero svi- 

luppato del tutto quella costruzione. Ma il corasmio à venuto 
a portarci la prova che, almeno in quel dialetto orientale, 

una tale costruzione c’è stata. L’articolo corasmico, ’y (femmi- 

nile y’), proveniente dall’antico relativo *ya- (avestico ya-), viene 
ripetuto davanti à un aggettivo o à un genitivo che accompagnano 

un nome determinato: per esempio, y wôéy'k-mync ‘wc ‘il posto 
strangolatorio * (aggettivo); y’ Jfty pex’'s ‘i vestiti della moglie”’; 
più frequentemente quando segue un ‘ genitivo ’: ’y cyy ‘y xr'x'n 

‘la lama della spada ”; ‘y huwny y n’cy ‘il sangue del naso 

Secondo fatto addotto dal Tedesco: i dialetti dei nordocci- 
dentali conservano le due forme seguenti per ‘venuto’: *ä-gäla- e 

*ä-gmata- che possiede l’Avesta, mentre i dialetti orientali hanno 

perduto la seçonda. Ma questa perdita che cosa prova ? 
Terzo fatto: l’oriente ha creato un presente del verbo andare, 

*G-isa-, che manca in avestico. Non prova molto! 

Quarto fatto: l’av. recente si oppone, con gourvaya- ‘ pren- 

(*) Report on a linguistic mission to Afghanistan, Oslo, 1926. 

(S) Tranisch, in Geschichte der idg. Sprachwissenschaft, Berlin-Leip- 

zig, 1927. 

(°) The Disintegration of the Avestic Studies, in « Transactions of the 

Philological Society », 1942, p. 50, n. 3. 

  
 



  

  

172 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
  

dere * e bitya- ‘ secondo ’, al sogdiano yrf e ôfty. Ma l’argomento 
si ritorce contro l’autore, poiché il gathico va qui d’accordo coi 

dialetti orientali: g. grab- e daibitya-. 

Quinto fatto, scoperto dal Tedesco stesso e, secondo lui, il 

più importante per la sua tesi: mentre in avestico la finale -ax 

diventa 6 e la finale -G4 dà à, esse dànno in sogdiano, saco 

e paëto, rispettivamente à ed €. Si deve ammettere che, su quel 

punto, i dialetti orientali non continuano l’avestico. Ma cid non 

significa che quelli occidentali lo continuino meglio! Significa sol- 

tanto che c’è un’isoglossa che separa l’avestico dai dialetti orien- 

tali. È da notare inoltre che lo stesso trattamento appare anche 

nel medio-indiano orientale. E che nel caso di grab e daibitya V'iso- 

glossa separa il gathico e i dialetti orientali dall’avestico recente. 

Di fronte a questi cinque fatti ce ne sono cinque altri che 

depongono a favore di una localizzazione dell’avestico nell’oriente 

dell Iran. 
Primo fatto, scoperto dallo Henning nel 1942 (10): le vocali 

lunghe si abbreviano dinanzi à y o w, sia in avestico sia in certi 

dialetti orientali: per esempio ser. &häyä- ‘ombra’, iran. ant. 
(ricostruito) *säy&, pahl. säyag, ma av. sayä-, sogd. sayäk, ormuri 

syäk, paëtô siyä; scr. näväja-, iran. ant. *näwäza- ‘ marinaio ?, 

part. e pahl. n&äwäz, ma av. naväza-, sogd. nw’’z; ser. Jiva-, pers. 
ant. Jiva-, partico jiw, pahl. ziw, pers. 217, ma av. Jva-, sogd. Zw, 
paëto #w, yaynobi £u, saka jü. 

Secondo fatto: le finali di terza persona in -r, ereditate dal- 
l’indoeuropeo, sono conservate, fra i dialetti iranici, soltanto in 

ævestico e in saka, corasmio e yaynobi. 
Terzo fatto: il sogdiano e l’yaynobï hanno un pretérito in 

-ê-J-i-: sogd. ywr'ynt ‘ mangiavano”, yaynobi akünim ‘io feci’, 

äküni, akünim (notate l’aumento): traccia dell’ottativo avestico 
con il significato di passato di consuetudine. 

Quarto fatto: coincidenze di vocabolario fra corasmio e ave- 

stico. Citiamo fra l’altro la parola avestica kahrpuna-, nome di 

animale, il eui senso preciso lo Henning ha dedotto dal corasmico 

krbwn ‘ lucertola ‘. 
I1 quinto fatto lo propongo con riserve, perché non l’ho tro- 

(2) HENNING, loc. cit., p. 50.



  

  

SUI DIALETTI IRANICI 1:73 
  

vato ancora citato da nessuno. Si tratta del passaggio di -am 

a -u, sogd. ’zw, saco aysu ‘io’, cfr. av. azom e, per il colore di », 

gath. pars, av. rec. parô, scr. pur. 
In conclusione si pud dire che, benché nessun dialetto cono- 

sciuto sia il discendente diretto dell’avestico, questo si localizza 
probabilmente fra i dialetti dell’ Iran orientale: il che viene con- 
fermato dal contenuto dell Avesta. 

Torniamo per finire alla seconda questione or ora formulata : 
c'erano nell’indo-iranico altri gruppi oltre l’indiano e l’iranico ? 

Un primo gruppo di documenti riguarda nomi propri e pa- 
role arie in testi cuneïformi dal secolo XV al XIII (1). Benché 
attestati all’occidente del territorio iranico, quei fatti non sono 
iranici, perché non conoscono il trapasso di s ad k: per esempio 
Suwardata, nome di un principe, cfr. ser. svar- ‘sole’ e datta 
‘dato ”; o Naäsatya, nome di due dèi, come in sanscrito (contro 
av. hvar- e NGmhaïôya-). C’è poi anche la parola aika- ‘uno’, 
che va col scr. eka-, contro l’iranico che ha soltanto *aiva-: pers. 
ant. aiva-, av. aëva- ecc. Non si è voluti pervenire alla conclu- 
sione che quel popolo ‘2ll’Asia anteriore fosse indiano, perché si 
è detto che forse la sua lingua rappresentava lo stato ancora in- 
differenziato dell’'indo-iranico (con s conservato), ma che posse- 
deva già l’innovazione aïka-, che l’indiano sarebbe stato il solo 
a mantenere. Ora, à parte il fatto che questa combinazione pare 
una ipotesi fabbricata ad hoc, essa risulta inoltre, dato quel che ab- 
biamo visto all'inizio, impossibile: la lingua indo-iranica, cioë, 
non è mai stata completamente unitaria; è stata sempre attra- 
versata dal’isoglossa s > A. 

L'altro caso in questione è quello dei dialetti del Kafiristan 
(oggi chiamato Nuristan perché Käfiri significa ‘infedeli’ e a 
nessuno piace essere chiamato infedele). Fra quei dialetti ce ne 
sono alcuni totalmente indiani ed altri propriamente iranici. Ma 
ce n'è almeno uno, il katï (22), che oltre a caratteri indiani — per 

(4) R. :HauscxiILD, Üeber die frühesten Arier im alten Orient, in « Be- 
richte über die Verhandl. der sächsischen Akad., phil.-hist.», 106, 6, 
1962, p. 58; M. MAYRHOrER, Zu den arischen Sprachresten in Vorderasien, 
in « Die Sprache », V, 1959, pp. 77-95. 

(2) G. MoRGENSTIERNE, Dardiques et Käfires (langues), in « Ency- 
clopédie de l'Islam », 1961, tome II, pp. 142-143.    



  

  

174 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
  

esempio sä “sole” (scr. särya-) — e iranici —-25r6 ‘ cuore’, av. zera0aya-, 
im ‘neve”, av. zyam- ‘inverno ’, contro ind. hydaya- e hima- 
(cfr. Himalaya) — presenta un trattamento unico (cioè né indiano né 
iranico) di k: di contro al sanscrito da$a e all’iranico dasa, il kati 
ha duë (cioè duts). Poiché questo ts non pud provenire normalmente 
né da $ né da s, bisogna concludere che nell’indo-iranico, oltre 

all'isoglossa del passaggio di s à h, ce ne sia stata un’altra, quella 

del trattamento di k, sia in & (quindi ind. $, iran. s), sia in € (= ts), 

quindi kati c. 

I limiti tra le fasi di un dialetto nel tempo non sono più ri- 

gidi di quelli tra dialetti nello spazio. Come nello spazio si deve 

parlare di isoglosse, cosi nel tempo si dovrebbe dare ad ogni cam- 
biamento la sua data propria. Ne diamo tre esempi. 

Il cambiamento di vi in gu appare nella fase medio-iranica : 
all’antico persiano Vi"dafarna (con l’n attestata nella trascrizione 
greca *yrapéovns) successe nel primo secolo della nostra èra Gon- 
dophares (ancora chiamato da fonti greche ‘Yydopégenc), un re 
dell Iran orientale il cui nome è stato dato à uno dei re Magi di 
Betlemme: Gaspare. Secondo esempio: il Vis{äspa- dell’ Avesta 
diventa in pahlavi Gustasp. 

Ora quel trapasso di vi à gu (paragonabile à quello di Wilhelm 

a Guglielmo) è molto più antico degli altri fenomeni che caratte- 
rizzano la fase medio-iranica. Lo provano le iscrizioni assire che ci 
dànno i nomi dei principi di Commagene Ku-un-da-aÿ-pi nell’ 854 

e Ku-u$-ta-a3-pi nel 740 avanti Cristo (#). L’intervallo di tempo 
fra quei documenti e l’apparizione dei primi testi partici è tanto 
grande — sette secoli! — che si esita ad accettare la conclusione 
che tuttavia à impossibile rifiutare. 

Sarà più facile nel caso seguente, inedito. L’avestico conosce 
un dio Nairyô-sayha, che corrisponde all’'indiano naräsamsa-, 

letteralmente ‘ messaggio umano”. In pahlavi quel nome è di- 
ventato Neryôsang. Ora il passaggio di ayha a ayg(a) si verifica 

molto prima dei nostri documenti pahlavici più antichi. Una tavo- 

letta elamitica (di epoca achemenide), ancora inedita (11), ci dà 

(#) KRoNassEr, Mrjuns Xdgw (Festschrift Kretschmer), I, 207 sg. 
(4) Me la fece vedere R. Hallock all’Istituto Orientale dell’ Univer- 

sità di Chicago nel 1962. 

 



  

  

SUI DIALETTI IRANICI 175 
  

il nome Narisanka, cioè, data la confusione di sorda e sonora 

nella scrittura elamitica, *Narisamga, una forma pahlavi nel 

quinto secolo avanti Cristo! 

Mi sarà permesso trarre una conclusione analoga a proposito 

di un fatto saco. In questa lingua l’antico gruppo -rk- à passato 
a -rg-, mentre l’antico -rg- dava -rr-. Dunque saco orgä ‘ adora- 

zione, culto”’ deve rappresentare una parola antica con k. Cid 
sembra a prima vista escludere l’antico varga contenuto nel nome 

di epoca achemenide dei Saka haumavwarga, che pure fornirebbe 

una etimologia seducente: ‘ adoratori di Hauma ” (ser. Soma). Ma 

per salvare questa etimologia si pud supporre (5) che il trapasso 

di -rk- a -rg- si sia già compiuto in quel dialetto nell’età acheme- 

nide, producendo dunque in una fase ‘antica” un fenomeno 
già ‘ medio :. 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

(5) Hommages à G. Dumézil, 1960, p. 97. 

   



  

  

Miettes iraniennes 

1. av. ax$aëna-, V.-p. ax$aina-. 

Bartholomae enseigne qu’av. ax$aëna- « de couleur sombre » se 

décompose en a-x$aëna- « non-clair ». Quand v.-p. ax$aina- « bleu 

sombre » est apparu dans la grande inscription du palais de Suse 

(et a été ensuite retrouvé dans AËervos, ancienne épithète de la 

mer Noire), on lui a appliqué la même analyse. C’est encore elle 

que reproduit et adopte Kent dans le lexique de son Old Persian, 

p. 165. 

Kent n’a pas eu connaissance, semble-t-il, de l’opinion dissidente 

formulée par Collitz dans son article Kônig Yima und Saturn, 

Oriental Studies. Pavry, 1933, p. 98. Je n’ai pas le droit de lui 

jeter la pierre, ayant commis le même oubli quand j'écrivais, dans 

mes Composés de l’Avesta, 1936, p. 130 : a-x$aëna- « foncé », litt. 

«non clair », est exactement v.p. a-x$aina- et s'oppose à un simple 

æ$aëla- « clair ». 

Personne ne paraît s'être demandé pourquoi, à un positif x$aëla-, 

correspondrait un négatif a-x$aëna- plutôt qu’a-x$aëta-. Pourtant, 

on n’a aucun autre exemple d’un positif en -{a- alternant avec un 

négatif en -na-. 

On ne s’est pas demandé davantage pourquoi la notion de « som- 

bte, foncé » devrait s'exprimer négativement. Collitz a, en fait, 
supprimé cette difficulté en coupant toute connexion entre notre ad- 

jectif et x$aëla-, dont il conteste absolument le sens de « lumineux ». 

Sur ce dernier point, il faut lire l’étude publiée depuis, dans les 

Studia Linguistlica de 1951, par Stig Wikander : Védique ksaila — 

avestique x$aëla, essai de sémantique structurale. On y voit qu'il 

est impossible, mais qu’il n’est pas non plus nécessaire, de trancher 

entre le sens « royal » et le sens « lumineux » de cet adjectif, On peut 

donc le laisser hors de cause dans l’élucidation d’ax$aëna-. 

En comprenant le mot comme un adjectif de matière en -aëna-, 

Collitz a frôlé la solution. Il postulait un « Verlorenes Substantiv » 

ax$-, dont at$aëna- serait dérivé. Or, ce « substantif perdu » venait



  

  

  

MIETTES IRANIENNES 177 

d’être « retrouvé » par Morgenstierne, Elym. Vocab. of Paëto, s. v. 

$in (que Collitz n’a pas connu : on voit ce que coûte à nos études 

l'absence d’un dictionnaire d'ensemble des parlers iraniens). C’est 

skr. aksa- au sens de « vitriol bleu », substance qui se présente sans 

doute en cristaux de forme plus ou moins cubique (je n’ai pu véri- 

fier), d’où son nom d’aksa-, litt. « dé ». 

En interprétant de cette façon v.-p. ax$aina-, on obtient un sens 

bien plus satisfaisant pour un nom de pierre précieuse, « qui a la 

couleur du vitriol bleu», que le pâle et incolore « non clair », à 

rejeter dans les limbes de l’étymologie malheureuse. 

2. — Haumavarga-. 

Les inscriptions achéménides distinguent les Sakä tigraraudä et 

les Sakä haumavarga. La première épithète est claire, grâce à un 

relief et au témoignage d'Hérodote ; elle signifie « au bonnet poin- 
tu». La seconde paraît bien être également un composé, dont le 

premier terme serait le hauma, la plante sacrée. Mais le second ? 

Les deux interprétations qui en ont été essayées (Kent les énumère 

p. 211) restent dans le vide, faute de rapprochements pour justi- 

fier les traductions par « drinking » ou « preparing ». 

On a peut-être pensé à un mot de la langue saka de Khotan, 

aurgä, orgä « adoration, culte, hommage», ce qui irait fort bien 

sémantiquement : les haumavargä seraient ceux « qui rendent un 

culte au hauma». On a sans doute été arrêté par une difficulté 

phonétique : le mot khotanais ne peut contenir un ancien -rg-, 

qui serait représenté par -r-; il repose sur un *ävarka. Dès lors, 
puisque les inscriptions achéménides représentent en général un 

stade linguistique « ancien », on devrait y trouver *haumavarka (?). 
Mais c’est là raisonner comme si la notion d'’iranien ancien — et, 

plus généralement, celle de stade linguistique — était quelque 

chose d’absolu, de monolithique. En réalité, rien ne dit que la 

langue des Sakas haumavargas, au ve siècle avant J.-C., même 

si elle était encore, dans l’ensemble, au stade de « l’iranien an- 

cien », n’avait pas déjà changé -rk- en -rg-. En fait, un tel déve- 

(1) C’est la forme que cite CHRISTENSEN, Die Iranier, p. 254, mais il s’agit 

d'une erreur de sa part. 

"9 

  
 



  

  

178 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

loppement — en avance sur l’évolution générale du phonétisme — 

est vraisemblable, si l’on tient compte de trois faits : 

1. kest particulièrement débile après r dans les dialectes iraniens 

en général ; par exemple, le pehlevi maintient k en toute autre 
position (et maintient { après r), mais change -rk- en -rg-: äkàs 

«averti», kart « fait», mais marg «la mort »; 

2. La rapidité d'évolution du khotanais est attestée pour la 

période dont on a des textes, soit du vire au x® siècle ; 

3. Dès le 11e siècle, le parler de Kaniska, dont on peut juger de- 

puis peu par la grande inscription de Surkh Kotal, montre un pho- 

nétisme avancé : par exemple, { intervocalique y est déjà devenu d. 

En résumé, on peut très bien supposer qu’un « ancien » *hauma- 

varka- 4 vénérant le hauma » avait déjà donné, à l’époque des 

inscriptions achéménides, haumavarga-. 

3. — L'ORIENTATION DU SACRIFICE. 

On sait que les prêtres indiens, en sacrifiant, évitent de se tourner 

vers le sud. 

Les prêtres parsis, au contraire, évitent le nord. 
Aucune explication, à ma connaissance, n’a été proposée de 

cette différence. On peut d’abord penser que l’Inde, pays semi- 
tropical, redoute avant tout la chaleur, donc le midi, tandis que 

l’Iran, plus septentrional, n’a pas de plus grand ennemi que le 
froid, le nord. Toutefois, si l’on regarde les motifs donnés, de part 
et d'autre, une autre raison apparaît. Les Indiens évitent le midi 

parce que c’est le côté des mânes (V. p. ex. Satap. 3. 1. 1.2et d. 
Hillebrandt, Rituallitteratur). Cela implique, si l’on tient compte 

de l’opposition bien connue entre mânes (pitarah) et dieux (deväh), 

que le nord est le côté de ceux-ci. Dès lors, il est naturel que ls 
mazdéens, qui proscrivaient le culte des anciens dieux, des daëvos, 

leur aient littéralement tourné le dos. C’est du nord qu'est censée 

venir, selon Vd. 7. 2, la Druj des morts. 

4, — pehl. gôspand. 

Ce terme a d’abord servi à traduire av. gav- « bœuf », accompagné 

ou non de l’épithète spanta- : on le voit dans l’Avesta pehlevi. 

 



  

  

MIETTES IRANIENNES 179 

Plus tard, il a désigné tout bétail, ainsi dans l'expression gô- 

spand varzïtan du Pand Nämak 20. 2, « élever du bétail », et enfin, 

dans l’usage pehlevi que continue le persan, le terme s’est spécia- 

lisé au sens de « petit bétail, mouton » : on a le couple opposition- 

nel gavän u gôspandän « grand et petit bétail». Pourquoi cette 

dévaluation ? 

L'épithète même de spanta invite à chercher l'explication dans 

l'usage religieux. Or, divers indices prouvent que le sacrifice 

sanglant n’a jamais cessé. Mais, au moins dès le temps de Säpür, 

si l’on en juge par son inscription de la « Ka’ba » à NaqB i Rustam, 

on ne sacrifiait plus de bœufs, mais des moutons. Cependant, on 

avait transféré à ces derniers le nom des « bœufs sacrés » dont ils 

étaient les économiques substituts. Ils l’ont gardé. 

5. — DEUX RITES DU FEU. 

Les textes, en persan ou en pehlevi, qui décrivent le rituel du feu — 

et qu'a étudiés notamment Tavadia, ARW 1939, p. 256 sq. — 

semblent obscurs et contradictoires. Selon la riväyat de Kamdin 

Säpür (texte : Däräb Hormazyär’s Riväyat 1922 I p. 67 ; trad. an- 

glaise : The Persian Rivayats of Hormazyär Framarz 1932 p. 56; 

trad. allemande : Tavadia, art. cité, p. 263), on transporte la flamme 

seule à un feu de rang supérieur, et de là au feu de rang le plus 
élevé ou feu Bahräm. Ce prélèvement de la flamme est analogue 

aux opérations, bien connues, qui conduisent à la fondation d’un 

feu nouveau. 

Au contraire, selon la Riväyat pehlevie (qui encadre le Dätastän 

i Dënik; texte édité par Dhabhar, 1913, p. 115; trad. allem. : 

Tavadia, art. cité, p. 265), « Quand on se sert du feu et que le tra- 

vail est fini, on doit le recueillir. On doit en prendre une flamme et 

la poser ailleurs et porter le reste (apärïk) aux brandons du feu 

Varhrän». On voit que, selon ce texte plus ancien, ce n’est pas la 

flamme, mais au contraire « le reste », c'est-à-dire les bois incan- 

descents, qui sont transportés. 

Comment expliquer cette divergence? Tavadia est embarrassé, 

au point qu’il hésite à traduire comme il l’a fait la riväyat persane. 

Je me demande si, en réalité, ce texte n’a pas combiné deux tra- 

ditions, confondu deux rites entre lesquels nous devons distinguer. 

Le premier est une purification du feu par raffinement, avec 

transport de la flamme seule et sa réunion avec d’autres, semblables 

  
 



  

  

180 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

à elle, pour fonder un feu supérieur. Ce rite a été développé chez 

les Parsis. 

L'autre est une régénération du feu usé par transport de brandons 

incandescents, sans la flamme, à un feu supérieur déjà existant : 

on ramène le feu à son origine et à son maître, pour lui rendre sa 

vertu. Ceci rappelle la coutume, répandue un peu partout dans 

le monde, du renouvellement des feux au Nouvel-An, et il est pro- 

bable que, pour que le rite ait tout son sens, il devait s’achever 

par un retour du feu au foyer d’où on était parti. Quoi qu'il en 

soit, ce rite a été abandonné par les Parsis. Mais il paraît avoir été 

d'importance essentielle sous les Sassanides ; on aperçoit quel rôle 

vital il a dû avoir : maintenir en acte, par une opération symbo- 

lique souvent renouvelée, la dépendance des foyers par rapport 

aux villages, des villages par rapport aux provinces, en somme 

toute la pyramide sociale. Ce n’est pas un hasard si le feu supé- 

rieur, dans les riväyät pehlevie et persane, est généralement le 

feu Varhrän (ou Bahräm), c’est-à-dire (selon un texte exprès) le 

roi des feux. 

On conçoit qu’en s’exilant, les Parsis ait abandonné ce rite, 

avec l’organisation politique qu’il symbolisait. Plus tard, au 

xvuie siècle, quand le contact eut été renoué avec l'Iran, les Qa- 

dimis ont voulu en rétablir la pratique. 
A cette époque, ce rite de régénération s'était depuis long- 

temps (au moins depuis le temps de Kamdin Säpür, 1559) con- 
fondu, comme on l’a vu, avec celui de purification par raffinement. 

Que font donc les Parsis, demandera-t-on, quand ils ont fini 

de se servir d’un feu, puisqu'ils n’en transportent pas les brandons 

et qu'il est interdit de l’éteindre? Ils suivent l'usage alternatif 

prévu par la riväyat pehlevie : recouvrir le feu pour le laisser cou- 

ver jusqu’au lendemain sous la cendre. (Tavadia, art. cité, p. 267). 

6. — Yazdän. 

A quelles divinités s'adresse le sacrifice? A Ormazd sans doute, 

au grand dieu, ennemi d’Ahriman. Mais aussi, si l’on y regarde de 

plus près, à plusieurs autres. Une partie du Yasna s’adresse à 

Srôë : c’est le Srô$ darän. Une autre est consacrée aux eaux. Le 

feu lui-même peut représenter Bahräâm : il est traité comme un roi. 

On suspend au dessus de lui une couronne. Cela est bien connu. 

Ce qui l’est moins, et qui paraît même tout à fait oublié, c’est la



  

MIETTES IRANIENNES 181 

signification analogue d’une figuration très fréquente au revers des 

monnaies sassanides. L’autel du feu y apparaît pourvu de pattes 

de lion dont la présence n’a jamais été expliquée mais qui me 

semblent clairement destinées à donner à l’autel l'apparence d’un 

trône (semblable à celui de Darius, par exemple, sur les reliefs de 

Persépolis et d’ailleurs) et, par conséquent, au feu la dignité d’un 

roi. 

Le feu, d’autre part, c’est Mithra : « temple du feu » se dit cou- 

ramment Dar i Mihr « maison de Mithra », et l’un des trois grands 

feux célèbres à l’époque sassanide s’appelait Burzën Mihr «le 
grand Mithra». En ce sens, le feu est le soleil : c’est l’un des traits 

par lesquels s'exprime le symbolisme cosmique du Yasna. Si l’on 

observe en effet la dispositon du sacrifice, on y reconnaît sans peine, 

comme sur l'emplacement védique, les figurations du soleil, de la 

lune et de la terre. Le feu, on vient de le dire, est le soleil ; il se 

présente sur un vase circulaire. La lune est là sous l’apparence des 

deux croissants de métal (!) où l’on pose et repose le barsom — 

rite de fécondité. Quant à la terre, c’est la table, obligatoireinent 

carrée, devant laqu. le ‘’assied le prêtre zôt. 
Récapitulons. Laissant de côté Ormazd, cela fait donc six dieux 

présents au sacrifice : Sroë, Bahräm, les Eaux, la Lune et la Terre : 

six yazatas. 

Il y en a d’autres. Ou plutôt, tous sont là. Car le feu Bahräm a 

le pouvoir de les attirer : c’est ce que disent deux textes pehlevis 

(que m’a fait connaître le P. de Menasce), le Denkart, M 522. 21, 

et la Rivayat pahlavie, Dhabhar 57.10. Le feu Varhrän y paraît 

comme une porte de communication entre le ciel et la terre : quand 

les dieux célestes (mënôkän yazatän) viennent sur terre (dans le 

gêtik), ils vont d’abord au feu Varhrän, ensuite aux autres lieux (2). 

(1) Il semble y avoir eu interférence entre symbolisme cosmique et sym- 

bolisme royal dans l'interprétation de ces objets, qui, au dire du Dätastän 

i Dénik, 48, 17 (cité DHABHAR, Kharegat Memorial Volume, I, 1953, p. 146) 

représentent la couronne des rois. 

(2) Ces textes jettent un jour décisif sur la question des figures représen- 

tées dans les flammes, sur diverses monnaies et intailles sassanides. Si tous 

les dieux viennent dans le feu Varhrän, il ne faut pas vouloir retrouver l’un 

d’eux, à l'exclusion des autres, dans ces figurations. En fait, on a diverses 

raisons de les identifier tantôt à Varhraän, tantôt à Ataë, tantôt à Anahit, 

tantôt enfin à Ormazd. — L'interprétation donnée ci-dessus, dans le texte, ne 

prétend pas se substituer à celle, traditionnelle, de l’expression dar i mihr      



  

182 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Ainsi, le sacrifice devant le feu s’adresse aux yazatän ou yaz- 

dän. Comme il s'adresse, d'autre part et éminemment, à Ormazd, 

une équivalence devait tendre à s'établir entre les deux termes 

et c’est pourquoi, je pense, Yazdän est devenu synonyme d'Ormazd. 

Quand s’est produite cette équivalence? On peut seulement 

dire qu’elle était en vigueur à l’époque des livres pehlevis qui em- 

ploient la formule pa näm i yazdän comme une bi ’smilläh ; que le 
Kär Nämak i Artaxëér met au moins une fois le verbe au singulier 

après yazdän (Kn. 3. 10, cité Nyberg, Hilfsbuch IT, p. 249) ; et que 

la plus ancienne attestation de ce mot en composition nous est 

donnée par les dipinti de la synagogue de Dura-Europos, qui 

citent un personnage Yazdänluxm et un Yazdänpése. 

7. — gêtik pa baxt: mënôk pa kuniën. 

Les mazdéens se sont demandé comment concilier la toute- 

puissance du destin avec la liberté du choix : témoin la variété des 

textes pehlevis traitant de ce problème. Jackson leur a consacré 

un chapitre de ses Zoroastrian Studies 1928, p. 219 sq., étude re- 

prise et corrigée par Tavadia, ZII, 8, p. 199 sq. 
La solution la plus frappante et la plus claire est celle que for- 

mule le Vidévdät pehlevi : gëtïk pa baxt, mënôk pa kuniën « le maté- 
riel est selon le sort, le spirituel selon l’action humaine » ; autre- 

ment dit, nous ne dépendons du destin que pour les choses maté- 
rielles, tandis que, dans l’ordre spirituel, nous sommes maîtres par 

notre action. 
Les Iraniens ont pu arriver d'eux-mêmes à cette formule. Ce- 

pendant, on ne peut pas ignorer — car peut-être ne l’ignoraient-ils 
pas non plus — que les néo-platoniciens en avaient trouvé une assez 

semblable, au moins par le contenu. Ils avaient découvert ce moyen 

« d'échapper au déterminisme », comme nous dirions : identifier 

l'Heimarmenè à la Physis (!), ce qui laissait l’âme libre. 

par « maison de justice»: car ces temples servent de tribunaux (à l’échelon 

inférieur). Le mot mihr y a gardé quelque chose de son vieux sens de « contrat ». 

Que le feu sacrificiel soit bien une sorte de double ou rival du soleil, c’est suffi- 

samment attesté d’autre part. 

(1) Cf., par exemple, JAMBLIQUE, ap. SroBée, Anthol., I, V, 18, p. 186 H. 

Je dois cette précision à mon ami Étienne Évrard, assistant à l’université 

de Liège. I1 me fait, d’ailleurs, remarquer qu’il est abusif de prétendre, avec     
 



  

  

MIETTES IRANIENNES 183 

Cependant, si les Iraniens ont pu être séduits par cette solution, 

ils ne l'ont pas empruntée telle quelle. Plotin disait que l’âme, 

quand elle est sans le corps, est libre G). Les Iraniens, quand ils 

n'étaient pas manichéens, ne méprisaient pas absolument la ma- 

tière et ne considéraient pas l'âme séparée d'elle. 

Liège J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

NizssoN (Gesch. der griech. Rel., 11, p. 484), lequel semble avoir pris cette 

idée dans Gunpez, Beiträge zur Entwicklungsgeschichte der Begriffe Ananke 

und Heimarmene, 1914, que Posidonius, déjà, opposait la Heimarmenè, prin- 

cipe purement physique, à un principe supérieur, Zeus ou pronoia. 

(1) Enn., III, 1, 8 (autre référence communiquée par E. Evrard). 

  
 



  

  

  

Reprinted from: 

ACTA ORIENTALIA 

XXX (1966) 

      
AUTRES MIETTES 

PAR 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 
Université de Liège 

1. Encore pahl. güspand ‘mouton’. 

J'ai proposé! d'expliquer par l'usage religieux le passage 

sémantique d’av. gav- sponta- ‘boeuf sacré’ à pahl. g‘spand 

‘mouton’. « Au moins dès le temps de Säpür, écrivais-je, si l’on 

en juge par son inscription de la Ka’ba à Nagqsh-i Rustam, on 

ne sacrifiait plus de boeufs, mais des moutons. Cependant, on 

avait transféré à ces derniers le nom des ‘boeufs sacrés’ dont ils 

étaient les économiques substituts. » 

Un parallèle est fourni, de nos jours, par une peuplade afri- 

caine: quand les Nuer? prennent pour victime sacrificatoire, à 

la place d’un boeuf, un concombre, ils l’appellent boeuf. 

2. Sogd. ’ynë-h ‘femme’. 

L'étymologie de ce mot et de yaynobi inë, inèak® n’a jamais 

été donnée. Mais elle est évidente grâce au terme chorasmien 

’ywnk ‘jeune’ (avec l'article, °y yw’nyk) cité par Henning*, qui 

en a rapproché véd. yuvän- (dont le correspondant avestique est 

yavan-) ‘jeune; jeune homme’. 

Ce terme védique a pour féminin yuvati-, qui a notamment 

le sens de ‘jeune fille, jeune femme”. 

Le terme sogdien, comme le chorasmien, comporte un suffixe 

en k, devenu phonétiquement # comme dans sogd. knë ‘fille’ < 

1 “Miettes iraniennes’, Hommages à Georges Dumézil, 1960, p. 98 sq. 

2 E. E. Evans-Pritchard, Nuer Religion, Oxford 1956, p. 128; cité d’après Lévi- 

Strauss, La Pensée sauvage, 1960, p. 296. 

3 Benveniste, Essai de Grammaire sogdienne, 1929, p. 81. 

4 Mélanges Zeki Validi Togan, Istanbul 1955, p. 425. 

 



  

  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 185 

“*kanikä, av. kainikä-, skr. kanyakä-, pahl. kaniëak, cf. kanïk, et 

dans sogd. bouddh. nyë ‘nez’ < *nähikä, cf. skr. näsikä. 

L'initiale résulte de ya-, comme dans ?’yz ‘sacrifier’ < yaz, dans 

’yk$y < skr. yaksa- ‘démon’ et dans ’ysph ‘jaspe'5. On peut donc 

poser un *yavanikä ou *yavnika, devenu promptement (cf. av. 

a$aoni-) *yaonikä, dont le traitement ultérieur est conforme à ce 
qu’on trouvef dans *x#ataunt (fém. de x"a-tavan) > ywt()yn-h 

‘reine’: ao suivi de ni donne ën (ou in), cas particulier du traite- 

ment d’ao + consonne + i, attesté’ dans “*palibaudaya- > sogd. 
ptByô ‘connaître, reconnaître’. Bref, *yaonikä donne régulière- 

ment é/inë, noté ’yné. 

5 Gershevitch, À Grammar of Manichean Sogdian, 1954, $ 206 a. 

6 Jbidem, $ 133. 

T Ibidem, $ 187. 

  
 



  

  

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

ROM ODER ... WAS? 

R. Gôb)l, il y a quelques années, a versé une nouvelle pièce au dossier de la monnaie 

kuÿane souvent interprétée comme représentant la déesse Rome et il y est revenu dans 

le compte rendu qu’il a donné de ma Religion de l'Iran ancien dans la WZKM, 

1963-64, p. 263 sq.: 

“Ich finde hier trotz mehrfacher anderer Erklärungen noch immer die Überzeugung, 

die fabelhafte Legende PIOM sei eine Verballhornung der Roma. Demgegenüber sei 

nochmals daran erinnert, dasz nach Ausweis eines inzwischen aufgetauchten stempel- 

frischen Dinars des Huvi$ka aus der Sammlung des verstorbenen General Haughtons 

(...) die Legende PiPTO oder PIPNO gelautet haben musz, da der dritte Buchstabe 

zweifellos ein San ist. An diesem Befund zu deuteln ist sinnlos, gleichgültig in 

welche Schwierigkeiten linguistischer Natur wir gestürzt werden (vgl. Gübl, Zwei 

Neufunde in der Numismatik der Kuschan, Mitt. d. Üsterr. Num. Gesellschaft, 1960, 

Nr. 8, S. 95f. (mit Abb.).” 

Quand on fait observer au Prof. Gübl, comme je l’ai fait par lettre et oralement, 

que la divinité PIPTO ou PIPNO n’a laissé aucune autre trace de son existence, il 

répond que c’est affaire aux spécialistes de la linguistique de démontrer cette existence: 

“Die Erläuterung dieses Namens aus dem Indischen oder Ostiranischen muss ich 

den Fachkollegen aus der Sprachwissenschaft überlassen.” Bien! Mais, tant qu’il 

n’auront rien trouvé (et cela peut durer longtemps!), n’est-il pas de bonne méthode, 

et simplement prudent, de s’en tenir, faute de mieux et provisoirement, à la seule 

explication qui ait le mérite, toute ‘fabelhaft’ qu’elle est, de ne pas faire appel à un 

être imaginaire? Que le nom de Roma, écrit en un alphabet peu familier (l’alphabet 

latin) ait été corrompu en PIAH ou PibTo ou PIPNO ne change rien à l’affaire, et ne 

saurait excessivement surprendre chez des gens qui étaient capables de défigurer, 

sinnlos, TEIPO en ZEIPO OU MEIPO OU ZERO. 
UNIVERSITÉ DE LIÈGE 

 



  

187 

Annelies Kammenhuber, Die Arier im vorderen Orient. Heïdelberg, C. 
Winter, 1968. 295 pp. 

L'auteur, assyriologue, a éprouvé le besoin de mettre en garde les indo-européanistes 
contre l’abus de l’étymologie “aryenne” dans l’élucidation de l’onomastique de l’Asie 
antérieure. La préparation de son ouvrage a demandé plusieurs années, au cours 

desquelles a paru celui de Manfred Mayrhofer, Die Indo-Arier im alten Vorderasien 

(1966), dont j’ai rendu compte ailleurs (Chronique d’Egypte, 42, 1967, pp. 343sq.). 
Mlle Kammenhuber n’a pas cru devoir se ranger au jugement modéré, bien tempéré, 

de son prédécesseur immédiat; elle a persisté dans son attitude hypercritique. C’est 
ainsi qu’elle met en doute, sans raison suffisante, l’interprétation du kassite Suriyaÿ 

par le sanskrit säriyah ‘soleil’, alors que cette interprétation, par une rare chance, est 
corroborée du côté sémantique par la glose Samaÿ. Cette hypercritique la conduit à 
réduire considérablement le nombre des attestations sûres de la présence aryenne. 
Mais, comme elle ne peut rien contre un noyau résistant de faits sûrs, elle aboutit à ce 
paradoxe, dont elle prend bien consience (p. 239), qu’il est devenu plus difficile d’expli- 
quer “das merkwürdige Phänomen, dass die Mitanni-Hurriter nach Ausweis ihrer 

Sprache einige arische Lehnwôrter, bestehend aus Gôtter-, Personennamen und 

wenigen hippologischen Fachausdrücken, übernommen haben. Warum geschah das? 

Und wann und wo fand diese Berührung zwischen den Ariern und den (späteren) 

Mitanni-Hurritern statt?” Il lui faut bien admettre, pour sortir de l'embarras où elle 
s’est mise par sa faute, que “wohl eine kleine arische Oberschicht zu den Mitanni- 

Hurritern gelangte”, mais, ajoute-t-elle, cette classe dominante, au moment de l’ex- 

pansion de la puissance mitannienne, était déjà hourritisée. 

Liège J. Duchesne-Guillemin 

   



   


