e r Comptes rendus des séances de
p I'Académie des Inscriptions et
S e Belles-Lettres

Genése |, 2c, Ugarit et 'Egypte

Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guillemin Jacques. Genése |, 2¢, Ugarit et I'Egypte. In: Comptes rendus des séances de I'Académie des Inscriptions
et Belles-Lettres, 126° année, N. 3, 1982. pp. 512-525,;

doi : https://doi.org/10.3406/crai.1982.13969

https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1982_num_126_3 13969

Fichier pdf généré le 20/05/2018

@ @ creative
commons


https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1982_num_126_3_13969
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/crai.1982.13969
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1982_num_126_3_13969

512 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

COMMUNICATION

GENESE 1, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE
PAR M. JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN
CORRESPONDANT DE L’ACADEMIE

A la mémoire de Claude Schaeffer

Qu’il me soit permis de traiter ici d'un petit probléme d’exégése
dont je me suis occupé plusieurs fois, quand j’enseignais, a 1’Uni-
versité de Liége?, I'histoire des religions, avant que ne m’apparaisse
la solution proposée ci-dessous.

C’est un trés vieux probléme, et bien connu : il en est méme
question dans les Misérables de Victor Hugo?. M. André Caquot en
a traité fort savamment en 197332 ; je lui sais infiniment gré d’avoir
accepté de patronner ma communication, qui va, comme on le
verra, un peu au-dela des conclusions auxquelles il était arrivé.

Le 2¢ verset de la Genése — je laisse de coté, comme étrangere
a notre propos, I’épineuse question du 1er verset : faut-il traduire
« Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre », ou « Lorsque Dieu
commenca a créer le ciel et la terre... » 2 — le 2¢ verset est une
description, en trois membres ou propositions, du chaos primordial,
avant que Dieu ne dise, au 3¢ verset : « Que la lumiére soit ! » — Peu
nous importe ici que ce chaos soit lui-méme, dans I’esprit du rédac-
teur, déja l'ccuvre de Dieu, ou qu’il préexiste a l'intervention
divine. Mais, ce que je crois pouvoir montrer, c’est qu’on doit voir,
dans la 3¢ proposition, le prélude & une activité créatrice.

Relisons tout le verset :

Et la Terre était informe et vide
et les ténébres a la surface de I'abime
et Uesprit de Dieu..... au-dessus des eaux.

Que fait I’esprit de Dieu au-dessus des eaux ? C’est la question.
Les traductions différent. Spiritus Dei ferebalur super aquas, dit

1. La rédaction du présent article a bénéficié des conseils de MM. Charles
Fontinoy, hébraisant, et Michel Malaise, égyptologue, professeurs A I’Université
de Liége, ainsi que d’indications de bibliographie récentes aimablement fournies
par M. André Caquot.

2. Cités par Daniel Lys, Ruach, le souffle dans ’A.T., Paris 1962, p. 181.

3. «Breves remarques exégétiques sur Genese 1 1-2 », In Principio, Paris 1973,
p. 11 sq.



GENESE I, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 513

la Vulgate. Ferebatur, transposition approximative du texte des
Septante, érwepépero, est rendu en nos langues par moved (King James
version), par se mouvait (Louis Segond), par planail{ (Rabbinat
francais, Bible de Jérusalem), etc.

Que dit le texte hébreu ? Nous allons le voir, mais notons d’abord
que le P. de Vaux, responsable de cette partie de la Bible de Jéru-
salem, écrit en une note succincte, & propos de planait : «comme
I’oiseau qui vole au-dessus du nid ou sont ses petits, Deutéronome 32,
11, ou est employé le méme verbe tres rare. » Le P. de Vaux ne semble
pas avoir apercu que planer, c’est-a-dire glisser sur l’air, ailes éten-
dues, est autre chose que voler au-dessus d’un nid, c’est-a-dire se
tenir sur place dans I'air, en battant des ailes. C’est bien ce dernier
mouvement qui est évoqué au « Cantique de Moise » (Deut. 32, 11) :

Sicul aquila prouocans ad uolandum? pullos suos
el super eos uolilans (yarahef).

Un oiseau, pour apprendre a voler a ses petits, n’aurait que faire
de planer : il bat des ailes au-dessus de sa nichée. On a observé que
l'aigle d’Ecosse® a coutume de « bearing up its young in their first
awkward attempts, but provoking these attempts only by hovering
above the young. » Et c’est de méme, je crois, qu’il faut comprendre,
dans le verset de la Genése, le participe du méme verbe, marakefeth :
« battant des ailes ». Ce sens est confirmé par I'’emploi du méme
verbe rip en ougaritique (poéme de Danel)® pour désigner ce que
fait la déesse ‘Anat, sous la forme d’un aigle, au-dessus du héros
Aghat, a qui elle en veut, et qu’elle fait faire aussi par le guerrier
Yatpan, transformé lui aussi en un aigle, lequel fondra sur Aqhat.
M. André Caquot a observé, dans ses « Bréves remarques exégé-
tiques sur Geneése I 1-2 », que la forme ougaritique employée, ’arkp,
est un pi‘él, exactement comme I’hébreu marakefeth (un pi‘él, c’est-a-
dire une forme intensive, itérative, etc.). Cependant, il traduit,
comme le P. de Vaux, le verbe biblique par « planait », qui est tradi-
tionnel et peut-étre plus poétique. Ces deux traductions, « planait »
et « battait des ailes », ont toutes deux le grand mérite, dont est

4. C’est ainsi que la Vulgate interpréte, d’aprés le contexte, le verbe hébreu
ya‘ir, littéralement « il éveille ». Le bien-fondé de cette interprétation ressort de
I’étude de W. H. McClellan, « The meaning of ruah Elohim in Gen. 1, 2 », Biblica
15, 1934, p. 517 sq.

5. CI. S. R. Driver, Deuteronomy, 1909, p. 357 sq., cité par McClellan, cf. note
précédente, p. 525.

6. Cf. Andrée Herdner, Corpus des Tablettes cunéiformes alphabétiques décou-
vertes & Ras-Shamra-Ugarit de 1929 & 1939, Paris 1963, vol. de lextle, p. 86,
texte 18, col. VI, 1. 21. Cyrus Gordon, Ugaritic Handbook, Roma 1947, p. 270,
et H. L.. Ginsberg, apud James Pritchard, Ancient Near Eastern Texls, Princeton
1950, p. 152, traduisent encore par « to soar ». Mais Th. Gaster, Thespis, New
York 1950, p. 292, a correctement « hover ».



514 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

dépourvue une autre, que nous citerons ci-dessous, de reconnaitre
que le rédacteur biblique se figurait I’esprit de Dieu comme un
oiseau, métaphore qui n’a rien d’insolite, puisque déja les Sumériens,
comme le notait en 1958 Edward Lipinski’, maintenant professeur
a la Katholieke Universiteit, Leuven, divinisaient 1’orage sous la
forme d’un grand oiseau. Saint Jérdme ne s’y était pas trompé,
lui qui, s’inspirant du verbe syriaque correspondant au verbe hébreu,
comprenait que l’esprit de Dieu couvaif I’abime et le fertilisait®.
Mais couver n’est pas fertiliscr, on ne couve que ce qui est déja
fécondé. Cependant, la traduction par « couver » était autrefois
fréquente. On la trouve par exemple chez Luther et chez Calvin®.

7. «Genesis I 1-2 », Ruch biblijny i liturgiczny X1, 1958, p. 177 sq. (en polonais).
M. Lipinski m’a aimablement fait tenir un xérox de son article, qu’avait cité
‘Westermann dans son commentaire, cf. ci-dessous, note 16. Il s’agit de Voiseau
Anzu, sur lequel on pourra consulter Thorkild Jacobsen, The Treasures of
Darkness, Yale 1976, Index s. vv. Anzu et Imdugud. (La lecture Imdugud est
maintenant, selon ce que me dit Samuel Noah Kramer, abandonnée).

8. Quaestiones in Genesin, éd. Lagarde, p. 21, cite Gesenius-Brown, A Hebrew
and English Lexicon, Oxford 1906, p. 934. Cette opinion de Jéréme était aussi
celle du commentateur syrien cité anonymement par saint Basile, Hexaemeron
II 6, éd. Giet, p. 168 sq. et selon lequel « la signification de ce mot : ¢il était
porté’ est une interprétation pour : il réchauffait et rendait vivante la substance
des eaux, A 'image de Poiseau qui couve ses ceufs et, les échaufiant, leur commu-
nique une certaine force vitale », cité par Antoine Guillaumont, « Genése I 1-2
selon les commentateurs syriaques », In Principio, p. 127 sq. L’opinion de ce
Syrien, qui serait, selon Charles Touati, « Epilogue », In Principio, p. 307,
Aphraate ou Diodore de Tarse, se retrouve aussi dans le Talmud (Babli, Hagiga,
fol. 15a), chez saint Augustin (vis quaedam effectoria et fabricatoria ; et citation,
dans De Genesi ad litt. 18, 38, de I’anonyme syrien qui emploie, 4 la place de
superferebatur, un verbe signifiant fovebat; cf. Aimé Solignac, « Exégése et
Métaphysique, Genése I 1-3 chez Augustin », In Principio, p. 161), chez Jean
Scot Erigéne, De divina Natura 11 555 BG, cité par René Roques, « Genése 1 1-3
chez Erigéne », In Principio, p. 203, n. 128 ; et chez Luther (cf. Richard Stauffer,
« L’exégeése de Genése I 1-3 chez Luther et Galvin », In Principio, p. 250, 254.

9. Calvin (cité par Stauffer, cf. ci-dessus, note 8) ne se soucie guére, dans son
commentaire, de savoir « si I’Esprit de Dieu se mouvoit et voltigeoit sur les eaux
pour estendre sa vigueur » ou « §’il gisoit et couvoit comme pour les eschauffer
et entretenir », Dans le premier sermon sur la Genése, en revanche, il renonce
a Palternative : il estime que Paction de ’Esprit sur les eaux doit étre rendue
par les verbes « s’estendre et se démener » et il illustre sa traduction par ’image
« des aigles et des autres oyseaux qui estendent leurs aisles sur leurs poussins
pour les nourrir et fomenter. »

Parmi les exégeétes catholiques, relevons Lemaitre de Sacy et Desmarets de
Saint-Sorlin. Le premier (cité par Jean Orcibal, « Gené¢se I 1-2 chez les commen-
tateurs catholiques des xvi¢ et xviie », In Principio, p. 272) signale que I’Esprit
de Dieu pourrait désigner « un air immense » Il n’adopte pourtant pas ce sens,
« auquel les Juifs se sont arrétés », et voit plutét le Saint-Esprit placé au-dessus
du chaos a4 la maniére de « ’esprit d’un architecte » (saint Augustin) ou « d’un
oiseau qui couve » (saint Jéréme) « de facon a produire... par sa fécondité divine...
toutes les créatures de I’Univers »,

Desmarets de Saint-Sorlin (Orcibal, ibid., p. 275) « rejoint I’exégeése officielle
par le biais de la variante que saint Jér6me avait rendue classique : ¢“ Le Saint-
Esprit, par sa bonté, se tient... comme une colombe se tient sur ses ceufs pour
les faire éclore... > »



GENESE 1, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 215
b ’

Mais elle est aujourd’hui écartée, car elle implique un mythe de
I'ceuf cosmique, par ailleurs totalement inconnu de la Bible. Du
reste, le verbe syriaque a aussi un autre sens, comme le notait
John Skinner, qui écrivait dans son Critical Commentary on Genesis,
Edinburgh, 1910 : « The Syriac verb has a great latitude of meaning ;
it... is used of angels hovering over the dying Virgin. It is also
applied to a waving of the hands (or of fans) in certain ecclesiastical
functions, etc. (see Payne Smith, Thesaurus 38 886). »

C’est cette signification qu’invoque, pour nos passages bibliques,
Brevard S. Childs dans Myth and Reality in the O.T., I.ondon, 1960 :
« the verb can best be rendered by some verb as ¢ hover ’, ¢ flutter’,
or ‘flap’. »

C’est aussi cette interprétation qu’adopta, en 1917, la Jewish
Publication Society, a Philadelphie, pour sa premiére édition de la
Bible en anglais : « and the spirit of God hovered over the face of
the waters ». Mais, chose curieuse, la nouvelle édition de cette
traduction, qui a commencé en 1962 par la Genése et qui vient
seulement de se terminer, cette année, par les Psaumes, a préféré
une autre interprétation, celle que E. A. Speiser avait donnée dans
I’Anchor Bible : « a wind from God sweeping over the water »°,
Ceci renouait avec une tradition remontant a Gersonide, rabbin
du Midi de la France, au xive siecle; 3 Ibn EEzra ou méme au
Targum d’Ongelos et & saint Ephrem?!2. Gersonide comprenait ruak
Elohim comme « un vent de tempéte ». Mais cette interprétation
ne tient pas compte des paralleles du Deutéronome et d’Ugarit!?,
et le professeur Jonas Greenfield, qui a collaboré — pour les
Psaumes — a I’édition américaine dont je viens de parler, m’a dit
récemment (au cours de la Rencontre assyriologique de l.ondres,
en juillet dernier) n’avoir jamais été d’accord avec cette traduction
de Speiser ; mais personne n’osait, en Amérique, aller, de son vivant,
contre I'autorité d’un savant qui était célebre, notamment, pour
ses travaux sur I’akkadien et le hourrite. Il faudrait, pour bien faire,
réimprimer la traduction de la Genése pour y faire figurer Vinter-
prétation par « hovered, battait des ailes » qu’imposent les paralléles
deutéronomique et ougaritique : traduction qui sera encore confir-

10. De méme dans J. Meek, Genesis (The Bible : an American Translation),
Chicago, 1931.

11. Les commentaires juifs sur ruak Elohim sont commodément rassemblés
chez K. Smoronski, « Et Spiritus Dei ferebatur super aquas », Biblica, V, 1925,
p. 146-156.

12. Cf. Antoine Guillaumont, « LLes commentateurs syriaques », In Principio,
p. 115 sq.

13. E. A. Speiser, dans son interprétation publiée par I’Anchor Bible, écrivait
que « the Ugaritic cognate describes a form of motion as opposed to a state of
suspension or rest ». Mais I'oiseau qui bat des ailes sur place est a la fois en
suspension et en mouvement !



516 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

mée, nous allons le voir, si nous pouvons montrer pourquoi I’esprit
de Dieu battait des ailes au-dessus des eaux.

Si j’ose aborder ce probléme aprés tant d’autres exégétes, c’est
que )’y apporte deux données nouvelles, I'une tirée de la Bible elle-
méme, I’autre provenant d’Egypte.

*

La solution que je crois pouvoir défendre est celle qui reconnait
P’action vivifiante du souffle divin, amplement attestée dans divers
livres de la Bible. Ainsi dans Job, 43, 14-15 : « S’il retirait son esprit
et son souffle, toute chair périrait soudain », dans Ezéchiel, 37, 10 :
« Et ’esprit entra en eux et ils reprirent vie », et 14 : « Je mettrai mon
esprit en vous, et vous vivrez » et dans Isaie, 32, 15 sq. : « Jusqu’a ce
que I’esprit se répande sur vous d’en haut et que le désert devienne
un champ fertile »4. La méme idée est exprimée, quoique par un
autre mot, dans le récit (yahwiste) de la création d’Adam : Dieu
modele d’abord une statue d’argile, puis il lui souffle dans les narines
I’haleine de vie.

Semblablement, si I’esprit de Dieu bat des ailes au-dessus du chaos
inanimé, n’est-ce pas pour lui communiquer la viel® ?

Avant d’essayer de démontrer cela, il nous faut rencontrer une
objection, qui a été mainte fois formulée et qu’on trouve notamment
chez Claus Westermann, dans son monumental commentaire de la
Genése!®, paru a partir de 1967. Selon lui, I’action créatrice ne
commence qu’au verset 3 : « Et Dieu dit : que la lumiére soit », etc.
I1 alléegue deux raisons stylistiques. Le 2¢ verset consiste, nous
Yavons vu, en trois propositions. Or, toutes trois sont commandées
par le verbe de la premiére, hayathdh « elle était », et elles expriment
toutes trois une situation, un éfat ; il n’y a pas de raison, écrit Wester-
termann, de séparer la troisiéme des deux premiéres et d’y faire
commencer une action, ce qui d’autre part romprait la symétrie
avec les phrases suivantes (a partir du verset 3), qui commencent
toutes par « Et Dieu dit : ».

La méme opinion a été soutenue récemment par quatre savants,
P. J. Smith, Robert Luyster, Rudolf Kilian, D. F. Payne, sans
compter le théologien K. Barth!?.

14. Cf. Van Imschoot, « L’Esprit de Yahweh source de vie », Revue biblique 44,
1935, et Daniel Lys, cité ici note 2.

15. De méme Tobiyahu Friedmann, dans un article en hébreu, paru dans
ROYER V0 82, 1980, p. 309 sq., dont M. A. Caquot a bien voulu me communi-
quer un résumé en frangais.

16. Claus Westermann, Genesis (Biblischer Kommentar, Altes Testament),
Neukirchen, 1967, p. 148.

17. Karl Barth (Dogmatigue 1I1/I chap. 1x, 41, p. 115, traduction F. Ryser,



GENESE I, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 517

Le premier d’entre eux, en ce qu’il appelle « A semotactical
approach »8, ne fait que reprendre les deux arguments de Wester-
mann, en précisant le parallélisme entre les trois propositions dont
se compose le verset, puis entre les versets suivants. Dont il conclut
que ridh Elohim doit étre traduit par quelque chose comme « un
terrible orage ». Il ne nous dit pas ce que vient faire ce phénomene
météorologique dans une description du chaos primordial. Et je
ne puis le suivre dans la distinction qu’il fait entre cet orage, qu’il
voit comme quelque chose de naturel, alors que I’esprit de Dieu
serait surnaturel. Il me parait que parler de surnaturel implique
opposition a un ordre naturel, dont je ne vois nulle raison d’attribuer
I'idée aux anciens Hébreux. Querelle de mots ? Mais qui recouvre la
distinction trop souvent faite, dans les divers sens du mot rua#, entre
le souffle et I'esprit. On écrit par exemple que ruas Elohim signifie
« der Hauch (nicht der Geist !) Gottes », comme si I’on pouvait séparer
deux sens entre lesquels 'hébreu ne distinguait pas. Je ne crois pas
que les Hébreux, pas plus que la plupart des Anciens, aient congu
Yesprit comme immatériel. Ils le concevaient comme un souffle.
Qu’il me soit permis de ne pas m’attarder davantage, en me référant
simplement a 'ouvrage de Daniel Lys, Ruak, le souffle dans 'A.T.,
1962, qui propose!? « de traduire ruas par un méme terme dans la
description du chaos et dans le récit du déluge (auquel nous revien-
drons ci-dessous), c’est-a-dire, comme le font les Septante et la Vul-
gate, par pneima, spiritus. » Je ne puis suivre Westermann, qui
écrit, p. 148, que si 'on interpréte ruak Elohim comme esprit de
Dieu, on ne peut traduire le verbe que par « schweben » ou de sem-
blable facon; tandis que, si 'on considére comme constitutif le
mouvement palpitant, vibrant (die zitternde oder vibrierende
Bewegung), il ne peut s’agir que du vent. C’est la, évidemment,
meéconnaitre la différence entre planer et battre des ailes.

Robert Luyster, dans un article intitulé « Wind and Water
Cosmogonic Symbolism in the O.T. »%°, croit pouvoir comparer a la
description du chaos, et particuliecrement a la proposition qui nous
occupe, relative a la ruah d’ Elohim, plusieurs passages bibliques
exaltant la domination de Dieu sur les eaux : « Tu commandes a la
mer furieuse », dit le Psalmiste ; « quand ses vagues se soulévent,
tu les apaises. » (Ps. 89, 19)

Ou encore :

Genéve, 1980) considére le passage Gen. 1, 2 ¢ (Et Spiritus Dei...) comme paral-
lele aux deux éléments précédents du méme verset pour décrire I'impuissance
totale d’un dieu mythique (! !).

18. Journual of the Northwest Semitic Languages, 8, 1980, p. 99-104.

19. P. 178, n. 1 et p. 180 sq.

20. Zeitschrift fiir die Altlestamentliche Wissenschaft, 93, 1981, p. 1 sqq.



518 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

« Toi, tu fendis la mer par ta puissance,

tu brisas les tétes des monstres sur les eaux.

Toi qui ouvris la source et le torrent,

toi qui desséchas des fleuves intarissables. » (Ps. 74, 13)

Ou encore :

« Les fleuves éleveérent a Yahweh,
les fleuves élevérent leur voix,
les fleuves éleverent leur fracas.

Plus que la voix des grandes eaux.
plus superbe que le ressac de la mer,
Yahweh est superbe dans les hauteurs. » (Ps. 93, 3-4)

Ou encore :

« Et le lit des mers apparut,

les assises du monde furent révélées

sous l'effet de ton grondement, Yahweh,

sous le vent du souffle de tes narines. » (Ps. 18, 16)

Nous pourrions continuer, apres Luyster, ces magnifiques cita-
tions, qui montrent la domination de Dieu sur les eaux. Mais, dans
aucune d’elles cette souveraineté ne s’exprime par le terme qui
figure au 2¢ verset de la Genése : ruah Elohim. Dans le seul passage
qui ferait exception, au chapitre 8, verset 1 (dans le récit du déluge),
« Dieu fit passer un vent sur la terre et les eaux désenflérent », le
paralléle n’est pas tout a fait exact, puisque les deux mots ruah et
Elohim n’y apparaissent pas joints. Encore pourrait-on supposer
— on I'a fait — que dans le 2¢ verset, I’esprit de Dieu agit sur les
eaux du chaos de la méme fagon qu’apres le déluge, pour les faire
baisser et faire émerger la terre ferme. Mais ceci anticiperait, amor-
cerait I’action créatrice dépeinte a partir du verset suivant, ce qui
serait contraire a la thése soutenue.

Le troisitme auteur que nous devons critiquer était déja connu
de Westermann. C’est Rudolf Kilian, qui dans un article sur « Gene-
sis I 2 und die Urgétter von Hermopolis »21, fait appel, pour expli-
quer la description biblique du chaos, a la cosmogonie égyptienne.
I1 constate que, des quatre composantes du chaos biblique, Eaux
primordiales, Ténébre, Tohu-bohu et Souffle de Dieu, les trois pre-

21. Vetus Testamentum 16, 1966, p. 420 sq. Cf. déja S. G. F. Brandon, Creation
Legends of the ancient Near East, London, 1963, p. 148 : « The most obvious
analogy is provided by the Hermopolitan-Theban cosmogony, in which Amun is
envisaged as the primaeval wind (or breath) that moves across the surface of
the stagnant Nun, imparting to it the motion necessary for creation. »



GENESE 1, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 519

miéres ont en Egypte des correspondants immédiatement reconnais-
sables dans trois paires de dieux primordiaux. A l’eau correspond
le couple Nun-Naunet, a la Ténébre Kuk-Kauket, au Tohu-bohu
Huh-Hauhet. Ceci ’améne a placer en pendant égyptien au souffle
d’Elohim la quatrieéme paire divine, représentée par Niau, Gereh,
Tenemu, auxquels est venu s’ajouter Amun, qui avait, au moins a
partir du Nouvel Empire, I’aspect d’un dieu du vent. Cependant,
puisqu’il s’agit du chaos antérieur a la création et puisque les dieux
égyptiens de la 4¢€ paire n’expriment, comme les autres, qu’une qua-
lité négative de Nun (le Chaos), il s’ensuit, selon M. Kilian, que
ruah Elohim doit étre interprété de méme facon. Ceci ne lui parait
faire aucune difficulté, mais je me sens incapable de le suivre. « Das
macht jedoch », écrit-il, « keinerlei Schwierigkeiten, denn ruak
besagt im Hebraischen nicht nur Geist, Luft, Wehe, Hauch und
IL.ebensodem, sondern auch Nichtiges, Inhaltloses und entspricht
nicht selten dem fliichtigen, verganglichen, inhaltslosen héabdl »,
qui veut dire a peu prés « ruine » : « un souffle, une ombre, un rien »,
disait le Fabuliste. Soit pour ruak, qui a peut-étre parfois ce sens,
mais qu’en est-il de ruak Elohim ? Un rien de Dieu ?

Enfin, F. D. Payne, dans son article « Approaches to Gene-
sis 1, 2 »22, se fondant sur I’analyse stylistique faite par Westermann,
tente de concilier I’'inaction divine, caractéristique de I’état de chaos,
avec le sens de moarahefeth, éclairé par le paralléle ougaritique.
Plutét que par « hover », il traduirait ce verbe par « be poised »,
comme indiquant que Dieu attend sans rien faire le moment d’inter-
venir par la parole : attitude inactive, en accord donc avec les deux
propositions précédentes, tandis que « hover » impliquerait un
« fluttering movement ». Mais c’est justement un tel mouvement,
un battement d’ailes, qui est suggéré, tant par I’emploi de la forme
pi‘él que par les paralléles deutéronomique et ougaritique.

Nous voici une fois de plus dans I’'impasse : il ne parait pas pos-
sible d’interpréter la 3¢ proposition de Geneése 1 2 comme purement
négative, comme purement étrangere a l’action créatrice que pro-
clamera le verset suivant : Et Dieu dit « Que la lumiére soit », etc.
Il nous faut donc revenir sur nos pas ; ce que nous allons faire, non
toutefois sans avoir rencontré un obstacle sérieux, une remarque
grammaticale de B. Childs?3, qui, a I’appui de la thése des auteurs
que nous venons de nommer, et en faisant lui-méme état d’un
article de K. Galling, « Der Charakter der Chaosschilderung in
Genesis I, 2 », ZThK 47, 1950, 149 sq., écrit que « if the writer had
wished to introduce section c [« et I’esprit de Dieu, etc. »] as a new

22. Transactions of the Glasgow University Oriental Society 23 (1969-1970),
Glasgow, 1972, p. 62-71.
23. B. S. Childs, Myth and Reality in the O.T., London, 1960, p. 34.



520 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

element in contrast to the condition of chaos, he would have had
to use a different construction such as wattarahef ruah ». C’est la,
observe Childs, « a strange anomaly, a creative force of God judged
as a negative action ».

Cependant, le cas n’est pas unique. J’en retrouve un semblable,
bien que la remarque n’en ait jamais encore été faite, dans le récit
yahwiste de Genése 2, 5 sq. Il sera commode de I'inscrire en regard
du récit sacerdotal, que nous avons cité en commencant :

1, 2 a. El la Terre élail informe et vide 2,5 Et aucun arbuste des champs
n’élail encore sur la lerre el aucune
herbe des champs ne germait en-

core,
b. el les ténébres @ la surface de car I’Elernel Dieu (Yahweh Elo-
Uabime him) r’avait pas fait pleuvoir sur

la terre, et il n'y avail point
d’homme pour cultiver le sol

c. et Pespril de Dieu batlait des 6 el une source s’élevail de la lerre et
ailes au-dessus des eaux?3. arrosait toute la surface du sol.
3 Et Dieu dit: Que la lumiére 7 Et U Eternel Dieu forma U’homme,
soit, elc. ele.

On le voit : dans le 2¢ récit, a 1a fin de la description (correspon-
dant au chaos inanimé du premier récit), la source jaillissante et
irriguantc forme transition - - a Yimparfait (waéd ya‘aleh « une source
s’élevait, ascendebat, avéfaivev ») — avec I'acte créateur décrit au
verset suivant, ou 'on a I'équivalent de notre passé simple (imper-
fectif converti par préfixation du waw) : wayyitser Yahweh Elohim
eth-hdddham « Et ’Eternel Dieu forma I’homme », etc. Il n’est pas
absurde de penser, avec Gunkel et Procksch, malgré Westermann,
p- 280, que I'apparition de I’eau prépare celle de ’homme en chan-
geant la poussiére en boue, en argile plastique. Quoi qu’il en soit,
Westermann lui-méme reconnait ici un processus positif de création,
consistant a irriguer le sol. Pourquoi alors ne pas admettre de méme,
dans la proposition correspondante de Pautre récit — « l'esprit
battait des ailes » — un processus positif de création ? Car les deux
descriptions, celle du chaos et celle du désert, précédant toutes deux
un acte explicite de création, soit du monde, soit de I'homme, se

24. Odil Hannes Steck, Der Schopfungsbericht der Priesterschrift, Gottingen,
1975, traduit, sans plus de précision : « und der Atem Gottes war in Bewegung
tiber den Wassern ». Mais du moins reconnait-il un lien de sens entre cette propo-
sition et la suite, car il écrit : « dass aus dem atmenden Gott der anordnende
Schopfer wird, dem die Urgegebenheiten fraglos zu Dienst sind, ist P Ausdruck
der Freiheit und Souveranitit des Schopfers... »



GENESE 1, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 521

terminent 'une et I'autre par une proposition qui, par la forme de
son verbe, I'imparfait, exprime une situation, mais par son contenu,
amorce I’action créatrice de Dieu. Et I’on peut ajouter que, dans un
cas comme dans I'autre, la proposition est introduite par une par-
ticule, wa « et » qui peut avoir valeur adversative?® et annoncer, en
contraste avec ce qui précéde, quelque chose de nouveau.

Nous voici donc ramenés, pour Genese 1, 2¢, a 'idée du souffle
vivifiant, idée déja proposée par maint exégéte. Je me contenterai
d’en citer trois : Delitzsch, Albright et Gunkel.

Delitzsch écrivait « Gottes Geist theilt ihr » (4 la matiére primor-
diale) « das Leben mit ». Albright?¢ (cité par Luyster, p. 8) insistait
sur le rdle fécondant du soufile.

Gunkel interprete ruas Elohim « als die lebengebende, gestaltende
gottliche Macht, die am Uranfang iiber den gestalt- und leblosen
‘ Wassern ’ schwebt. »%7 A part le dernier mot, on ne saurait mieux
dire.

A l'appui de leur interprétation, je propose le rapprochement sui-
vant. L’idée de battre des ailes pour communiquer la vie, je la
trouve dans la religion égyptienne : Isis, ayant rassemblé les mor-
ceaux du cadavre de son frére et époux Osiris, Isis, sous forme d’un
faucon femelle, bat des ailes au-dessus de lui pour le ressusciter. La
scéne a été souvent représentée : on la trouve notamment 4 Abydos
et a Denderah?® (fig. 1). Et elle est décrite dans le célébre Hymne a
Osiris sur une stéle conservée au Louvre?® : « Isis... fait du vent avec
ses ailes » ($hpr.t Bw m gnh.wj) et ressuscite Osiris, qui la rend
enceinte d’Horus.

M. Cl. Vandersleyen, professeur d’égyptologie a I’Université de
Louvain, a qui j’avais fait part de mon interprétation du texte
biblique, m’a trouvé en Egypte un autre paralléle, qu’il se propose

25. U. Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis, I From Adam lo Noah,
Jérusalem, 1961 (la premiére édition, en hébreu, datait de 1944), p. 42, cité par
Friedmann, cf. ici note 15. — On pourrait se demander si le verset 6, qui, pour
beaucoup d’exégeétes, fait I’effet d’un corps étranger, n’a pas été inséré dans le
récit yahwiste, par besoin de symétrie et d’unification, par le rédacteur final de
Geneése 1, celui-la méme, peut-étre, qui, dans Genése 2, a ajouté, pour un motif
analogue, Elohim 4 Yahweh.

26. Kommentar, ad loc., cité par Westermann, p. 151.

27. Gunkel ( Genesis, 6, Gottingen 1964, p. 104, cité par Kilian, p. 434).

28. Cf. Eberhard Otto, Osiris und Amon, Miinchen 1966, pl. 17 24 20 ;1a pl. 17
est reproduite ici, fig. 1. Lexikon der Agyptologie, 1978, s.v. Isis.

29. Steéle G 286. Cf. A. Moret, « La légende d’Osiris 4 ’époque thébaine d’aprés
’hymne a Osiris du Louvre », Bull. de UInst. fr. d’archéologie orientale, XXX,
1931, p. 725 sq. ; A. Barucq et . Daumas, Hymnes et Priéres de I' Egyple ancienne,
Paris 1980, p. 94 sq. ; Asmann, Agyptische Hymnen und Gebele, Ziirich-Miinchen
1975, signale la présence au British Museum d’une stéle inédite portant un texte
amplifié des 27 premiéres lignes de celle du Louvre (qui en compte 28 !). Pour-
quoi cette stéle, qui comporte peut-étre des variantes intéressantes, est-elle
inédite ?



522 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

FFrg. 1. — Osiris-Wennoler, temple de Sethos Ier (1304-1290) a Abyvdos.
(D’aprés K. Otto, Osiris und Amun, Minchen, 1966, pl. 17).

de publier. Un pectoral de Toutankhamon représentant la déesse
Nout, mere d’Isis, est accompagné d'un texte ou elle dit : « Jai
ouvert fes bras sur mon fils, le roi Nebkheperourt (¢’est-a-dire Tout-
ankhamon) défunt; jTai battu des ailes sur la beauté de Toul-
ankhamoin, ce que jai fait sur mon fils Quneu-nefer (¢esi-a-dire
Osiris »30,

30. 11 faut distinguer, de ces représentations ot l'oiseau vole sur place (en
battant des ailes), celles o il est posé, ailes élendues, en une attitude simplement
de protection, soit aux quatre coins du sarcophage d’un pharaon, soit derri¢re
la téte de celui-ci. Gf. Lexikon der Agyptologie, cité ci-dessus note 28. Celte notion
de protection, comnie me le lait savoir M. I3, Van de Walle, est exprimée en
¢gyptien par le terme mhj (Erman-Grapow, Wirterbuch der édg. Sprache, 11,
160 ; cf. J. Clére, Bull. de Ulnst. fr. d’arch. or., 79, p. 299). - Robert Luyster,
« Wind and Water : cosmogonic Symbolism in the O.T. », Z. [. die altt. Wiss. 93,
1981, p. 1 sq., accepte linterprétation donnée par W. H. McClellan, « The
meaning ol l{uaZz FElohim in Genesis 1 2 », Biblica 15, 1931, p. 526, comme
« hovering above as leader, guide and proleclor », sans voir 'action vivifiante du
battement d’ailes.



GENESE I, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 523

I1 me semble que ces paralléles égyptiens corroborent notre these :
si, dans le texte biblique, I’esprit de Dieu bat des ailes au-dessus du
chaos, c’est pour lui communiquer la vie, préparant ainsi I’ceuvre
créatrice qu’accomplira la parole de Dieu. Je laisse de cdté le point
de savoir si, de cette comparaison, on peut conclure a une filiation
historique — ce ne serait que I'un des cas ou les Israélites ont proba-
blement subi I'influence de la vieille civilisation pharaonique — ou
si, simplement, une méme notion, le souffle vivifiant, et une méme
métaphore, le battement d’ailes, ont surgi indépendamment de part
et d’autre du Sinai. Je me contenterai, pour terminer, de deux
bréves remarques.

Entre I'idée de souffle vivifiant et celle de parole créatrice, attestée
elle aussi dans la religion égyptienne, il n’y avait pas, pour 'auteur
biblique, rupture, mais continuité : le verset 3 fait suite tout natu-
rellement au verset 2 : I'auteur ne pouvait ignorer que le souflle
produit aussi la parole, comume on lit au 1¢r livre des Rois, 22, 24
(texte bien antérieur au 1er chapitre de la Genése) : « Par ou I’esprit
de Yahweh est-il sorti de moi pour te parler ? » ; ou dans Isaie, 34, 16 :
« car sa bouche I’a ordonné ; c’est son esprit qui les rassemblera » ;
ou encore Psaume 33 (32), 6 : « Les cieux ont été faits par la parole
de Yahweh, et par le souffle de sa bouche toute leur armée. »

Ma derniére observation porte sur le Nouveau Testament : les
évangélistes qui, en racontant le baptéme de Jésus, voulaient décrire
le Saint-Esprit descendant sur lui, n’avaient pas a chercher loin
I'image de l'esprit-oiseau : ils la trouvaient dans le 2¢ verset de la
Genése, ou « ’esprit de Dieu battait des ailes au-dessus des eaux ».
La métaphore s’est perpétuée toute vivante dans le folklore fran-
cais car, aujourd’hui encore, lorsque le martin-pécheur, ce bel oiseau
bleu, bat des ailes au-dessus de sa proie, comme avait fait jadis la
déesse “Anat au-dessus du héros Aqhat, les Canadiens appellent cela
« voler en Saint-Esprit »; et en Belgique, les chasseurs disent de
I’épervier suspendu dans les airs et guettant sa victime, qu’il « fait
le Saint-Esprit ».

M. André CaQuort présente les observations suivantes :

M. Duchesne-Guillemin a défendu I'interprétation la plus convain-
cante du dislegomenon rakéf, si mal rendu par les Anciens, soit
qu’ils ne Paient pas compris, soit qu’ils aient voulu éviter l'orni-
thomorphisme de la représentation. La traduction « planer », cou-

1982 34



524 COMPTES RENDUS DE L’ACADEMIE DES INSCRIPTIONS

rante en francais depuis Samuel Cahen et Edouard Reuss, est moins
exacte que « battre des ailes », imposé par 'attestation du verbe en
Deutéronome 32, 11. En ce qui concerne riid¢h ’élohim on donnera
encore raison a M. Duchesne-Guillemin et on renoncera a la traduc-
tion par « vent », bien qu’elle ait été choisie par les targoums juifs et
samaritains. Le vent ne joue aucun rdle dans cette cosmogonie, et il
n’est pas nécessaire de le mettre au nombre des éléments physiques
prééexistant a la création.

L’hémistiche 1, 2 b est-il alors I’énoncé d’un acte créateur en
quelque sorte préliminaire ? M. Duchesne-Guillemin étaie cette
hypothése par un ingénieux rapprochement entre la structure de
Genese 1, 2 et celle de 2, 5-6. On a bien de part et d’autre trois
phrases de méme type (en 2, 5-6 elles sont représentées par 2, 5 a «.
5 af. 6 a, et il convient de laisser de c6té 5 b qui est une incise
explicative). La derniére de ces trois phrases (1, 2 b et 2, 6 a) énonce
un fait capital pour la suite. Mais 2, 6 a ne présente pas un acte
créateur : la montée de la masse liquide appelée ’éd n’est qu’un
phénomeéne naturel nécessaire a I'irrigation de ’Eden (ou il ne pleut
pas) et. peut-étre, a la confection du corps humain en rendant mal-
léable la terre dont celui-ci sera formé.

La ridh est bien une puissance de vie, quand elle est insufflée. On
doutera qu’elle ait ce rdle en Genése 1, 2. Faire de la ritdz un moyen
d’animer l’abime attire 'objection faite par saint Ephrem a la
représentation de l'esprit divin « couvant » labime, objection
résumée ainsi par M. Antoine Guillaumont (dans In principio,
Paris, 1973, p. 127) : « Que produisirent les eaux le premier jour
quand cet esprit les couvait ? En revanche, quand, au cinquiéme
jour, les eaux produisirent des reptiles et des volatiles, il n’est pas dit
alors qu’elles étaient couvées par l'esprit | Comment donc faire par-
ticiper a I'activité créatrice cet esprit qui quand il couve les eaux ne
leur fait rien produire, alors qu’elles sont fécondes quand il n’est pas
dit qu’il les couve ? »

Aux termes de Genese 1, 2, la ritdh n’est créatrice qu’en puissance.
L’auteur a choisi cette manieére de signifier la présence indispensable
de Dieu parce que la riidh, étant souflle, est le principe de la parole,
comme le rappelle I'allusion a la création lue en Psaumes 33, 6.
L’image de la riidh a entrainé celle de I'oiseau, car on se représentait
la ritich avec des ailes (ainsi en Psaumes 18, 11 et 104, 3 dans un
contexte cosmologique).

Enfin, traiter du verset 2 comme s’il était indépendant revient
a prendre une option discutable dans le débat dont fait I'objet
la structure générale des premiers versets de Genése 1. S’il faut
admettre que le verset 1 est une proposition circonstancielle et le
verset 2 une incise descriptive précédant le début du récit proprement



GENESE 1, 2C, UGARIT ET L’EGYPTE 525

dit, au verset 3, il est impossible de trouver dans le verset 2 ’amorce
effective de I'action créatrice.

MM. Jean LecLaNT, Georges POSENER et Robert MARrICHAL inter-
viennent aprés cette communication.



	Informations
	Informations sur Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

	Pagination
	512
	513
	514
	515
	516
	517
	518
	519
	520
	521
	522
	523
	524
	525

	Illustrations
	Fig. 1. Osiris-Wennofer, temple de Sethos Ier (1304-1290) à Abydos


