
Comptes rendus des séances de
l'Académie des Inscriptions et

Belles-Lettres

Genèse l, 2c, Ugarit et l'Égypte
Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guillemin Jacques. Genèse l, 2c, Ugarit et l'Égypte. In: Comptes rendus des séances de l'Académie des Inscriptions

et Belles-Lettres, 126ᵉ année, N. 3, 1982. pp. 512-525;

doi : https://doi.org/10.3406/crai.1982.13969

https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1982_num_126_3_13969

Fichier pdf généré le 20/05/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/collection/crai
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1982_num_126_3_13969
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/crai.1982.13969
https://www.persee.fr/doc/crai_0065-0536_1982_num_126_3_13969


512 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

COMMUNICATION 

GENÈSE I, 2C, UGARIT ET L'EGYPTE 
PAR M. JACQUES DUCHESNE-GUILLEMIN 

CORRESPONDANT DE L'ACADÉMIE 

A la mémoire de Claude Schaeffer 

Qu'il me soit permis de traiter ici d'un petit problème d'exégèse 
dont je me suis occupé plusieurs fois, quand j'enseignais, à 
l'Université de Liège1, l'histoire des religions, avant que ne m'apparaisse 
la solution proposée ci-dessous. 

C'est un très vieux problème, et bien connu : il en est même 
question dans les Misérables de Victor Hugo2. M. André Caquot en 
a traité fort savamment en 19733 ; je lui sais infiniment gré d'avoir 
accepté de patronner ma communication, qui va, comme on le 
verra, un peu au-delà des conclusions auxquelles il était arrivé. 

Le 2e verset de la Genèse — je laisse de côté, comme étrangère 
à notre propos, l'épineuse question du 1er verset : faut-il traduire 
« Au commencement, Dieu créa le ciel et la terre », ou « Lorsque Dieu 
commença à créer le ciel et la terre... »? — le 2e verset est une 
description, en trois membres ou propositions, du chaos primordial, 
avant que Dieu ne dise, au 3e verset : « Que la lumière soit ! » — Peu 
nous importe ici que ce chaos soit lui-même, dans l'esprit du 
rédacteur, déjà l'œuvre de Dieu, ou qu'il préexiste à l'intervention 
divine. Mais, ce que je crois pouvoir montrer, c'est qu'on doit voir, 
dans la 3e proposition, le prélude à une activité créatrice. 

Relisons tout le verset : 

El la Terre était informe et vide 
et les ténèbres à la surface de l'abîme 
et l'esprit de Dieu au-dessus des eaux. 

Que fait l'esprit de Dieu au-dessus des eaux ? C'est la question. 
Les traductions diffèrent. Spiritus Dei ferebalur super aquas, dit 

1. La rédaction du présent article a bénéficié des conseils de MM. Charles 
Fontinoy, hébraïsant, et Michel Malaise, égyptologue, professeurs à l'Université 
de Liège, ainsi que d'indications de bibliographie récentes aimablement fournies 
par M. André Caquot. 

2. Cités par Daniel Lys, Ruach, le souffle dans l'A.T., Paris 1962, p. 181. 
3. « Brèves remarques exégétiques sur Genèse 1 1-2 », In Principio, Paris 1973, 

p. 11 sq. 



GENÈSE I, 2C, UGARIT ET L'EGYPTE 513 

la Vulgate. Ferebatur, transposition approximative du texte des 
Septante, ÈTOcpépsTo, est rendu en nos langues par moved (King James 
version), par se mouvait (Louis Segond), par planait (Rabbinat 
français, Bible de Jérusalem), etc. 

Que dit le texte hébreu ? Nous allons le voir, mais notons d'abord 
que le P. de Vaux, responsable de cette partie de la Bible de 
Jérusalem, écrit en une note succincte, à propos de planait : « comme 
l'oiseau qui vole au-dessus du nid où sont ses petits, Deutéronome 32, 
11, où est employé le même verbe très rare. » Le P. de Vaux ne semble 
pas avoir aperçu que planer, c'est-à-dire glisser sur l'air, ailes 
étendues, est autre chose que voler au-dessus d'un nid, c'est-à-dire se 
tenir sur place dans l'air, en battant des ailes. C'est bien ce dernier 
mouvement qui est évoqué au « Cantique de Moïse » (Deut. 32, 11) : 

Sicut aquila prouocans ad uolandumi pullos suos 
et super eos uolitans (ydrahëf). 

Un oiseau, pour apprendre à voler à ses petits, n'aurait que faire 
de planer : il bat des ailes au-dessus de sa nichée. On a observé que 
l'aigle d'Ecosse5 a coutume de « bearing up its young in their first 
awkward attempts, but provoking thèse attempts only by hovering 
above the young. » Et c'est de même, je crois, qu'il faut comprendre, 
dans le verset de la Genèse, le participe du même verbe, mdrahefeth : 
« battant des ailes ». Ce sens est confirmé par l'emploi du même 
verbe rhp en ougaritique (poème de Danel)6 pour désigner ce que 
fait la déesse 'Anat, sous la forme d'un aigle, au-dessus du héros 
Aqhat, à qui elle en veut, et qu'elle fait faire aussi par le guerrier 
Yatpan, transformé lui aussi en un aigle, lequel fondra sur Aqhat. 
M. André Caquot a observé, dans ses « Brèves remarques exégé- 
tiques sur Genèse 11-2 », que la forme ougaritique employée, 'arhp, 
est un pi'ël, exactement comme l'hébreu mdrahefeth (un pi'êl, c'est-à- 
dire une forme intensive, itérative, etc.). Cependant, il traduit, 
comme le P. de Vaux, le verbe biblique par « planait », qui est 
traditionnel et peut-être plus poétique. Ces deux traductions, « planait » 
et « battait des ailes », ont toutes deux le grand mérite, dont est 

4. C'est ainsi que la Vulgate interprète, d'après le contexte, le verbe hébreu 
ya'ir, littéralement « il éveille ». Le bien-fondé de cette interprétation ressort de 
l'étude de W. H. McClellan, « The raeaning of ruah Elohim in Gen. 1, 2 », Biblica 
15, 1934, p. 517 sq. 

5. Cf. S. R. Driver, Deuteronomy, 1909, p. 357 sq., cité par McClellan, cf. note 
précédente, p. 525. 

6. Cf. Andrée Herdner, Corpus des Tablettes cunéiformes alphabétiques 
découvertes à Ras-Shamra-Ugarit de 1929 à 1939, Paris 1963, vol. de texte, p. 86, 
texte 18, col. VI, 1. 21. Cyrus Gordon, Ugaritic Handbook, Roma 1947, p. 270, 
et H. L. Ginsberg, apud James Pritchard, Ancient Near Eastern Texts, Princeton 
1950, p. 152, traduisent encore par « to soar ». Mais Th. Gaster, Thespis, New 
York 1950, p. 292, a correctement « hover ». 



514 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

dépourvue une autre, que nous citerons ci-dessous, de reconnaître 
que le rédacteur biblique se figurait l'esprit de Dieu comme un 
oiseau, métaphore qui n'a rien d'insolite, puisque déjà les Sumériens, 
comme le notait en 1958 Edward Lipinski7, maintenant professeur 
à la Katholieke Universiteit, Leuven, divinisaient l'orage sous la 
forme d'un grand oiseau. Saint Jérôme ne s'y était pas trompé, 
lui qui, s'inspirant du verbe syriaque correspondant au verbe hébreu, 
comprenait que l'esprit de Dieu couvait l'abîme et le fertilisait8. 
Mais couver n'est pas fertiliser, on ne couve que ce qui est déjà 
fécondé. Cependant, la traduction par « couver » était autrefois 
fréquente. On la trouve par exemple chez Luther et chez Calvin9. 

7. « Genesis 1 1-2 », Ruch biblijny i liturgiczny XI, 1958, p. 177 sq. (en polonais). 
M. Lipinski m'a aimablement fait tenir un xérox de son article, qu'avait cité 
Westermann dans son commentaire, cf. ci-dessous, note 16. Il s'agit de l'oiseau 
Anzu, sur lequel on pourra consulter Thorkild Jacobsen, The Treasures of 
Darkness, Yale 1976, Index s. vv. Anzu et Imdugud. (La lecture Imdugud est 
maintenant, selon ce que me dit Samuel Noah Kramer, abandonnée). 

8. Quaestiones in Genesin, éd. Lagarde, p. 21, cite Gesenius-Brown, A Hebrew 
and English Lexicon, Oxford 1906, p. 934. Cette opinion de Jérôme était aussi 
celle du commentateur syrien cité anonymement par saint Basile, Hexaemeron 
II 6, éd. Giet, p. 168 sq. et selon lequel « la signification de ce mot : * il était 
porté ' est une interprétation pour : il réchauffait et rendait vivante la substance 
des eaux, à l'image de l'oiseau qui couve ses œufs et, les échauffant, leur 
communique une certaine force vitale », cité par Antoine Guillaumont, « Genèse I 1-2 
selon les commentateurs syriaques », In Principio, p. 127 sq. L'opinion de ce 
Syrien, qui serait, selon Charles Touati, « Épilogue », In Principio, p. 307, 
Aphraate ou Diodore de Tarse, se retrouve aussi dans le Talmud (Babli, Hagiga, 
fol. 15a), chez saint Augustin (vis quaedam effectoria et fabricatoria ; et citation, 
dans De Genesi ad litt. 18, 38, de l'anonyme syrien qui emploie, à la place de 
super ferebatur, un verbe signifiant fovebat ; cf. Aimé Solignac, « Exégèse et 
Métaphysique, Genèse I 1-3 chez Augustin », In Principio, p. 161), chez Jean 
Scot Érigène, De divina Natura II 555 BC, cité par René Roques, « Genèse I 1-3 
chez Érigène », In Principio, p. 203, n. 128 ; et chez Luther (cf. Richard Stauffer, 
« L'exégèse de Genèse I 1-3 chez Luther et Calvin », In Principio, p. 250, 254. 

9. Calvin (cité par Stauffer, cf. ci-dessus, note 8) ne se soucie guère, dans son 
commentaire, de savoir « si l'Esprit de Dieu se mouvoit et voltigeoit sur les eaux 
pour estendre sa vigueur » ou « s'il gisoit et couvoit comme pour les eschaufïer 
et entretenir ». Dans le premier sermon sur la Genèse, en revanche, il renonce 
à l'alternative : il estime que l'action de l'Esprit sur les eaux doit être rendue 
par les verbes « s'estendre et se démener » et il illustre sa traduction par l'image 
« des aigles et des autres oyseaux qui estendent leurs aisles sur leurs poussins 
pour les nourrir et fomenter. » 

Parmi les exégètes catholiques, relevons Lemaître de Sacy et Desmarets de 
Saint-Sorlin. Le premier (cité par Jean Orcibal, « Genèse I 1-2 chez les 
commentateurs catholiques des xvie et xvne », In Principio, p. 272) signale que l'Esprit 
de Dieu pourrait désigner « un air immense ». Il n'adopte pourtant pas ce sens, 
« auquel les Juifs se sont arrêtés », et voit plutôt le Saint-Esprit placé au-dessus 
du chaos à la manière de « l'esprit d'un architecte » (saint Augustin) ou « d'un 
oiseau qui couve » (saint Jérôme) « de façon à produire... par sa fécondité divine... 
toutes les créatures de l'Univers ». 

Desmarets de Saint-Sorlin (Orcibal, ibid., p. 275) « rejoint l'exégèse officielle 
par le biais de la variante que saint Jérôme avait rendue classique : " Le Saint- 
Esprit, par sa bonté, se tient... comme une colombe se tient sur ses œufs pour 
les faire éclore... " » 



GENÈSE I, 2C, UGARIT ET L'EGYPTE 515 

Mais elle est aujourd'hui écartée, car elle implique un mythe de 
l'œuf cosmique, par ailleurs totalement inconnu de la Bible. Du 
reste, le verbe syriaque a aussi un autre sens, comme le notait 
John Skinner, qui écrivait dans son Criiical Commeniary on Genesis, 
Edinburgh, 1910 : « The Syriac verb has a great latitude of meaning ; 
it... is used of angels hovering over the dying Virgin. It is also 
applied to a waving of the hands (or of fans) in certain ecclesiastical 
functions, etc. (see Payne Smith, Thésaurus 38 886). » 

C'est cette signification qu'invoque, pour nos passages bibliques, 
Brevard S. Childs dans Myth and Reality in the O.T., London, 1960 : 
« the verb can best be rendered by some verb as ' hover ', • flutter ', 
or ' flap '. » 

C'est aussi cette interprétation qu'adopta, en 1917, la Jewish 
Publication Society, à Philadelphie, pour sa première édition de la 
Bible en anglais : « and the spirit of God hovered over the face of 
the waters ». Mais, chose curieuse, la nouvelle édition de cette 
traduction, qui a commencé en 1962 par la Genèse et qui vient 
seulement de se terminer, cette année, par les Psaumes, a préféré 
une autre interprétation, celle que E. A. Speiser avait donnée dans 
VAnchor Bible : « a wind from God sweeping over the water »10. 
Ceci renouait avec une tradition remontant à Gersonide, rabbin 
du Midi de la France, au xive siècle11, à Ibn Ezra ou même au 
Targum d'Onqelos et à saint Ephrem12. Gersonide comprenait ruah 
Elohim comme « un vent de tempête ». Mais cette interprétation 
ne tient pas compte des parallèles du Deutéronome et d'Ugarit13, 
et le professeur Jonas Greenfield, qui a collaboré — pour les 
Psaumes — à l'édition américaine dont je viens de parler, m'a dit 
récemment (au cours de la Rencontre assyriologique de Londres, 
en juillet dernier) n'avoir jamais été d'accord avec cette traduction 
de Speiser ; mais personne n'osait, en Amérique, aller, de son vivant, 
contre l'autorité d'un savant qui était célèbre, notamment, pour 
ses travaux sur l'akkadien et le hourrite. Il faudrait, pour bien faire, 
réimprimer la traduction de la Genèse pour y faire figurer 
l'interprétation par « hovered, battait des ailes » qu'imposent les parallèles 
deutéronomique et ougaritique : traduction qui sera encore confir- 

10. De même dans J. Meek, Genesis (The Bible : an American Translation), 
Chicago, 1931. 

11. Les commentaires juifs sur ruah Elohim sont commodément rassemblés 
chez K. Smoronski, « Et Spiritus Dei ferebatur super aquas », Biblica, V, 1925, 
p. 146-156. 

12. Cf. Antoine Guillaumont, « Les commentateurs syriaques », In Principio, 
p. 115 sq. 

13. E. A. Speiser, dans son interprétation publiée par l'Anchor Bible, écrivait 
que « the Ugaritic cognate describes a form of motion as opposed to a state of 
suspension or rest ». Mais l'oiseau qui bat des ailes sur place est à la fois en 
suspension et en mouvement ! 



516 COMPTES RENDUS DE L'ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

mée, nous allons le voir, si nous pouvons montrer pourquoi l'esprit 
de Dieu battait des ailes au-dessus des eaux. 

Si j'ose aborder ce problème après tant d'autres exégètes, c'est 
que j'y apporte deux données nouvelles, l'une tirée de la Bible elle- 
même, l'autre provenant d'Egypte. 

La solution que je crois pouvoir défendre est celle qui reconnaît 
l'action vivifiante du souffle divin, amplement attestée dans divers 
livres de la Bible. Ainsi dans Job, 43, 14-15 : « S'il retirait son esprit 
et son souffle, toute chair périrait soudain », dans Ézéchiel, 37, 10 : 
« Et l'esprit entra en eux et ils reprirent vie », et 14 : « Je mettrai mon 
esprit en vous, et vous vivrez » et dans Isaïe, 32, 15 sq. : « Jusqu'à ce 
que l'esprit se répande sur vous d'en haut et que le désert devienne 
un champ fertile »14. La même idée est exprimée, quoique par un 
autre mot, dans le récit (yahwiste) de la création d'Adam : Dieu 
modèle d'abord une statue d'argile, puis il lui souffle dans les narines 
l'haleine de vie. 

Semblablement, si l'esprit de Dieu bat des ailes au-dessus du chaos 
inanimé, n'est-ce pas pour lui communiquer la vie15 ? 

Avant d'essayer de démontrer cela, il nous faut rencontrer une 
objection, qui a été mainte fois formulée et qu'on trouve notamment 
chez Claus Westermann, dans son monumental commentaire de la 
Genèse16, paru à partir de 1967. Selon lui, l'action créatrice ne 
commence qu'au verset 3 : « Et Dieu dit : que la lumière soit », etc. 
Il allègue deux raisons stylistiques. Le 2e verset consiste, nous 
l'avons vu, en trois propositions. Or, toutes trois sont commandées 
par le verbe de la première, hâydthâh « elle était », et elles expriment 
toutes trois une situation, un état ; il n'y a pas de raison, écrit Wester- 
termann, de séparer la troisième des deux premières et d'y faire 
commencer une action, ce qui d'autre part romprait la symétrie 
avec les phrases suivantes (à partir du verset 3), qui commencent 
toutes par « Et Dieu dit : ». 

La même opinion a été soutenue récemment par quatre savants, 
P. J. Smith, Robert Luyster, Rudolf Kilian, D. F. Payne, sans 
compter le théologien K. Barth17. 

14. Cf. Van Imschoot, « L'Esprit de Yahweh source de vie », Revue biblique 44, 
1935, et Daniel Lys, cité ici note 2. 

15. De même Tobiyahu Friedmann, dans un article en hébreu, paru dans 
fc$*")p $$ I"V!H 82, 1980, p. 309 sq., dont M. A. Caquot a bien voulu me 
communiquer un résumé en français. 

16. Claus Westermann, Genesis (Biblischer Kommentar, Altes Testament), 
Neukirchen, 1967, p. 148. 

17. Karl Barth (Dogmatique III/I chap. ix, 41, p. 115, traduction F. Ryser, 



GENÈSE I, 2C, UGARIT ET L'EGYPTE 517 

Le premier d'entre eux, en ce qu'il appelle « A semotactical 
approach »18, ne fait que reprendre les deux arguments de Wester- 
mann, en précisant le parallélisme entre les trois propositions dont 
se compose le verset, puis entre les versets suivants. Dont il conclut 
que rûâh Elohim doit être traduit par quelque chose comme « un 
terrible orage ». Il ne nous dit pas ce que vient faire ce phénomène 
météorologique dans une description du chaos primordial. Et je 
ne puis le suivre dans la distinction qu'il fait entre cet orage, qu'il 
voit comme quelque chose de naturel, alors que l'esprit de Dieu 
serait surnaturel. Il me paraît que parler de surnaturel implique 
opposition à un ordre naturel, dont je ne vois nulle raison d'attribuer 
l'idée aux anciens Hébreux. Querelle de mots ? Mais qui recouvre la 
distinction trop souvent faite, dans les divers sens du mot ruah, entre 
le souffle et l'esprit. On écrit par exemple que ruah Elohim signifie 
« der Hauch (nicht der Geist !) Gottes », comme si l'on pouvait séparer 
deux sens entre lesquels l'hébreu ne distinguait pas. Je ne crois pas 
que les Hébreux, pas plus que la plupart des Anciens, aient conçu 
l'esprit comme immatériel. Ils le concevaient comme un souffle. 
Qu'il me soit permis de ne pas m' attarder davantage, en me référant 
simplement à l'ouvrage de Daniel Lys, Ruah, le souffle dans l'A. T., 
1962, qui propose19 « de traduire ruah par un même terme dans la 
description du chaos et dans le récit du déluge (auquel nous 
reviendrons ci-dessous), c'est-à-dire, comme le font les Septante et la Vul- 
gate, par pneûma, spiritus. » Je ne puis suivre Westermann, qui 
écrit, p. 148, que si l'on interprète ruah Elohim comme esprit de 
Dieu, on ne peut traduire le verbe que par « schweben » ou de 
semblable façon ; tandis que, si l'on considère comme constitutif le 
mouvement palpitant, vibrant (die zitternde oder vibrierende 
Bewegung), il ne peut s'agir que du vent. C'est là, évidemment, 
méconnaître la différence entre planer et battre des ailes. 

Robert Luyster, dans un article intitulé « Wind and Water : 
Cosmogonie Symbolism in the O.T. »20, croit pouvoir comparer à la 
description du chaos, et particulièrement à la proposition qui nous 
occupe, relative à la ruah d' Elohim, plusieurs passages bibliques 
exaltant la domination de Dieu sur les eaux : « Tu commandes à la 
mer furieuse », dit le Psalmiste ; « quand ses vagues se soulèvent, 
tu les apaises. » (Ps. 89, 19) 
Ou encore : 

Genève, 1980) considère le passage Gen. 1,2 c (Et Spiritus Dei...) comme 
parallèle aux deux éléments précédents du même verset pour décrire l'impuissance 
totale d'un dieu mythique (I !). 

18. Journal of the Northwest Semitic Languages, 8, 1980, p. 99-104. 
19. P. 178, n. 1 et p. 180 sq. 
20. Zeitschrift fur die Alttestamentliche Wissenschafl, 93, 1981, p. 1 sqq. 



518 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

« Toi, tu fendis la mer par ta puissance, 
tu brisas les têtes des monstres sur les eaux. 
Toi qui ouvris la source et le torrent, 
toi qui desséchas des fleuves intarissables. » (Ps. 74, 13) 

Ou encore : 

« Les fleuves élevèrent à Yahweh, 
les fleuves élevèrent leur voix, 
les fleuves élevèrent leur fracas. 

Plus que la voix des grandes eaux. 
plus superbe que le ressac de la mer, 
Yahweh est superbe dans les hauteurs. » (Ps. 93, 3-4) 

Ou encore : 

« Et le lit des mers apparut, 
les assises du monde furent révélées 
sous l'effet de ton grondement, Yahweh, 
sous le vent du souffle de tes narines. » (Ps. 18, 16) 

Nous pourrions continuer, après Luyster, ces magnifiques 
citations, qui montrent la domination de Dieu sur les eaux. Mais, dans 
aucune d'elles cette souveraineté ne s'exprime par le terme qui 
figure au 2e verset de la Genèse : ruah Elohim. Dans le seul passage 
qui ferait exception, au chapitre 8, verset 1 (dans le récit du déluge), 
« Dieu fit passer un vent sur la terre et les eaux désenflèrent », le 
parallèle n'est pas tout à fait exact, puisque les deux mots ruah et 
Elohim n'y apparaissent pas joints. Encore pourrait-on supposer 
— on l'a fait — que dans le 2e verset, l'esprit de Dieu agit sur les 
eaux du chaos de la même façon qu'après le déluge, pour les faire 
baisser et faire émerger la terre ferme. Mais ceci anticiperait, 
amorcerait l'action créatrice dépeinte à partir du verset suivant, ce qui 
serait contraire à la thèse soutenue. 

Le troisième auteur que nous devons critiquer était déjà connu 
de Westermann. C'est Rudolf Kilian, qui dans un article sur « Gene- 
sis I 2 und die Urgôtter von Hermopolis »21, fait appel, pour 
expliquer la description biblique du chaos, à la cosmogonie égyptienne. 
Il constate que, des quatre composantes du chaos biblique, Eaux 
primordiales, Ténèbre, Tohu-bohu et Souffle de Dieu, les trois pre- 

21. Vêtus Testamentum 16, 1966, p. 420 sq. Cf. déjà S. G. F. Brandon, Création 
Legends of the ancient Near East, London, 1963, p. 148 : « The most obvious 
analogy is provided by the Hermopolitan-Theban cosmogony, in which Amun is 
envisaged as the primaeval wind (or breath) that moves across the surface of 
the stagnant Nun, imparting to it the motion necessary for création. » 



GENÈSE I, 2C, UGARIT ET i/ÉGYPTE 519 

mières ont en Egypte des correspondants immédiatement reconnais- 
sablés dans trois paires de dieux primordiaux. A l'eau correspond 
le couple Nun-Naunet, à la Ténèbre Kuk-Kauket, au Tohu-bohu 
Huh-Hauhet. Ceci l'amène à placer en pendant égyptien au souffle 
d'Elohim la quatrième paire divine, représentée par Niau, Gereh, 
Tenemu, auxquels est venu s'ajouter Amun, qui avait, au moins à 
partir du Nouvel Empire, l'aspect d'un dieu du vent. Cependant, 
puisqu'il s'agit du chaos antérieur à la création et puisque les dieux 
égyptiens de la 4e paire n'expriment, comme les autres, qu'une 
qualité négative de Nun (le Chaos), il s'ensuit, selon M. Kilian, que 
ruah Elohim doit être interprété de même façon. Ceci ne lui paraît 
faire aucune difficulté, mais je me sens incapable de le suivre. « Das 
macht jedoch », écrit-il, « keinerlei Schwierigkeiten, denn ruah 
besagt im Hebrâischen nicht nur Geist, Luft, Wehe, Hauch und 
Lebensodem, sondern auch Nichtiges, Inhaltloses und entspricht 
nicht selten dem fliichtigen, vergànglichen, inhaltslosen hàbàl », 
qui veut dire à peu près « ruine » : « un souffle, une ombre, un rien », 
disait le Fabuliste. Soit pour ruah, qui a peut-être parfois ce sens, 
mais qu'en est-il de ruah Elohim ? Un rien de Dieu ? 

Enfin, F. D. Payne, dans son article « Approaches to Gene- 
sis I, 2 »22, se fondant sur l'analyse stylistique faite par Westermann, 
tente de concilier l'inaction divine, caractéristique de l'état de chaos, 
avec le sens de irarahefeth, éclairé par le parallèle ougaritique. 
Plutôt que par « hover », il traduirait ce verbe par « be poised », 
comme indiquant que Dieu attend sans rien faire le moment 
d'intervenir par la parole : attitude inactive, en accord donc avec les deux 
propositions précédentes, tandis que « hover » impliquerait un 
« fluttering movement ». Mais c'est justement un tel mouvement, 
un battement d'ailes, qui est suggéré, tant par l'emploi de la forme 
pïêl que par les parallèles deutéronomique et ougaritique. 

Nous voici une fois de plus dans l'impasse : il ne paraît pas 
possible d'interpréter la 3e proposition de Genèse I 2 comme purement 
négative, comme purement étrangère à l'action créatrice que 
proclamera le verset suivant : Et Dieu dit « Que la lumière soit », etc. 
Il nous faut donc revenir sur nos pas ; ce que nous allons faire, non 
toutefois sans avoir rencontré un obstacle sérieux, une remarque 
grammaticale de B. Childs23, qui, à l'appui de la thèse des auteurs 
que nous venons de nommer, et en faisant lui-même état d'un 
article de K. Galling, « Der Charakter der Chaosschilderung in 
Genesis I, 2 », ZThK 47, 1950, 149 sq., écrit que « if the writer had 
wished to introduce section c [« et l'esprit de Dieu, etc. »] as a new 

22. Transactions of the Glasgow University Oriental Society 23 (1969-1970), 
Glasgow, 1972, p. 62-71. 

23. B. S. Childs, Myth and Reality in the O.T., London, 1960, p. 34. 



520 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

élément in contrast to the condition of chaos, he would hâve had 
to use a différent construction such as wattdrahêf ruah ». C'est là, 
observe Childs, « a strange anomaly, a créative force of God judged 
as a négative action ». 

Cependant, le cas n'est pas unique. J'en retrouve un semblable, 
bien que la remarque n'en ait jamais encore été faite, dans le récit 
yahwiste de Genèse 2, 5 sq. Il sera commode de l'inscrire en regard 
du récit sacerdotal, que nous avons cité en commençant : 

1, 2 a. Et la Terre était informe et vide 2, 5 Et aucun arbuste des champs 
n'était encore sur la terre et aucune 
herbe des champs ne germait 
encore, 

b. et les ténèbres à la surface de car l'Éternel Dieu (Yahweh Elo- 
l'abtme him) n'avait pas fait pleuvoir sur 

la terre, et il n'y avait point 
d'homme pour cultiver le sol 

c. et l'esprit de Dieu battait des 6 et une source s'élevait de la terre et 
ailes au-dessus des eaux2*. arrosait toute la surface du sol. 

3 Et Dieu dit : Que la lumière 7 Et l'Éternel Dieu forma l'homme, 
soit, etc. etc. 

On le voit : dans le 2e récit, à la fin de la description 
(correspondant au chaos inanimé du premier récit), la source jaillissante et 
irriguante forme transition — à l'imparfait (wdëd ya'aleh « une source 
s'élevait, ascendebat, dcvépaivev ») — avec l'acte créateur décrit au 
verset suivant, où l'on a l'équivalent de notre passé simple (imper- 
fectif converti par préfixation du waw) : wayyitser Yahweh Elohim 
eth-hââdhâm « Et l'Éternel Dieu forma l'homme », etc. Il n'est pas 
absurde de penser, avec Gunkel et Procksch, malgré Westermann, 
p. 280, que l'apparition de l'eau prépare celle de l'homme en 
changeant la poussière en boue, en argile plastique. Quoi qu'il en soit, 
Westermann lui-même reconnaît ici un processus positif de création, 
consistant à irriguer le sol. Pourquoi alors ne pas admettre de même, 
dans la proposition correspondante de l'autre récit — « l'esprit 
battait des ailes » — un processus positif de création ? Car les deux 
descriptions, celle du chaos et celle du désert, précédant toutes deux 
un acte explicite de création, soit du monde, soit de l'homme, se 

24. Odil Hannes Steck, Der Schôpfungsbericht der Priesterschrift, Gôttingen, 
1975, traduit, sans plus de précision : « und der Atem Gottes war in Bewegung 
ûber den Wassern ». Mais du moins reconnaît-il un lien de sens entre cette 
proposition et la suite, car il écrit : « dass aus dem atmenden Gott der anordnende 
Schôpfer wird, dem die Urgegebenheiten fraglos zu Dienst sind, ist P Ausdruck 
der Freiheit und Souverànitàt des Schôpfers... » 



GENÈSE I, 2c, UGARIT ET l'ÉGYPTE 521 

terminent l'une et l'autre par une proposition qui, par la forme de 
son verbe, l'imparfait, exprime une situation, mais par son contenu, 
amorce l'action créatrice de Dieu. Et l'on peut ajouter que, dans un 
cas comme dans l'autre, la proposition est introduite par une 
particule, Wd « et » qui peut avoir valeur adversative25 et annoncer, en 
contraste avec ce qui précède, quelque chose de nouveau. 

Nous voici donc ramenés, pour Genèse 1, 2c, à l'idée du souffle 
vivifiant, idée déjà proposée par maint exégète. Je me contenterai 
d'en citer trois : Delitzsch, Albright et Gunkel. 

Delitzsch écrivait « Gottes Geist theilt ihr » (à la matière 
primordiale) « das Leben mit ». Albright26 (cité par Luyster, p. 8) insistait 
sur le rôle fécondant du souffle. 

Gunkel interprète ruah Elohim « als die lebengebende, gestaltende 
gôttliche Macht, die am Uranfang iiber den gestalt- und leblosen 
' Wassern ' schwebt. »27 A part le dernier mot, on ne saurait mieux 
dire. 

A l'appui de leur interprétation, je propose le rapprochement 
suivant. L'idée de battre des ailes pour communiquer la vie, je la 
trouve dans la religion égyptienne : Isis, ayant rassemblé les 
morceaux du cadavre de son frère et époux Osiris, Isis, sous forme d'un 
faucon femelle, bat des ailes au-dessus de lui pour le ressusciter. La 
scène a été souvent représentée : on la trouve notamment à Abydos 
et à Denderah28 (fig. 1). Et elle est décrite dans le célèbre Hymne à 
Osiris sur une stèle conservée au Louvre29 : « Isis... fait du vent avec 
ses ailes » (shpr.t tlw m dnh.wj) et ressuscite Osiris, qui la rend 
enceinte d'Horus. 

M. Cl. Vandersleyen, professeur d'égyptologie à l'Université de 
Louvain, à qui j'avais fait part de mon interprétation du texte 
biblique, m'a trouvé en Egypte un autre parallèle, qu'il se propose 

25. U. Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis, I From Adam to Noah, 
Jérusalem, 1961 (la première édition, en hébreu, datait de 1944), p. 42, cité par 
Friedmann, cf. ici note 15. — On pourrait se demander si le verset 6, qui, pour 
beaucoup d'exégètes, fait l'effet d'un corps étranger, n'a pas été inséré dans le 
récit yahwiste, par besoin de symétrie et d'unification, par le rédacteur final de 
Genèse 1, celui-là même, peut-être, qui, dans Genèse 2, a ajouté, pour un motif 
analogue, Elohim à Yahweh. 

26. Kommentar, ad /oc, cité par Westermann, p. 151. 
27. Gunkel (Genesis, 6, Gôttingen 1964, p. 104, cité par Kilian, p. 434). 
28. Cf. Eberhard Otto, Osiris und Amon, Mùnchen 1966, pi. 17 à 20 ; la pi. 17 

est reproduite ici, fig. 1. Lexikon der Âgyptologie, 1978, s.v. Isis. 
29. Stèle C 286. Cf. A. Moret, « La légende d' Osiris à l'époque thébaine d'après 

l'hymne à Osiris du Louvre », Bull, de l'Inst. fr. d'archéologie orientale, XXX, 
1931, p. 725 sq. ; A. Barucq et F. paumas, Hymnes et Prières de l'Egypte ancienne, 
Paris 1980, p. 94 sq. ; Asmann, Âgyptische Hymnen und Gebete, Zùrich-Munchen 
1975, signale la présence au British Muséum d'une stèle inédite portant un texte 
amplifié des 27 premières lignes de celle du Louvre (qui en compte 28 !). 
Pourquoi cette stèle, qui comporte peut-être des variantes intéressantes, est-elle 
inédite ? 



F 

522 COMPTES RENDUS DE l' ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

Fig. 1. — Oshïs-Wennofer, temple de Sethos Ier (1304-1290) à Abydos. 
(D'après E. Otto, Osiris und Amun, Munchën, 1966, pi. 17). 

de publier. Un pectoral de Toutankhamon représentant la déesse 
Nout, mère d'Isis, est accompagné d'un texte où elle dit : « J'ai 
ouvert les bras sur mon fils, le roi Nebkheperouri (c'est-à-dire 
Toutankhamon) défunt ; j'ai battu des ailes sur la beauté de 
Toutankhamon, ce que j'ai fait sur mon fils Ounen-nefer (c'est-à-dire 
Osiris »30. 

30. Il faut distinguer, de ces représentations où l'oiseau vole sur place (en 
battant des ailes), celles où il est posé, ailes étendues, en une attitude simplement 
de protection, soit aux quatre coins du sarcophage d'un pharaon, soit derrière 
la tête de celui-ci. Cf. Lexikon der Âgyptologie, cité ci-dessus note 28. Cette notion 
de protection, comme me le fait savoir M. B. Van de Walle, est exprimée en 
égyptien par le terme mkj (Erman-Grapow, Wôrterbuch der ag. Sprache, II, 
160 ; cf. J. Clère, Bull, de l'Inst. fr. d'arch. or., 79, p. 299). — Robert Luyster, 
« Wind and Water : cosmogonie Symbolism in the O.T. », Z. f. die altt. Wiss. 93, 
1981, p. 1 sq., accepte l'interprétation donnée par W. H. McGlellan, « The 
meaning of Ruah Elohim in Genesis I 2 », Biblica 15, 1934, p. 526, comme 
« hovering above as leader, guide and protector », sans voir l'action vivifiante du 
battement d'ailes. 



GENÈSE I, 2C, UGARIT ET L'EGYPTE 523. 

Il me semble que ces parallèles égyptiens corroborent notre thèse : 
si, dans le texte biblique, l'esprit de Dieu bat des ailes au-dessus du 
chaos, c'est pour lui communiquer la vie, préparant ainsi l'œuvre 
créatrice qu'accomplira la parole de Dieu. Je laisse de côté le point 
de savoir si, de cette comparaison, on peut conclure à une filiation 
historique — ce ne serait que l'un des cas où les Israélites ont 
probablement subi l'influence de la vieille civilisation pharaonique — ou 
si, simplement, une même notion, le souffle vivifiant, et une même 
métaphore, le battement d'ailes, ont surgi indépendamment de part 
et d'autre du Sinaï. Je me contenterai, pour terminer, de deux 
brèves remarques. 

Entre l'idée de souffle vivifiant et celle de parole créatrice, attestée 
elle aussi dans la religion égyptienne, il n'y avait pas, pour l'auteur 
biblique, rupture, mais continuité : le verset 3 fait suite tout 
naturellement au verset 2 : l'auteur ne pouvait ignorer que le souffle 
produit aussi la parole, comme on lit au 1er livre des Rois, 22, 24 
(texte bien antérieur au 1er chapitre de la Genèse) : « Par où l'esprit 
de Yahweh est-il sorti de moi pour te parler ?» ; ou dans Isaïe, 34, 16 : 
« car sa bouche l'a ordonné ; c'est son esprit qui les rassemblera » ; 
ou encore Psaume 33 (32), 6 : « Les cieux ont été faits par la parole 
de Yahweh, et par le souffle de sa bouche toute leur armée. » 

Ma dernière observation porte sur le Nouveau Testament : les 
évangélistes qui, en racontant le baptême de Jésus, voulaient décrire 
le Saint-Esprit descendant sur lui, n'avaient pas à chercher loin 
l'image de l' esprit-oiseau : ils la trouvaient dans le 2e verset de la 
Genèse, où « l'esprit de Dieu battait des ailes au-dessus des eaux ». 
La métaphore s'est perpétuée toute vivante dans le folklore 
français car, aujourd'hui encore, lorsque le martin-pêcheur, ce bel oiseau 
bleu, bat des ailes au-dessus de sa proie, comme avait fait jadis la 
déesse cAnat au-dessus du héros Aqhat, les Canadiens appellent cela 
« voler en Saint-Esprit » ; et en Belgique, les chasseurs disent de 
l'épervier suspendu dans les airs et guettant sa victime, qu'il « fait 
le Saint-Esprit ». 

M. André Caquot présente les observations suivantes : 

M. Duchesne-Guillemin a défendu l'interprétation la plus convainT 
cante du dislegomenon rahéf, si mal rendu par les Anciens, soit 
qu'ils ne l'aient pas compris, soit qu'ils aient voulu éviter l'orni- 
thomorphisme de la représentation. La traduction « planer », cou- 

1982 34 



524 COMPTES RENDUS DE L* ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS 

rante en français depuis Samuel Cahen et Edouard Reuss, est moins 
exacte que « battre des ailes », imposé par l'attestation du verbe en 
Deutéronome 32, 11. En ce qui concerne rûâh 'ëlohîm on donnera 
encore raison à M. Duchesne-Guillemin et on renoncera à la 
traduction par « vent », bien qu'elle ait été choisie par les targoums juifs et 
samaritains. Le vent ne joue aucun rôle dans cette cosmogonie, et il 
n'est pas nécessaire de le mettre au nombre des éléments physiques 
prééexistant à la création. 

L'hémistiche 1, 2 b est-il alors l'énoncé d'un acte créateur en 
quelque sorte préliminaire ? M. Duchesne-Guillemin étaie cette 
hypothèse par un ingénieux rapprochement entre la structure de 
Genèse 1, 2 et celle de 2, 5-6. On a bien de part et d'autre trois 
phrases de même type (en 2, 5-6 elles sont représentées par 2, 5 a a. 
5 a (3. 6 a, et il convient de laisser de côté 5 b qui est une incise 
explicative). La dernière de ces trois phrases (1, 2 b et 2, 6 a) énonce 
un fait capital pour la suite. Mais 2, 6 a ne présente pas un acte 
créateur : la montée de la masse liquide appelée 'éd. n'est qu'un 
phénomène naturel nécessaire à l'irrigation de l'Éden (où il ne pleut 
pas) et. peut-être, à la confection du corps humain en rendant 
malléable la terre dont celui-ci sera formé. 

La rûâh est bien une puissance de vie, quand elle est insufflée. On 
doutera qu'elle ait ce rôle en Genèse 1, 2. Faire de la rûâh un moyen 
d'animer l'abîme attire l'objection faite par saint Ephrem à la 
représentation de l'esprit divin « couvant » l'abîme, objection 
résumée ainsi par M. Antoine Guillaumont (dans In principio, 
Paris, 1973, p. 127) : « Que produisirent les eaux le premier jour 
quand cet esprit les couvait ? En revanche, quand, au cinquième 
jour, les eaux produisirent des reptiles et des volatiles, il n'est pas dit 
alors qu'elles étaient couvées par l'esprit ! Comment donc faire 
participer à l'activité créatrice cet esprit qui quand il couve les eaux ne 
leur fait rien produire, alors qu'elles sont fécondes quand il n'est pas 
dit qu'il les couve ? » 

Aux termes de Genèse 1, 2, la rûâh n'est créatrice qu'en puissance. 
L'auteur a choisi cette manière de signifier la présence indispensable 
de Dieu parce que la rûâh, étant souffle, est le principe de la parole, 
comme le rappelle l'allusion à la création lue en Psaumes 33, 6. 
L'image de la rûâh a entraîné celle de l'oiseau, car on se représentait 
la rûâh avec des ailes (ainsi en Psaumes 18, 11 et 104, 3 dans un 
contexte cosmologique). 

Enfin, traiter du verset 2 comme s'il était indépendant revient 
à prendre une option discutable dans le débat dont fait l'objet 
la structure générale des premiers versets de Genèse 1. S'il faut 
admettre que le verset 1 est une proposition circonstancielle et le 
verset 2 une incise descriptive précédant le début du récit proprement 



GENÈSE I, 2C, UGARIT ET L'EGYPTE 525 

dit, au verset 3, il est impossible de trouver dans le verset 2 l'amorce 
effective de l'action créatrice. 

MM. Jean Leclant, Georges Posener et Robert Marichal 
interviennent après cette communication. 


	Informations
	Informations sur Monsieur Jacques Duchesne-Guillemin

	Pagination
	512
	513
	514
	515
	516
	517
	518
	519
	520
	521
	522
	523
	524
	525

	Illustrations
	Fig. 1. Osiris-Wennofer, temple de Sethos Ier (1304-1290) à Abydos


