Z.citschrift der Deutschen
Morgenlindischen Gesellschaft

IM AUFTRAG DER GESELLSCHAFT HERAUSGEGEBEN VON EWALD
WAGNER, UNTER MITWIRKUNG VON GEORG BUDDRUSS, ERNST
DAMMANN, TILEMAN GRIMM, WOLFGANG ROLLIG

SUPPLEMENT IV

XX. DEUTSCHER ORIENTALISTENTAG

VOM 3. BIS 8. OKTOBER 1977
IN ERLANGEN

VORTRAGE

HERAUSGEGEBEN VON WOLFGANG VOIGT

2 | 3
)

Gt i
orad 9l
¥ Al r*‘f
s

FRANZ STEINER VERLAG GMBH - WIESBADEN
1980

T s ol



SYMBOL UND MYTHOS IM ALTEN IRAN

von Jacques Duchesne-Guillemin, Liittich

Den drei Fragen, die ich heute behandeln mochte, ist gemeinsam, daf sich
Iranisten dariiber nicht einig sind, ob je ein Wort als konkreter Bestandteil eines
Mythos oder, sinnbildlich, als Metapher zu deuten ist.

Wurden die Zwillings-Geister Spanta mainyu und Arra Mainyu als wirkliche
Zwillinge aufgefafdt, hatten sie also denselben Vater, oder ist das Wort yama ,Zwil-
ling® bei Zarathustra bloff eine Redensart, ein poetisch-anschaulicher Ausdruck der
Gleichartigkeit, der Gleichwertigkeit?

Wird das xVaronah urspriinglich als ein feuriges Fluidum aus dem Himmel aufge-
fafdt, oder ist das Wort einfach eine Bezeichnung der ,good things of life‘, die nur
von “European investigators, whose mental basis has been saturated for 2.000 years
with Hellenistic fantasy’” mythisch-mystisch interpretiert worden ist?

Ist mit der Rindseele buchstiblich die Seele des Rindes bzw. der Kuh gemeint
oder bedeutet das Wort iibertragenerweise etwas anderes, etwa Herde der Frommen
oder das Schauen, the vision?

Jene drei Fragen wollen wir versuchen, unabhingig voneinander zu beantworten,
um zu priifen, ob nicht die Antwort immer in derselben Richtung liegt.

Einem Parsi ist es undenkbar, die zwei Geister seien Sohne eines selben Vaters,
denn er konnte nur Ahura Mazda sein, Ahura Mazda darf man aber nicht zumuten,
irgendetwas Boses — den bosen Geist — hervorgebracht zu haben.

Um die Schwierigkeit zu iiberwinden glaubt, nach Schaeder, Moulton, Soder-
blom, Lommel usw., Mary Boyce, dafs “this term was clearly chosen by the prophet
as a metaphor to express the equality in state of the two unrelated beings, and their
coevity. By using it he emphasized, with characteristic concentration and force,
that (despite their total opposition) they were peers at the moment when they
made their fateful choice”’.

Lommel schrieb in seiner Religion Zarathustras, S. 27, ,,Was aber das Zwillings-
verhiltnis von Sponta Manyu und Angra Manyu in Zarathustras Rede betrifft, so
entspricht es der anschaulichen Kraft und Eindringlichkeit seiner Redeweise, daf$ er
damit das Gleichmaf® und die Gleichaltrigkeit der beiden Widersacher, die nahe Be-
rihrung der Gegensitze, die scharfe Unmittelbarkeit ihres Zusammenstofies verdeut-
licht. Es ist ein Mif3verstindnis aus einer rationalistischen, unlebendigen Auffassung
der Worte, wenn aus dem Wort Zwilling' ohne weiteres entnommen wird, das
heife, sie seien geboren aus einer ungenannten Gottheit. Der Gedanke an einen ge-

1 M. Boyce, A History of Zoroastrianism, I, 1976, S. 194.

R T e



58 Jacques Duchesne-Guillemin

meinsamen Vater ist nur logischer Weise, aber nicht anschaulich, greifbar und wirk-
lich im Wort ,Zwilling* enthalten*2.

Lommel scheint aber in seiner posthum veroffentlichten Gatha-Ubersetzung
nicht mehr so entschieden. Dort schrieb er, S. 16, sehr behutsam: , Inwieweit Span-
ta Mainyu mit dem Weisen Herrn identisch, inwiefern er, etwa als Teilerscheinung
desselben, von ihm verschieden sei, ist eine theologische Spezialfrage, die uns jetzt
nicht beschaftigt.* '

Mary Boyce verweist, S. 193, um ihre These zu erhirten, auf die Stelle in Yasna
30.5, wo der Gute Geist mit Ahura Mazda identisch zu sein scheint: “Of the two
spirits, the one who follows the Drug chose doing the worst things, the Most
Bounteous Spirit who is clad in the hardest stones chose a3z, and (so do) they who
will willingly come with true actions to meet Ahura Mazda.” “The ‘Most Bounteous
Spirit’, heifst Mary Boyces Erlduterung, Spanista Mainyu who chose a3a is evidently
Ahura Mazda himself, ‘clad in the hardest stones’, that is, the crystal sky; and the
‘two spirits’ are duly explained by the Pahlavi commentator on these verses as
‘Ohrmazd and Ahriman’.”

Wenn Ahura Mazda mit dem Guten Geist identisch ist, dann ist es er, der die
grofie Wahl zwischen Gut und Bose traf.

Man muf dagegen zweierlei einwenden. Erstens wird die These der Identitit von
Ahura Mazda und Spanta Mainyu durch jene Stellen widersprochen, wo es von
Ahura Mazda und dem Guten Geist als verschiedenen Groflen die Rede ist, z.B.
Yasna 44.7: Owa. . . mazda | spanta mainyu vispangm dataram ,,dich, o Weiser, als
Schopfer aller Dinge durch den guten Geist*“. Mary Boyce leugnet zwar die Existenz
solcher Stellen nicht, nimmt aber einfach verschiedene Bedeutungen fiir Spanta
Mainyu an: “sometimes they — das heifit jene Worte — seem to represent the power
in Ahura Mazda himself through which he thinks or perceives or acts, at others —
das heilt auf anderen Stellen — an independent divinity who hypostatizes this
power’’. ‘

Es soll eingeriumt werden, daf das Verhiltnis des Ahura Mazda zu Spanta Mai- |
nyu ein engeres war als das zu den anderen Amo¥a Spantas. Trotzdem ist Ahura |
Mazda nicht mit Spanta Mainyu identisch: dagegen spricht noch eine andere Stelle,
namlich Yasna 47.3, in der Ahura Mazda als der Vater des Spanta Mainyu angeru-|
fen wird. 1

Den zweiten Einwand gegen Boyces These ergibt die spitere Geschichte des
Mazdaismus. In der Kosmologie der Pahlavibiicher werden Ohrmazd und Ahriman
als Widersacher von Anfang an dargestellt. Uber ihren Ursprung erfahrt man nichts,
noch sind sie handelnde Personen eines Urwahldramas. Gleich zu Anfang ist jeder,
da mit seiner gegensitzlichen Natur, der eine licht, der andere dunkel, der eine|
oben, der andere unten, beide durch den Raum oder die Leere voneinander ge-|
trennt. Offenbar hatten sie von jeher in diesem Zustand bestanden, als dann Ahri-|
mans himischer Angriff alles in Bewegung setzte. Von ihrem Ursprung und von|
einer Wahl weif} die Lehre nichts zu vermelden.

Dieses doppelte Schweigen scheint mir nur dann erkldrbar, wenn man eine Ver-
schiebung im Verhiltnis zwischen den zwei Geistern annimmt. Denn seit der bose

\

2 H.Lommel, Die Religion Zarathustras, 1930. ‘




Symbol und Mythos im alten Iran 59

Geist nicht mehr dem Guten Geist, sondern Ahura Mazda selber gegeniibersteht,
cann nur mehr Zurvan ihr Vater sein, wie es im Zurvanismus, z.B. bei Eznik, heift.
Solche Lehre wird aber im Denkart energisch verurteilt. Deswegen wird in den Pah-
avibiichern die Frage nach dem Ursprung Ohrmazds und Ahrimans mit Schweigen
ibergangen. Anders war die Lage gewesen, solange die Verschiebung, die zuerst im
Videvdat und indirekt bei Aristoteles bezeugt ist, noch nicht stattgefunden hatte:
damals galten noch der Gute und der Bose Geist als die grofien Widersacher, wie
; B. in Ya$t 19.46, wo beide iiber den Besitz des xVaranah streiten, und schon vor-
her zweimal in den GAathds, namlich erstens in Yasna 30.5, als die beiden Geister
uerst zusammenkamen und die groffe Wahl zwischen Gut und Bose trafen, und
weitens in Yasna 45.2, als der bessere zu dem bdsen sprach.

Zarathustra, der den Glauben an einen hochsten Gott lehrte, scheint einen alten
willingsmythos verwendet zu haben, um Rechenschaft iiber das Bestehen des Bo-
en als Ergebnis einer freien Wahl abzulegen. Er gibt den Mythos von den Zwillings-
eistern als Vorbild der Wahl, die zu treffen jedermann aufgefordert wird. Zweifel-
os sind beide Sohne des Ahura Mazda, denn dieser wird, wie wir sahen, als Vater
ines von ihnen angerufen. Das ist gar nicht unertraglich, wenn man annimmt,
ermutlich mit Zarathustra selber, keiner der zwei Geister sei vor der Wahl bose
ewesen. Wir sind daher auf die an sich unwahrscheinliche Losung nicht angewie-

sen, Zarathustra habe das Wort Zwilling lediglich als Redensart benutzt.

Erst spiter wurde die Annahme von Ohrmazd und Ahrimans Bruderschaft als

furchtbare Ketzerei verurteilt, namlich nachdem Ohrmazd als Widersacher des Aera
ainyu den Spanta Mainyu ersetzt hatte, eine Verschiebung, die der Urwahl, viel-

eicht Zarathustras originellsten Einfall, keinen Platz mehr lief3.

Die Etymologie von xVaronah ,Ruhmesglanz, Herrlichkeit, usw.* ist nicht ganz
klar. Der Suffix -nah- wird gewohnlich mit verbalen Wurzeln, nie mit einem Nomen
wie xVar- ,Sonne* verwendet. Sir Harold Bailey hat versucht, xVaranah von einer
rekonstruierten Wurzel Avar ,nehmen‘ abzuleiten. Jene Rekonstruktion ist aber
|ganz zweifelhaft. Der wichtigste Stiitzpunkt, auf dem Bailey zuerst seine Hypothese
| griindete, sakisch hvarandai ,rechte Hand*, das er als ,,die greifende* interpretierte,
ferwies sich als unhaltbar, denn wihrend man sowohl mit der linken als mit der
| rechten Hand greifen kann, ist es fir die rechte Hand kennzeichnend, daf® man nur
mit ihr essen darf; daher ist hvarandai ,die essende‘ (Wurzel hvar, engl. swallow,
ilusw.), so wie auf Chinesisch das Zeichen fiir ,,rechte Hand* aus denen fiir Mund und
\|Hand zusammengesetzt ist®, oder auf Tamul die rechte Hand die ,Hand des Reises*,
\sorru kai, heifit. In der zweiten Auflage seiner Zoroastrian Problems' hat daher
( Bailey seine frithere Erklarung aufgegeben. Dafiir vermutet er jetzt* die Existenz
¢ einer anderen hvar-Wurzel “to fit, to be right in place”, mit got. swaran verbunden.

- Sehr hypothetlsch'
i\ Allerdings, wie ich vor zwolf Jahren zu zeigen versuchte®, ist Baileys semantische
i

3 Cf. J. Duchesne-Guillemin, Sur la doctrine du feu en Iran et en Gréce, in Le feu dans le
| Proche-Orient antique, Strasbourg 1973.

f H. Bailey, Zoroastrian Problems in the Ninth Century Books, ?1971.

J. Duchesne-Guillemin, “Le XVaranah”, Annali Istituto Orientale, Napoli, Sezione linguisti-
ca, 1963, S. 1 sq. Neudruck in J. D.-G., Opera Minora II, Tehran Universitit, and Harrasso-
witz, 1975, S. 225 sq.

[V




60 Jacques Duchesne-Guillemin

Konstruktion, xYaronah mit seiner von ihm vorausgesetzten Bedeutung ‘‘the good
things of life”” sei erst spater mit Lichtvorstellungen verkniipft worden, unbegriin-
det. Denn er nimmt als Ausgangspunkt eine Stelle im Ya3t 17, die gewif3 nicht die
ilteste ist; im Gegenteil ist sie verhadltnismafig spat, wie die Sprache zeigt. Ein Text
bietet sich als Ausgangspunkt von selbst, und das ist, wie Wolfgang Lentz hervor-
gehoben hat, das Ya3t 19. , Dieser Hymnus®, schreibt Lentz in einem Aufsatz, der
auf einem beim XV. Deutschen Orientalistentag gehaltenen Vortrag basiert®, , ver-
mittelt eine Geschichte des Chwarenah vom Weltanfang bis zum Weltende. Genauer
gesagt bringt er eine Folge von Episoden, in denen das Chwarenah auftritt... Das
Chwarenah erscheint in Verbindungen sehr verschiedener Art: mit Elementen wie
Feuer und Wasser; mit Bergen; mit Tieren wie den finf Arten von Rindern oder
auch einem Wundervogel; mit gottlichen Wesen wie Ahura Mazda, den AmaSaspen-
tas, besonders A¥a, der Wahrheit, dann Mithra; mit den Geschopfen im allgemeinen,
mit den arischen Volkern, mit den drei sozialen Stinden; aber auch mit bestimmten
Personlichkeiten — einzelnen Heroen und Kavis, Konig Yima, dem Turanier Fraera-
syan, Zarathustra, seinem Gonner Vistaspa und den am Ende der Tage erwarteten
Heilanden.*

Zugestanden, eine Grundbedeutung fiir xVaronah zu finden ist keine leichte
Sache; sie muf aber unbedingt auf jenem Text fuBen. Offenbar handelt es sich um
einen Mythos, und zwar mit der Vorstellung einer himmlischen, feurigen Kraft, um
es mit dem von Lentz zitierten Geldner auszudriicken: einem ,,als Lichtkorper oder
Glorienschein gedachten Talisman, der seinem Besitzer aufierordentliche Macht und
Fihigkeiten, ja die Herrschaft iiber die Welt verleiht*. ,In dieser Richtung, kom-
mentiert Lentz, wiesen ihn (Geldner) Textanalyse und Vergleich mit Material aus
der iranischen Sprachgeschichte. Die Religionswissenschaft lieferte sodann einer-
seits Parallelen aus anderen religiosen Weltbildern und anderseits den allgemeinen
Rahmen fiir ein Verstindnis der zugrunde liegenden Vorstellungen...“ Lentz will
aber das Wort xVaranah zu einer friheren Stufe zuriickfithren, indem er meint, es
stamme etymologisch, wie Bailey glaubt, von einem Zeitwort ,greifen*‘, aber in der
ibertragenen Bedeutung ,,begreifen.

Aber, dafl die Wurzel hvar je in iibertragenem Sinne — wie etwa greifen in begrei-
fen oder prendre in comprendre — verwendet wurde, ist sonst unbelegt und muf als
unbewiesen betrachtet werden, zumal es, wie wir gesehen haben, schon zweifelhaft
ist, ob es jene Wurzel hvar , nehmen* iiberhaupt gegeben hat.

Doch bleibe die Frage der Etymologie von xVaranah besser dahingestellt”. Uns
interessiert hier vielmehr der Gegensatz zwischen zwei Methoden, deren eine die
Metapher, die andere den Mythos ins Auge fafit. Und hier, im Falle des xVaronah,
wie bereits hinsichtlich der Zwillinge und weiter noch im Falle der Rindseele, er-
scheint die mythische Erklirung als die einzig giltige.

Die enge Verbindung zwischen dem xVaronah und dem Feuer wurde von Ghe-
rardo Gnoli und mir unabhingig hervorgehoben. Baileys Vorwurf, wir seien von

6 W: Lentz, Bulletin of the Iranian Culture Foundation I. 2,1119735 p- 9:sq:
7 Wie aber Prof. R. Emmerick in Erlangen mitteilte, wird eine Wurzel Avar- “gliihen usw.” in

sak. hw_zraka “Gliihkohle” (arm. xarakem ‘‘brennen”?) belegt. Die sollte die etymologische
Frage 16sen.




Symbol und Mythos im alten Iran 61

2000 Jahren hellenistischer Mystik beeinflufit®, ist unbegriindet. Denn der Mythos
war im Avesta vom Anfang an anwesend. Oder ist die Erzidhlung, wie sich die beiden
Geister um das xVaronah bemiihen, wie Apgm Napat nach ihm hascht, usw., kein
Mythos?

Dafy wir bei der Ruhmesglanzvorstellung mit keiner hellenistisch beeinflufiten
Spitzfindigkeit, sondern mit etwas Elementarem zu tun haben, ergibt sich aus einer
Beobachtung des Psychologen Pierre Janet. In einem seiner Werke schildert er den
Fall Raymond Roussels, den er Martial nennt, und zitiert von ihm Aufierungen iiber
den euphorischen Schaffensrausch, in dem er La Doublure (ein Theaterstiick) ge-
schrieben hatte; danach fiihite sich Roussel ,,von Strahlungen umgeben‘‘: ,Licht-
strahlen drangen aus mir hervor und durchquerten die Winde, ich trug die Sonne
in mir und konnte dieses ungeheure Blitzen meiner selbst nicht verhindern ... Ich
habe in diesem Augenblick mehr gelebt als wihrend meines ganzen Daseins‘*®.

Seit George Camerons in dem im IIJ 10 als ,,Zoroaster the Herdsman* erschie-
nenen Aufsatz sind sich die Iranisten dariiber nicht mehr einig, ob gaus urvan die
Seele des Rindes bzw. der Kuh bedeutete. Gemidft Camerons Deutung war fiir Za-
rathustra die Kuh eine Metapher fiir die Frommen.

Die herkommliche Interpretation ist noch unldngst von zwei Gelehrten unab-
hingig verworfen worden, die indes mit Cameron nicht ganz iibereinstimmen. Im
Jahre 1975 widmete Hanns-Peter Schmidt jenem Thema unter dem Titel ,Zara-
thustra’s Religion and his pastoral Imagery‘‘ seinen Inauguralvortrag an der Leidner
Universitit!®. Gav, meint er, wird “‘as a Metaphor for daenz ‘vision’” verwendet.

Ahnlich interpretiert Stanley Insler in seiner im selben Jahr als Acta Iranica 8
veroffentlichten Gatha-Ubersetzung gau¥ oder gaus urvan als “‘the good vision”!.

Der Hauptgrund fiir Camerons Neuerung war offenbar der Gegensatz im Munde
des Propheten zwischen erhabenen Gedanken und solch einem niedrigen Tier wie
die Kuh. “Interspersed among these profound statements,” schrieb er S. 262, “are
a surprising number of specific references to that very earthy animal, the milch
cow.” “Is it not possible,” folgert Cameron, “that many of the prophet’s explicit
statements regarding the cow and its pasturage may be figures of speech which, if
we fail to understand them correctly, can continue to be stumbling blocks to a
fuller interpretation of his message? If we interpret them literally, must we not_ad-
mit that his teachings were a curious combination of superficiality and profundity,
of the sublime and the ridiculous?” \

Ein anderer Grund gegen die buchstibliche Deutung der Kuh soll in der Tatsache
liegen, daf® kein Teil des alten Iran zu einer auf Rindpflege basierten Wirtschaft
geeignet war: “No portion of his (the prophet’s) homeland, the Iranian p]ateau,
could now or ever have accommodated a peasant economy founded exclusively or
even primarily on cattle culture. In addition to the everpresent sheep and goats, a
few cattle there are, of course, and probably always have been: cows to provide

8 H. Bailey, Zoroastrian Problems®, S. XXIX.

9 Nach Hanns Grossel in der Zeit, 27. Mai 1977. )

10 Hanns-Peter Schmidt, Zarathustra’s Religion and h1§ pastoral Imagery,
11 Stanley Insler, The githas of Zarathustra, Acta Iranica 8, 1975.

Leiden, 1975.




62 Jacques Duchesne-Guillemin

some milk and mast, and oxen to serve as draft animals for cart and plow; but the
sparse vegetation that, throughout all known history, has always prevailed in Iran
emphatically precludes an assumption that cattle raising could have been the sole or
even the major occupation of the prophet’s intended converts.”

Aber, wie Abaev in seinem Aufsatz “Mif i Istoria v gatakh Zoroastra erwi-
dert: ,geben wir aber zu, die Kuh sei wirklich in Zarathustras Umwelt eine Raritit
gewesen: dann ist unverstindlich, warum der Prophet seine Anhinger als Kiihe be-
zeichnete und nicht lieber als Schafe und Geiflen, da eine Metapher, um angenom-
men zu werden, Begriffe und Formen verwenden muf, die einer gegebenen Zuho-
rerschaft vertraut sind.*

Des weiteren riumt Cameron ein, die Bedeutung der Kuh sei in den Gathds nicht
immer metaphorisch gewesen: “It is but natural,” schreibt er S. 271, “‘that some
few of the prophet’s references to the cow have no metaphorical significance
whatsoever.”

Darauf antwortet Abaev wie folgt: ,Es ist uns klar, daf®, wenn das Urteil iber
den metaphorischen oder nicht-metaphorischen Gebrauch des Wortes Kuh in die-
sem oder jenem Text der Gathas der Willkiir eines jeden Auslegers ausgeliefert wird,
der Weg zu jeglicher verniinftigen Interpretation dieses Denkmals versperrt wird.*

Sehen wir jetzt, wie H. P. Schmidt argumentiert. Er findet vier sogenannte clues
(Anhaltspunkte).

Erstens. Ein und dasselbe Zeitwort, yao¥da ,heil machen usw.* wird einmal
(Yasna 48. 5—6) mit gav ,Kuh*, einmal (Yasna 44.9—10) mit daena konstruiert.
Da daéna ,yision“ bedeutet, darf man, schreibt Schmidt, “experimentally substi-
tute vision for cow in the first passage”. Aber, fiigt er hinzu, “if the metaphorical
interpretation of the cow is correct, the plants too must be used figuratively. A
guess may be ventured. The plants stand for the good thoughts, words and deeds of
man. The cow = vision and the plants = good thoughts, words and deeds would be
mutually depending on each other.” Die Notwendigkeit solch einer unbegrindeten
Vermutung macht m. E. Schmidts These hinfallig.

Einen zweiten Anhaltspunkt sieht Schmidt in einer Stelle (Yasna 31.9), wo der
Weise Herr der Kuh den Weg gab, sich entweder dem vastrya beizugesellen oder
dem, der nicht vastrya ist. Kann eine Kuh, fragt Schmidt, mit dem liberum arbi-
trium begabt sein? “It is not inconceivable”, riumt er ein, ‘‘that the real cow on the
pasture may be meant since we know from the later Avesta, e.g. the confession of
faith (Yasna 12.7), that the cow and other entities, like the water and the plants,
are in possession of the right choice or faith.” Aber, fihrt er fort, “since in the
Gathés nothing of the choice of the waters and plants is mentioned, it cannot be
taken for granted that Zarathustra shared this belief.”” Nicht taken for granted,
aber doch maglich. Der iibertragene Sinn ist daher nicht erwiesen.

: Dritter Anhaltspunkt ist die Stelle, Yasna 28.1, wo xratu und gaus urvan neben-
gmandergestellt sind. Aber das ist auch kein Beweis. Und auch wenn wir gav in
ihrem metaphorischen Sinn, also als vision nehmen, was bedeutet dann gaus urvan?
Die Seele der Vision? “The difference between the cow and the soul of the cow is

512

12 Istoria i voprosy Kultury, 1974, p. 310 sq.




Symbol und Mythos im alten Iran 63

difficult to define”, gibt Schmidt zu, scheint aber offenbar nicht zu sehen, daf}
diese Schwierigkeit seine Beweisfilhrung ruiniert.

Sein vierter Anhaltspunkt hat mit dem Gebrauch der indo-iranischen Bilder-
sprache zu tun. “Terms for cow are frequent in the Rigveda”, schreibt er e as
metaphors for poetry”. Dies wurde von Wolfgang P. Schmid in den Indogermani-
schen Forschungen 64, 1958 erwiesen. Aber die Schluifolgerung, die Kuh sei ein
Symbol der Dichtung, laRt Cameron unimpressed (S. 266). Jedenfalls ist es nicht
moglich, meint Schmidt, sie auf die Githas zu iibertragen. “In most contexts”,
schreibt er S. 20, “where Zarathustra speaks of the cow a relation to ‘poetry’
cannot be established.” “But”, fiigt er hinzu, ‘it can be shown that the symbolism
reflected in the identification of the ‘vision’ with the ‘cow’ belongs to a much wider
context of Indo-Iranian thought.”

Auch wenn wir die Deutung der Kuh als ‘vision’ nicht annehmen, bleibt als Tat-
sache jener “context of Indo-Iranian thought.” ““Once the milch-cow (dhenu) given
by the gods to the Angiras, the priest assisting and profiting from Indra’s opening
of the mountain cave of Vala, is in all likelihood the poetry. But generally the cow
in this myth is not the poetry, but rather Usas, dawn. However, the goddess Usas is
the spiritual mother of the Angiras — she inspires or enlightens them; and in the
Vala myth the song, truth, and vision (dhi) are imprisoned in the cave and must be
freed. The poet’s illumination is simultaneous with the freeing and appearance of
the dawn. This evidence shows the close association of Usas with poetry in general
and vision (dhi) in particular, and it would have been a small step to identify Usas
with “vision”. That Zarathustra has made use of traits of the Vala myth is clear
from the terminology: the expressions “to seek the cow” (ggm i¥ .50,’2,) and “to
find the cow” (ggm vid 51.5) are common in the Rigveda in this context.

H. P. Schmidt iibersetzt Yasna 46.3 wie folgt: “When, o Wisdom, shall the bulls
of the days rise in order to establish the world of truth with very strong pronounce-
ments, they, the intellects of the saviours?” Es ist aber ke_meswegs‘ gewiB, dafl
sao¥yantgm xratavo ‘the intellects of the saviours’ mit ux3ano asngm th? .bulls of
the days’ in Apposition stehen. “By putting ‘the intellects of the saviours” in appo-
sition to ‘the bulls of the days’ the prophet superimposes one image on the other.
Das ist aber vielleicht, was der Prophet nicht tut! Damit verschwindet die Parallele
zu Schmidts Deutung der Kuh als ‘vision’. ) .

Dafl in Yasna 32.10 eine Spur der alten Identifikation der Kuh mit der Morgen-
ddmmerung steckt ist nur, wie Schmidt zugibt, eine Mabglichkeit. Die Stelle ist zu
schwierig, um einen klaren Beweis zuzulassen. o e

Priifen wir jetzt im Licht der Inslerschen Ubersetzm_mg, ob einige gay-Stellen, ie
der amerikanische Gelehrte behandelt, eine metaphorische Interpretation zulassen.
Es sind funf Stellen. 2P S

lSErstens, ?;::11: 46.19: ahmai mitdem hansnte parahum / mana.vistai§ mat
vispai§ gavi azi “for such a person, (besides) winning the prize of a future existence,
shall there be a fertile cow-and a steer”. In einer Fufinote deutet Insle{‘a fertile cow
and a steer als “Metaphor for the good vision and Zarathust_ra h1m_s‘_=,lf Lo

Zweitens, Yasna 48.5: yao¥dd ma3ya aipi. zgfom vahista | gavoi varazyatgm 1{4’”
n3 xVarafai fsuyo ‘“Men, let the best vitalization for the cow l‘)‘e brought to rea 123-
tion on earth, in order to breed her for our food” Fufinote: “That is, so that she




64 Jacques Duchesne-Guillemin

shall sustain us in our quest.”

Drittens, in der nichstén Strophe: af aliyai a5 mazda urvard vaxSat “‘And the
Wise One shall increase the plants for her (the cow) through truth”. Fuinote zu
‘the plants’: “Metaphor for the faithful believers in the good vision™ ...

Viertens, Yasna 51.7: daidi moi y3 ggm ta3o apasca urvardsca amaratata haur-
vata spani¥ta mainyi mazda ‘“Thou, Wise One, who hast fashioned the cow as well
as the waters and the plants by reason of thy most virtuous spirit, grant Thou to
me immortality and completeness™: Fufinote zu ‘the cow as well as the waters and
the plants’: “On the metaphoric level, the cow is the good vision and the waters
and the plants are the devoted faithful”...

Finftens (last but not least), Yasna 50.2: ka6a mazda ranyo. skarsitim ggm iXa-
soit | y3 him ahmai vastravaitim stoi usyat | “How, Wise One, should that person
seek after the joy-bringing cow, namely, the one who would wish her to bring
pasturage to him...” Fufinote zu cow: “the good vision”; und zu pasturage: “Meta-
phor for peace and freedom”’!

Kehren wir einen Moment zu H. P. Schmidt zuriick. Er hat Dumézils Aufsatz
“A propos de la plainte de ’Ame du Boeuf!? nicht ignoriert. Er schreibt dazu:
“About a decade ago attention was drawn to a striking parallel to the ‘lament of the
cow’ in the Indian Epos Mahabharata. ... It must be conceded that this evidence
points to an old myth which dealt with the plight of the real animal.” Er fiigt aber
hinzu: “It cannot be used to invalidate my hypothesis: Zarathustra can well have
reinterpreted this myth in consonance with other traits of the rich Indo-Iranian cow
symbolism.” Er kann ja, muf es aber nicht!

Wenn wir fiir gav die konkrete Bedeutung Kuh annehmen, bleibt dann zu fragen,
was mit gau¥ urvan gemeint ist.

Die Seele des Rindes, der Protagonist im Yasna 29, wird gewdhnlich als Personi-
fikation der Gattung, in Lommels Worten als die gedankliche Zusammenfassung der
auf Erden lebenden Rinder aufgefaft. ,Ein leiblich-irdisches Rind, fugt Lommel

hinzu, hitte nicht in der himmlischen Versammlung erscheinen und sprechen
konnen.*

Eine genauere Losung wird von Mary Boyce' angeboten, nimlich als ““a divinity
whose concept arises from the cult”, als “the sum of the souls of sacrificed ani-
mals”... “The belief appears to have been that the creature’s consecrated spirit was
absorbed into G3u¥ Urvan, the ‘Soul of the Bull’; and it seems probable that the
origin of this divine concept was indeed in the sacrifice itself, the repeated ‘“‘release”
of the spirits of individual animals creating the personification which is the sum of
them all.” ... “That the thoughts of worshippers were directed at a sacrifice to the
soul of the victim, in Iran as in India, is shown by the following passage in the
Yasna Haptarhaiti, that part of the Zoroastrian liturgy which accompanied the
central act of the blood sacrifice. There those taking part reverence ‘“G3us Urvan
and (G3u¥) Ta¥an, then our souls and (those) of the domestic animals which nourish
us ... and the souls of useful wild animals” (Yasna 39.1-2).

13 Bulletin Acad. Roy. de Belgique, 1965, S. 43 sq.
14 Mary Boyce, A History of Zoroastrianism, 1975, S. 339,117, 150.




Symbol und Mythos im alten Iran 65

Rinderopfer war, im Iran wie im vedischen Indien, ein Hauptteil des Kultes. ‘Gay
spanta’ hiel das geweihte Tier, urspriinglich ein Rind, spiter, vermutlich aus wirt-
schaftlichen Griinden durch ein Schaf ersetzt, daher das Wort fiir Schaf in Neuper-
sisch: gosfand. Das, woriiber die Seele des Rindes zu den Gottern klagt ist, wie Du-
mézil und nach ihm Mary Boyce gesehen haben, nicht, dafl das Tier bedroht ist, im
Opfer geschlachtet zu werden, sondern daB es lebenslang milhandelt wird (Lom-
mels ‘Mordgrimm’ fiir ae¥mna ist irrefiihrend).

Das ist ein aus alten Zeiten vererbtes Thema, das in dhnlichen Formen in Indien,
in Georgien und im slavischen Henochbuch Niederschlige gelassen hat und das
Zarathustra seiner Verspredigt anpafite, um sich ViStaspas Gunst zu gewinnen.
Ubrigens war im Iran die Vorstellung eines betenden Rindes keine Neuigkeit. Schon
vor der Ankunft der Iraner wurde in der elamischen Kunst solch eine Vorstellung
dargestellt: davon legt die Mesopotamische Glyptik Zeugnis ab, sowie eine Statuette,
die unlingst vom Metropolitan Museum erworben worden ist, ein Meisterwerk!S
das den Mythos des betenden Rinden avant la lettre veranschaulicht.

15 S. Edith Porada in Winfried Orthmann, Der alte Orient, Propylien Kunstgeschichte, 1975,
Taf. XXXI b u. S. 377.



