
ng 
Zeitschrift der Deutschen 

Morgenländischen Gesellschaft 
IM AUFTRAG DER GESELLSCHAFT HERAUSGEGEBEN VON EWALD 

WAGNER, UNTER MITWIRKUNG VON GEORG BUDDRUSS, ERNST 

DAMMANN, TILEMAN GRIMM, WOLFGANG RÖLLIG 

SUPPLEMENT IV 

XX. DEUTSCHER ORIENTALISTENTAG 
VOM 3. BIS 8. OKTOBER 1977 

IN ERLANGEN 

VORTRÄGE 
HERAUSGEGEBEN VON WOLFGANG VOIGT 

FRANZ STEINER VERLAG GMBH - WIESBADEN 
1980 

I 
I RE NT Su: hing ST hEen ET DT ER et



  

SYMBOL UND MYTHOS IM ALTEN IRAN 

von Jacques Duchesne-Guillemin, Lüttich 

Den drei Fragen, die ich heute behandeln möchte, ist gemeinsam, daß sich 
Iranisten darüber nicht einig sind, ob je ein Wort als konkreter Bestandteil eines 
Mythos oder, sinnbildlich, als Metapher zu deuten ist. 

Wurden die Zwillings-Geister Spanta mainyu und Arra Mainyu als wirkliche 
Zwillinge aufgefaßt, hatten sie also denselben Vater, oder ist das Wort yama ‚Zwil- 
ling‘ bei Zarathustra bloß eine Redensart, ein poetisch-anschaulicher Ausdruck der 
Gleichartigkeit, der Gleichwertigkeit? 

Wird das xVaranah ursprünglich als ein feuriges Fluidum aus dem Himmel aufge- 
faßt, oder ist das Wort einfach eine Bezeichnung der ‚good things of life‘, die nur 
von “European investigators, whose mental basis has been saturated for 2.000 years 
with Hellenistic fantasy’ mythisch-mystisch interpretiert worden ist? 

Ist mit der Rindseele buchstäblich die Seele des Rindes bzw. der Kuh gemeint 
oder bedeutet das Wort übertragenerweise etwas anderes, etwa Herde der Frommen 
oder das Schauen, the vision? 

Jene drei Fragen wollen wir versuchen, unabhängig voneinander zu beantworten, 
um zu prüfen, ob nicht die Antwort immer in derselben Richtung liegt. 

Einem Parsi ist es undenkbar, die zwei Geister seien Söhne eines selben Vaters, 
denn er könnte nur Ahura Mazda sein, Ahura Mazda darf man aber nicht zumuten, 
irgendetwas Böses — den bösen Geist — hervorgebracht zu haben. 

Um die Schwierigkeit zu überwinden glaubt, nach Schaeder, Moulton, Söder- 
blom, Lommel usw., Mary Boyce, daß “this term was clearly chosen by the prophet 
as a metaphor to express the equality in state of the two unrelated beings, and their 
coevity. By using it he emphasized, with characteristic concentration and force, 
that (despite their total opposition) they were peers at the moment when they 
made their fateful choice’. 

Lommel schrieb in seiner Religion Zarathustras, S. 27, „Was aber das Zwillings- 
verhältnis von Sponta Manyu und Angra Manyu in Zarathustras Rede betrifft, so 
entspricht es der anschaulichen Kraft und Eindringlichkeit seiner Redeweise, daß er 
damit das Gleichmaß und die Gleichaltrigkeit der beiden Widersacher, die nahe Be- 
rührung der Gegensätze, die scharfe Unmittelbarkeit ihres Zusammenstoßes verdeut- 
licht. Es ist ein Mißverständnis aus einer rationalistischen, unlebendigen Auffassung 
der Worte, wenn aus dem Wort ‚Zwilling‘ ohne weiteres entnommen wird, das 
heiße, sie seien geboren aus einer ungenannten Gottheit. Der Gedanke an einen ge- 

1 M.Boyce, A History of Zoroastrianism, I, 1976, S. 194. 

       



  

  

58 Jacques Duchesne-Guillemin 

meinsamen Vater ist nur logischer Weise, aber nicht anschaulich, greifbar und wirk- 
lich im Wort ‚Zwilling‘ enthalten“. 

Lommel scheint aber in seiner posthum veröffentlichten Gatha-Übersetzung 
nicht mehr so entschieden. Dort schrieb er, S. 16, sehr behutsam: ‚Inwieweit Span- 
ta Mainyu mit dem Weisen Herrn identisch, inwiefern er, etwa als Teilerscheinung 

desselben, von ihm verschieden sei, ist eine theologische Spezialfrage, die uns jetzt 
nicht beschäftigt. - 

Mary Boyce verweist, S. 193, um ihre These zu erhärten, auf die Stelle in Yasna 
30.5, wo der Gute Geist mit Ahura Mazda identisch zu sein scheint: “Of the two 
spirits, the one who follows the Drug chose doing the worst things, the Most 
Bounteous Spirit who is clad in the hardest stones chose a3a, and (so do) they who 
will willingly come with true actions to meet Ahura Mazda.” “The ‘Most Bounteous 
Spirit’, heißt Mary Boyces Erläuterung, Sp3ni$ta Mainyu who chose a$a is evidently 
Ahura Mazda himself, ‘clad in the hardest stones’, that is, the crystal sky; and the 

‘two spirits’ are duly explained by the Pahlavi commentator on these verses as 
“Ohrmazd and Ahriman’.” 

Wenn Ahura Mazda mit dem Guten Geist identisch ist, dann ist es er, der die 

große Wahl zwischen Gut und Böse traf. 
Man muß dagegen zweierlei einwenden. Erstens wird die These der Identität von 

Ahura Mazda und Spanta Mainyu durch jene Stellen widersprochen, wo es von 
Ahura Mazda und dem Guten Geist als verschiedenen Größen die Rede ist, z.B. 
Yasna 44.7: Owa... mazda / spantä mainyü vispangm datarsm „dich, o Weiser, als 
Schöpfer aller Dinge durch den guten Geist‘. Mary Boyce leugnet zwar die Existenz 
solcher Stellen nicht, nimmt aber einfach verschiedene Bedeutungen für Spanta 
Mainyu an: “sometimes they — das heißt jene Worte — seem to represent the power 
in Ahura Mazda himself through which he thinks or perceives or acts, at others — 

das heißt auf anderen Stellen — an independent divinity who hypostatizes this # 
power”. | 

Es soll eingeräumt werden, daß das Verhältnis des Ahura Mazda zu Spanta Mai- 
nyu ein engeres war als das zu den anderen Ama$a Spantas. Trotzdem ist Ahura | 

Mazda nicht mit Spanta Mainyu identisch: dagegen spricht noch eine andere Stelle, 
nämlich Yasna 47.3, in der Ahura Mazda als der Vater des Spanta Mainyu angeru- 
fen wird. 

Den zweiten Einwand gegen Boyces These ergibt die spätere Geschichte des} 
Mazdaismus. In der Kosmologie der Pahlavibücher werden Ohrmazd und Ahriman 
als Widersacher von Anfang an dargestellt. Über ihren Ursprung erfährt man nichts, |] 
noch sind sie handelnde Personen eines Urwahldramas. Gleich zu Anfang ist jeder 
da mit seiner gegensätzlichen Natur, der eine licht, der andere dunkel, der eine} 
oben, der andere unten, beide durch den Raum oder die Leere voneinander ge- 1 
trennt. Offenbar hatten sie von jeher in diesem Zustand bestanden, als dann Ahri- 
mans hämischer Angriff alles in Bewegung setzte. Von ihrem Ursprung und von/f 
einer Wahl weiß die Lehre nichts zu vermelden. 

Dieses doppelte Schweigen scheint mir nur dann erklärbar, wenn man eine Ver- 
schiebung im Verhältnis zwischen den zwei Geistern annimmt. Denn seit der böse 

    

   

  

    
   

  

2 H.Lommel, Die Religion Zarathustras, 1930. | 

 



Symbol und Mythos im alten Iran 59 

Geist nicht mehr dem Guten Geist, sondern Ahura Mazda selber gegenübersteht, 
kann nur mehr Zurvan ihr Vater sein, wie esim Zurvanismus, z.B. bei Eznik, heißt. 

Solche Lehre wird aber im Denkart energisch verurteilt. Deswegen wird in den Pah- 
avibüchern die Frage nach dem Ursprung Ohrmazds und Ahrimans mit Schweigen 
ibergangen. Anders war die Lage gewesen, solange die Verschiebung, die zuerst im 
Videvdat und indirekt bei Aristoteles bezeugt ist, noch nicht stattgefunden hatte: 
damals galten noch der Gute und der Böse Geist als die großen Widersacher, wie 
ı.B. in Ya$t 19.46, wo beide über den Besitz des xVaranah streiten, und schon vor- 

er zweimal in den Gäthäs, nämlich erstens in Yasna 30.5, als die beiden Geister 

uerst zusammenkamen und die große Wahl zwischen Gut und Böse trafen, und 
weitensin Yasna 45.2, als der bessere zu dem bösen sprach. 

Zarathustra, der den Glauben an einen höchsten Gott lehrte, scheint einen alten 
willingsmythos verwendet zu haben, um Rechenschaft über das Bestehen des Bö- 
en als Ergebnis einer freien Wahl abzulegen. Er gibt den Mythos von den Zwillings- 
eistern als Vorbild der Wahl, die zu treffen jedermann aufgefordert wird. Zweifel- 
os sind beide Söhne des Ahura Mazda, denn dieser wird, wie wir sahen, als Vater 
ines von ihnen angerufen. Das ist gar nicht unerträglich, wenn man annimmt, 
ermutlich mit Zarathustra selber, keiner der zwei Geister sei vor der Wahl böse 
ewesen. Wir sind daher auf die an sich unwahrscheinliche Lösung nicht angewie- 

sen, Zarathustra habe das Wort Zwilling lediglich als Redensart benutzt. 
Erst später wurde die Annahme von Ohrmazd und Ahrimans Bruderschaft als 

furchtbare Ketzerei verurteilt, nämlich nachdem Ohrmazd als Widersacher des Arra 

ainyu den Spanta Mainyu ersetzt hatte, eine Verschiebung, die der Urwahl, viel- 
eicht Zarathustras originellsten Einfall, keinen Platz mehr ließ. 

  

    

  

     

    
    

   

    

    

  

  

Die Etymologie von xVaranah „Ruhmesglanz, Herrlichkeit, usw.‘ ist nicht ganz 

klar. Der Suffix -nah- wird gewöhnlich mit verbalen Wurzeln, nie mit einem Nomen 
wie xVar- „Sonne“ verwendet. Sir Harold Bailey hat versucht, xVaranah von einer 
rekonstruierten Wurzel hvar „nehmen“ abzuleiten. Jene Rekonstruktion ist aber 

\ganz zweifelhaft. Der wichtigste Stützpunkt, auf dem Bailey zuerst seine Hypothese 
|gründete, sakisch hvarandai „rechte Hand“, das er als „die greifende““ interpretierte, 
‚lerwies sich als unhaltbar, denn während man sowohl mit der linken als mit der 
‚|rechten Hand greifen kann, ist es für die rechte Hand kennzeichnend, daß man nur 
mit ihr essen darf; daher ist hvarandai ‚‚die essende‘‘ (Wurzel hvar, engl. swallow, 

|lusw.), so wie auf Chinesisch das Zeichen für „rechte Hand‘ aus denen für Mund und 
ı\Hand zusammengesetzt ist”, oder auf Tamul die rechte Hand die ‚Hand desRReises“, 
‚Isorru kai, heißt. In der zweiten Auflage seiner Zoroastrian Problems hat daher 
[| Bailey seine frühere Erklärung aufgegeben. Dafür vermutet er jetzt? die Existenz 
&\einer anderen hvar-Wurzel “to fit, to be right in place”, mit got. swaran verbunden. 
‚Sehr hypothetisch! 
, Allerdings, wie ich vor zwölf Jahren zu zeigen versuchte°, ist Baileys semantische 

N 

  
3 Cf. J. Duchesne-Guillemin, Sur la doctrine du feu en Iran et en Gr£ce, in Le feu dans le 

Proche-Orient antique, Strasbourg 1973. 
"4 H. Bailey, Zoroastrian Problems in the Ninth Century Books, ?1971. 

5 J. Duchesne-Guillemin, “Le XVaranah”’, Annali Istituto Orientale, Napoli, Sezione linguisti- 

ca, 1963, S. 1 sq. Neudruck in J. D.-G., Opera Minora II, Tehran Universität, and Harrasso- 

witz, 1975, S. 225 sq. 

  

      
Z
i
 

E
E
E
 

EE
E 
E
E
E
 
E
E
E
 
E
E
E
 

t
e
r
e
 

N
T
S
C
 

T
I
T
T
E
N
 

m
n
 

e
e
n
.
 
e
n



  

  

60 Jacques Duchesne-Guillemin 

Konstruktion, xVaronah mit seiner von ihm vorausgesetzten Bedeutung ‘the good 
things of life” sei erst später mit Lichtvorstellungen verknüpft worden, unbegrün- 
det. Denn er nimmt als Ausgangspunkt eine Stelle im Ya$t 17, die gewiß nicht die 
älteste ist; im Gegenteil ist sie verhältnismäßig spät, wie die Sprache zeigt. Ein Text 

bietet sich als Ausgangspunkt von selbst, und das ist, wie Wolfgang Lentz hervor- 
gehoben hat, das Ya$t 19. „Dieser Hymnus“‘, schreibt Lentz in einem Aufsatz, der 
auf einem beim XV. Deutschen Orientalistentag gehaltenen Vortrag basiert‘, „ver- 

mittelt eine Geschichte des Chwarenah vom Weltanfang bis zum Weltende. Genauer 
gesagt bringt er eine Folge von Episoden, in denen das Chwarenah auftritt... Das 
Chwarenah erscheint in Verbindungen sehr verschiedener Art: mit Elementen wie 
Feuer und Wasser; mit Bergen; mit Tieren wie den fünf Arten von Rindern oder 
auch einem Wundervogel; mit göttlichen Wesen wie Ahura Mazda, den AmsSaspen- 
tas, besonders A&a, der Wahrheit, dann Mithra;mit den Geschöpfen im allgemeinen, 

mit den arischen Völkern, mit den drei sozialen Ständen; aber auch mit bestimmten 
Persönlichkeiten — einzelnen Heroen und Kavis, König Yima, dem Turanier Fravra- 
syan, Zarathustra, seinem Gönner ViStaspa und den am Ende der Tage erwarteten 
Heilanden .“ 

Zugestanden, eine Grundbedeutung für xVaranah zu finden ist keine leichte 
Sache; sie muß aber unbedingt auf jenem Text fußen. Offenbar handelt es sich um 
einen Mythos, und zwar mit der Vorstellung einer himmlischen, feurigen Kraft, um 
es mit dem von Lentz zitierten Geldner auszudrücken: einem „als Lichtkörper oder 
Glorienschein gedachten Talisman, der seinem Besitzer außerordentliche Macht und 
Fähigkeiten, ja die Herrschaft über die Welt verleiht‘. ‚In dieser Richtung, kom- 
mentiert Lentz, wiesen ihn (Geldner) Textanalyse und Vergleich mit Material aus 
der iranischen Sprachgeschichte. Die Religionswissenschaft lieferte sodann einer- 
seits Parallelen aus anderen religiösen Weltbildern und anderseits den allgemeinen 
Rahmen für ein Verständnis der zugrunde liegenden Vorstellungen...‘ Lentz will 
aber das Wort xVaranah zu einer früheren Stufe zurückführen, indem er meint, es 
stamme etymologisch, wie Bailey glaubt, von einem Zeitwort „greifen‘‘, aber in der 

übertragenen Bedeutung „begreifen“. 
Aber, daß die Wurzel hvar je in übertragenem Sinne — wie etwa greifen in begrei- 

fen oder prendre in comprendre — verwendet wurde, ist sonst unbelegt und muß als 
unbewiesen betrachtet werden, zumal es, wie wir gesehen haben, schon zweifelhaft 
ist, ob esjene Wurzel hvar „nehmen“ überhaupt gegeben hat. 

Doch bleibe die Frage der Etymologie von xYaranah besser dahingestellt”. Uns 
interessiert hier vielmehr der Gegensatz zwischen zwei Methoden, deren eine die 
Metapher, die andere den Mythos ins Auge faßt. Und hier, im Falle des xVaranah, 
wie bereits hinsichtlich der Zwillinge und weiter noch im Falle der Rindseele, er- 
scheint die mythische Erklärung als die einzig gültige. 

Die enge Verbindung zwischen dem xVaranah und dem Feuer wurde von Ghe- 
rardo Gnoli und mir unabhängig hervorgehoben. Baileys Vorwurf, wir seien von 

6 W. Lentz, Bulletin of the Iranian Culture Foundation I. 2,19735p. 9isq: 
7 Wie aber Prof. R. Emmerick in Erlangen mitteilte, wird eine Wurzel hvar- “glühen usw.’ in 

sak. hvaraka “Glühkohle” (arm. xarakern ‘‘brennen’”?) belegt. Die sollte die etymologische 
Frage lösen. 

  

     



  

E
E
E
 

    

  

Symbol und Mythos im alten Iran 61 

2000 Jahren hellenistischer Mystik beeinflußt?, ist unbegründet. Denn der Mythos 
war im Avesta vom Anfang an anwesend. Oder ist die Erzählung, wie sich die beiden 
Geister um das xVaranah bemühen, wie Apam Napät nach ihm hascht, usw., kein 
Mythos? 

Daß wir bei der Ruhmesglanzvorstellung mit keiner hellenistisch beeinflußten 
Spitzfindigkeit, sondern mit etwas Elementarem zu tun haben, ergibt sich aus einer 
Beobachtung des Psychologen Pierre Janet. In einem seiner Werke schildert er den 
Fall Raymond Roussels, den er Martial nennt, und zitiert von ihm Äußerungen über 
den euphorischen Schaffensrausch, in dem er La Doublure (ein Theaterstück) ge- 
schrieben hatte; danach fühlte sich Roussel ‚‚von Strahlungen umgeben‘““: „Licht- 
strahlen drangen aus mir hervor und durchquerten die Wände, ich trug die Sonne 
in mir und konnte dieses ungeheure Blitzen meiner selbst nicht verhindern ... Ich 
habe in diesem Augenblick mehr gelebt als während meines ganzen Daseins‘““”. 

Seit George Camerons in dem im IIJ 10 als ‚‚Zoroaster the Herdsman“ erschie- 
nenen Aufsatz sind sich die Iranisten darüber nicht mehr einig, ob gau$ urvan die 
Seele des Rindes bzw. der Kuh bedeutete. Gemäß Camerons Deutung war für Za- 

rathustra die Kuh eine Metapher für die Frommen. 
Die herkömmliche Interpretation ist noch unlängst von zwei Gelehrten unab- 

hängig verworfen worden, die indes mit Cameron nicht ganz übereinstimmen. Im 

Jahre 1975 widmete Hanns-Peter Schmidt jenem Thema unter dem Titel ‚Zara- 
thustra’s Religion and his pastoral Imagery“‘ seinen Inauguralvortrag an der Leidner 
Universität!®. Gav, meint er, wird ‘“as a Metaphor for daena ‘vision’” verwendet. 

Ähnlich interpretiert Stanley Insler in seiner im selben Jahr als Acta Iranica 8 
veröffentlichten Gatha-Übersetzung g3u8 oder gu8 urvan als ‘“the good vision”. 

Der Hauptgrund für Camerons Neuerung war offenbar der Gegensatz im Munde 
des Propheten zwischen erhabenen Gedanken und solch einem niedrigen Tier wie 
die Kuh. “Interspersed among these profound statements,” schrieb er S. 262, “are 
a surprising number of specific references to that very earthy animal, the milch 

cow.” “Is it not possible,” folgert Cameron, “that many of the prophet’s explicit 

statements regarding the cow and its pasturage may be figures of speech which, if 

we fail to understand them correctly, can continue to be stumblıng blocks to a 

fuller interpretation of his message? If we interpret them literally, must we not ad- 

mit that his teachings were a curious combination of superficiality and profundity, 

of the sublime and the ridiculous?” \ 
Ein anderer Grund gegen die buchstäbliche Deutung der Kuh soll in der Tatsache 

liegen, daß kein Teil des alten Iran zu einer auf Rindpflege basierten Wirtschaft 

geeignet war: “No portion of his (the prophet’s) homeland, the Iranian plateau, 

could now or ever have accommodated a peasant economy founded exclusively or 

even primarily on cattle culture. In addition to the everpresent sheep and goats, a 

few cattle there are, of course, and probably always have been: cows to provide 

8 H. Bailey, Zoroastrian Problems? , S. XXIX. 

9 Nach Hanns Grössel in der Zeit, 27. Mai 1977. i 

10 Hanns-Peter Schmidt, Zarathustra’s Religion and his pastoral Imagery, Leiden, 1975. 

11 Stanley Insler, The gäthäs of Zarathustra, Acta Iranica 8, 1975. 

 



  

62 Jacques Duchesne-Guillemin 

some milk and mast, and oxen to serve as draft animals for cart and plow; but the 

sparse vegetation that, throughout all known history, has always prevailed in Iran 

emphatically precludes an assumption that cattle raising could have been the sole or 

even the major occupation of the prophet’s intended converts.’” 

Aber, wie Abaev in seinem Aufsatz “Mif i Istoria v gatakh Zoroastra erwi- 

dert: „geben wir aber zu, die Kuh sei wirklich in Zarathustras Umwelt eine Rarität 

gewesen: dann ist unverständlich, warum der Prophet seine Anhänger als Kühe be- 

zeichnete und nicht lieber als Schafe und Geißen, da eine Metapher, um angenom- 

men zu werden, Begriffe und Formen verwenden muß, die einer gegebenen Zuhö- 

rerschaft vertraut sind.“ 

Des weiteren räumt Cameron ein, die Bedeutung der Kuh sei in den Gäthäs nicht 

immer metaphorisch gewesen: “It is but natural,” schreibt er S. 271, “that some 

few of the prophet’s references to the cow have no metaphorical significance 

whatsoever.” 

Darauf antwortet Abaev wie folgt: „Es ist uns klar, daß, wenn das Urteil über 

den metaphorischen oder nicht-metaphorischen Gebrauch des Wortes Kuh in die- 

sem oder jenem Text der Gäthäs der Willkür eines jeden Auslegers ausgeliefert wird, 

der Weg zu jeglicher vernünftigen Interpretation dieses Denkmals versperrt wird.“ 

Sehen wir jetzt, wie H. P. Schmidt argumentiert. Er findet vier sogenannte clues 

(Anhaltspunkte). 
Erstens. Ein und dasselbe Zeitwort, yaoZda ‚heil machen usw.‘ wird einmal 

(Yasna 48. 5-6) mit gav „Kuh“, einmal (Yasna 44.910) mit daena konstruiert. 

Da daena „vision“ bedeutet, darf man, schreibt Schmidt, “experimentally substi- 

tute vision for cow in the first passage””. Aber, fügt er hinzu, “if the metaphorical 
interpretation of the cow is correct, the plants too must be used figuratively. A 

guess may be ventured. The plants stand for the good thoughts, words and deeds of 
man. The cow = vision and the plants = good thoughts, words and deeds would be 
mutually depending on each other.” Die Notwendigkeit solch einer unbegründeten 

Vermutung macht m. E. Schmidts These hinfällig. 
Einen zweiten Anhaltspunkt sieht Schmidt in einer Stelle (Yasna 31.9), wo der 

Weise Herr der Kuh den Weg gab, sich entweder dem vastrya beizugesellen oder 
dem, der nicht vastrya ist. Kann eine Kuh, fragt Schmidt, mit dem liberum arbi- 
trium begabt sein? “It is not inconceivable”, räumt er ein, “that the real cow on the 
pasture may be meant since we know from the later Avesta, e.g. the confession of 

faith (Yasna 12.7), that the cow and other entities, like the water and the plants, 
are in possession of the right choice or faith.”” Aber, fährt er fort, “since in the 
Gäthäs nothing of the choice of the waters and plants is mentioned, it cannot be 
taken for granted that Zarathustra shared this belief.” Nicht taken for granted, 

aber doch möglich. Der übertragene Sinn ist daher nicht erwiesen. 
Dritter Anhaltspunkt ist die Stelle, Yasna 28.1, wo xratu und gäuS urvan neben- 

einandergestellt sind. Aber das ist auch kein Beweis. Und auch wenn wir gav in 
ihrem metaphorischen Sinn, also als vision nehmen, was bedeutet dann gäuS urvan? 
Die Seele der Vision? “The difference between the cow and the soul of the cow is 

»»12 

12 Istoria i voprosy Kultury, 1974, p. 310 sq.  



  

  

Symbol und Mythos im alten Iran 63 

difficult to define”, gibt Schmidt zu, scheint aber offenbar nicht zu sehen, daß 
diese Schwierigkeit seine Beweisführung ruiniert. 

Sein vierter Anhaltspunkt hat mit dem Gebrauch der indo-iranischen Bilder- 
sprache zu tun. “Terms for cow are frequent in the Rigveda”, schreibt ersaas 

metaphors for poetry”. Dies wurde von Wolfgang P. Schmid in den Indogermani- 
schen Forschungen 64, 1958 erwiesen. Aber die Schlußfolgerung, die Kuh sei ein 
Symbol der Dichtung, läßt Cameron unimpressed (S. 266). Jedenfalls ist es nicht 
möglich, meint Schmidt, sie auf die Gäthäs zu übertragen. “In most contexts”, 
schreibt er S. 20, “where Zarathustra speaks of the cow a relation to ‘poetry’ 
cannot be established.” “But”, fügt er hinzu, “it can be shown that the symbolism 
reflected in the identification of the ‘vision’ with the ‘cow’ belongs to amuch wider 
context of Indo-Iranian thought.” 

Auch wenn wir die Deutung der Kuh als ‘vision’ nicht annehmen, bleibt als Tat- 
sache jener “context of Indo-Iranian thought.’” ‘Once the milch-cow (dhenu) given 
by the gods to the Angiras, the priest assisting and profiting from Indra’s opening 
of the mountain cave of Vala, is in all likelihood the poetry. But generally the cow 
in this myth is not the poetry, but rather Usas, dawn. However, the goddess Usas is 
the spiritual mother of the Angiras — she inspires or enlightens them; and in the 

Vala myth the song, truth, and vision (dh7) are imprisoned in the cave and must be 

freed. The poet’s illumination is simultaneous with the freeing and appearance of 

the dawn. This evidence shows the close association of Usas with poetry in general 

and vision (dhi) in particular, and it would have been a small step to identify Usas 

with “vision”. That Zarathustra has made use of traits of the Vala myth is clear 

from the terminology: the expressions “to seek the cow” (ggm iS 50.2) and ‘to 

find the cow” (ggm vid 51.5) are common in the Rigveda in this context. 

H. P. Schmidt übersetzt Yasna 46.3 wie folgt: “When, o Wisdom, shall the bulls 

of the days rise in order to establish the world of truth with very strong pronounce- 

ments, they, the intellects of the saviours?” Es ist aber keineswegs gewiß, daß 

sao$yantgm xratavö ‘the intellects of the saviours’ mit uxSano asngm the ‚bulls of 

the days’ in Apposition stehen. “By putting ‘the intellects of the saviours’ in appo- 

sition to “the bulls of the days’ the prophet superimposes one image on the other. 

Das ist aber vielleicht, was der Prophet nicht tut! Damit verschwindet die Parallele 

zu Schmidts Deutung der Kuh als ‘vision’. j 

Daß in Yasna 32.10 eine Spur der alten Identifikation der Kuh mit der Morgen- 

dämmerung steckt ist nur, wie Schmidt zugibt, eine Möglichkeit. Die Stelle ist zu 

schwierig, um einen klaren Beweis zuzulassen. a di 
Prüfen wir jetzt im Licht der Inslerschen Übersetzung, ob einige gav-Stellen, ie 

der amerikanische Gelehrte behandelt, eine metaphorische Interpretation zulassen. 

Es sind fünf Stellen. N al Au! 

Eiiene ee 46.19: ahmai mitdem hanznte parahum i man3.vistais mat 

vispais gäva azi “for such a person, (besides) winning the prize of afuture existence, 

shall there be a fertile cow-and a steer””. In einer Fußnote deutet ee fertile cow 

anda steer als ‘“Metaphor for the good vision and Zarathustra himself ar 

Zweitens, Yasna 48.5: yao2dä maSya aipı. zg99m vahista / gavoi vorazyatgm Br 

ns xVaradai fsuyö ‘Men, let the best vitalization for the cow bs brought to rea Bl 

tion on earth, in order to breed her for our food” Fußnote: “That is, so that she 

 



  

  

64 Jacques Duchesne-Guillemin 

shall sustain us in our quest.’ 

Drittens, in der nächsten Strophe: af aliyai aa mazdä urvara vax3af “And the 
Wise One shall increase the plants for her (the cow) through truth”. Fußnote zu 
“the plants’: “Metaphor for the faithful believers in the good vision” ... 

Viertens, Yasna 51.7: daidi möi y3 ggm ta$ö apasca urvaräsca amarstäta haur- 
vata späniSta mainyu mazda ‘“Thou, Wise One, who hast fashioned the cow as well 
as the waters and the plants by reason of thy most virtuous spirit, grant Thou to 
me immortality and completeness’’: Fußnote zu ‘the cow as well as the waters and 

the plants’: “On the metaphoric level, the cow is the good vision and the waters 
and the plants are the devoted faithful”... 

Fünftens (last but not least), Yasna 50.2: kada mazda ranyo. skaraitim ggm iSa- 
söit / y3 him ahmäi vastravaitim stöi usyäat / “How, Wise One, should that person 
seek after the joy-bringing cow, namely, the one who would wish her to bring 

pasturage to him...” Fußnote zu cow: “the good vision”;und zu pasturage: ‘Meta- 
phor for peace and freedom”! 

Kehren wir einen Moment zu H. P. Schmidt zurück. Er hat Dumezils Aufsatz 
“A propos de la plainte de l’Ame du Boeuf”"? nicht ignoriert. Er schreibt dazu: 
“About a decade ago attention was drawn to a striking parallel to the Jament of the 
cow’ in the Indian Epos Mahabharata. ... It must be conceded that this evidence 
points to an old myth which dealt with the plight of the real animal.” Er fügt aber 
hinzu: “It cannot be used to invalidate my hypothesis: Zarathustra can well have 
reinterpreted this myth in consonance with other traits of the rich Indo-Iranian cow 
symbolism.” Er kann ja, muß es aber nicht! 

Wenn wir für gav die konkrete Bedeutung Kuh annehmen, bleibt dann zu fragen, 
was mit g3uS urvan gemeint ist. 

Die Seele des Rindes, der Protagonist im Yasna 29, wird gewöhnlich als Personi- 
fikation der Gattung, in Lommels Worten als die gedankliche Zusammenfassung der 
auf Erden lebenden Rinder aufgefaßt. „Ein leiblich-irdisches Rind, fügt Lommel 
hinzu, hätte nicht in der himmlischen Versammlung erscheinen und sprechen 
können.“ 

Eine genauere Lösung wird von Mary Boyce!* angeboten, nämlich als “a divinity 
whose concept arises from the cult”, als “the sum of the souls of sacrificed ani- 
mals”... “The belief appears to have been that the creature’s consecrated spirit was 
absorbed into Göu$ Urvan, the ‘Soul of the Bull’; and it seems probable that the 
origin of this divine concept was indeed in the sacrifice itself, the repeated “release” 
of the spirits of individual animals creating the personification which is the sum of 
them all.” ... “That the thoughts of worshippers were directed at a sacrifice to the 
soul of the victim, in Iran as in India, is shown by the following passage in the 
Yasna Haptarhäiti, that part of the Zoroastrian liturgy which accompanied the 
central act of the blood sacrifice. There those taking part reverence “G3uS Urvan 
and (Göuß) TaSan, then our souls and (those) of the domestic animals which nourish 
us ... and the souls of useful wild animals” (Yasna 39.12). 

13 Bulletin Acad. Roy. de Belgique, 1965, S.43 sq. 
14 Mary Boyce, A History of Zoroastrianism, 1975, S. 339, 117,150. 

      

 



  

  

m
 
m
 

    

Symbol und Mythos im alten Iran 65 

Rinderopfer war, im Iran wie im vedischen Indien, ein Hauptteil des Kultes. ‘Gav 
spanta’ hieß das geweihte Tier, ursprünglich ein Rind, später, vermutlich aus wirt- 
schaftlichen Gründen durch ein Schaf ersetzt, daher das Wort für Schaf in Neuper- 
sisch: gosfand. Das, worüber die Seele des Rindes zu den Göttern klagt ist, wie Du- 
mezil und nach ihm Mary Boyce gesehen haben, nicht, daß das Tier bedroht ist, im 
Opfer geschlachtet zu werden, sondern daß es lebenslang mißhandelt wird (Lom- 
mels ‘Mordgrimm’ für ae$ma ist irreführend). 

Das ist ein aus alten Zeiten vererbtes Thema, das in ähnlichen Formen in Indien, 
in Georgien und im slavischen Henochbuch Niederschläge gelassen hat und das 
Zarathustra seiner Verspredigt anpaßte, um sich ViStaspas Gunst zu gewinnen. 
Übrigens war im Iran die Vorstellung eines betenden Rindes keine Neuigkeit. Schon 
vor der Ankunft der Iraner wurde in der elamischen Kunst solch eine Vorstellung 
dargestellt: davon legt die Mesopotamische Glyptik Zeugnis ab, sowie eine Statuette, 
die unlängst vom Metropolitan Museum erworben worden ist, ein Meisterwerk'° , 
das den Mythos des betenden Rinden avant la lettre veranschaulicht. 

15 S. Edith Porada in Winfried Orthmann, Der alte Orient, Propyläen Kunstgeschichte, 1975, 
Taf. XXXI bu. S. 377.


