


s y Lyl

X // ‘.//,,.5 7 ; :
A\ DAL L9

i fo LiRme

LE ZERVANISME ET LES MANUSCRITS DE LA MER MORTI;: |

par
J. DUCHESNE-GUILLEMIN
Liege

Avant la découverte des manuscrits de Qumran, la doctrine des Deux
Esprits était sommairement attestée dans la littérature juive. Elle y avait
été étudiée, notamment, par Ringgren, Word and Wisdom (Uppsala, 1947).
Nous savions que I’esprit de Yahweh n’était pas toujours bon et bienveil-
lant. Nous lisions dans les Juges que Yahweh envoie un mauvais esprit
entre Abimelek et les citoyens de Sichem, et que quand Yahweh aban-
donne Saiil, un “mauvais esprit” s’empare de lui.

Dans la littérature apocryphe, chrétienne, rabbinique, le bon et le
mauvais esprit s’opposent I’'un a I'autre: le Testament de Judas parle des
deux esprits qui servent les hommes, celui de vérité et celui d’erreur; puis
il mentionne un troisiéme esprit, qui personnifie le pouvoir de choisir:
“Et au milieu est I’esprit d’intelligence, auquel il appartient de se tourner
ou il veut.” En général, seuls le bon et le mauvais esprits sont nommés:
ainsi dans le IVe évangile; dans Hermas, ils sont appelés ’esprit saint et
I’esprit mauvais qui habitent ensemble ’homme.

Au lieu de ces mentions laconiques, le Manuel de Discipline trouvé
dans les documents de Qumréan nous donne tout un petit traité des deux
esprits. On y insiste préalablement sur le fait que Dieu est créateur de
toute chose. Puis (d’aprés les traductions de Millar Burrows, The Dead
Sea Scrolls, 1955, pp. 374 sq., de Dupont-Sommer et de K. Kuhn en leurs
articles cités ci-dessous):

1l créa ’homme pour avoir I’empire du monde et fit pour lui deux esprits, afin
quw’il marche avec eux jusqu’au jour fixé pour Sa visite; ce sont les esprits de
vérité et d’erreur. Dans le séjour de lumiére sont les origines de la vérité, et dans
la source des ténébres sont les origines de I’erreur. Aux mains du prince des
lumiéres est 'empire sur tous les fils de lumiere: dans les voies de la lumiere
ils marchent. Et dans la main de I’ange de ténébres est tout I’'empire sur les fils
de I’erreur; et dans la voie des ténébres ils marchent. Et a cause de I'ange de
ténébres s’égarent tous les fils de justice, et tout leur péché, toutes leurs iniquités,

outes les rébellions de leurs oeuvres sont ’effet de son empire. . .
Mais Dieu, dans les mysteres de son.i bghg
e

7

N

Ueng,




LE ZERVANISME 97

a prescrit un temps pour la ruine de I’erreur, et au moment fixé pour le chatiment
il la détruira pour jamais. Alors apparaitra pour toujours la vérité du monde. . .
On songe d’abord 2 la doctrine gathique des deux esprits, dont se retrouve
ici le dualisme éthique et eschatologique. Et c’est ce qu’ont fait, indépen-
damment I'un de I'autre, Dupont-Sommer dans son article “L’Instruction
sur les deux Esprits”, dans Revue d’Histoire des Religions, 1952, et K. G.
Kuhn en son étude “Die Sektenschrift und die Iranische Religion®, Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche, méme année.

Tous deux ont cité la doctrine gathique bien connue. L'un d’eux, il
est vrai, a expressément noté que le document juif différe de la doctrine
iranienne sur un point important, a savoir la prédestination, en face du
libre choix zoroastrien; cependant, il n’a pas eu I'idée d’en chercher la
source en dehors des gathas et de 'orthodoxie zoroastrienne.

Un troisieme savant, H. Michaud, sans étre, plus que les deux autres,
spécialiste de I'Iran, a eu le mérite de penser au zervanisme. Son article
sur “Un Mythe zervanite dans un des manuscrits de Qumran”, Vetus
Testamentum, 1955, m’était inconnu lorsque j’ai pris moi-méme position
dans ce sens, a deux reprises, en une contribution au Reallexikon fiir
Antike und Christentum, article Dualismus, sous presse, et dans mes
Ratanbai Katrak lectures, faites & Oxford en 1956 et a paraitre sous le
titre de Western Response to Zoroaster.

Je voudrais ici apporter quelque appui a la thése d’H. Michaud. Son
argumentation me parait en effet insuffisante, s’appuyant entierement, du
cOté iranien, sur un témoignage, celui de Plutarque, dont nous ne sommes
méme pas sirs qu’il puisse étre invoqué en matiére de zervanisme.

Depuis la magistrale étude de R. Zachner, Zurvan (Oxford, 1955), et
Iarticle de G. Widengren, “Stand und Aufgaben der iranischen Religions-
geschichte, Numen, 1955 — étude et article au sujet desquels je renvoie,
pour &tre bref, a ce que j’en ai dit, respectivement, dans le Journal of
Near Eastern Studies, April 1956, et dans la Deutsche Literaturzeitung, a
paraitre — nous sommes suffisamment au clair sur le zervanisme sans
devoir recourir a Plutarque, encore moins, le prendre comme I'unique
source. La question des origines iraniennes de la doctrine des deux
Esprits & Qumran peut étre reprise plus largement.

La these zervaniste ne parait pas d’abord indispensable a 1’élucidation
de cette doctrine. La divergence signalée par Kuhn, libre choix chez
Zarathushtra, prédestination 2 Qumrén, pourrait résulter d’une adap-
tation de la doctrine gathique au contexte de la religion juive; on expli-
querait de méme que Yahweh soit déclaré le créateur des deux Esprits
(du bon comme du mauvais), ce qui est contraire a la doctrine avestique,



98 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

tant githique que postérieure. Cependant, la survivance d’une pure
doctrine gathique jusqu’a I’époque du Manuel tiendrait de I’énigme,
étant donnés les changements profonds survenus dans la religion iranienne
depuis I’époque du prophéte.

En fait, un trait au moins indique une source non gathique: I’identi-
fication du bon esprit avec la lumiére, du mauvais avec les ténebres, iden-
tification pour laquelle les gathas fournissaient tout au plus un modeste
point de départ: “Celui qui le premier pensa: que les espaces bienheureux
se remplissent de lumiéres™ (Yasna 31. 7).

Cecinous encourage a chercher aussi une source iranienne non gathique
pour expliquer I’absence, dans le document juif, de ce qui était ’essence
méme du message gathique: le role des deux Esprits comme acteurs dans
le drame du Choix. (Notons que ce role leur est apparemment si étranger,
dans les documents juifs, qu’il a fallu I’attribuer, dans le Testament de
Judas cité ci-dessus, a un troisi¢éme Esprit.)

Finalement, si nous récapitulons ces traits, la prédestination opposée
au libre choix, I'identification des deux esprits & la lumiére et aux ténébres,
et y ajoutons I’explicite création de ces deux esprits par Dieu, nous serons
renvoyés au mythe zervaniste d’un dieu du temps ou du destin, pére du
clair Ormazd et du sombre Ahriman. Aussi bien, puisque telle est la
forme courante de Ja religion iranienne & I’époque de la Nouvelle Alliance,
c’est, a priori, cette forme que les membres de cette secte ont pu connaitre,
et non la pure doctrine de Zarathushtra ensevelie dans les gathas.

Notre conjecture est corroborée par ce que nous savons, griace a Flave
Joséphe, du réle que jouait la Destinée dans la religion des Esséniens et,
grace aux textes de la mer morte, de I'importance des sorts et temps fixés,
chez les sectateurs de la Nouvelle Alliance. Voici le passage de Joseph:
“La secte des Esséniens tient que le Destin est maitre de toute chose et que
rien n’arrive aux hommes qui ne soit décrété par lui”’ (Antiqu. Juives, XIII,
5.9). Et voici les passages du Manuel de Discipline et des Psaumes d’ac-
tions de grace (d’aprés la traduction de Burrows): “Tu as jeté pour
I’homme un sort éternel”. .. “Et selon I’héritage de chaque homme en
vérité il fait le bien et hait I’erreur; mais selon sa possession du sort de
Ierreur il agit mal et abhorre la vérité.” . . . “Sous leur direction sera réglé
chaque sort pour chaque cas ayant trait a la loi, & la richesse, a la justice,
etc.”. .. On songe aussi a la synagogue de Bet-Alpha, dont la mosaique!
figure un zodiaque.

En contraste avec le massif monothéisme des prophétes, la doctrine des

! Reproduite en couleurs dans I'Oeil, septembre 1956.




LE ZERVANISME 99

deux Esprits, de méme que la conception de Satan comme adversaire de
Dieu, représentait une évolution dans un sens pessimiste; une nouvelle
étape, dans le méme sens, fut atteinte lorsque Satan fut appelé par Paul
“roi de ce siécle” et par Jean le “prince de ce monde”. Semblable étape se
voit dans le zervanisme, au moment ou Zervan, a la fin du mythe rapporté
par Eznik, dit & Ahriman: “J’ai fait régner Ormazd au dessus de toi,” ce
qui signifie qu’ Ahriman est prince de ce monde, mais qu’Ormazd régne
dans le monde céleste de I’esprit. On peut, enfin, supposer la méme
conception dans le mithraisme des mystéres si, comme Legge, Zaehner et
moi-méme I’avancons,? le dieu a téte de lion n’est autre qu’Ahriman,
représenté, avec son serpent, ses signes du zodiaque, ses quatre ailes, en
maitre de ce monde.

* Cf. Duchesne-Guillemin, “‘Ahriman et le Dieu supréme dans les Mysteres de Mithra,”
Nunmien, 1955.



