
5617 D | 
oi Reprint 

INDO-IRANTAN 

JOURNAL 

VOLUME 1I-1957-NR. 1 

  

MOUTON & CO :"S*GRAVENHAGE 

 



ED : ; sie 
Mn Olx Tes Becker. Gullinis 

À 

“ 4 4/5 7 [A 

Game 
À mms 0 à Dore nm 

À %: Lier Ë 
EE. FR nn sh 

LE ZERVANISME ET LES MANUSCRITS DE LA MER MORTE 

par 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Liège 

Avant la découverte des manuscrits de Qumrân, la doctrine des Deux 

Esprits était sommairement attestée dans la littérature juive. Elle y avait 

été étudiée, notamment, par Ringgren, Word and Wisdom (Uppsala, 1947). 

Nous savions que l'esprit de Yahweh n’était pas toujours bon et bienveil- 

lant. Nous lisions dans les Juges que Yahweh envoie un mauvais esprit 

entre Abimelek et les citoyens de Sichem, et que quand Yahweh aban- 

donne Saül, un ‘“‘mauvais esprit” s'empare de lui. 
Dans la littérature apocryphe, chrétienne, rabbinique, le bon et le 

mauvais esprit s'opposent l’un à l’autre: le Testament de Judas parle des 

deux esprits qui servent les hommes, celui de vérité et celui d’erreur; puis 

il mentionne un troisième esprit, qui personnifie le pouvoir de choisir: 

“Et au milieu est l’esprit d'intelligence, auquel il appartient de se tourner 

où il veut.” En général, seuls le bon et le mauvais esprits sont nommés: 

ainsi dans le IVe évangile; dans Hermas, ils sont appelés l’esprit saint et 

l'esprit mauvais qui habitent ensemble l’homme. 

Au lieu de ces mentions laconiques, le Manuel de Discipline trouvé 

dans les documents de Qumrân nous donne tout un petit traité des deux 

esprits. On y insiste préalablement sur le fait que Dieu est créateur de 

toute chose. Puis (d’après les traductions de Millar Burrows, The Dead 

Sea Scrolls, 1955, pp. 374 sq., de Dupont-Sommer et de K. Kuhn en leurs 

articles cités ci-dessous): 

Il créa l’homme pour avoir l'empire du monde et fit pour lui deux esprits, afin 

qu’il marche avec eux jusqu’au jour fixé pour Sa visite; ce sont les esprits de 

vérité et d’erreur. Dans le séjour de lumière sont les origines de la vérité, et dans 

la source des ténèbres sont les origines de l’erreur. Aux mains du prince des 

lumières est l'empire sur tous les fils de lumière: dans les voies de la lumière 

ils marchent. Et dans la main de l’ange de ténèbres est tout l’empire sur les fils 

de l'erreur; et dans la voie des ténèbres ils marchent. Et à cause de l’ange de 

ténèbres s’égarent tous les fils de justice, et tout leur péché, toutes leurs iniquités, 

outes les rébellions de leurs oeuvres sont l’effet de son empire... 

j igence et dans sa glorieuse sagesse 

   
   



  

LE ZERVANISME 97 

a prescrit un temps pour la ruine de l’erreur, et au moment fixé pour le châtiment 
il la détruira pour jamais. Alors apparaîtra pour toujours la vérité du monde... 

On songe d’abord à la doctrine gâthique des deux esprits, dont se retrouve 
ici le dualisme éthique et eschatologique. Et c’est ce qu’ont fait, indépen- 
damment l’un de l’autre, Dupont-Sommer dans son article “L’Instruction 
sur les deux Esprits”, dans Revue d’Histoire des Religions, 1952, et K. G. 
Kuhn en son étude “Die Sektenschrift und die Iranische Religion‘, Zeit- 
schrift für Theologie und Kirche, même année. 

Tous deux ont cité la doctrine gâthique bien connue. L’un d’eux, il 
est vrai, a expressément noté que le document juif diffère de la doctrine 
iranienne sur un point important, à savoir la prédestination, en face du 
libre choix zoroastrien; cependant, il n’a pas eu l’idée d’en chercher la 
source en dehors des gâthâs et de l’orthodoxie zoroastrienne. 

Un troisième savant, H. Michaud, sans être, plus que les deux autres, 
spécialiste de l’Iran, a eu le mérite de penser au zervanisme. Son article 
sur “Un Mythe zervanite dans un des manuscrits de Qumrân”, Vetus 
Testamentum, 1955, m'était inconnu lorsque j'ai pris moi-même position 
dans ce sens, à deux reprises, en une contribution au Reallexikon für 
Antike und Christentum, article Dualismus, sous presse, et dans mes 
Ratanbai Katrak lectures, faites à Oxford en 1956 et à paraître sous le 
titre de Western Response to Zoroaster. 

Je voudrais ici apporter quelque appui à la thèse d’H. Michaud. Son 
argumentation me paraît en effet insuffisante, s'appuyant entièrement, du 
côté iranien, sur un témoignage, celui de Plutarque, dont nous ne sommes 
même pas sûrs qu'il puisse être invoqué en matière de zervanisme. 

Depuis la magistrale étude de R. Zachner, Zurvan (Oxford, 1955), et 
l’article de G. Widengren, “Stand und Aufgaben der iranischen Religions- 
geschichte”, Numen, 1955 — étude et article au sujet desquels je renvoie, 
pour être bref, à ce que j’en ai dit, respectivement, dans le Journal of 
Near Eastern Studies, April 1956, et dans la Deutsche Literaturzeitung, à 
paraître — nous sommes suffisamment au clair sur le zervanisme sans 
devoir recourir à Plutarque, encore moins, le prendre comme l’unique 
Source. La question des origines iraniennes de la doctrine des deux 
Esprits à Qumrân peut être reprise plus largement. 

La thèse zervaniste ne paraît pas d’abord indispensable à l’élucidation 
de cette doctrine. La divergence signalée par Kuhn, libre choix chez 
Zarathushtra, prédestination à Qumrân, pourrait résulter d’une adap- 
tation de la doctrine gâthique au contexte de la religion juive; on expli- 
querait de même que Yahweh soit déclaré le créateur des deux Esprits 
(du bon comme du mauvais), ce qui est contraire à la doctrine avestique,



98 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

tant gâthique que postérieure. Cependant, la survivance d’une pure 
doctrine gâthique jusqu’à l’époque du Manuel tiendrait de Pénigme, 
étant donnés les changements profonds survenus dans la religion iranienne 
depuis l’époque du prophète. 

En fait, un trait au moins indique une source non gâthique: l’identi- 
fication du bon esprit avec la lumière, du mauvais avec les ténèbres, iden- 
tification pour laquelle les gâthâs fournissaient tout au plus un modeste 
point de départ: “Celui qui le premier pensa: que les espaces bienheureux 
se remplissent de lumières” (Yasna 31. 7). 

Ceci nous encourage à chercher aussi une source iranienne non gâthique 
pour expliquer l’absence, dans le document juif, de ce qui était l’essence 
même du message gâthique: le rôle des deux Esprits comme acteurs dans 
le drame du Choix. (Notons que ce rôle leur est apparemment si étranger, 
dans les documents juifs, qu’il a fallu l’attribuer, dans le Testament de 
Judas cité ci-dessus, à un troisième Esprit.) 

Finalement, si nous récapitulons ces traits, la prédestination opposée 
au libre choix, l'identification des deux esprits à la lumière et aux ténèbres, 
et y ajoutons l’explicite création de ces deux esprits par Dieu, nous serons 
renvoyés au mythe zervaniste d’un dieu du temps ou du destin, père du 
clair Ormazd et du sombre Ahriman. Aussi bien, puisque telle est la 
forme courante de la religion iranienne à l’époque de la Nouvelle Alliance, 
c’est, a priori, cette forme que les membres de cette secte ont pu connaître, 

et non la pure doctrine de Zarathushtra ensevelie dans les gâthâs. 

Notre conjecture est corroborée par ce que nous savons, grâce à Flave 
Josèphe, du rôle que jouait la Destinée dans la religion des Esséniens et, 
grâce aux textes de la mer morte, de l'importance des sorts et temps fixés, 
chez les sectateurs de la Nouvelle Alliance. Voici le passage de Joseph: 
“La secte des Esséniens tient que le Destin est maître de toute chose et que 
rien n’arrive aux hommes qui ne soit décrété par lui” (Antiqu. Juives, XIII, 

5.9). Et voici les passages du Manuel de Discipline et des Psaumes d’ac- 

tions de grâce (d’après la traduction de Burrows): “Tu as jeté pour 
l’homme un sort éternel”... “Et selon l'héritage de chaque homme en 
vérité il fait le bien et hait l’erreur; mais selon sa possession du sort de 
lerreur il agit mal et abhorre la vérité”... “Sous leur direction sera réglé 
chaque sort pour chaque cas ayant trait à la loi, à la richesse, à la justice, 
etc.”... On songe aussi à la synagogue de Bet-Alpha, dont la mosaïque! 
figure un zodiaque. 

En contraste avec le massif monothéisme des prophètes, la doctrine des 

: Reproduite en couleurs dans l’Oeil, septembre 1956. 

 



LE ZERVANISME 99 

deux Esprits, de même que la conception de Satan comme adversaire de 

Dieu, représentait une évolution dans un sens pessimiste; une nouvelle 

étape, dans le même sens, fut atteinte lorsque Satan fut appelé par Paul 

“roi de ce siècle” et par Jean le “prince de ce monde”. Semblable étape se 

voit dans le zervanisme, au moment où Zervan, à la fin du mythe rapporté 

par Eznik, dit à Ahriman: “J'ai fait régner Ormazd au dessus de toi,” ce 

qui signifie qu’ Ahriman est prince de ce monde, mais qu'Ormazd règne 

dans le monde céleste de l’esprit. On peut, enfin, supposer la même 

conception dans le mithraïsme des mystères si, comme Legge, Zaehner et 

moi-même l’avançons.? le dieu à tête de lion n’est autre qu’Ahriman, 

représenté, avec son serpent, ses signes du zodiaque, ses quatre ailes, en 

maître de ce monde. 

? Cf. Duchesne-Guillemin, ‘“‘Ahriman et le Dieu suprême dans les Mystères de Mithra,” 

Numen, 1955.


