
Revue de l'histoire des religions

Les hymnes de Zarathuštra
Jacques Duchesne-Guillemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guillemin Jacques. Les hymnes de Zarathuštra. In: Revue de l'histoire des religions, tome 159, n°1, 1961. pp. 47-

66;

doi : https://doi.org/10.3406/rhr.1961.7600

https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423_1961_num_159_1_7600

Fichier pdf généré le 11/04/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/rhr
https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423_1961_num_159_1_7600
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/rhr.1961.7600
https://www.persee.fr/doc/rhr_0035-1423_1961_num_159_1_7600


Les hymnes de Zarathustra 

Au moment où est réimprimé le Zend-Avesta de Danneslcler, il a paru opportun de fournir aux non-spécialisles un résumé des 

gâlhâs qui tienne compte des progrès accomplis en plus de 
soixante ans par la philologie iranienne1. 

* * * 
Les gâthâs sont notre source presque unique pour la 

connaissance de Zarathustra et de sa doctrine. Elles sont 
obscures. La traduction de Darmesteter n'en donne qu'une 
idée insuffisante. Elle s'appuie en partie sur la traduction 
pehlevie ; or, celle-ci procède mot à mot sans tenir compte des 
fonctions indiquées par une morphologie dont le sens était 
perdu. Les traducteurs paraissent avoir su, tout au plus, par 
tradition, sommairement de quoi il s'agissait. 

La structure des phrases nous est plus claire qu'aux 
traducteurs pehlevis," grâce à l'étroite parenté de la langue avec 
le sanskrit des Vedas, que nous connaissons et qu'ils 
ignoraient. Mais il faut compter avec les changements qui, depuis 
l'époque indo-iranienne, ont dû se produire dans la religion, 
notamment par l'action de Zarathustra lui-même. 

Quoi qu'il en soit, les gàthàs ne nous semblent plus, sauf la 
dernière, avoir été des prêches, comme l'ont cru la plupart des 
savants modernes jusqu'à Hoffmann, Humbach et Mole, mais 
des prières, des hymnes adressés aux divinités, comme le sont 
les hymnes védiques. Elles contiennent donc moins encore 
qu'on ne croyait l'exposé de croyances, que pourtant elles 
présupposent. 

La similitude de genre avec les hymnes védiques accuse 

1) Cet essai a été lu par Kaj Barr, de Copenhague, qui a suggéré plusieurs 
corrections. 



48 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

l'originalité des gàthùs, entre lesquelles règne une 
incontestable unité de ton et de sujet, qui ne peut mieux s'expliquer 
que par l'intention d'un auteur. Ceci condamne les thèses 
(Darmesteter, Mole) qui nient le caractère historique de Zara- 
thuštra. 

Les gàthûs sont groupées d'après le mètre : un mètre 
différent, et un seul, caractérise chacune d'elles. Les tentatives 
faites soit pour justifier ce classement (Mole)1, soit pour lui en 
substituer un meilleur (Nyberg, Duchesne-Guillemin, etc.), 
sont incertaines. Il faut le prendre comme il est. 

Malgré l'unité générale de style et de contenu, chaque 
chapitre a une physionomie propre, soit par son sujet, soit par 
quelque détail. Voici le résumé de chacun d'eux, surtout 
d'après la traduction et le commentaire de Humbach, dont 
l'ouvrage, Die Gâlhâ des Zarathušlra, 2 vol., Heidelberg, 1959, 
est indispensable, mais de lecture difficile2. 

Yasna 28, en chacune de ses onze strophes, nomme le 
Seigneur Sage (Ahura Mazda), la Justice (Aša)3 et la Bonne 
Pensée (Vohu Manah). 

En premier lieu, le prophète, dans l'attitude de la prière 
(les mains tendues), s'adresse au Seigneur Sage, à l'Esprit 
bienfaisant (Spdnta Mainyu), à tout leur cortège, pour que le 
Seigneur entende la bonne pensée (du prophète) et la voix de la 
vache. 

Il demande, en échange de son culte, selon la Justice, le 
bonheur matériel et spirituel. 

Il énoncera des hymnes sans précédent et espère du 

1) Selon Mole, Le problème zoroaslrien et la tradition mazdéenne (à paraître dans 
les « Annales du Musée Guimet »), les cinq gâthâs s'articulent en un office de 
Nouvel An, anticipation de la fin du monde. Mais si elles constituaient un tout 
aussi cohérent qu'il le dit, on ne comprend pas pourquoi elles s'interrompraient, par 
deux fois, pour faire place à des textes qui n'ont, eux, certainement rien d'eschato- 
logique : le Yasna aux sept chapitres et le ch. 52. — Je considère comme un 
privilège d'avoir pu assister à la défense de thèse de Marian Mole, en 1958, et 
d'avoir eu communication de son manuscrit. 

2) Cf. Kratylos, 1960, p. 41 sq. 
3) Sur l'interprétation de cette entité, et de toutes les autres, on trouvera des 

explications dans le volume de la collection « Mana », sous presse, consacré à la 
religion de l'ancien Iran. 



LES HYMNES DE ZARATHUŠTRA 49 

Seigneur, de la Justice et de la Bonne Pensée, auxquels 
appartiennent l'Empire1 (Xšalhra) et l'Application (Ârmaili), 
qu'ils lui viendront en aide. 

Il veille à la récitation, à la bonne pensée et au rite, [tour 
avoir part à la Justice. 

« О Justice, quand te verrai-je ? » II espère y parvenir par 
la Bonne Pensée et par la Discipline qui conduit au Seigneur 
Sage, et en proclamant : « Écartons par la langue les impies ! » 

Que le Seigneur Sage accorde à Zarathuštra le don durable 
de son puissant appui, contre l'hostilité de ses ennemis ! 

Que cette bonne fortune, les faveurs de la Bonne Pensée, 
soit donnée à Zarathuštra et à Vistâspa par la Justice, par 
l'Application et par le Seigneur Sage, lequel fasse connaître 
ses commandements ; et aussi à Frašaoštra et à tous. 

Z. craint d'irriter par ses louanges la Triade puissante et 
secourable ; puisse-t-elle exaucer ceux qu'elle en juge dignes, 
les justes. Z. saura lui chanter des hymnes magnifiques, qu'elle 
conservera à jamais. Puisse le Seigneur Sage enseigner de sa 
bouche à Z. à énoncer la « première existence »2. 

Yasna 29. Zarathuštra exprime la plainte de la vache 
qu'on mène au sacrifice et lui cherche un maître qui prenne 
soin d'elle. Le sacrifice sanglant, accompagné d'olîrande et de 
consommation de haoma, sera remplacé par la libation de 
lait. Selon Humbach, c'est une erreur de parler de « l'âme du 
bœuf ». Ce sont les traducteurs pehlevis qui, selon une 
tendance qui paraît encore ailleurs, ont identifié la vache, ici 
nommée, au Bœuf primordial de la cosmogonie : par une 
erreur analogue, ils expliquent Y. 30.4 par référence à l'homme 
primordial. (Cependant, déjà l'Aveste récent (Yt. 14.54, etc.) 
parle de l'âme du bœuf.) 

La plainte de la vache est entendue d'Ahura Mazda, qui 
lui assigne, par Bonne Pensée, Zarathuštra pour maître ; 

1) Ou : la Puissance. 
2) Cette expression paraît faire allusion aux oriïines. La traduction <ie 

HuMBAGir, Lebensgrundlnge, est recherchée, comme toutes ses traductions de 
notions fondamentales : elles se ressentent d'un parti pris de s'écarter de Bar- 
tholomae. 



50 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

et les assistants se laissent persuader de changer de rite. 
Selon Mole, il n'y a pas de changement de rite ; il y a 

transposition mythique du mélange de haoma et de lait, 
détail depuis toujours caractéristique de la liturgie : on 
retrouve dans l'Inde, dans le mythe de Soma, une 
transposition parallèle du sacrifice Maitrâvaruna1. 

De toute façon, Zarathuštra est ici investi d'une haute 
fonction, un ordre nouveau semble être fondé. 

La vache se plaint de traitements cruels et cherche, auprès 
de son créateur, le maître qui lui est destiné et qui la soignera. 

Son créateur se tourne vers la Justice. Mais celle-ci n'a 
personne. Le seul recours est dans le Seigneur Sage. 

Celui-ci connaît les actes des démons et de leurs sectateurs, 
dont il est juge. Aussi Z. s'en remet-il à lui, avec la vache 
laitière. Il n'est pas possible à un éleveur de vivre au milieu 
des trompeurs (sectateurs des démons et sacrificateurs de 
bœufs). Mais le Seigneur Sage confirme que le sort de la vache 
n'est pas réglé par la Justice. La vache a été créée pour 
l'éleveur ; le Seigneur a institué la maxime par laquelle la 
vache donnera son lait (pour la libation et pour la nourriture) 
en échange des soins d'élevage. Mais il faut un pasteur pour 
appliquer cette maxime ; (pour cette œuvre de bonne pensée), la 
Bonne Pensée doit désigner ce pasteur. 

C'est Zarathuštra. Il nous2 chantera des hymnes, si je donne 
douceur à sa voix. 

La vache se plaint encore : devra-t-elle se contenter de la 
voix d'un faible, alors qu'il faudrait un fort ? Qui sera-ce ? — 
Que le Seigneur donne puissance, dans la Justice, à ceux qui 
procurent bon gîte et paix (s'abstenant d'immoler la vache). 

« Où sont la Justice, la Bonne Pensée, la Puissance ? 
Recevez-nous, moi et cet homme, au grand don sacramentel, 
ô Sage ! О Seigneur, descendez à notre aide ! » 

1) Mole, Le problème zoroaslrien... ; Lommel, ZII, 1935, p. 96 sq. et Paideuma, 
1949, p. 207 sq. 

2) Humbach met la str. 8 dans la bouche de la Justice, mais les mots « à 
nous, ô Sage, et à la Justice » me paraissent précisément exclure cette interprétation 
et indiquer que c'est la Bonne Pensée qui parle. 



LES HYMNES DE ZARATHUŠTRA Г)1 

Yasna 30 n'est pas l'exposé d'un mythe des origines, c'est 
le commentaire, par Zarathuštra, d'un choix qui se fait 
actuellement, au moment même où il officie, entre les bonnes 
pratiques, paroles et pensées et les mauvaises, entre la Justice 
et la Tromperie. Les divers acteurs de ce choix sont les deux 
Esprits primordiaux, les hommes qui suivent leur exemple 
et que la vie future rétribuera en conséquence, et les daëvas, 
qui choisissent la tromperie. Zarathuštra s'associe à Ahura 
Mazdâ" dans la lutte contre les trompeurs et annonce le 
triomphe des justes1. 

Zarathuštra adresse ses louanges au Seigneur Sage et à son 
cortège, qui s'approchent du sacrifice. Puissent-ils écouter 
de leurs oreilles et voir dans le feu l'invitation qui les concerne, 
ainsi que les fidèles triés un à un î 

Voici les deux esprits primordiaux, les jumeaux, l'un 
meilleur, l'autre mauvais, en pensées, paroles, actions ; et 
entre eux deux, les généreux choisissent bien, non les avares. 

Et quand ces deux esprits se rencontrent, on choisit entre 
vie et non-vie et entre les rétributions finales : très mauvaise 
pour le trompeur, mais pour le juste, l'Excellente Pensée. 

De ces deux esprits, le Trompeur choisit les pires actions, 
tandis que choisit la Justice le très bienfaisant Esprit, vêtu 
des très fermes deux — et que font de même ceux qui se 
rangent, par leurs actes, du côté du Seigneur Sage. 

Mais les daëvas ne choisissent pas bien. L'aberration 
s'empare d'eux tandis qu'ils réfléchissent : ils choisissent les 
pires pensées, courent se joindre à la fureur meurtrière, dont 
les hommes infestent le monde (par le sacrifice sanglant). 

Le Seigneur Sage (au contraire) récompense son fidèle par 
des biens corporels et spirituels. 

Les fidèles lui confèrent puissance pour la lutte contre les 

1) Le choix est dono actuel; mais plutôt, de tous les temps, car des esprits 
primordiaux y participent. On dira : seulement maintenant. Mais alors à quoi bon 
ces deux esprits depuis l'oriirine ? Zarathuštra repense le vieux mythe des jumeaux 
primordiaux en faisant de ceux-ci les acteurs d'un choix. Même si ce choix n'est 
mis en scène qu'au moment présent du sacrifice, il donne à ces esprits leur raison 
d'être. Une nouvelle cosmogonie est impliquée, sinon formulée. 



52 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

trompeurs ; ceux-ci, lors de la victoire finale, seront 
dépossédés en faveur des justes. 

Puissions-nous être ceux qui feront resplendir le monde 
dans la rénovation finale ! 

Ce sera la ruine de la tromperie. Des chants s'élanceront, 
comme des attelages rapides, vers la Bonne Pensée, le Seigneur 
Sage et la Justice. 

Il vous sufïit, ô hommes, de comprendre les 
commandements, avec les rétributions qui y sont attachées, pour que 
tout aille pour vous à souhait. 

Yasna 31. L'objet du choix apparaît ici dans sa totalité : 
ce n'est plus seulement de rites qu'il s'agit, mais de consignes 
et de doctrines, et aussi de prospérité puisque le Seigneur 
Sage, père et créateur de Justice, l'est aussi de la vache, et de 
l'Application qui prend soin d'elle ; et qu'il châtie les 
trompeurs. Ceux-ci ne doivent, pour commencer, avoir aucune part 
à ses maximes et formules. 

Les maximes que récitent les justes ne doivent pas être 
entendues des trompeurs, qui détruisent les biens de la Justice. 

Si ces maximes ne suffisent pas à donner accès aux grands 
biens imaginés, Z. s'adresse au Seigneur Sage et à son cortège, 
qui connaissent le chemin de justice. 

Que le Seigneur Sage proclame par la langue de sa bouche 
la maxime destinée aux responsables. — Z. en recevra, avec la 
bonne pensée, la puissance de vaincre la tromperie. 

Que le Seigneur Sage lui annonce quels biens il obtiendra. 
Z. lui souhaite la puissance, pour recevoir de lui le secret de la 
santé et de l'immortalité. 

Celui qui, le premier, créa par la pensée, par l'intelligence, 
la Justice pénétrant de lumières les espaces libres, celui-là 
maintient par la Justice la Bonne Pensée. Par l'esprit, ô 
Sage, tu t'accroîs, toi qui restes le même. — Je te reconnais la 
vigueur juvénile, à toi le père de la Bonne Pensée, quand je te 
vois de mon œil, toi le créateur de la Justice. 

A toi appartenait l'Application, à toi l'intelligence comme 
créateur de la vache, quand tu ouvris à celle-ci les chemins du 



LES HYMNES DE ZARATHUSÏRA 53 

choix : vers l'éleveur ou le non-éleveur. — Elle a choisi 
l'éleveur qui la trait, le maître juste qu'inspire la Bonne Pensée. 

Lorsque tu formas par ta pensée les vivants et les piétés1, 
et les intelligences, lorsque tu créas la vie corporelle, les actes 
et les maximes par lesquelles on peut choisir, — si c'est un 
menteur ou bien un sincère qui élève la voix, un qui sait ou 
un qui ne sait pas, l'Application en délibère avec l'Esprit. 

Les propos ouverts ou furtifs, les fautes et leurs 
châtiments, tu vois tout cela, ô Sage, par la Justice, dans le regard 
de ton œil. 

.le te demande ce qui va arriver, ce que donnera le juste, 
ce que donneront les trompeurs, ce que devra payer celui qui 
accroît la puissance du trompeur malfaisant, lequel ne peut 
vivre sans faire violence aux bêtes et aux gens de l'éleveur ; 
quel sera celui qui, ayant pouvoir sur la maison, le clan, le 
pays, les fera prospérer par la Justice : un homme de ton 
espèce, ô Sage ; et quand, et par quels actes ? 

Est-ce le juste ou le trompeur qui obtiendra le plus grand 
profit ? Que celui qui le sait le dise à qui l'ignore. 

Que personne des trompeurs n'entende vos formules et 
vos maximes : il pourrait nuire à la maison, au village, au 
clan, au pays. Aussi, détruisez les trompeurs par les armes. 

Elles ont été entendues (vos formules et maximes) par 
celui qui pense à la justice, le guérisseur du monde, l'homme 
qui sait, ô Seigneur, et qui dispose à loisir de sa langue pour 
parler juste, avec l'aide de ton feu brillant, ô Sage. 

Celui qui s'approche du juste obtient une brillante richesse ; 
longue vie dans les ténèbres, mauvaise nourriture et le mot 
hélas, voilà à quelle existence les trompeurs sont amenés par 
leurs actes et par leur religion. 

Le Seigneur Sage donne santé et immortalité et la 
possession de la Bonne Pensée à celui qui lui est fidèle par l'esprit 
et les actes. 

1) Je propose de traduire ainsi le terme daënd, qu'a bien élucidé Mole, RHIï 
1960, p. 155 sq. On pourra dire aussi : « religion », « pratique religieuse ». 



54 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

Les brillantes choses qu'il imagine, le généreux les obtient. 
Par bonne puissance, il tient la Justice en parole et en acte. 
Puisse-t-il, ô Seigneur Sage, être ton hôte le plus choyé ! 

Yasna 32 est un simulacre d'hymne aux daêvas, pour les 
railler, les conspuer. Ce n'est pas à eux que s'adresse le sacrifice 
offert par le peuple, mais à Ahura Mazda qui l'accepte et se le 
réserve. 

Les daëvas sont coupables d'avoir trompé et frustré les 
hommes ; il en est de même de tous les trompeurs, de Yima, 
des mauvais maîtres qui favorisent le sacrifice de la vache et 
du haoma. 

La famille et la commune implorent, selon mon rituel, 
non pas votre faveur, ô daëvas, mais celle du Seigneur Sage. 

Celui-ci, accompagné de la Bonne Pensée et ami de la 
Justice luisante comme le soleil, leur répond selon sa 
Puissance : « Votre sainte Application, nous l'adoptons ; qu'elle 
soit nôtre ! » 

Mais vous êtes tous l'engeance de la Mauvaise Pensée, vous 
et tous ceux qui vous vénèrent ainsi que les actes retors de la 
tromperie et du dérèglement, qui ont fait votre célébrité — en 
prescrivant les pires choses par lesquelles les hommes, à votre 
profit mais à leur propre détriment, s'écartent de la Bonne 
Pensée, de la Justice et de l'Intelligence du Seigneur Sage. 

Vous frustrez l'homme du bonheur et de l'immortalité, ô 
daëvas, comme vous en frustrent le Mauvais Esprit et la 
Mauvaise Pensée et l'acte lié à la mauvaise parole, à quoi le 
Sage reconnaît le trompeur. 

Les nombreux crimes auxquels il tend, tu les connais par 
la meilleure Pensée, ô Seigneur qui sais les mérites. Louange 
t'est due, ô Sage, ainsi qu'à la Justice. 

Je ne m'en connais aucun, de ces crimes pour lesquels le 
violent subit l'ordalie du métal brûlant. 

C'est pour un tel crime que Yima, fils de Vivavihan, fut 
jugé, lui qui, pour se faire bien voir des hommes, leur donna à 
manger des morceaux du bœuf (?). 

L'homme aux mauvaises maximes gâte les réputations, 



LES HYMNES DE ZARATHUSTRA IDO 

l'intelligence de la vie ; il ôte l'élan qu'estime la Bonne 
Pensée. Il gâte les réputations, celui qui dit les pires choses 
pour obtenir la vache et voir de ses yeux l'aurore, lui qui 
change le juste en trompeur et lève les armes contre le juste. 

Oui, les trompeurs gâtent la vie, eux qui font miroiter de 
grandes choses, en confisquant la part d'héritage, en privant 
de la Bonne Pensée les justes, ô Sage. 

Le Sage leur annonce des malheurs, à eux qui, par leurs 
propos, veulent gâter la vie de la vache, au bruit de formules 
magiques, et à cause desquels le karapan et le grahma 
préfèrent la tromperie à la Justice. 

Le grahma tend à s'établir dans la maison de la Pire 
Pensée, et avec lui, ceux qui, destructeurs de cette existence, 
déplorent dans leur désir le verdict de ton prophète, ô Sage, 
qui les empêchera de contempler la Justice. 

Le grahma et les kavis livrent leur esprit aux liens de ce 
prophète en prenant place (au sacrifice) pour nourrir le 
trompeur et pour nourrir, en frappant à mort la vache, le haoma 
difficile à brûler. 

Pour ces choses, les kavis et les karapans sont voués à leur 
perte, grâce à ceux qu'ils veulent frustrer de la liberté et qui 
méritent les sources de vie dans la maison de la Bonne 
Pensée — ce qui équivaut au meilleur sort que le Sage a 
devant les yeux, lui qui a pouvoir sur mes ennemis. 

Yasna 33. Il faut bien traiter les justes, mal les trompeurs, 
qu'ils soient de vos parents ou non. Zarathuštra, juste et 
prêtre, se réjouit de la vie pastorale et désire s'entretenir avec 
le Seigneur Sage. Il l'invite à venir au sacrifice s'abreuver des 
offrandes et s'en fortifier [comme Indra, dans l'Inde, s'accroît 
par le so ma]. 

Il faut agir le plus justement selon la loi du maître 
primordial, tant envers le trompeur qu'envers le juste et envers 
celui en qui le tort et le droit se mêlent. 

Celui donc qui traite mal le trompeur, en paroles, en 
pensées ou par l'œuvre de ses mains, ou bien qui accueille 
l'hôte sur son bien, celui-là plaît au Seigneur Sage. 



Г)6 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

Celui qui est, lié au juste par la maison ou la commune ou le 
clan, ou parce qu'il se dévoue à la vache, celui-là a droit, 
Seigneur, au pré de la Justice et de la Bonne Pensée. 

Moi qui veux éloigner de toi, par mon culte, l'indiscipline 
et la Mauvaise Pensée, et le dérèglement de la famille et la 
tromperie de la commune et ceux qui nuisent au clan, et du 
pré de la vache le pire dessein, — moi qui veux proclamer la 
plus grande Discipline lors du détellement, lorsque j'aurai 
atteint la longue vie et l'empire de la Bonne Pensée, et les 
droits chemins de la Justice, où habite le Seigneur Sage, — moi 
qui, par la Justice, suis prêtre sincère, je me plais, dans 
mon meilleur esprit, à la pensée des travaux d'élevage. 

Avec cette pensée, ô Seigneur Sage, je désire te voir et te 
parler. Venez à moi, ô excellents, ô Seigneur Sage avec la 
Justice et la Bonne Pensée, avec lesquelles je me fais entendre 
au delà de l'assemblée du sacrement. Que soient visibles 
parmi nous des dons brillants de la vénération ! 

Percevez la vénération dont je veux vous entourer avec 
bonne pensée, ô Sage, ainsi que les éloges en Justice. Avec la 
force juvénile, la santé et l'immortalité vous sont présentées 
en offrande. 

Il faut, ô Sage, qu'on vous offre cet esprit des deux (bois 
d'allumage ?) qui favorise la Justice. 

Que toutes les bonnes choses de la vie soient pour toi, ô 
Sage, celles qui ont été, sont ou seront : agrée-les. Accroîs-toi 
par la Bonne Pensée, la Puissance et la Justice, dans le désir 
d'un corps. 

Toi qui es le puissant Seigneur Sage et toi. Application, et 
toi. Justice qui accrois le bétail, ô Bonne Pensée, ô Puissance, 
écoutez-moi, ayez pitié de moi pour chaque don. 

Viens à moi, ô Seigneur, assume force par l'Application et le 
très bienfaisant Esprit, ô Sage, agilité par la bonne offrande, 
violence agressive parla Justice, abondance par la Bonne Pensée. 

A l'aide, ô toi qui vois loin ! Montre-moi ta force 
incomparable et l'aubaine de la Bonne Pensée. Annonce par la Justice, 
ô sainte Application, les pratiques religieuses. 



LES HYMNES DE ZARATHUSTRA ;)/ 

Zarathuštra apporte au Sage, en échange, la vie de son 
propre corps, ce qu'il y a de meilleur dans sa bonne pensée et 
dans son action conforme à la Justice, ainsi que la discipline 
envers les paroles (du Seigneur), et que sa puissance. 

Yasna 34 continue Yasna 33 : le Seigneur Sage se fortifie 
des offrandes, se plaît aux pensées, aux paroles et aux actes 
rituels des fidèles. Son feu, en retour, aide l'ami et détruit 
l'ennemi. Zarathuštra lui demande, en signe de sa force, de 
faire que des bienfaiteurs viennent changer misère en bonheur ; 
et d'enseigner la voie bien tracée des sauveurs, qui mène à la 
récompense, spirituelle ou matérielle. 

On offre, comme toujours, au Seigneur Sage l'action, la 
parole et la vénération dont il reçoit Immortalité, Justice et 
puissance de santé. 

Par sa Pensée, toutes choses du bon Esprit sont 
déterminées, ainsi que les actes de l'homme bienfaisant, dont le 
souffle est uni à la Justice dans la louange vouant les 
troupeaux au Seigneur et à son cortège. 

Mais tout le bétail, nourri par Bonne Pensée, que nous 
plaçons comme offrande (mijazda) en votre pouvoir est une 
force mise en mouvemant à notre profit par vous tous, ô 
Sage î 

Alors nous désirons de ton feu, fort de la Justice, très 
rapide et agressif, qu'il soit pour l'ami une aide brillante, mais 
pour l'ennemi, par les flèches de tes mains, Seigneur, une ruine 
visible. 

Comment faites-vous, ô Sage, pour me protéger, moi votre 
humble (drdgum) ? Vous êtes supérieurs aux impies, daëvas et 
hommes. — Si vous l'êtes vraiment, ô Sage avec la Justice et 
la [Bonne Pensée, donnez-moi ceci en signe : toutes les choses 
de ce monde, pour que je vienne à vous avec des éloges encore 
plus triomphants. 

Où sont. Seigneur, ceux qui par la possession de la Bonne 
Pensée substituent au malheur des choses délectables ? Je n'en 
connais, en Justice, d'autre que vous. Donc, protégez-nous. 

Pour de tels actes, nous sommes craints de ceux que tu 



58 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

abandonnes, toi qui, fort, frappes un plus faible de ta loi, ô 
Sage ! 

Ceux qui, par manque de Bonne Pensée, lâchent la sainte 
Application, estimée de qui te connaît, ô Sage, elle s'éloigne 
d'eux avec la Justice1, comme de nous les monstres sauvages. 

Les justes se saisissent des actes de la Bonne Pensée, de 
ceux de la sainte Application, compagne de la Justice, par 
lesquels actes le Seigneur Sage les protège. 

Santé et Immortalité te sont nourriture, ô Sage ! 
Qu'ordonnes-tu, quelle louange, quel culte ? Parle, ô Sage, pour que 
nous les fassions connaître. Montre-nous par la Vérité les 
chemins aisés de la Bonne Pensée, — le chemin où s'avancent 
les piétés des sauveurs vers la récompense que vous promettez 
et conférez aux généreux, ô Seigneur Sage ! 

Ce bien enviable, vous le destinez à la vie pour l'œuvre de 
Bonne Pensée, vous qui êtes près du troupeau de la vache 
laitière, et c'est aussi votre révélation, celle de l'intelligence 
qui accroît le troupeau. 

Dis-moi, ô Sage, les meilleures maximes et œuvres. 

Ici se termine la première gâthâ, dite Ahunavaitï2. [Ici 
s'intercale le Yasna aux sept chapitres, Y. 35 à 41, en dialecte 
gothique et en prose (sauf deux courts passages de Y. 40 qui 
sont en octosyllabes), suivi de Y. 42. Ces textes sont faciles, 
et bien traduits dans Darmesteter. 

Y. 35 est une glorification du Yasna et de l'élevage bovin ; 
Y. 36, une invocation au feu ; 37, une action de grâces ; 
38 invoque la terre et les eaux, avec leurs 17 épithètes ; 
39 invoque l'âme des animaux utiles; celles de justes; les 
Bienfaisants Immortels ; 40 et 41 appellent les récompenses 
du Seigneur Sage et demandent que les chevaliers, comme 
les éleveurs, soient justes et dévoués aux prêtres. 

Y. 42, en dialecte vulgaire, est une série d'invocations, 

1) Je prends Armaiti comme sujet du verbe, ašd comme instr. 
d'accompagnement. 

2) Parce qu'on la fait commencer par la prière Ahunavairya ou YaQâ ahâ vairyô. 
Au sujet de celle-ci, voir en dernier lieu Indo-Iranian Journal, IV, p. 154 sq. 



LES HYMNES DE ZARATHUSTRA 59 

notamment à des objets naturels. Il contient une allusion au 
retour des prêtres qui vont au loin œuvrer pour la Justice.] 

Les chapitres 43 à 46 forment la seconde gâthâ, dite 
Uslâuailï. 

Yasna 43 est caractérisé par une formule six fois répétée, 
« je te reconnais bienfaisant, ô Seigneur Sage ». Cette formule 
figure en tète d'une strophe sur deux à partir de la cinquième, 
est annoncée dès la strophe 4 par « je te reconnaîtrai efficace et 
bienfaisant » et se rattache à un passage de Y. 31.8, de teneur 
analogue. Zarathuštra médite, devant le feu, sur l'être du 
Seigneur Sage, créateur de la vie première et des récompenses 
finales, et il dialogue avec lui. 

Je désire que chacun ait part à la force juvénile que donne 
à loisir le Seigneur Sage. — Que cet homme (le patron du 
sacrifice ?) se procure le meilleur de toutes choses à l'aide de 
ton très bienfaisant Esprit, о Sage, et de la Justice par 
laquelle tu donnes les prestiges de la Bonne Pensée et, jour 
après jour, la joie de la longue vie. — Qu'il y parvienne 
donc, lui qui nous indique les droits chemins du salut dans la 
vie corporelle et, pour celle de l'esprit, les vrais chemins où 
habite le Seigneur ! 

Quant à moi, je te reconnaîtrai efficace et bienfaisant, 
ô Sage, lorsque, de la main où tu tiens les parts destinées au 
trompeur et au juste, par la chaleur de ton feu fort de la 
Justice, la puissance de la Bonne Pensée me parviendra. 

Je te reconnais bienfaisant, ô Seigneur Sage, quand je te 
vois, à la naissance de l'existence, à l'origine1, fixer les 
rétributions, par ton habileté, au dernier tournant de la création1. 

Л ce tournant où tu viendras avec, ton Esprit bienfaisant, 
l'Application annoncera à ces gens-ci les sentences de ton 
intelligence, que personne ne trompe. 

Je te reconnais bienfaisant, ô Seigneur Sage, quand 
quelqu'un me salue avec Bonne Pensée : « Qui es-tu, à qui es-tu ? 
(me demande-t-on). Comment désires-tu, allumeur de la 

1) II est difficile de refuser, avec Humbach, à cette strophe un sens cosmoqro- 
nique et eschatologique ; et, par conséquent, à la suivante. 



()0 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

flamme, fixer le jour de l'interrogatoire, pour toi et les tiens ? » 
— Alors, je lui réponds d'abord : « Zarathuštra. En voulant, 
moi qui suis pur, rechercher les ennemis des trompeurs, je puis 
être pour le juste un puissant ami. » 

Je te reconnais, etc. Pourquoi veux-tu si bien connaître les 
questions de la Bonne Pensée ? Ne veux-je pas, autant que je 
puis, adresser à ton feu le don de vénération destiné à la Justice ? 
— Montre-la moi donc, la Justice que j'appelle, et questionne- 
nous comme nous te questionnons. 

Je te reconnais, etc. Quand j'apprends de vous l'origine de 
l'existence, la confiance que j'ai dans les hommes m'apparaît 
funeste. Mais je veux faire ce que vous me déclarez le meilleur. 
— Et si vous me dites : « Tu arriveras à la Justice dans la 
réflexion », ce n'est pas sans m'avoir entendu. Je veux me 
dresser, avant même que vienne à moi la Discipline, 
accompagnée de la très riche Rétribution. 

Je te reconnais, etc. Apprenez mon souhait. Vous l'avez 
éveillé en moi, d'une longue vie et de biens enviables, 
notoirement en votre pouvoir. — Ton aide réfléchie, celle qu'un 
homme puissant donnerait à un ami, quand il le connaît tel, 
donne-la moi, ô Sage ! Je veux me dresser pour chasser ceux 
qui méprisent ton commandement. 

Je te reconnais, etc. Que cet homme n'admette pas (au 
sacrifice) les nombreux trompeurs — car tous les méchants se 
prétendent justes. — Mais ce Zarathuštra adopte l'Esprit, 
quel qu'il soit, qui est ton Esprit le plus bienfaisant. Que la 
Justice soit corporelle, vigoureuse de vie, que l'Application 
soit dans l'empire resplendissant comme le soleil, qu'elle 
nous donne, avec la Bonne Pensée, la récompense de nos actes ! 

Yasna 44 : chacune des vingt strophes de cet hymne, sauf 
la dernière, est une question ou une série de questions au 
Seigneur Sage. 

Elles concernent d'abord la marche du sacrifice, puis la 
Rétribution. 

Puis on lui demande : « Quel est, par procréation, le père 
primordial de la Justice ? Qui a créé le chemin du soleil et des 



LES HYMNES DE ZARATHUŠTRA 61 

étoiles ? Quel est celui par qui la lune tantôt croît, tantôt 
décroît ? Voilà ce que je veux savoir, ô Sage, et d'autres 
(•hoses. » 

Je te demande ceci, Seigneur, réponds-moi exactement : 
« Qui tient la terre en bas et la voûte nuageuse, qu'elle ne 
tombe ? Qui maintient les eaux et les plantes ? Qui a joint au 
vent et aux nuages leurs coursiers rapides ? Qui est, ô Sage, le 
créateur de la Bonne Pensée ? » 

Je te demande ceci, etc. : « Quel artisan créa la lumière et 
les ténèbres ? Quel artisan, le sommeil et la veille ? Par qui 
l'aurore, le midi et le soir sont-ils, qui rappellent au 
responsable sa tâche1 ? » 

L'Application consolide la Justice et donne au Seigneur 
Sage, par la Bonne Pensée, la Puissance. La vache (objet de 
cette application) est façonnée par lui. Pour qui ? Et aussi 
l'Application elle-même, par l'Esprit Bienfaisant. 

Comment Zarathuštra obtiendra-t-il les biens de ce monde ; 
comment s'assurer l'âme des généreux ? — Comment les 
découvrir ? Qui sont les justes, qui les trompeurs ? (Car 
ceux-ci se font passer pour ce qu'ils ne sont pas.) Comment 
livrer ceux-ci à la Justice, pour qu'elle les détruise ? Qui 
assurera son triomphe ; quel vainqueur ? 

Comment Zarathuštra doit-il rechercher, pour ses hymnes, 
la faveur du Seigneur Sage et de son escorte ? Obtiendra-t-il, 
en récompense de sa Justice, un salaire de dix juments avec 
étalon et d'un chameau ? Et quiconque le lui refusera, 
comment sera-t-il châtié dans ce monde ou dans l'autre ? 

Les daëvas ont-ils jamais été de bons maîtres ? On peut le 
demander à ceux qui songent à récompenser, pour le meurtre 
de la vache et les vociférations qui l'accompagnent, les prêtres 
sacrificateurs (karapan) et les presseurs de haoma (usij). 

1) Ces questions peuvent sembler purement rhétoriques, si l'on croit en savoir 
• l'avance la réponse : le Seigneur Sage. Mais peut-être le poète a-t-il précisément 
choisi cette tournure parce qu'un doute était permis, parce qu'une autre opinion 
existait. Celui qui a mis en branle l'univers, qui a créé les divisions du jour, n'est-ce 
pas le Temps ? C'est le problème du zurvanisme. 



62 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

Yasna 45. Zarathuštra s'adresse au Seigneur Sage et à son 
escorte, attirés de près et de loin par le sacrifice. 

Il faut en écarter Yima, qui a déjà une fois gâté le monde 
et laissé détruire le paradis, qu'il s'agit de restaurer. 

11 faut que l'Esprit Bienfaisant se déclare en tout opposé 
au mauvais. 

Ceux qui n'utilisent pas la formule sacrée comme le 
Seigneur Sage l'a prescrit à Zarathuštra — et comme celui-ci 
l'énonce — périront dans les cris de malheur. 

Le meilleur de ce monde a été créé par le Seigneur Sage, 
père de la Bonne Pensée versant le lait et de la sainte 
Application, et nul ne le peut tromper. — II récompensera les fidèles 
de Zarathuštra, car il n'oublie pas les actes de bon esprit. 

Zarathuštra le magnifie, et le voit de ses yeux. Aussi lui 
fait-il les offrandes qui le fortifieront et qui attireront ses 
bienfaits, car le dieu les remarque. 

Puisse le fidèle du Seigneur Sage, comme lui supérieur aux 
dieux et aux hommes, être accueilli par un maître de maison 
généreux ! 

Yasna 46. Sans cesser de s'adresser au Seigneur Sage, 
Zarathuštra compte bien — ruse banale — être entendu des 
hommes. 

Prêtre errant, il se plaint de n'être reçu nulle part (comme 
officiant, même pour un simple rite domestique ?). Il sait le 
pourquoi de cet échec : c'est son peu d'hommes et son peu de 
bétail. 

Cela ne changera que grâce à des sacrifiants généreux (?), 
qui surviendront comme les aurores de jours nouveaux. Mais 
il faut d'abord que les trompeurs, qui les arrêtent, soient 
anéantis. En attendant, Zarathuštra n'est même pas traité 
selon les règles de l'hospitalité, qui veulent qu'on accueille 
même un homme de religion trompeuse, s'il se lie par un 
engagement. 

Il n'a pour aide que celle du Seigneur Sage, qui le vengera 
de ses ennemis. Mais il faudrait un généreux protecteur qui le 
prenne pour prêtre du Seigneur Sage et pour berger de ses 



LES HYMNES DE ZARATHUŠTRA 63 

propres troupeaux. Celui-ci, et quiconque lui fait du bien, 
Zarathuštra l'aidera à passer le pont vers l'au-delà. Les 
autres — ceux qui écoutent les sacrificateurs sanglants et les 
presseurs de haoma — leur âme et leur religion les 
tourmenteront au passage du Pont et ils tomberont dans la maison de 
tromperie. 

Heureusement, il s'est trouvé de bonnes gens chez les 
descendants de Fryâna, lequel s'efforçait déjà de traiter la 
vache comme le veut le Seigneur Sage. Zarathuštra les 
recommandera comme amis de la Justice au Seigneur Sage, 
qui les fera prospérer. 

L'un d'eux est le prince Vistâspa, prêt à l'accueillir ; et 
avec lui les Haëcataspa, parents de Zarathuštra, et Frašaoštra 
Hvôgva, et Jâmâspa, qui tous sont invités au rite. 
Zarathuštra leur promet du bien, et du mal à ceux qui prétendront 
leur en faire, à eux et à lui. 

En retour, il réclame deux vaches. Le Seigneur Sage veillera 
à les lui faire obtenir. 

La troisième gàthâ, Sponlâmainiju, commence par 
Yasna 47, le plus court de tous les hymnes gâthiques avec 
ses six strophes seulement. Au premier vers de chacune d'elles 
figure l'Esprit Bienfaisant. 

Les justes apportent au Seigneur Sage, par un sacrifice 
accompli en bonnes pensées, paroles et actions, les offrandes 
qui le nourrissent. 

Le Seigneur Sage est le père de la Justice, tel est le 
summum de l'Esprit Bienfaisant, dont il est le père également. 
Aussi a-t-il créé la vache, et l'Application qui prend soin d'elle. 

Le juste résiste aux trompeurs qui veulent l'écarter de 
l'Esprit Bienfaisant. Même pauvre, le juste traite bien le 
juste ; même riche, il traite mal le trompeur. Et les biens de 
celui-ci lui échoient. Que le Seigneur Sage le fortifie contre les 
attaques dont il est menacé ! 

Yasna 48. Avant même que ne soit vaincue la tromperie 
— ce qui accroîtra le culte du Seigneur Sage — ce transfert fie 



64 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

biens aura-t-il lieu ? Zarathuštra le demande au Seigneur 
Sage, à qui rien n'est caché. 

A part les justes et les trompeurs, il y a les indécis, dont le 
Seigneur Sage jugera un jour les mérites et les torts. 

Les bons chefs qui patronnent Zarathuštra traitent comme 
il faut la vache, qui donne nourriture et vigueur et qui mérite 
l'herbe. La fureur dont elle est victime doit être jugulée, pour 
faire place à la Justice, qui séjourne dans le ciel du Seigneur. 

Zarathuštra voudrait savoir quand le Seigneur Sage, qui 
en a le pouvoir, le délivrera de ses ennemis et lui donnera la 
part qui lui revient ; quand les hommes du chef qu'on espère 
viendront au rite du lait et banniront celui du haoma ; quand 
l'Application s'unira à la Justice, amenant la prospérité et la 
paix. Ce sera l'œuvre des hôtes de Zarathuštra, de mettre fin 
à la fureur. 

Yasna 49. Zarathuštra demande la mort de Bandva. Le 
prophète trompeur de celui-ci empêche Zarathuštra d'exercer 
la Justice, l'Application, la Bonne Pensée. Il en va tout 
autrement chez les protecteurs de Zarathuštra : là, celui-ci exclut 
de la société tous les trompeurs. Ceux-ci, au lieu de traire la 
vache, la tuent en l'honneur des daëvas ; tandis que l'oiTrande 
de lait réjouit le Seigneur Sage. 

Zarathuštra demande au Seigneur de l'instruire pour qu'il 
instruise à son tour les hommes. Quel est l'homme qui rendra 
la tribu fameuse pour sa religion ? (Vest Frašaoštra, c'est son 
frère Jâmâspa. 

Le Seigneur Sage récompensera non seulement le prêtre, 
mais le sacrifiant, selon leurs mérites qu'il conserve, dans la 
maison du Chant ; tandis que les trompeurs seront les hôtes 
de la maison de Tromperie, aux aliments mauvais. 

Quelle aide Zarathuštra recevra-t-il de la Justice, du 
Seigneur Sage, de la Bonne Pensée ? 

Yasna 50. Peut-il compter sur personne que sur le Seigneur 
Sage et sa Justice et sa Bonne Pensée ? Il leur demande refuge 
contre ceux qui lui refusent la vache et le soleil. Le bétail du 
trompeur est promis à Zarathuštra. Celui-ci, pour l'obtenir, 



LES HYMNES DE ZARATHUŠTRA 65 

fait au Seigneur Sage le rite du feu, de l'hymne et de la libation. 
Le Seigneur Sage a déjà envoyé son feu. Qu'il guide la 

langue du prophète comme un cocher son char. Zarathuštra 
attellera les coursiers rapides qui, forts de la Justice et de la 
Bonne Pensée, iront chercher le Seigneur Sage. Il tourne 
autour de l'autel, dans les pas d'Izâ (la Libation)1 où s'était 
légendairement amassé le ghee. 

Il rendra un tel culte aux Immortels s'il obtient la part qui 
lui est due, les glorifiant comme le fait la lumière du soleil et 
des aurores. Aussi veut-il être appelé leur louangeur. 

Yasna 51 constitue la quatrième gâthâ (VohuxšaQrdm), 
qui tourne autour de l'idée de Puissance, pour glorifier le 
prince Vistâspa. 

A ceux qui dans la libation donnent généreusement, la 
Puissance apporte prospérité. Le prêtre la confère au dieu et 
celui-ci, par elle, secourt le fidèle. 

Comment, demande Zarathuštra, l'éleveur obtiendra-t-il la 
vache, selon la Justice ? Le Seigneur Sage, par sa Puissance, 
donne les rétributions finales. Zarathuštra lui demande Santé 
et Immortalité, à lui le créateur des eaux et des plantes ; et 
converse avec lui pour en obtenir, comme un signe, le feu de 
l'ordalie, qui détruira les trompeurs, ennemis de Zarathuštra, 
et fera prospérer les justes. 

Le reste de l'hymne est un éloge de Vistâspa. Celui-ci 
n'imitera pas le mauvais prince Vaëpya, qui au pont de l'hiver 
n'accueillit pas Zarathuštra et ses bêtes de trait grelottantes 
de froid2, ce qui lui vaudra à lui-même, s'étant écarté du 
chemin de la Justice, de s'irriter au Pont du Rétributeur. Il 
en sera de même des princes de son espèce et des sacrificateurs 
sanglants, qui en veulent à la vache. 

Au contraire, les bons sacrifiants seront récompensés dans 
la maison du Chant. Vistâspa est l'un d'eux. Frašaostra aussi, 
et le frère de celui-ci, Jâmâspa ; de même, Maiàyômâinha, 

1) Légende attestée dans l'Inde. Cf. Humbach, nd Inc. 
2) Ce détail est l'un de ceux dont ne rend pas compte la thèse de Mole et qui 

obligent à croire à l'historicité de Zarathuštra. 



66 REVUE DE L'HISTOIRE DES RELIGIONS 

parent du prophète, lequel lui souhaite la Puissance, obtenue 
en récitant les formules du Seigneur Sage. 

Tous les justes demandent cette Puissance au Seigneur 
Sage secourable. L'homme de bienfaisante application 
(Zarathuštra) mérite une récompense spéciale, que le Seigneur Sage 
veillera à lui accorder. 

[Yasna 52, en dialecte vulgaire, est, comme l'écrit Darmes- 
teter, « une longue formule de bénédiction appelant sur les 
fidèles les biens d'Asi (la Fortune ou Rétribution) ».] 

Yasna 53, cinquième et dernière gâthâ (Vahisiôislï), est 
la seule qui s'adresse aux fidèles, non à Dieu. C'est un sermon 
de mariage, pour la noce de Pourucistâ, fille du prophète. 
(Elle épouse Jâmâspa, dit une tradition plus tardive). 

Zarathuštra demande au Seigneur Sage, pour lui-même et 
pour la communauté, pour preuve de l'excellence de sa 
religion, la prospérité. La communauté — et spécialement 
Vistâspa, Spitâma fils de Zarathuštra, et Frašaoštra — doit, 
par ses dispositions généreuses, mériter cette faveur. 

Zarathuštra, s'adressant à sa fille, lui donne un époux qui 
la protège. En retour, le zèle de l'épouse entourera l'époux, 
comme un juste se dévoue à un juste. Que tous les assistants 
rivalisent dans la vie de bonne pensée et de justice ! Qu'ils 
évitent les trompeurs ! La participation au don sacramentel aura 
pour récompense le bonheur conjugal. Si vous la négligez 
(cette participation), votre dernière parole sera : Hélas ! 

Si les bons chefs ont la puissance, les trompeurs seront 
anéantis. Où est le seigneur juste qui leur ôtera la vie avec la 
liberté ? « C'est par ta puissance, ô Sage, que tu donneras au 
pauvre qui vit droitement un plus grand bien. » 

Yasna 54 est le dernier texte gâthique de la collection. 
C'est la prière Airyâmà isyô1. Et Y. 55 est un éloge des gâthâs, 
ainsi que du Staota yesnya, groupe de textes mal identifié. 

J. DUCHESNE-GUILLEMIN. 

1) Cf. Humbach, Orient. Liter. Zeit., I960, 512 ; mais aussi Dumézil, Le 
troisième Souverain, 194'J, p. 55 sq. (où l'on trouvera aussi des essais de traduction 
des autres courtes prières gâthiques). 


	Informations
	Informations sur Jacques Duchesne-Guillemin

	Pagination
	47
	48
	49
	50
	51
	52
	53
	54
	55
	56
	57
	58
	59
	60
	61
	62
	63
	64
	65
	66


