
L'antiquité classique

Explorations dualistes avec Ugo Bianchi
Jacques Duchesne-Guîllemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guîllemin Jacques. Explorations dualistes avec Ugo Bianchi. In: L'antiquité classique, Tome 28, fasc. 2, 1959. pp.

285-295;

doi : https://doi.org/10.3406/antiq.1959.3384

https://www.persee.fr/doc/antiq_0770-2817_1959_num_28_2_3384

Fichier pdf généré le 07/09/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/antiq
https://www.persee.fr/doc/antiq_0770-2817_1959_num_28_2_3384
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/antiq.1959.3384
https://www.persee.fr/doc/antiq_0770-2817_1959_num_28_2_3384


OS? 

CHRONIQUES - KRONIEKEN 

EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 

Le grand dieu de l'Iran, selon la conception orthodoxe, que 
la plupart des grands textes, est Ahura Mazda (Ormazd), 

auquel s'oppose le démon Ahra Mainyu (Ahriman). Cependant, 
plusieurs témoignages, indigènes ou étrangers, donnent la primauté 
au Temps, Zurvan. Cette discordance pose un problème qui est 
aussi vieux que la philologie iranienne, puisque Anquetil-Duperron 
s'en est déjà occupé. 

De nos jours, toute une série de savants ont mis en évidence 
l'importance du mouvement zurvaniste. Plusieurs y ont vu une 
religion autonome, née indépendamment du mazdéisme et même 
avant lui et rivalisant ou se combinant avec lui diversement. C'est 
contre cette école que M. Ugo Bianchi prend parti en un livre dont 
le titre révèle la tendance : Zaman i Ohrmazd, le Temps d'Ohrmazd 
(Zaman étant le terme pahlavi qui a le plus souvent remplacé 

pour désigner le temps). Ce titre marque évidemment la 
du temps à Ormazd, contrairement aux théories tendant 

à renverser ce rapport. 
Les travaux d'Ugo Bianchi suivent une ligne visible, intéressante 

à suivre, notamment pour les philologues classiques. Son premier 
livre, en effet, était consacré à l'étude du destin chez les Grecs dans 
sa relation avec la volonté divine, et le titre de ce volume, A ??? 
??sa exprimait la subordination du destin à Zeus, posant ainsi 
pour la Grèce le thème dont Zaman i Ohrmazd devait apporter, 
quelques années plus tard, une variation iranienne. 

Dans le premier livre, Bianchi s'était appliqué à réfuter (p. 95, 
n. 3, et p. 117) la doctrine de Nilsson qui croit discerner, dans 
les croyances relatives au destin, les traces de deux « systèmes » 
historiquement distincts, l'un fondé sur l'idée de « force », l'autre sur 
la croyance en des dieux personnels. Étudiant ensuite le mythe 
des Ouranides, avec le fameux vers d'Hésiode qui parle de la 

de Zeus alors que Zeus n'est pas encore né, ni conçu, Bianchi 
montrait qu'il n'y avait pas de contradiction réelle, la qualité de 
dieu suprême étant propre au seul Zeus, Ouranos n'étant que « dieu 
premier ». Zeus était passé, comme en témoignait Hésiode, du rôle 
de divinité suprême, originaire et souveraine, père des hommes et 
des dieux, à celui d'ordonnateur, dernier rejeton d'une généalogie 
divine, sauvé et nourri par la Terre en un point bien localisé de 
la civilisation prégrecque, la Crète (p. 188). Cela n'impliquait pas 
qu' Ouranos ait jamais été dieu suprême. 

19 

R ! J K S U ? ? V E R S ? G? ' T:: G E 
NT"" 



286 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Ces considérations pouvaient éclairer la figure de Zurvan, en 
voir que ses rapports avec Ormazd étaient analogues à ceux 

d'Ouranos avec Zeus. Déjà dans son premier livre, p. 180 et 218, 
Bianchi citait comme parallèle le mythe iranien. Là se trouvait le 
germe de son nouveau livre, paru cinq ans plus tard (1958). 

Dans l'intervalle, l'auteur avait publié deux articles dans les 
vol. 26 (1955) et 27 (1956) des Studi e Matériau di Storia delle Re- 
ligioni : Monoteísmo e dualismo in Zaratustra e nella tradizione maz- 
daica et Dualismo e « Zurvanismo ». Le volume Zaman i Ohrmazd x 
développe, commente et complète ces articles, en tenant compte 
notamment d'ouvrages parus depuis, tel le Zurvan de Zaehner, ou 
dont l'importance lui avait d'abord échappé, ainsi le Religionens 
Värld de Widengren et ses Stand und Aufgaben der Iranischen 

1956. 
Même quand le texte des articles est repris tel quel, il est 

enrichi de notes dont l'utilité est manifeste. Par exemple, la 
p. 100 du premier article est reprise textuellement p. 86 du livre, 
mais la note 2, référence à un passage des gâthâs, est nouvelle, 
et elle apporte une précision indispensable, qui permet de discuter. 
Il s'agit des deux esprits primordiaux et jumeaux. De qui sont- 
ils les fils? Bianchi préfère les laisser sans père et penser qu'ils 
étaient dits jumeaux parce qu'ils s'opposaient l'un à l'autre de 
façon totale et quasi symétrique. Cette opinion, que le comprends 
d'autant mieux pour l'avoir longtemps partagée, évite la difficulté 
d'attribuer à Ahura Mazda la paternité de l'Esprit mauvais. Mais 
cette interprétation tout abstraite du terme « jumeaux » me paraît 
aujourd'nui arbitraire, si l'on songe que les mythes de jumeaux 
primordiaux étaient courants dans beaucoup de mythologies et que 
par conséquent, pour Zarathushtra et pour ses auditeurs, ce terme 
ne pouvait guère ne pas évoquer une paternité concrète. La 

apportée par Zarathushtra au problème du mal, du libre-arbitre, 
de la destinée, semble avoir consisté à décharger Dieu (Ahura Mazda) 
de la responsabilité du mal en la concentrant sur le choix libre et 
les acteurs exemplaires de ce choix : les deux Esprits. En d'autres 
mots, les deux Esprits ont été créés libres et « indifférents » : si l'un 
d'eux est mauvais, c'est en conséquence de son choix. Bianchi 
s'inscrivait en faux contre cette thèse, p. 100 de l'article, en 

que les deux Esprits « choisissent conformément à leur nature ». 
La note ajoutée, p. 86 du livre, nous dit sur quel texte il fondait 
cette assertion : Y. 45. 2. Or, le passage indiqué ne justifie pas 
une telle conclusion. Les deux Esprits s'y déclarent différents en 
tous points, mais il n'est pas question de choix et il reste permis 
de croire que leurs différences sont la conséquence du choix, non 
sa cause. 

1 Zamän i Ohrmazd. Lo zoroastrismo nelle sue origine e nella sua essenza. 
Turin, Società Editrice Internazionale, [1958], 1 vol. 14,5 X 21,5 cm, 263 pp. 
(Storia e Scienza delle Religioni). Prix : 800 lires. 



explorations dualistes avec ugo bianchi 287 

Quoi qu'il en soit de cette solution, il est certain qu'elle ne 
plus être valable du jour où Ahura Mazda, complètement 
à l'un des deux Esprits, fut directement opposé à l'autre, Ahri- 

man ne pouvant pas provenir d'Ormazd, la question de l'origine 
du mal était rouverte. Et c'est alors qu'intervint la solution zur- 
vaniste : Ormazd et Ahriman étaient fils jumeaux de Zurvan. 

avait sacrifié, à l'origine, pour avoir une progéniture, non sans 
concevoir un doute sur l'efficacité de son sacrifice : c'est de ce doute 
qu'était né Ahriman. 

Bianchi avait déjà souligné, dans son second article, p. 130, le 
rôle étiologique de l'irruption de Zurvan dans le mazdéisme. Ces 
pages sont reprises dans le livre, p. 149 sq., moyennant quelques 
remaniements. Puis, en un chapitre entièrement neuf (ch. X), on 
suit les destinées ultérieures du zurvanisme, surtout à la lumière 
de Shahrastani (auteur arabe du xne siècle) : le zurvanisme se 

du mazdéisme pour se rapprocher, d'une part, du gnosticisme, 
quand on admet que Zurvan est une émanation de la Lumière, et 
d'autre part de la thésosophie, qui voit le mal en Dieu lui-même. 

L'auteur reconnaît donc l'indépendance ou autonomie du 
après la période de contamination mazdéo-zurvaniste. Mais 

ceci n'affecte en rien la question de l'autonomie initiale du 
qui reste posée. Dès les premières pages de son premier article, 

reprises au ch. I du livre, l'auteur se préoccupait de placer cette 
question dans le cadre général des rapports entre dualisme et 

en Iran. En un développement nouveau, p. 33 à 70 du 
livre, il appronfondit d'abord la question du dieu tueur de dragon, 
Indra Vrtrahan dans l'Inde, et du dieu- victoire, Vrthraghna en 
Iran 2. 

Pour Benveniste-Renou, il y avait à l'époque indo-iranienne 
un dieu victorieux (*Vrtraghan) et un héros tueur de dragon 

L'Iran a gardé le premier, qui n'est devenu tueur de dragon 
que par hasard, en Arménie (même si, comme l'a montré Menasce, 
il est plus tard chargé de vinculer Ahriman) ; et a fait d'Indra un 
démon. L'Inde a promu Indra au rang de dieu et l'a revêtu des 
caractères de *Vrtraghan, notamment de la capacité de 

Bianchi montre qu'on n'a pas de raison suffisante de poser en 
indo-iranien un dieu *Vrtraghan. Mais sa démonstration est incom- 

2 P. 33, B. trouve « évidemment exagérée », sans dire pourquoi, la thèse 
selon laquelle Vrtra n'aurait été inventé que comme contre-figure d'un dieu 
victorieux. Cette thèse, formulée déjà par de Harlez, a été citée par Geiger, 
Amesha Spentas, p. 45, avant d'être reprise avec éclat par Benveniste-Renou 
en 1934. 

Notons que la graphie Vrthraghna adoptée par Bianchi est cohérente et 
représente un progrès certain sur l'hybride Vröragna de Benveniste, car en 
iranien, toute occlusive devant consonne se spirantise. 



288 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

plète : il eût fallu tenir compte du travail de Charpentier, Kleine 
Beiträge zur indoiran. Mythol., et montrer que, des dix avatars de 
ces dieux, pas un seul n'est commun aux deux. La capacité de 
transformation, étant banale chez les dieux, ne peut par elle-même 
servir de lien entre Indra et l'hypothétique *Vrtraghan. 

Aux ch. II et III, Bianchi s'évertue, avec une subtillité parfois 
excessive, notamment quand elle est dirigée contre Dumézil (p. 46), 
à éliminer les « concurrents d'Ahura Mazda » (le terme m'est 

je crois) ; mais quand il écrit, p. 57, n. 33, que «si la 
iranienne a connu un être suprême, celui-ci a été constamment 

et par définition Ahura Mazda », il tombe dans la pétition de 
Car si Ahura Mazda est par définition le seul dieu suprême, 

la question de savoir si Zurvan l'a été n'a pas de sens. 
Autre pétition de principe (ou la même) p. 72 et n. 12, quand 

on nous dit que la notion d'un accroissement du dieu par l'action 
des fidèles est, chez Ahura Mazda, un développement secondaire, 
vu que la conception créationniste appartient au mazdéisme depuis 
ses plus anciens témoignages, comme il ressort des gâthâs et des 
inscriptions achéménides. En fait, la notion d'accroissement du 
dieu est aussi indienne, et sans doute archaïque. On n'est pas arrivé 
d'un coup et absolument au créationnisme. 

Les rapports entre le témoignage d'Hérodote, l'Avesta et les inscri- 
tions achéménides sont, p. 75 sq., étudiés avec finesse et bon sens, 
bien que cette question exige de plus amples développements. 

en tout cas que B. opte pour le zoroastrisme de Darius, 
conclusion à laquelle sont anivés, indépendamment, plusieurs autres 
savants : Cameron, Ghershevitch et moi-même. Un consensus serait- 
il en passe de s'établir sur ce point? La chose est assez rare, dans 
les études iraniennes, pour qu'on la souligne. 

Signalons en passant une petite erreur dans la forme grecque de 
Vrthraghna : c'est ??ta???? (avec t) que porte l'inscription de 
Commagène. Sur l'absence du zurvanisme dans cette inscriptionl 
B. aurait pu citer mon Ormazd et Ahriman, 1953, (p. 123), qu'i, 
cite souvent. 

Les « classiques » seront encore particulièrement intéressés par 
que fait B., p. 170 sq., du témoignage d'Hippolyte et, p. 186, 

de textes syncrétistes grecs, Philon de Byblos et Plutarque. 
Dans les chapitres XI et suivants, aussi nouveaux que le Xe, 

l'auteur attaque par des biais neufs la question de l'originalité et 
de l'autonomie du zurvanisme. Le chapitre XI est essentiellement 
une critique des thèses de Widengren (qui reprenait Reitzenstein 
et Götze) sur un panthéisme primitif qu'aurait connu l'Iran à date 
ancienne et dont auraient hérité les Grecs. Ce panthéisme se 

sous plusieurs traits. Plusieurs textes pahlavis donnent le 
monde comme conçu (littéralement) et enfanté par Ormazd. Bianchi 
n'en cite qu'un, p. 196, et en deux traductions différentes, dont 
la première seule (celle de Bailey) parle du corps d'Ormazd, tandis 
que la seconde (Zaehner) parle d'un corps créé par Ormazd pour 



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 289 

servir d'instrument dans l'uvre créatrice. Il n'est pas indispensable 
de prendre parti entre ces deux traductions et Bianchi réserve son 
jugement, tout en préférant la seconde. Le texte original est ambigu, 
imprécis. Mais il faut citer deux autres textes qui ne le sont pas 
et que B. est bien excusable d'avoir ignorés. L'un est l'ouvrage 
de Jayhani étudié par Menasce dans le Donum Natalicium Nyberg, 
1954, p. 52 : « J'ai créé le monde tout entier de moi-même : les âmes 
des justes, des cheveux de ma tête; les cieux, de mes méninges... 
le soleil, de mes yeux, etc ». L'autre est le colophon du manuscrit 
de l'Avesta Mf 4, analysé par Tavadia, ZDMG 98, p. 312 sq. : 
Ormazd, à l'origine, créa de son propre corps les êtres spirituels. 

Mais Bianchi échappe à l'implication panthéiste de ces textes en 
observant, p. 198, que « la personnalité d'Ormazd reste distincte 
du monde créé», son corps n'étant pas lui... 

Quoi qu'il en soit, il s'agit certainement, pour les auteurs 
d'expliquer l'acte créateur, la formation du monde, et non 

pas de justifier un panthéisme moniste où Dieu soit identique au 
monde. La transcendance d'Ormazd a subi une restriction, mais 
c'est sous un autre rapport : c'est en vertu de sa solidarité avec 
la création bonne, contre la création mauvaise. 

Une autre forme hypothétique de panthéisme iranien est celle 
qui s'exprime dans l'idée de macrocosme-microcosme. Quoique cette 
idée soit fort répandue, de la Grèce à la Chine, B. refuse d'y voir 
un patrimoine commun (comme je le proposais dans mon article 
Persische Weisheit in griechischem Gewände ? de la Harvard 

Review, 1956, p. 122) en disant que ce n'est ni un mythe, 
ni une doctrine, mais une simple intuition et qu'elle est sans 

malgré Rönnow, avec le sacrifice humain. 
Des mythes de l'uf primordial, il n'y a rien non plus à tirer, 

car il s'agit toujours, en Iran, d'un uf cosmologique (expliquant 
la forme du monde) et non cosmogonique (expliquant sa naissance). 

Du texte de Plutarque, enfin, sur le dieu qui s'est augmenté trois 
fois lui-même, il ne faut pas davantage, selon l'intéressante 

de B., p. 212 sq., conclure à une vision panthéiste. Car le dieu 
ne s'identifie pas avec l'espace qu'il détermine. 

Dans le même ordre d'idées, B. montre qu'Ormazd n'est jamais 
une a???. Puis il critique, p. 217, la conception du « Sauveur sauvé » 
de Reitzenstein en faisant voir qu'elle est inconnue de l'Iran non- 
gnostique. Ceci l'amène à réfuter Widengren, qui a cru trouver 
en Iran et dans l'Inde G arrière-plan du gnosticisme, Der Iranische 
Hintergrund der Gnosis, ZRGG 1952, ?, 97 sq. Signalons une 

parallèle de son article, par A. Closs, dans la Festschrift J. 
F. Schütz, 1954 : Die Gnostische Erlösungsidee und Zarathustra. 

L'auteur termine ce chapitre en soulignant les points communs 
entre mazdéisme et manichéisme (contre le christianisme), 

la notion cosmologique du mal. 
Le chapitre XII propose une analyse comparative du mythe de 

Zurvan à la lumière de l'ethnographie, chapitre qu'allail développer 



290 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

l'auteur en un troisième livre, II Dualismo Religioso, 1958, dont 
il sera question plus loin. 

C'est, au contraire, au volume précédent, ???? a?sa, que nous 
reporte le chapitre XIII, avec la comparaison typologique qu'il 
institue entre Zurvan et Ouranos, sous une forme plus développée 
que la première fois. On y voit apparaître l'anal ogie (relative) 
de la fonction théogonique d'Ouranos et de Zurvan et comment, 
aussi, Zeus et Ormazd s'insèrent de façon analogue en une lignée 
théogonique (p. 242). 

L'auteur aurait pu conclure là, et nous allons conclure après lui, 
mais non sans avoir brièvement commenté un dernier chapitre, un 
peu à part, où il essaie de montrer comme il l'a fait p. 165 pour 
l'Ulema i Islam que le Mënô(k) i Xrat 3 est entièrement mazdéen 
orthodoxe, sans rien d'hérésies zurvanistes. On y lit au ch. 12 que 
dans la création initiale le sort du monde matériel était aussi 

distribué que celui du monde spirituel, mais que 
d'Ahriman a troublé cet ordre. Fort bien. Mais au ch. 27: 

« Toutes les affaires du monde matériel sont mises en mouvement 
par la Prédestination, le Moment et la Décision définitive, attributs 
essentiels de Zurvan ». Ce texte semble quelque peu embarrasser 
Bianchi. Il y aurait eu intérêt à tenir compte de la distinction gëtî(k) 
pa baxt, mënô(k) pa kuniàn « le matériel selon le sort, le spirituel 
selon l'effort », formule par laquelle les mazdéens pensaient 

liberté et destinée et échapper au scandale du malheur des 
J'ai essayé ailleurs 4 de comparer cette formule aux doctrines 

grecques de la heimarmenë et de la transcendance de l'âme. 
Mais il est temps d'apprécier la thèse générale du livre. L'auteur, 

nous l'avons dit, nie l'existence d'une religion zurvaniste antérieure 
au mazdéisme. La tendance zurvaniste, selon lui, constitue un 

interne du mazdéisme encore que des influences 
mésopotamienne et grecque aient pu contribuer à cette 
: la première par l'astrologie, la seconde par l'idée du temps 

ou de l'espace comme a??? (p. 162 et 163). On doit même (p. 239) 
en reconnaître une troisième dans deux détails du mythe : la 

d'Ormazd est d'abord sans lumière, c'est Ahriman qui détient 
le secret de produire celle-ci et Ormazd n'y réussit que quand il a 
eu communication de ce secret. Il y parvient de façon plus ou moins 
détournée, et ceci représente une variante du mythe de la conquête 
de la lumière, connu de mainte cosmogonie. Il en est de même de 
la conquête de l'eau, d'abord absorbée et retenue par la grenouille, 
créature d'Ahriman. (Ceci rappelle l'exploit du dieu tueur de 

Ces deux motifs appellent une étude ethnologique, dont 
le volume suivant de l'auteur : Il Dualismo religioso. 

3 C'est à tort, semble-til, que B. adopte la lecture Mënôkë Xrat proposée 
par Nyberg, alors que Bailey, suivi par Menasce, JA, 1943-1945, p. 338, a donné 
de bonnes raisons de revenir à la lecture traditionnelle de ce titre, 

« Au cours d'un article destiné aux Mélanges Dumézi l, 



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 291 

On voit donc que la part des éléments non-mazdéens dans le 
mouvement zurvaniste est considérable. Mais il faut aller plus loin. 
Depuis la publication des ouvrages de Bianchi ici recensés, une 
pièce nouvelle a été versée au dossier du zurvanisme : c'est la plaque 
du Luristan, conservée à Cincinnati, dans l'interprétation qu'en a 
donnée R. Ghirshman, Artibus Asiae, 1958, p. 37 sq. : Le Dieu 
Zurvan sur les bronzes du Luristan. Un personnage ailé, pourvu, à 
la place du ventre, d'une seconde tête, féminine, est flanqué de 
trois séries de personnages, respectivement enfants, adultes et 

portant chacun une palme. Des épaules du personnage 
émergent, en buste, deux enfants ou adultes, identiques, qui 

s'emparent d'une palme que leur présente respectivement l'un des 
vieillards. 

Tout n'est pas clair dans cette scène. On ne voit pas 
par exemple, ce que signifient les oreilles d'animal dont 

s'orne la tête des enfants, des adultes et des « jumeaux». D'autre 
part, Ghirshman commet probablement un anachronisme en 

les « jumeaux » à Ormazd et à Ahriman. Ahura Mazda ne 
s'est pas tout de suite confondu avec son Bon Esprit — on l'a 

ci-dessus. Peut-être Ahura Mazda n'existait-il même pas 
à l'époque de la plaque (8e-7e s.) ; ni les deux Esprits. Ce 

qui existait —la plaque semble le prouver, et c'est ce qui est 
c'est un dieu-Temps (androgyne ailé et accompagné des trois 

âges de l'homme) père (et mère) de deux jumeaux, lesquels 
d'insignes de souveraineté. Autrement dit, le mythe de 

et des jumeaux paraît attesté anciennement, indépendamment du 
mazdéisme. 

Est-ce à dire qu'on puisse parler d'une religion zurvaniste 
en opposition directe à la thèse de Bianchi? Non, car rien 

ne prouve que Zurvan, dieu initial, soit aussi le dieu suprême. La 
distinction qu'a bien établie Bianchi lui sera utile : Zurvan est 

à Ouranos, non à Zeus. Ce qui sauve la thèse. 

Cette figure, si importante, du dieu initial, ou premier, ou 
a fait l'objet d'une étude spéciale de Bianchi, parue dans 

les SMSR, 1957, p. 115 sq., : Protogonos, aspetti delVidea di Dio 
nelle religioni esoteriche dell'antichità. Il y est question d'abord 
du léontocéphale mithriaque, auquel une étude avait été consacrée 
par Pettazzoni dims l'Antiquité classique de 1949, p. 277 sq. : La 
figura mostruosa del Tempo nella religione mitriaca. J'avais essayé 
de montrer, dans un article de Numen, 1955, p. 191 sq., Ahriman 
et le dieu suprême dans les mystères de Mithra, que, contrairement 
à l'opinion généralement admise, et suivie notamment par Cumont, 
le léontocéphale n'était pas le dieu suprême. C'était le Temps, 
mais non le Temps infini ; c'était le Temps sous sa forme subalterne, 
appelée en Iran « à la longue domin ation » ; et c'était aussi Ahriman, 



292 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

Bianchi accepte ma thèse, et l'appuie d'un argument de plus : 
une inscription de Rome (Vermaseren 222) parle d'un signum Ari- 
manium. « Non si vede, commente B., a quale altro signum possa 
appropriarsi la menzione, se non al leontocefalo ». 

Reste le Temps : comment Ahriman, identifié au Temps, a-t-il 
pris la figure que nous lui voyons? B., sur la base des textes grecs, 
et notamment de Philon de Byblos, donne les raisons de penser 
que « les Maguséens » (les Mages non seulement « hellénisés », mais 
encore teintés d'abord de pensée égyptienne et sémitique) ont dirigé 
une spéculation sur le temps, peut-être déjà existante dans leur 
préhistoire iranienne, sur les voies de la pensée égypto-phénicienne 
et non seulement astrologico-chaldéenne). » (p. 123). 

Quel est alors le dieu suprême? La place reste libre. J'ai 
à la suite d'une visite au Mithréum de Santa Prisca, la 

d'Oceanus-Caelus, qui y occupe la place d'honneur. Mais 
n'oublions pas que le Temps, sous sa forme supériere de Temps 
Infini, reste disponible. 

J'ai pensé un moment, devant le Mithréum de Dura, conservé 
à Yale, au dieu barbu qui, sur le relief principal de ce temple, 

Mithra tuant le taureau. Mais ce dieu (Saturne-Serapis selon 
Vermaseren, d. 46) est lui-même dominé par le zodiaque, ce qui 
n'est pas une position de dieu suprême. De plus, A. D. Nock, dans 
son compte rendu du Corpus de Vermaseren, Gnomon, 1958, p. 292, 
attire mon attention sur le Mithréum Barberini (390), où, à la place 
même qu'occupe le dieu barbu à Dura, figure le léontocéphale. 
Ceci nous permet d'écrire l'équation Ahriman-Chronos-(Kronos)Sa- 
turne, mais laisse encore vacant le poste de dieu suprême, au delà 
du ciel et du zodiaque. 

Car le grand dieu du mithraïsme est en dehors du monde : le 
s'apparente au gnosticisme, comme le montre B. p. 127 

sq. de son article (d'après Celse, cité par Origène, Contra Celsum, 
VI, 22). 

Dans son troisième livre, II Dualismo religioso, Saggio storico 
ed etnológico 5, l'auteur, obéissant à des exigences qui s'étaient fait 
sentir plusieurs fois au cours de sa recherche, élargit son enquête 
dualiste aux vastes horizons de l'ethnologie. 

Dans une première partie, il passe en revue les dualismes « 
» (grecs et iraniens), dont il étudiera dans la seconde les 

connexions « ethnologiques ». 
La gnose ne lui apparaît pas comme une « religion mondiale », 

mais au contraire comme un mouvement essentiellement parasitaire, 
qui a toujours besoin d'une religion proprement dite à laquelle 

• Rome, Bretschneider, 1958. 1 vol. 17,5 X 25 cm, 215 pp. 



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 293 

s'appuyer. Ce qui ne veut pas dire que le mouvement n'ait pas 
son unité. Celle-ci se définit dès l'orphisme. Ici, l'auteur utilise 
un compte rendu qu'il a consacré dans les SMSR, 1957, p. 151 s. au 
livre de Moulinier, Orphée et VOrphisme à l'époque 'classique, 1955. 

Voici comment il caractérise l'orphisme : une « inspiration » de 
pensée et de pratique religieuse à laquelle appartiennent une 

propre, l'insistance sur le concept de pureté, les procédés 
cathartiques et libérateurs, avec implications anthroposophiques, 
théosophiques et cosmogoniques ; et encore : une tendance mytho- 
poétique débridée, une conception pessimiste de l'histoire, l'ésoté- 
risme, le dualisme antithétique esprit-corps avec la notion du corps- 
prison, parfois l'ascétisme de type dualiste, la réincarnation, le 

de la parenté commune avec les dieux, la notion de la divinité 
comme αρχή, une tendance potentielle au monisme, etc. (p. 18 sq.). 

Plus généralement, le dualisme gnostique se définit par la notion 
d'une dualité inconciliable et radicale au plus intime de la nature 
humaine et la notion que la présence et la souveraineté de Dieu 
ne sont pas universelles. Par rapport à ce schéma, le mazdéisme 
ne représente qu'une déviation particulière. 

Le problème que pose la diffusion du dualisme à travers le 
eurasiatique et presque dans le monde entier est d'un type 

bien connu : les traits dualistes que l'on constate ça et là, chez 
peuples, sont-ils les traces d'emprunts aux dualismes gréco- 

iraniens, ou au contraire forment-ils le fonds commun, l'humus sur 
lequel ont germé les dualismes historiques? 

Il faut d'abord circonscrire l'aire des dualismes historiques, à 
commencer par l'Iran dans ce qu'il a de non-mazdéen (au moins 
quant à l'origine). On retrouve ici les traits mythiques de la 

de la lumière et de la conquête de l'eau, dont il a été 
au ch. XII de Zaman i Ohrmazd. S'ajoutent : le contrat ou 

pacte entre la divinité et le malin, le culte apotropaïque de celui- 
ci et enfin l'exposition des cadavres. 

Hors d'Iran, le dualisme «classique» est représenté par le bogo- 
milisme et ses suites, les sectes russes du Raskol, etc., ainsi que 
par le mouvement sabbataïste au sein du judaïsme polonais des 
17e et 18e s. 

L'orphisme a des connexions en Thrace. Enfin, un dualisme de 
même type est la religion des Yezidis. 

Tels sont les dualismes « historiques », à propos desquels la 
se pose : sont-il cause ou effet des dualismes « ethnologiques » ? 

Pour étudier ceux-ci, B. commence son enquête par les peuples 
les plus éloignés de cette aire historique, parce que la distance les 
rend les moins suspects d'emprunt à cette aire. Ce sont d'abord 
les paléosibériens, où se trouve constamment la figure du Corbeau, 
collaborateur ou rectificateur de l'œuvre du dieu créateur. Puis 
vient l'Amérique septentrionale, en laquelle B. déclare reconnaître 
une autre « terre classique » du dualisme, avec la figure du Coyote 



294 J. DUCHESNE-GUILLEMIN 

dont on peut voir qu'elle ne diffère pas essentiellement de celle 
du « démiurge-truqueur » qu'est le Corbeau des paléo-sibériens. 

Assuré maintenant de l'indépendance de ces dualismes par rapport 
aux dualisme historiques, l'auteur revient sur ses pas, vers le monde 
iranien et occidental. Il passe par les Ainus et les Samoyèdes, puis 
par les tribus mongoles et turques. 

Il peut alors conclure, p. 199, à l'existence de manifestations 
dualistes sur le plan des croyances, des mythes, du culte, qui ne 
peuvent passer pour avoir subi l'influence des formes classiques du 
dualisme «cultivé» de l'Iran et de la gnose. 

Ces manifestations dualistes ont pour essence l'opposition entre 
un démiurge-rival et un « créateur de base » qui ne revendique pas 
pour lui-même une créativité universelle, ni une souveraineté 

: ce qui a généralement pour corollaire un certain culte 
de ce démiurge-rival — depuis les dédicaces à Ahriman jusqu'aux 

noires. 
Sur ce fond dualiste, l'originalité zoroastrienne apparaît : le culte 

des démons, pour Zoroastre, loin de les apaiser, les renforce. 
En des notes, aux dernières pages de son livre, B. discute les 

idées de trois auteurs. Il cite d'abord l'une des deux thèses de 
Pètrement, Le dualisme dans l'histoire de la philosophie et 

des religions, 1946 : on regrette qu'il n'ait pas, dans sa vaste 
rencontré l'autre : Le dualisme chez Platon, les gnostiques et 

les manichéens, 1947. 
Il signale ensuite la théorie d'Alföldi, souvent indiquée mais jamais 

développée, sur une prétendue connexion de la légende romaine 
des deux jumeaux (et de la louve) et de «l'organisation double de 
la Rome primitive » avec un fonds commun des peuples pasteurs 
eurasiatiques (c'est-à dire turcs, mais d'abord iraniens) chez 

le dualisme aurait aussi des aspects socio-politiques. 
Il refuse enfin la relation postulée par Jensen, Mythes et cultes 

chez les peuples primitifs, 1954, entre un couple créateur-rival et 
une pensée par formes binaires. 

Ugo Bianchi a encore publié un volume. Il n'avait cessé 
son champ, pour creuser toujours avantage le problème qui 

s'était d'abord présenté à lui chez les Grecs dans les couples destin- 
volonté divine et dieu initial-dieu suprême, en éclairant la Grèce 
par l'Iran et l'une et l'autre par les « primitifs ». Il complète son 
étude dans le sens de la généralité, en encadrant ce problème dans 
un ensemble de problèmes que pose l'histoire des religions. Ce n'est 
qu'un petit livre, 152 pages de petit format, mais intelligent et 

comme les autres : Problemi di storia délie religioni, Roma, 
Studium, 1958. 

L'auteur y prend ses distances par rapport à des théories à la 
mode comme celle du « sacré » de Rudolf Otto ou la phénoméno- 



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 295 

logie à tendance romántico-protestante de Van der Leeuw. Puis, 
la partie la plus importante de l'ouvrage est consacrée à classer 
les religions sous divers chefs : I. Religions ethniques et religions 
fondées ; religions du livre ; cultes prophétiques. IL Religions 

cosmopolites et universelles ; cultes à mystères : nous 
ici le mithraïsme, dont le caractère syncrétique est souligné, et la 

gnose avec ses origines orphiques. III. Cultes fétichistes, animistes, ani- 
matistes ; religions monothéistes et polythéistes ; religions païennes. 
IV. Systèmes religieux théisto-créationnistes et monisto-évolutifs ; 
systèmes dualistes. Ce dernier chapitre donne l'occasion de regrouper 
les idées étudiées dans les trois volumes précédents. On y voit 
le dieu créateur s'opposer au dieu- αρχή, et la notion d'ordre 

s'attacher au premier plutôt qu'au second, ainsi en Iran, 
dans l'Inde et en Grèce. Le second, au contraire, caractérise les 
monismes indien, orphique, chinois et gnostique, systèmes que 

la notion de l'Un. Notion relativement raffinée, si bien que 
l'on doit dire, contre un Widengren, que le monisme ou 

n'est pas un phénomène primitif. Parmi les systèmes 
il faut distinguer deux espèces : dans les premiers, le mal est 

conçu exclusivement comme l'agent destructeur du bien 
essentiellement contradictoire puisque le mal y est à la fois 

négatif et (agissant par son pouvoir propre) positif ; dans les seconds 
systèmes dualistes, le mal coïncide avec la matière et le monde 
visible. En notant que les dualismes ont une affinité remarquable 
avec les systèmes à tendance monisto-évolutive, on retrouve le 

des rapports entre Ormazd et le Temps, objet du volume 
Zaman i Ohrmazd ; ou entre Zeus et Ouranos. Problème que le 
chapitre final du livre évoque une dernière fois en le portant à 
un niveau d'abstraction pure, lorsque l'auteur substitue à la notion 
de sacré celles du « supra » et du « prius ». 

Les travaux d'Ugo Bianchi doivent être ajoutés à la brève 
de l'article Dualismus que j'ai récemment publié dans 

le Reallexikon für Antike und Christentum. 

64, Avenue de l'Observatoire, Liège. J. Duchesne-Guillemin. 


	Informations
	Informations sur Jacques Duchesne-Guîllemin
	Cet article cite :
	Pettazzoni R. La figura mostruosa del tempo nella religione mitriaca. In: L'antiquité classique, Tome 18, fasc. 2, 1949. pp. 265-277.


	Pagination
	285
	286
	287
	288
	289
	290
	291
	292
	293
	294
	295


