p e r L'antiquité classique

S B

Explorations dualistes avec Ugo Bianchi
Jacques Duchesne-Guillemin

Citer ce document / Cite this document :

Duchesne-Guillemin Jacques. Explorations dualistes avec Ugo Bianchi. In: L'antiquité classique, Tome 28, fasc. 2, 1959. pp.
285-295;

doi : https://doi.org/10.3406/antiq.1959.3384

https://www.persee.fr/doc/antiq_0770-2817_1959 num_28 2 3384

Fichier pdf généré le 07/09/2018

@ @ creative
commons


https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/antiq
https://www.persee.fr/doc/antiq_0770-2817_1959_num_28_2_3384
https://www.persee.fr/authority/63649
https://doi.org/10.3406/antiq.1959.3384
https://www.persee.fr/doc/antiq_0770-2817_1959_num_28_2_3384

CHRONIQUES — KRONIEKEN

EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI

Le grand dieu de I’Iran, selon la conception orthodoxe, que re-
fletent la plupart des grands textes, est Ahura Mazda (Ormazd),
auquel s’oppose le démon Ahra Mainyu (Ahriman). Cependant,
plusieurs témoignages, indigénes ou étrangers, donnent la primauté
au Temps, Zurvan. Cette discordance pose un probléme qui est
aussi vieux que la philologie iranienne, puisque Anquetil-Duperron
s’en est déja occupé.

De nos jours, toute une série de savants ont mis en évidence
I’importance du mouvement zurvaniste. Plusieurs y ont vu une
religion autonome, née indépendamment du mazdéisme et méme
avant lui et rivalisant ou se combinant avec lui diversement. C’est
contre cette école que M. Ugo Bianchi prend parti en un livre dont
le titre révéle la tendance : Zaman i Ohrmazd, le Temps d’Ohrmazd
(Zaman étant le terme pahlavi qui a le plus souvent remplacé zur-
van pour désigner le temps). Ce titre marque évidemment la subor-
dination du temps a Ormazd, contrairement aux théories tendant
a4 renverser ce rapport.

Les travaux d’Ugo Bianchi suivent une ligne visible, intéressante
a suivre, notamment pour les philologues classiques. Son premier
livre, en effet, était consacré a 1’étude du destin chez les Grecs dans
sa relation avec la volonté divine, et le titre de ce volume, A:é¢
Aloa exprimait la subordination du destin & Zeus, posant ainsi
pour la Gréce le théme dont Zaman i Ohrmazd devait apporter,
quelques années plus tard, une variation iranienne.

Dans le premier livre, Bianchi s’était appliqué a réfuter (p. 95,
n. 3, et p. 117) la doctrine de Nilsson qui croit discerner, dans
les croyances relatives au destin, les traces de deux «systémes»
historiquement distincts, 1’un fond¢ sur I’idée de « force », ’autre sur
la croyance en des dieux personnels. Etudiant ensuite le mythe
des Ouranides, avec le fameux vers d’Hésiode qui parle de la vo-
lonté de Zeus alors que Zeus n’est pas encore né, ni congu, Bianchi
montrait qu’il n’y avait pas de contradiction réelle, la qualité de
dieu supréme étant propre au seul Zeus, Ouranos n’étant que « dieu
premier ». Zeus était passé, comme en témoignait Hésiode, du role
de divinité supréme, originaire et souveraine, pére des hommes et
des dieux, a celui d’ordonnateur, dernier rejeton d’une généalogie
divine, sauvé et nourri par la Terre en un point bien localisé de
la civilisation prégrecque, la Créte (p. 188). Cela n’impliquait pas
qu’Ouranos ait jamais été dieu supréme.

19



286 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Ces considérations pouvaient éclairer la figure de Zurvan, en fai-
sant voir que ses rapports avec Ormazd étaient analogues a ceux
d’Ouranos avec Zeus. Déja dans son premier livre, p. 180 et 218,
Bianchi citait comme paralléle le mythe iranien. La se trouvait le
germe de son nouveau livre, paru cinq ans plus tard (1958).

Dans Pintervalle, 1’auteur avait publié deux articles dans les
vol. 26 (1955) et 27 (1956) des Studi e Materiali di Storia delle Re-
ligioni : Monoteismo e dualismo in Zaratustra e nella tradizione maz-
daica et Dualismo e ¢« Zurvanismo ». Le volume Zaman i Ohrmazd !
développe, commente et compléte ces articles, en tenant compte
notamment d’ouvrages parus depuis, tel le Zurvan de Zaehner, ou
dont l’'importance lui avait d’abord échappé, ainsi le Religionens
Vdrld de Widengren et ses Stand und Aufgaben der Iranischen Reli-
gionsgeschichte, 1956.

Méme quand le texte des articles est repris tel quel, il est sou-
vent enrichi de notes dont 'utilité est manifeste. Par exemple, la
p. 100 du premier article est reprise textuellement p. 86 du livre,
mais la note 2, référence a2 un passage des gathas, est nouvelle,
et elle apporte une précision indispensable, qui permet de discuter.
Il s’agit des deux esprits primordiaux et jumeaux. De qui sont-
ils les fils? Bianchi préfére les laisser sans peére et penser qu’ils
étaient dits jumeaux parce qu’ils s’opposaient 1’un a I’autre de
fagon totale et quasi symétrique. Cette opinion, que le comprends
d’autant mieux pour l’avoir longtemps partagée, évite la difficulté
d’attribuer a Ahura Mazda la paternité de I’Esprit mauvais. Mais
cette interprétation tout abstraite du terme « jumeaux» me parait
aujourd’nui arbitraire, si 1’on songe que les mythes de jumeaux
primordiaux étaient courants dans beaucoup de mythologies et que
par conséqucnt, pour Zarathushtra et pour ses auditeurs, ce terme
ne pouvait guere ne pas évoquer une paternité concréte. La solu-
tion apportée par Zarathushtra au probléme du mal, du libre-arbitre,
de la destinée, semble avoir consisté a décharger Dieu (Ahura Mazda)
de la responsabilité du mal en la concentrant sur le choix libre et
les acteurs exemplaires de ce choix : les deux Esprits. En d’autres
mots, les deux Esprits ont été créés libres et « indifférents » : si 1’un
d’eux est mauvais, c’est en conséquence de son choix. Bianchi
s’inscrivait en faux contre cette theése, p. 100 de l’article, en écri-
vant que les deux Esprits « choisissent conformément a leur nature ».
La note ajoutée, p. 86 du livre, nous dit sur quel texte il fondait
cette assertion: Y. 45. 2. Or, le passage indiqué ne justifie pas
une telle conclusion. Les deux Esprits s’y déclarent différents en
tous points, mais il n’est pas question de choix et il reste permis
de croire que leurs différences sont la conséquence du choix, non
sa cause.

1 Zamdn i Ohrmazd. Lo zoroasirismo nelle sue origine e nella sua essenza.
Turin, Societa Editrice Internazionale, [1958], 1 vol. 14,5 x 21,5 cm, 263 pp.
(STORIA E ScIENza DELLE RELIGIONI). Prix : 800 lires.



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 287

Quoi qu’il en soit de cette solution, il est certain qu’elle ne pou-
vait plus étre valable du jour ot Ahura Mazda, complétement iden-
tifié 4 I’'un des deux Esprits, fut directement opposé a I’autre, Ahri-
man ne pouvant pas provenir d’Ormazd, la question de l’origine
du mal était rouverte. Et c’est alors qu’intervint la solution zur-
vaniste : Ormazd et Ahriman étaient fils jumeaux de Zurvan. Zur-
van avait sacrifié, a I’origine, pour avoir une progéniture, non sans
concevoir un doute sur P’efficacité de son sacrifice : c’est de ce doute
qu’était né Ahriman. '

Bianchi avait déja souligné, dans son second article, p. 130, le
rdole étiologique de I’irruption de Zurvan dans le mazdéisme. Ces
pages sont reprises dans le livre, p. 149 sq., moyennant quelques
remaniements. Puis, en un chapitre enti¢rement neuf (ch. X), on
suit les destinées ultérieures du zurvanisme, surtout a la lumiére
de Shahrastani (auteur arabe du x11¢ siécle) : le zurvanisme se dé-
tache du mazdéisme pour se rapprocher,d’une part, du gnosticisme,
quand on admet que Zurvan est une émanation de la Lumiére, et
d’autre part de la thésosophie, qui voit le mal en Dieu lui-méme.

L’auteur reconnait donc I'indépendance ou autonomie du zurvan-
isme, aprés la période de contamination mazdéo-zurvaniste. Mais
ceci n’affecte en rien la question de I’autonomie initiale du zurva-
nisme, qui reste posée. Dés les premiéres pages de son premier article,
reprises au ch. I du livre, ’auteur se préoccupait de placer cette
question dans le cadre général des rapports entre dualisme et mono-
théisme en Iran. En un développement nouveau, p. 33 a 70 du
livre, il appronfondit d’abord la question du dieu tueur de dragon,
Indra Vrtrahan dans 1’Inde, et du dieu-victoire, Vrthraghna en
Iran 2.

Pour Benveniste-Renou, il y avait a 1I’époque indo-iranienne
un dieu victorieux (*Vrtraghan) et un héros tueur de dragon (In-
dra). L’Iran a gardé le premier, qui n’est devenu tueur de dragon
que par hasard, en Arménie (méme si, comme 1’a montré Menasce,
il est plus tard chargé de vinculer Ahriman) ; et a fait d’Indra un
démon. L’Inde a promu Indra au rang de dieu et ’a revétu des
caractéres de *Vrtraghan, notamment de la capacité de métamor-
phose.

Bianchi montre qu’on n’a pas de raison suffisante de poser en
indo-iranien un dieu *Vrtraghan. Mais sa démonstration est incom-

* P. 33, B. trouve « évidemment exagérée », sans dire pourquoi, la these
selon laquelle Vrtra n’aurait été inventé que comme contre-figure d’un dieu
victorieux. Cette theése, formulée déja par de Harlez, a été citée par GEIGER,
Amesha Spentas, p. 45, avant d’étre reprise avec éclat par Benveniste-Renou
en 1934.

Notons que la graphie Vrthraghna adoptée par Bianchi est cohérente et
représente un progrés certain sur I’hybride Vrfragna de Benveniste, car en
iranien, toute occlusive devant consonne se spirantise.



288 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

pléte : il eiit fallu tenir compte du travail de Charpentier, Kleine
Beitrdge zur indoiran. Muythol., et montrer que, des dix avatars de
ces dieux, pas un seul n’est commun aux deux. La capacité de
transformation, étant banale chez les dieux, ne peut par elle-méme
servir de lien entre Indra et I’hypothétique *Vrtraghan.

Aux ch. II et III, Bianchi s’évertue, avec une subtillité parfois
excessive, notamment quand elle est dirigée contre Dumézil (p. 46),
a éliminer les « concurrents d’Ahura Mazda» (le terme m’est em-
prunté, je crois) ; mais quand il écrit, p. 57, n. 33, que «si la reli-
gion iranienne a connu un étre supréme, celui-ci a été constamment
et par définition Ahura Mazda», il tombe dans la pétition de prin-
cipe. Car si Ahura Mazda est par définition le seul dieu supréme,
la question de savoir si Zurvan 1’a été n’a pas de sens.

Autre pétition de principe (ou la méme) p. 72 et n. 12, quand
on nous dit que la notion d’un accroissement du dieu par 1’action
des fideles est, chez Ahura Mazda, un développement secondaire,
vu que la conception créationniste appartient au mazdéisme depuis
ses plus anciens témoignages, comme il ressort des gathas et des
inscriptions achéménides. En fait, la notion d’accroissement du
dieu est aussi indienne, et sans doute archaique. On n’est pas arrivé
d’un coup et absolument au créationnisme.

Les rapports entre le témoignage d’Hérodote, 1’Avesta et les inscri-
tions achéménides sont, p. 75 sq., étudiés avec finesse et bon sens,
bien que cette question exige de plus amples développements. Si-
gnalons en tout cas que B. opte pour le zoroastrisme de Darius,
conclusion a laquelle sont ariivés, indépendamment, plusieurs autres
savants : Cameron, Ghershevitch et moi-méme. Un consensus serait-
il en passe de s’établir sur ce point? La chose est assez rare, dans
les études iraniennes, pour qu’on la souligne.

Signalons en passant une petite erreur dans la forme grecque de
Vrthraghna: c’est Agrayrvov (avec 7) que porte 1’inscription de
Commageéne. — Sur 1’absence du zurvanisme dans cette inscriptionl
B. aurait pu citer mon Ormazd et Ahriman, 1953, (p. 123), qu’i,
cite souvent.

Les « classiques » seront encore particuliérement intéressés par I’é-
tude que fait B., p. 170 sq., du témoignage d’Hippolyte et, p. 186,
de textes syncrétistes grecs, Philon de Byblos et Plutarque.

Dans les chapitres XI et suivants, aussi nouveaux que le Xe,
Pauteur attaque par des biais neufs la question de l’originalité et
de ’autonomie du zurvanisme. Le chapitre XI est essentiellement
une critique des theses de Widengren (qui reprenait Reitzenstein
et Gotze) sur un panthéisme primitif qu’aurait connu I’Iran a date
ancienne et dont auraient hérité les Grecs. Ce panthéisme se pré-
sente sous plusieurs traits. Plusieurs textes pahlavis donnent le
monde comme congu (littéralement) et enfanté par Ormazd. Bianchi
n’en cite qu'un, p. 196, et en deux traductions différentes, dont
la premiere seule (celle de Bailey) parle du corps d’Ormazd, tandis
que la seconde (Zaehner) parle d’un corps créé par Ormazd pour



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 289

servir d’instrument dans I’ceuvre créatrice. Il n’est pas indispensable
de prendre parti entre ces deux traductions et Bianchi réserve son
jugement, tout en préférant la seconde. Le texte original est ambigu,
imprécis. Mais il faut citer deux autres textes qui ne le sont pas
et que B. est bien excusable d’avoir ignorés. L’un est 1’ouvrage
de Jayhani étudié par Menasce dans le Donum Natalicium Nyberg,
1954, p. 52 : « J’ai créé le monde tout entier de moi-méme : les Ames
des justes, des cheveux de ma téte; les cieux, de mes méninges...
le soleil, de mes yeux, etc». L’autre est le colophon du manuscrit
de I’Avesta Mf 4, analysé par Tavadia, ZDMG 98, p. 312 sq.:
Ormazd, a l’origine, créa de son propre corps les étres spirituels.

Mais Bianchi échappe a ’implication panthéiste de ces textes en
observant, p. 198, que «la personnalité d’Ormazd reste distincte
du monde créé», son corps n’étant pas lui...

Quoi qu’il en soit, il s’agit certainement, pour les auteurs ira-
niens, d’expliquer 1’acte créateur, la formation du monde, et non
pas de justifier un panthéisme moniste ou Dieu soit identique au
monde. La transcendance d’Ormazd a subi une restriction, mais
c’est sous un autre rapport: c’est en vertu de sa solidarité avec
la création bonne, contre la création mauvaise.

Une autre forme hypothétique de panthéisme iranien est celle
qui s’exprime dans I’idée de macrocosme-microcosme. Quoique cette
idée soit fort répandue, de la Gréce a la Chine, B. refuse d’y voir
un patrimoine commun (comme je le proposais dans mon article
Persische Weisheit in griechischem Gewande? de la Harvard Theolo-
gical Review, 1956, p. 122) en disant que ce n’est ni un mythe,
ni une doctrine, mais une simple intuition et qu’elle est sans rap-
port, malgré Rénnow, avec le sacrifice humain.

Des mythes de 1’ceuf primordial, il n’y a rien non plus a tirer,
car il s’agit toujours, en Iran, d’un ceuf cosmologique (expliquant
la forme du monde) et non cosmogonique (expliquant sa naissance).

Du texte de Plutarque, enfin, sur le dieu qui s’est augmenté trois
fois lui-méme, il ne faut pas davantage, selon I’intéressante discus-
sion de B., p. 212 sq., conclure a4 une vision panthéiste. Car le dieu
ne s’identifie pas avec I’espace qu’il détermine.

Dans le méme ordre d’idées, B. montre qu’Ormazd n’est jamais
une doy7n. Puis il critique, p. 217, la conception du « Sauveur sauvé »
de Reitzenstein en faisant voir qu’elle est inconnue de 1’Iran non-
gnostique. Ceci I’améne a réfuter Widengren, qui a cru trouver
en Iran et dans I’Inde I’arriére-plan du gnosticisme, Der Iranische
Hintergrund der Gnosis, ZRGG 1952, p, 97 sq. Signalons une cri-
tique parallele de son article, par A. Closs, dans la Festschrift J.
F. Schiitz, 1954 : Die Gnoslische Erlésungsidee und Zarathustra.

L’auteur termine ce chapitre en soulignant les points communs
entrc mazdéisme et manichéisme (contre le christianisme), spécia-
lement la notion cosmologique du mal.

Le chapitre XII propose une analyse comparative du mythe de
Zurvan a la lumiére de I’ethnographie, chapitre qu’allait développer



290 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

I’auteur en un troisiéme livre, I! Dualismo Religioso, 1958, dont
il sera question plus loin.

C’est, au contraire, au volume précédent, A:os aloa, que nous
reporte le chapitre XIII, avec la comparaison typologique qu’il
institue entre Zurvan et Ouranos, sous une forme plus développée
que la premiere fois. On y voit apparaitre 1’anal ogie (relative)
de la fonction théogonique d’Ouranos et de Zurvan et comment,
aussi, Zeus et Ormazd s’insérent de fagon analogue en une lignée
théogonique (p. 242).

L’auteur aurait pu conclure 13, et nous allons conclure apreés lui,
mais non sans avoir briévement commenté un dernier chapitre, un
peu a part,ou il essaie de montrer — comme il 1’a fait p. 165 pour
I’Ulemai Islam — que le Méno(k) i Xrat? est entiérement mazdéen
orthodoxe, sans rien d’hérésies zurvanistes. On y lit au ch. 12 que
dans la création initiale le sort du monde matériel était aussi jus-
tement distribué que celui du monde spirituel, mais que ’interven-
tion d’Ahriman a troublé cet ordre. Fort bien. Mais au ch. 27:
« Toutes les affaires du monde matériel sont mises en mouvement
par la Prédestination, le Moment et la Décision définitive, attributs
essentiels de Zurvan». Ce texte semble quelque peu embarrasser
Bianchi. Il y aurait eu intérét a tenir compte de la distinction géfi(k)
pa baxi, méné(k) pa kunisn «le matériel selon le sort, le spirituel
selon Pl’effort », formule par laquelle les mazdéens pensaicnt conci-
lier liberté et destinée et échapper au scandale du malheur des jus-
tes. J’ai essayé ailleurs* de comparer cette formule aux doctrines
grecques de la heimarmené et de la transcendance de I’ame.

Mais il est temps d’apprécier la thése générale du livre. L’auteur,
nous l’avons dit, nie 'existence d’une religion zurvaniste antérieure
au mazdéisme. La tendance zurvaniste, selon lui, constitue un dé-
veloppement interne du mazdéisme encore que des influences exté-
rieures mésopotamienne et grecque aient pu contribuer a cette modi-
fication : la premiére par ’astrologie, la seconde par ’idée du temps
ou de I’espace comme doxn (p. 162 et 163). On doit méme (p. 239)
en reconnaitre une troisiéme dans deux détails du mythe : la créa-
tion d’Ormazd est d’abord sans lumiére, c¢’est Ahriman qui détient
le secret de produire celle-ci et Ormazd n’y réussit que quand il a
eu communication de ce secret. Il y parvient de fagon plus ou moins
déteurnde, et ceci représente une variante du mythe de la conquéte
de la lumiére, connu de mainte cosmogonie. Il en est de méme de
la conquéte de I’eau, d’abord absorbée et retenue par la grenouille,
créature d’Ahriman. (Ceci rappclle ’exploit du dieu tueur de dra-
gon). Ces deux motifs appellent une étude ethnologique, dont s’oc-
cupe le volume suivant de I’auteur : Il Dualismo religioso.

3 C’est a tort, semble-til, que B. adopte la lecture Méndké Xrat proposée
par Nyberg, alors que Bailey, suivi par Menasce, J A, 1943-1945, p. 338, a donné
de bonnes raisons de revenir a la lecturc traditionnelle de ce titre.

¢ Au cours d’un article destiné aux Mélanges Dumézil.



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 291

On voit donc que la part des éléments non-mazdéens dans le
mouvement zurvaniste est considérable. Mais il faut aller plus loin.
Depuis la publication des ouvrages de Bianchi ici recensés, une
piece nouvelle a été versée au dossier du zurvanisme : c¢’est la plaque
du Luristan, conservée a Cincinnati, dans I’interprétation qu’en a
donnée R. Ghirshman, Artibus Asiae, 1958, p. 37 sq.: Le Dieu
Zurvan sur les bronzes du Luristan. Un personnage ailé, pourvu, a
la place du ventre, d’une seconde téte, féminine, est flanqué de
trois séries de personnages, respectivement enfants, adultes et vieil-
lards, portant chacun une palme. Des épaules du personnage cen-
tral émergent, en buste, deux enfants ou adultes, identiques, qui
s’emparent d’une palme que leur présente respectivement l’'un des
vieillards.

Tout n’est pas clair dans cette scéne. On ne voit pas immédia-
tement, par exemple, ce que signifient les oreilles d’animal dont
s’orne la téte des enfants, des adultes et des « jumeaux». D’autre
part, Ghirshman commet probablement un anachronisme en iden-
tifiant les « jumeaux » a4 Ormazd et 4 Ahriman. Ahura Mazda ne
s’est pas tout de suite confondu avec son Bon Esprit — on 1’a rap-
pelé ci-dessus. Peut-étre Ahura Mazda n’existait-il méme pas en-
core, a I’époque de la plaque (8¢-7¢ s.); ni les deux Esprits. Ce
qui existait --la plaque semble le prouver, et c’est ce qui est impor-
tant-- c’est un dieu-Temps (androgyne ailé et accompagné des trois
ages de I’homme) pére (et meére) de deux jumeaux, lesquels s’em-
parent d’insignes de souveraineté. Autrement dit, le mythe de Zur-
van et des jumeaux parait attesté anciennement, indépendamment du
mazdéisme.

Est-ce a dire qu’on puisse parler d’une religion zurvaniste auto-
nome, en opposition directe a la thése de Bianchi? Non, car rien
ne prouve que Zurvan, dieu initial, soit aussi le dieu supréme. La
distinction qu’a bien établie Bianchi lui sera utile : Zurvan est com-
parable & Ouranos, non a Zeus. Ce qui sauve la thése.

*
* %

Cette figure, si importante, du dieu initial, ou premier, ou pre-
mier-né, a fait ’objet d’une étude spéciale de Bianchi, parue dans
les SMSR, 1957, p. 115 sq.,: Prologonos, aspetti dell’idea di Dio
nelle religioni esoteriche dell’antichita. 11 y est question d’abord
du léontocéphale mithriaque, auquel une étude avait été consacrée
par Pettazzoni dans 1’Antiquité classique de 1949, p. 277 sq.: La
figura mostruosa del Tempo nella religione mifriaca. J’avais essayé
de montrer, dans un article de Numen, 1955, p. 191 sq., Ahriman
el le dieu supréme dans les mystéres de Mithra, que, contrairement
a 'opinion généralement admise, et suivie notamment par Cumont,
le léontocéphale n’était pas le dieu supréme. C’était le Temps,
mais non le Temps infini ; c’était le Temps sous sa forme subalterne,
appelée en Iran « a lalonguedomin ation » ; et ¢’était aussi Ahriman,



292 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

Bianchi accepte ma thése, et I’appuie d’un argument de plus:
une inscription de Rome (Vermaseren 222) parle d’un signum Ari-
manium. « Non si vede, commente B., a quale altro signum possa
appropriarsi la menzione, se non al leontocefalo ».

Reste le Temps: comment Ahriman, identifié au Temps, a-t-il
pris la figure que nous lui voyons? B., sur la base des textes grecs,
et notamment de Philon de Byblos, donne les raisons de penser
que « les Maguséens » (les Mages non seulement « hellénisés », mais
encore teintés d’abord de pensée égyptienne et sémitique) ont dirigé
une spéculation sur le temps, peut-étre déja existante dans leur
préhistoire iranienne, sur les voies de la penseé égypto-phénicienne
et non seulement astrologico-chaldéenne). » (p. 123).

Quel est alors le dieu supréme? La place reste libre. J’ai pro-
posé, a la suite d’une visite au Mithréum de Santa Prisca, la candi-
dature d’Oceanus-Caelus, qui y occupe la place d’honneur. Mais
n’oublions pas que le Temps, sous sa forme supériere de Temps
Infini, reste disponible.

J’ai pensé un moment, devant le Mithréum de Dura, conservé
a Yale, au dieu barbu qui, sur le relief principal de ce temple, do-
mine Mithra tuant le taureau. Mais ce dieu (Saturne-Serapis selon
Vermaseren, p. 46) est lui-méme dominé par le zodiaque, ce qui
n’est pas une position de dieu supréme. De plus, A. D. Nock, dans
son compte rendu du Corpus de Vermaseren, Gnomon, 1958, p. 292,
attire mon attention sur le Mithréum Barberini (390), ou, a la place
méme qu’occupe le dieu barbu a Dura, figure le léontocéphale.
Ceci nous permet d’écrire I’équation Ahriman-Chronos-(Kronos)Sa-
turne, mais laisse encore vacant le poste de dieu supréme, au dela
du ciel et du zodiaque.

Car le grand dieu du mithraisme est en dehors du monde : le mi-
thraisme s’apparente au gnosticisme, comme le montre B. p. 127
sq. de son article (d’aprés Celse, cité par Origeéne, Contra Celsum,
VI, 22).

*
* %

Dans son troisiéme livre, I! Dualismo religioso, Saggio storico
ed etnologico 5, I’auteur, obéissant 4 des exigences qui s’étaient fait
sentir plusieurs fois au cours de sa recherche, élargit son enquéte
dualiste aux wvastes horizons de I’ethnologie.

Dans une premiére partie, il passe en revue les dualismes « his-
toriques » (grecs et iraniens), dont il étudiera dans la seconde les
connexions « ethnologiques ».

La gnose ne lui apparait pas comme une «religion mondiale »,
mais au contraire comme un mouvement essentiellement parasitaire,
qui a toujours besoin d’une religion proprement dite a laquelle

5 Rome, Bretschneider, 1958. 1 vol. 17,5 x 25 cm, 215 pp.



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 293

s’appuyer. Ce qui ne veut pas dire que le mouvement n’ait pas
son unité. Celle-ci se définit dés ’orphisme. Ici, I’auteur utilise
un compte rendu qu’il a consacré dans les SMSR, 1957, p. 151 s. au
livre de Moulinier, Orphée et I’Orphisme a Uépoque tlassique, 1955.

Voici comment il caractérise 1’orphisme : une « inspiration» de
pensée et de pratique religieuse a laquelle appartiennent une litté-
rature propre, ’insistance sur le concept de pureté, les procédés
cathartiques et libérateurs, avec implications anthroposophiques,
théosophiques et cosmogoniques ; et encore: une tendance mytho-
poétique débridée, une conception pessimiste de 1'histoire, I’ésoté-
risme, le dualisme antithétique esprit-corps avec la notion du corps-
prison, parfois I’ascétisme de type dualiste, la réincarnation, le con-
cept de la parenté commune avec les dieux, la notion de la divinité
comme dgoy7, une tendance potentielle au monisme, etc. (p. 18 sq.).

Plus généralement, le dualisme gnostique se définit par la notion
d’une dualité inconciliable et radicale au plus intime de la nature
humaine et la notion que la présence et la souveraineté de Dieu
ne sont pas universelles. Par rapport a ce schéma, le mazdéisme
ne représente qu’une déviation particuliére.

Le probléme que pose la diffusion du dualisme a travers le con-
tinent eurasiatique et presque dans le monde entier est d’un type
bien connu : les traits dualistes que 1’on constate ¢a et 14, chez di-
vers peuples, sont-ils les traces d’emprunts aux dualismes gréco-
iraniens, ou au contraire forment-ils le fonds commun, I’humus sur
lequel ont germé les dualismes historiques?

Il faut d’abord circonscrire I’aire des dualismes historiques, 2
commencer par I’Iran dans ce qu’il a de non-mazdéen (au moins
quant a ’origine). On retrouve ici les traits mythiques de la con-
quéte de la lumiére et de la conquéte de I’eau, dont il a été ques-
tion au ch. XII de Zaman i Ohrmazd. S’ajoutent: le contrat ou
pacte entre la divinité et le malin, le culte apotropaique de celui-
ci et enfin I’exposition des cadavres.

Hors d’Iran, le dualisme « classique » est représenté par le bogo-
milisme et ses suites, les sectes russes du Raskol, etc., ainsi que
par le mouvement sabbataiste au sein du judaisme polonais des
17¢ et 18e s.

L’orphisme a des connexions en Thrace. Enfin, un dualisme de
méme type est la religion des Yezidis.

Tels sont les dualismes « historiques », & propos desquels la ques-
tion se pose : sont-il cause ou effet des dualismes « ethnologiques»?
Pour étudier ceux-ci, B. commence son enquéte par les peuples
les plus éloignés de cette aire historique, parce que la distance les
rend les moins suspects d’emprunt a cette aire. Ce sont d’abord
les paléosibériens, ou se trouve constamment la figure du Corbeau,
collaborateur ou rectificateur de I’ceuvre du dieu créateur. Puis
vient ’Amérique septentrionale, en lajuelle B. déclare reconnaitre
une autre ¢ terre classique » du dualisme, avec la figure du Coyote



294 J. DUCHESNE-GUILLEMIN

dont on peut voir qu’elle ne différe pas essentiellement de celle
du « démiurge-truqueur » qu’est le Corbeau des paléo-sibériens.

Assuré maintenant de I’indépendance de ces dualismes par rapport
aux dualisme historiques, I’auteur revient sur ses pas, vers le monde
iranien et occidental. Il passe par les Ainus et les Samoyédes, puis
par les tribus mongoles et turques.

Il peut alors conclure, p. 199, a l’existence de manifestations
dualistes sur le plan des croyances, des mythes, du culte, qui ne
peuvent passer pour avoir subi I’influence des formes classiques du
dualisme « cultivé» de I’Iran et de la gnose.

Ces manifestations dualistes ont pour essence l’opposition entre
un démiurge-rival et un « créateur de base» qui ne revendique pas
pour lui-méme une créativité universelle, ni une souveraineté uni-
verselle : ce qui a généralement pour corollaire un certain culte
de ce démiurge-rival — depuis les dédicaces 4 Ahriman jusqu’aux mes-
ses noires.

Sur ce fond dualiste, I’originalité zoroastrienne apparait : le culte
des démons, pour Zoroastre, loin de les apaiser, les renforce.

En des notes, aux derniéres pages de son livre, B. discute les
idées de trois auteurs. Il cite d’abord I’'une des deux théses de Si-
mone Petrement, Le dualisme dans Ihistoire de la philosophie et
des religions, 1946 : on regrette qu’il n’ait pas, dans sa vaste en-
quéte, rencontré 1’autre : Le dualisme chez Plalton, les gnostiques et
les manichéens, 1947.

Il signale ensuite la théorie d’Alf6ldi, souvent indiquée mais jamais
développée, sur une prétendue connexion de la légende romaine
des deux jumeaux (et de la louve) et de « 'organisation double de
la Rome primitive» avec un fonds commun des peuples pasteurs
eurasiatiques (c’est-a dire turcs, mais d’abord iraniens) chez les-
quels le dualisme aurait aussi des aspects socio-politiques.

Il refuse enfin la relation postulée par Jensen, Wythes et culles
chez les peuples primitifs, 1954, entre un couple créateur-rival et
une pensée par formes binaires.

*
* *

Ugo Bianchi a encore publié un volume. Il n’avait cessé d’élar-
gir son champ, pour creuser toujours avantage le probléeme qui
s’était d’abord présenté a lui chez les Grecs dans les couples destin-
volonté divine et dieu initial-dieu supréme, en éclairant la Gréce
par I'Iran et ’une et Iautre par les « primitifs». Il compléte son
étude dans le sens de la généralité, en encadrant ce probléme dans
un ensemble de problémes que pose I’histoire des religions. Ce n’est
qu’un petit livre, 152 pages de petit format, mais intelligent et in-
formé comme les autres : Problemi di storia delle religioni, Roma,
Studium, 1958.

L’auteur y prend ses distances par rapport a des théories a la
mode comme celle du «sacré» de Rudolf Otto ou la phénoméno-



EXPLORATIONS DUALISTES AVEC UGO BIANCHI 295

logie a tendance romantico-protestante de Van der Leeuw. Puis,
la partie la plus importante de ’ouvrage est consacrée a classer
les religions sous divers chefs: I. Religions ethniques et religions
fondées ; religions du livre ; cultes prophétiques. II. Religions nati-
onales, cosmopolites et universelles ; cultes & mysteres : nous retrou-
vons ici le mithraisme, dont le caractére syncrétique est souligné, et la
gnose avec sesorigines orphiques. III. Cultes fétichistes, animistes, ani-
matistes ; religions monothéistes et polythéistes ; religions paiennes.
IV. Systémes religieux théisto-créationnistes et monisto-évolutifs ;
systémes dualistes. Ce dernier chapitre donne I’occasion de regrouper
les idées étudiées dans les trois volumes précédents. On y voit
le dieu créateur s’opposer au dieu- doy7n, et la notion d’ordre uni-
versel s’attacher au premier plutét qu’au second, ainsi en Iran,
dans I’Inde et en Gréce. Le second, au contraire, caractérise les
monismes indien, orphique, chinois et gnostique, systémes que do-
mine la notion de I’Un. Notion relativement raffinée, si bien que
Pon doit dire, contre un Widengren, que le monisme ou panthéis-
me n’est pas un phénoméne primitif. Parmi les systémes dua-
listes, il faut distinguer deux espéces : dans les premiers, le mal est
concu exclusivement comme l’agent destructeur du bien concep-
tion essentiellement contradictoire puisque le mal y est a la fois
négatif et (agissant par son pouvoir propre) positif ; dans les seconds
systémes dualistes, le mal coincide avec la matiére et le monde
visible. En notant que les dualismes ont une affinité remarquable
avec les systémes a tendance monisto-évolutive, on retrouve le pro-
bléme des rapports entre Ormazd et le Temps, objet du volume
Zaman i Ohrmazd; ou entre Zeus et Ouranos. Probléme que le
chapitre final du livre évoque une derniére fois en le portant a
un niveau d’abstraction pure, lorsque ’auteur substitue a la notion
de sacré celles du «supra» et du « prius».

%*
* ¥

Les travaux d’Ugo Bianchi doivent étre ajoutés a la bréve bi-
bliographie de I’article Dualismus que j’ai récemment publié dans
le Reallexikon fiir Antike und Christentum.

54, Avenue de I’Observatoire, Liége. J. DUCHESNE-GUILLEMIN.



	Informations
	Informations sur Jacques Duchesne-Guîllemin
	Cet article cite :
	Pettazzoni R. La figura mostruosa del tempo nella religione mitriaca. In: L'antiquité classique, Tome 18, fasc. 2, 1949. pp. 265-277.


	Pagination
	285
	286
	287
	288
	289
	290
	291
	292
	293
	294
	295


