Matiere, mal et indétermination chez Plotin

Séminaire d’ontologie du 24 octobre 2025 (Corentin Tresnie)

Texte1l:
"Emerta 8¢ kol TO Aoywopevov el
BAamtotto, Opdv  KWAUETAL Kal TOIG

nabeot kal T® émokoteloBal tfj UAn kat
npog VANV veveukéval kat GAwg ol mpog
oUaiav, GAA TtpdC yéveatv Opdv, AC apxn
f UANG dUGLS olTwG 0Uoa Kok WG KAl TO
pAnw év aotij, povov 8¢ BAEYav Elg
avtiv, AvarupmAdvol Kakod €auTig.
"Apotpog yap mavteAds oloa dyabod kai
otépnolg toutou Kal dkpatog EAAewpLg
€fopolol €autfi mdv 6 T Gv aUTHg
npoosddntat onwoodv. H pév olv tedeia
Kal pog volv vevouoa Yuyn det kabapa
kal UAnv améotparmrtal kat o &dpLotov
dmav Kol TO GUETPOV Kal Kakov olte 0pd
olte mehNdler kabapd o0V  pével
oploBeioa v mavteA®s. H 6¢ pr peivaoa
to0to, AA\' €€ aUtiig mpoeABolica T un
tehelw PndE MPwTw olov ivSoApa ékeivng
™  EéMelppott  kaBooov  évélmev
aoplotiag mMAnpwOeloa okOtog Opd Kol
€xeL 1dn UAnv BA€mouoa €ig 6 un BAémel,
w¢ Aeyopeba Opdv kal tO okotog. (I, 8
[51], 4, 17-32)

Texte 2 :

‘Ot pév o0V 6l Tl TOIC OWHACLY
Umokeipevov elval dAo v map' avtd,
te €i¢ GMnAa petafolr) t@v otoxeiwv
dnhol. OU vyap mavteAng  tod
petaBalovtog 1 $Bopd f Eotal TG
oloia gi¢ T pf 6v dmolopévn oUS' ad
TO yevopevov €k To0 mavteA®g ury 6vtog
el TO Ov €AnAuBev, aAN'éctv €ldoug
petaBoAn &€ eiboug €tépou. Mével 6¢ 10
Se€duevov TO €160C TOU yeVOpEVOU Kol
anoParov Bdtepov. Todto e olv SnAot
Kal 6Awg ) ¢Bopd cuvBEtou yap: el &€
tolto, £€ UANG kal €idoug €kaotov. “H te
émaywyn Hoaptupel O $Bslpduevov
oUvBetov Sewkvioa kai i avaiuolg 6¢
olov €l f GLAN €ig TOV Xpucoy, 6 6&
Xpuoog ei¢ UOwp, kal tO UVOwp &€
¢Oelpopevov 1O AvdAoyov  Amoutel.
Avdykn 8¢ t& otolxeio f €180¢ gval A
UAnv mpwtnv A €€ UANg kal €idoug. AAN'
€160 P&V oUY 0LV Te” IR yap &veu DANG
€v Oykw Kkal peyEéBey;, AAN' oUSE UAn n
npwtn’ ¢pBeipetal yap. EE UAng dpa katl
€ldoug. Kal 0 pév €160C KATd TO TOLOV
kat t™v popdrv, n 8¢ Katd TO
Umokeipevov adplotov, &t pf gidog. (Il, 4
[12], 6, 2-19)

Lorsque la partie raisonnante de I'dme est corrompue, elle est
empéchée de voir par les affections et par 'ombre que porte la
matiére ; c’est-a-dire par son regard tourné vers la matiere et pas
du tout vers I'étre, mais vers le devenir, dont le principe est la
nature de la matiére, qui est si mauvaise qu’elle emplit de son mal
ce qui nest méme pas en elle, mais y regarde seulement. Car
comme elle n’a aucune part au bien, elle est privation de celui-ci et
pur manque, elle rend semblable a elle tout ce qui la touche de
guelque maniére. Dés lors, I'dme accomplie qui regarde vers
I'Intelligence est toujours pure, elle se détourne de la matiere, elle
ne voit ni n"approche d’aucune indétermination ou démesure, mais
reste pure car elle est tout a fait délimitée par I'Intelligence. Or
I’ame qui ne reste pas ainsi, mais s’avance hors d’elle-méme vers ce
qui n’est pas accompli ni premier, étant par son manque comme un
reflet de l'autre ame, cette dme s’emplit d’indétermination en
raison de son manque, elle voit I'obscurité et posséde la matiere, et
déja elle voit la matiére sans la voir, a la maniére dont on dit qu’on
« voit » I'obscurité.

La transformation des éléments les uns dans les autres montre qu’il
doit y avoir un substrat pour les corps, qui soit autre qu’eux et a c6té
d’eux. En effet, la destruction de ce qui change n’est pas absolue :
une partie de I'étre se perdrait sinon dans le non-étre. A l'inverse, ce
qui nait ne vient pas absolument du non-étre vers I'étre, mais est
transformation d’'une forme en une autre. Or, ce qui recoit la forme
de ce qui nait et abandonne l'autre, cela demeure. La destruction le
montre aussi pleinement, car elle porte sur un composé. Si tel est le
cas, chaque chose est faite de matiere et de forme. L’induction
prouve aussi que ce qui est détruit est composé, de méme que
I’analyse : par exemple, un plat se détruit en or, I'or en eau, et I'eau
retourne a quelque chose d’analogue. Il est d’ailleurs nécessaire que
les éléments soient ou forme, ou matiére, ou composé des deux. Or
ils ne peuvent étre pure forme (car, sans matiére, comment auraient-
ils volume et grandeur?), ni matiere premiére (car ils sont
destructibles). lls sont donc un composé des deux : forme pour leur
qualité et leur figure; matiere pour leur substrat, qui est
indéterminé, puisqu’il n’est pas forme.

10

15

10

15



Texte 3 :

Tic obv / pio abtn kai cuvexng kai
dmotog Aeyopévn; Kat 6tL p&v pn odua,
einep amowog, 6fjdov' f moildTtnTa £EeL
Aéyovteg 8¢ MAVIWY 0TV €vaL TGOV
aiodnTt@v kat ol Tw®v pév UAnv, mpog
&Ma 8¢ €l60c oloay — Olov TOV TAOV
UANV T® Kepapevovtl, AMA®G 6€ oux UAnV
— oUu 6n oUtwg, G&MA Tmpog mAvia
Aéyovteg, oUSEV v aUTH TPOOATTOLUEY
T avtiig ¢pvoel, doa éni tolg aiobntolg
opdrtat. Ei &n tolto, mpdg Talg GAAaLG
noldTNowY, olov XpWHAoL Kol Beppdtnot
kat Puxpotnow, oU6E 1o koDdov oVSE T
Bdpog, ol mMukvVOV, oL apatdv, AAN' oude
oxfina. O0 toivuv o08¢ péyeBog GANo
yap 1O peyEBeL, GANO TO pepeyeOUOUEVW
giva, &Aoo TO oxjuot, GMo T
€oxnUatiopévw. [...] “Emelol toivuv TO
€160¢ aUTH Mavta Em'alThv dépov: TO 8¢
€160¢ MAv Kal péyebog Exel kal omdoov
&v [ uetd T00 Adyou kai urd Toutou. (Il
4[12), 8, 1-13 et 23-25)

Texte 4 :

Ti oOv vorjow &uéyeBeg év UAn; Ti &
vonjoelg Gmowov onwoolv; Kai tig n
vonolg kat tfg Siavoiag r €mBoAn; "H
aoplotior €l yap T@ Opoiw TO OpoLov, Kot
6 doplotw TO AdpLoTOV. AdYOG PV OOV
yévoLuto Gv mepl to0 AopioTOU WPLOUEVOG,
n 8¢ mpog avtd €mBoAn daoplotog. Ei
8'ékaotov AOyw Kal VONOEL YWWOKETAL,
€vtalifa 6¢ O pév Aoyog Aéyel, & 6 Aéyel
Tept AUTAS, N 6& Pouhopévn gvat vonoLg
00 vonatg, &M\’ olov dvola, pAlov véBov
av €ln 1 ¢davracpa autig kai ol
yviolov, ék Batépou oUk AAnBolc kal
HeTd tol £tépou Adyou ouykeipevov. Kai
taxa €i¢ to0to BAEénwv 6 MAdtwyv voBw
Aoylop® eine AnmtAv eval Ti¢ odv A
doptotia  thg YuxAg Apa  TOavIEAAS
dyvola w¢ amouoia;"H év katadpdoel Twi
1 &dpotov, Kol olov OdPBoAUGD TO
okoto¢ UAn  6v  moavtog  dopdtou
Xpwpatog, oltwg¢ o0v  kat  Quxh
adelodoa doa €mi TolC aioBnToic olov
dQO¢ O Aoutdov oUkéTL €xouoa Opioatl
opololtal tfj OYPeL Tfj €v oKOTW TAUTOV
TIWC YWOpEVN TOTE T & olov Opd. Ap' o0V
0pd; "H oltw¢ w¢ doxnuooluvnV Kal wg
dxpotav Kal wg GAOUMEG Kal TPOCETL 6&
w¢ oUK £&xov péyeBog el 8¢ un,
eidomonoeL f6n. (11, 4 [12], 10, 1-20)

Quelle est donc cette matiere qu’on dit unique, continue et sans
qualité ? Si elle est sans qualité, il est évident qu’elle n’est pas un
corps, sinon elle en aurait une. Et puisqu’on dit qu’elle est matiere
de tous les sensibles et non de certains seulement alors qu’elle
serait forme pour d’autres (comme l'argile est matiere pour le
potier mais non dans I'absolu), nous n’attachons a sa nature rien
de ce qu’on voit chez les sensibles. Si tel est le cas, outre les autres
qualités comme la couleur, la chaleur ou la froideur, elle n’aura ni
légereté ni lourdeur, ni densité ni rareté : elle n’a pas de figure.
Elle n’a pas non plus de grandeur, car la grandeur est une chose, le
fait d’en recevoir une en est une autre ; la figure est une chose, le
fait d’en recevoir une en est une autre. [...] Dés lors, c’est la forme
qui s’y applique qui lui apporte tout : la forme comprend toute
grandeur et tout ce qui s’Taccompagne d’une raison ou en découle.

— Quelle absence de grandeur puis-je penser dans la matiére ?
— Quelle absence de qualité peux-tu penser tout court ? Et quelle
en est la pensée ou la saisie discursive ? Une indétermination. Car
puisqu’on connait le semblable par le semblable, on connait
I'indéterminé par I'indéterminé. Un raisonnement déterminé peut
certes se produire au sujet de lI'indéterminé, mais sa saisie sera
indéterminée. Méme si chaque chose est connue par le
raisonnement et la pensée, dans ce cas le raisonnement dit bien
qguelque chose sur la matiere, mais sa pensée veut n’étre pas
pensée, mais comme une sottise, ou plutét ce serait une
représentation hybride et illégitime de la matiere, composée de
fausseté associée a un raisonnement. Peut-étre est-ce pour cela
gue Platon dit qu’elle est saisie par un raisonnement batard. — Et
gu’est donc cette indétermination de I'dme ? Une ignorance
compléte au sens d’une absence ? — C'est au sein d’une certaine
affirmation qu’il y a indétermination : comme I'obscurité est pour
I’ceil une matiere sans couleur visible, ainsi 'ame, ayant retranché
tout ce qui est comme une lumiere sur les sensibles et ne pouvant
déterminer ce qui reste, s’assimile a une vision dans I'obscurité ;
elle devient en quelque sorte comme ce qu’elle voit. — Voit-elle
donc ? — Elle voit comme une absence de figure, de couleur, de
lumiere et méme de grandeur : si pas, elle attribuerait déja une
forme.

10

10

15

20



Texte 5 :

AN
Umoketpévny i T £t T VAN €ival Aeyoueva,
¢€ Qv T Te PN elval alThy Kat Tt ThHg UANG

émavitéov €ni te TV UAnv TV

anaBéc  yvwoBrcetol Eott  piv  olv
aowpartog, éneinep tO owua Uotepov Kal
oUvBetov kal autn et GANou TolEl olua.
OUtw yap t00 O6VOpaTOG TETUXNKE TOoU aUTOU
KATd TO AoWHATOV, OTL EKATEPOV TO TE OV I TE
UAn Etepa ThV owpdtwy. OUte 68 Puyr oloa
olte volic olte {wh olte €i60g olTe Adyog
oUte Mépag — anelpia yap — olte SUvapLg — ti
yap Kai motel; — dAa talta Unepeknecoloa
navta oUude TV Tol Gvtog mpoonyopiav
0pBig v &€xolto, pun 6v &' av elkotwg
Aéyotto, kal oUx womep kivnowg un 6v A
otaotg un 6v, AA\' aAnBw®g un 6v, eibwlov
Kal ¢pavraopa éykou Kai UMooTdoews EdeaLg
Kal £0TNKOG OUK €V OTAOEL Kal adpatov Kab'
auto kol ¢elyov O Bouldpevov iSelv, katl
dtav T ui 6n yyvouevov, dtevicavtt §& ovx
opwpevov, kol T évavtio del éd' €autol
bavtaldpevoy, Hikpdy Kai péya Kai ATTov Kol
paAov, ENeOV Te kal Umepéxov, gldwAov
oU pévov 008" ab ¢evyewv Suvdpevov' oUE
yap oU6€ Tolto loxUel dte pry loxLv mapd vod
AoBov, AN év éNelgel ol 6vtog mavtog
yevopevov. A0 mav 6 Av €mayyéAntot
Pevdetal, kGv péya davtaodi, Hkpov ot
k& pdAov, ATIOV £0TL, Kal T dv altod év
bavtdoeL oK &V £0TL, olov maiyviov delyov:
60ev kal ta €v avt® €yyiyvecBal Sokolvta
naiyvia, €ldwla €v elbwAw Aatexvdg wg €v
KaTomtpw TO AMNaxol iSpupévov AaMayol
davralopevov' kal TUUMAGUEVOV, WG SOKEL,
Kal €xov o08&v kal Sokolv ta mavra. Ta &
eloldvta kail €§L0vta TV Gvtwy ppApata Kot
eldwha €ic €ldwlov dapopdov kat S TO
Guopdov authg évopwpeva TOLETY HEV SOKET
€lg aUTnV, ToLel 6¢ 0UGEV" Apevnvd yap Kal
AaoBevij kal avtepeldov ouk €xovta’ AAN' oU6E
gKelvng £xouong Sielow ol Tépvovta olov 8L
U6atog A €l TI§ &v TQ) Aeyopévw Kevd popdag
olov eionéprod. (Ill, 6 [26], 7, 1-33)

Il faut revenir a la matiere comme substrat de ce qu’on dit s’y
trouver ; on connaitra par la le non-étre et I'impassibilité de la
matiere. Elle est incorporelle, puisque le corps est postérieur et
composé : elle le produit avec I'aide d’autre chose. Elle se
trouve ainsi avoir le méme nom que les incorporels, car I'étre et
la matiére sont chacun autre chose que les corps. Mais elle
n’est ni ame, ni Intelligence, ni vie, ni forme, ni raison, ni limite
(elle est illimitation) ni puissance (car que produit-elle ?), or
faute de tout cela, elle ne peut légitimement étre appelée étre,
mais on la dirait plutdt non-étre, et pas au sens ou le
mouvement n’est pas repos, mais non-étre véritable, reflet et
fantdme d’une épaisseur : un désir d’existence. Elle repose sans
étre en repos, invisible en elle-méme, échappant a qui veut la
voir, elle survient quand on ne la regarde pas, quand on la
scrute on ne la voit pas, elle fait paraitre sur elle les contraires :
le petit, le grand, le moins, le plus, le défaut, I'exces ; reflet
fugace qui ne peut disparaitre, faute de puiser de la force
aupres de l'Intelligence, car elle se trouve en défaut de tout
étre. Elle trompe en tout ce qu’elle annonce: quand on
I'imagine grande ou grandir, elle est petite ou diminue, et son
étre imaginaire n’est pas, comme un jeu qui nous échappe. Les
jeux qui semblent s’y produire sont des reflets dans un reflet,
tout comme, dans un miroir, ce qui apparait a un endroit
semble se trouver ailleurs ; le miroir semble rempli, il n’a rien et
semble tout avoir. Ce sont des imitations d’étres qui y entrent
et en sortent, des reflets dans un reflet informe : comme elle
est informe, ce qui s’y voit semble y produire des choses, mais
n‘en produit aucune, car elles sont fugaces, faibles et sans
consistance. Comme la matiere n’en a pas non plus, elles la
traversent sans la marquer, comme si elles plongeaient dans
I’eau ou imprimaient des formes dans un espace vide.

10

15

20

25

30



Texte 6 :

Ap'  olv kol Kakdy 1 UAn
petahauBdvouca ayabol; "H &
To0T0, &TL £5€1BN° 0V yap elxe. Kol yop
0 pév av déntai twog, to &' £xn, LEoov
av {owg yiyvotto ayabod kai kakol, €i
iodoL twg ém' Gudw: 6 &' Gv undev €xn
dte év mevig 6v, pdMov 8¢ mevia Ov,
Qvdykn Kakov elvat. O0 yap mholtou
nevia tolto oU8E ioxUog, GAA Tevia
HEV dpovioewg, TEevia O& APETHG,
K&@Ahoug, ioxvog, popodfig, €iboug,
nood. NG olv o Suceldéc; Nie 6¢
o0 mavtn aioxpdv; Mdg & ol mavin
kakov; (II, 4 [12], 16, 16-24).

Texte 7 :

Kal €medn olUk €pewvev o0d' altn n
UAn Guopdog, GAN' év Tolg mpdyuaoiv
€oTL pepopdwpévn, kai f Puxn eLBEwg
gméBoe TO £160G TGOV MPpayHATWY aUTH
d\yobioo td dopiotw, olov GOPw Tod
£Ew
AveXOMEVN €V TQ MR OVIL EMUTOAU
gotavad. (Il, 4 [12], 10, 31-35)

TV OvTwv  elval  kal  ouK

— La matiére est-elle mauvaise alors qu’elle participe au Bien ? — Elle
I’est parce qu’elle en avait besoin : car elle ne I'avait pas. En effet, ce
qui manque de quelque chose mais possede autre chose peut étre
entre le bon et le mauvais, s’il y a un équilibre entre les deux. Mais
ce qui n’a rien parce qu’il est dans le manque, ou plutét qu’il est le
manque, est nécessairement mauvais. Car ce n’est pas seulement
mangque de richesse et pas de force, mais a la fois de sagesse, de
vertu, de beauté, de force, de figure, de forme, de qualité. Comment
ne serait-elle pas difforme ? Comment ne serait-elle pas en tous
points vicieuse ? Comment ne serait-elle pas en tous points
mauvaise ?

Et puisque ce n’est pas la matiere elle-méme qui ne reste pas sans
figure, mais qu’elle n’en prend une qu’au travers des choses, I'ame
projette aussitot sur elle la forme des choses, car I'indétermination la
fait souffrir, comme si elle craignait d’étre hors des étres et ne
supportait pas de se tenir longtemps dans le non-étre.

10



