
BIBLIOTHÈQUE PHILOSOPHIQUE DE LOUVAIN
-----------------------------------------  98 ------------------------------------------

LA SCIENCE DE LA LOGIQUE 
AU MIROIR DE L’IDENTITÉ

ACTES DU COLLOQUE INTERNATIONAL ORGANISÉ 
À L’OCCASION DU BICENTENAIRE DE

LA SCIENCE DE LA LOGIQUE DE HEGEL
EN MAI 2013 À LOUVAIN-LA-NEUVE ET À POITIERS

Édités par

Gilbert Gérard et Bernard MabelleI

ÉDITIONS DE L’INSTITUT 
SUPÉRIEUR DE PHILOSOPHIE 

LOUVAIN-LA-NEUVE

PEETERS
LOUVAIN - PARIS - BRISTOL, CT 

2017



382 PHILIPPE GROS OS

Résumé/Abstract

Cette étude a pour objet l’analyse du concept & identité au sein de la 
pensée hégélienne. Or qui veut comprendre et discuter les critiques que 
la phénoménologie contemporaine, notamment celle de Heidegger ou sur­
tout celle de Levinas, a pu lui objecter, à savoir essentiellement de man­
quer le sens d’une authentique différence, doit tout d’abord prendre au 
sérieux l’intelligence que Hegel a pu proposer de ce concept au sein de la 
Doctrine de l’essence, deuxième moment de la Science de la logique. Et 
c’est alors que la divergence des enjeux apparaît véritablement. Hegel, en 
dialectisant le sens d’être de l’identité, l’a intégré à une logique unitaire 
de système; système en lequel l’unité peut bien se différencier, et le pro­
cessus de différenciation produire des déterminations concrètes. Mais ce 
qu’il a toujours refusé, c’est le fait qu’il puisse exister une différence que 
la pensée ne pourrait pas dialectiquement ressaisir au sein d’une unité plus 
englobante. Or c’est précisément une telle différence que vise à décrire et 
à penser l’horizon hors système des phénoménologies contemporaines. 
Aussi si elles ne peuvent déployer leurs analyses qu’en abandonnant la 
méditation hégélienne, au risque d’en durcir le trait, c’est que la «diffé­
rence absolue» de Hegel n’anticipe pas encore ce que Levinas s’efforce 
quant à lui de penser sous l’expression d’«hétérogénéité radicale».

This paper aims at analysing the concept of identity as thought by 
Hegel. To understand and discuss the criticisms made by contemporary 
phenomenology - i.e. that of Heidegger or, more particularly, that of 
Levinas -, the major criticism being that Hegel failed to grasp the mean- 
ing of a différence that would be genuine, one needs to consider seriously 
how cleverly Hegel analysed this concept in his Doctrine of Essence, the 
second step of his Science of Logic. Only then does the divergence of 
stakes appear. By tuming the meaning of being of identity into a dialec- 
tical process, Hegel integrated it into the unitarian logic at the core of any 
System. Yet, there are Systems in which unity can be differentiated and a 
process of différentiation can produce concrète déterminations. What he 
especially kept denying was the existence of a différence that thought 
could not dialectically appropriate within some more encompassing unity. 
And it is precisely such a différence that contemporary phenomenology, 
with its horizon cleared from any System, attempts to describe and think. 
Thus, if contemporary phenomenology can only develop its analyses 
while abandoning Hegelian méditations, and perhaps distorting them, this 
is because Hegel’s «absolute différence» could not anticipate what 
Levinas tried to think by means of the phrase «radical heterogeneity».

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION

Jean-Renaud Seba

« Omnis determinatio negatio ». Cette formule de Hegel, héritée de 
Spinoza et retournée contre lui, conjointe à d’autres tout aussi célèbres, 
telle que la dénonciation de l’absolu indéterminé comme «nuit où toutes 
les vaches sont noires », a accrédité la représentation selon laquelle, pour 
Hegel, la différence serait déterminante tandis que l’identité immédiate 
serait vouée à rester indéterminée. Or pareille manière de voir engage 
plusieurs présupposés. À savoir que l’identité et la différence constituent 
des pôles indépendants l’un de l’autre; que l’identité est nécessairement 
immédiate et la négation médiate; que leur mise en relation en tant que 
déterminités fixes les maintient stables et intactes. À l’évidence, ces pré­
suppositions saisissent l’identité en tant que catégorie de l’Essence, c’est- 
à-dire comme «immédiateté de la réflexion»1 qui, loin d’être pensée 
comme «égalité avec-soi-même se mouvant»2 ou comme «médiation 
entre son propre devenir-autre et soi-même»3, reste prise dans les rêts 
d’une dialectique immobile, dont le type est celle que Platon développe 
de façon aporétique dans le Parménide et spéculative dans le Sophiste. 
Or la doctrine du Concept présente une tout autre conception de l’iden­
tité: le concept est «l’identité dans laquelle [Être et Essence] se sont 
perdus et sont contenus»4, l’identité qui résulte du retour à soi de ce qui 
s’est d’abord rendu étranger à soi-même.

Étrange destin que celui de l’identité spéculative. Après avoir été 
mal comprise mais acceptée, il lui est arrivé d’être saisie au niveau qui

1 Hegel, Wissenschaft der Logik, Werke 6, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag 
(noté dorénavant WL, W6, suivi du numéro de la page), 39; Hegel, Science de la logique. 
Doctrine de l’Essence, trad. P.-J. Labarrière et G Jarczyk, Pans, Aubier-Montaigne, 1976 
(noté dorénavant SL 2), p 38.

2 Hegel, Phanomenologie des Geistes, Werke 3, Frankfurt am Main, Suhrkamp Ver­
lag (désormais noté: PhG, W 3, suivi du numéro de la page), 25; Hegel, Phénoménologie 
de l’Esprit, trad J Hyppohte, Pans, Aubier-Montaigne, 1941, Préface, § 21, t. I (noté 
dorénavant: PhE 1), p. 19

3 PhG, W3, 23, PhE 17.
4 WL, W 6, 245, Science de la Logique, La logique subjective ou Doctrine du 

concept, trad. P-J. Labamèrre et G Jarczyk, Pans, Aubier-Montaigne, 1981 (noté 
dorénavant SL 3), p. 36 



384 JEAN-RENAUD SES A

est le sien, mais d’être alors contestée. L’identité médiatisée du concept 
a en effet cristallisé les critiques qui ont été adressées à la logique de 
Hegel dans la seconde moitié du vingtième siècle. Etant donné que les 
plus extrêmes de ces critiques ont porté sur le caractère prétendument 
totalitaire de l’identité spéculative et ont, à l’occasion, débouché sur une 
exaltation de la vie animale, foisonnante et supposée indéterminée, le 
soupçon peut naître que l’identité spéculative du concept pourrait consti­
tuer un obstacle au déploiement de la différence indéterminée désormais 
élevée au rang de caractère immédiat de la vie. Quelque chose de nou­
veau semble ici se manifester, qui renverse la série des présuppositions 
que nous venons de relever comme constitutives de la vulgate hégélienne. 
Désormais, ce n’est plus exclusivement au niveau de la doctrine de l’Es-
sence que l’identité sera mise en question, mais aussi sur le plan de la 
physique organique et de la philosophie de l’Esprit. A la valorisation de 
la détermination se substitue l’apologie de l’indétermination, fantasmée 
comme la mère de tous les possibles et donc de toutes les libertés. Dans
cette transmutation, l’identité a cessé d’être saisie comme la nuit de l’in­
détermination pour devenir un pôle d’intolérable contrainte, et la diffé­
rence a cessé d’être porteuse de détermination. C’est à l’examen 
critique de cette mutation que s’attache la présente communication, au 
terme de laquelle l’identité spéculative du concept sera non seulement 
rétablie dans sa fonction de détermination mais apparaîtra en outre 
comme la condition de possibilité de l’apologie de la différence indéter­
minée elle-même.

La dialectique spéculative contestée

On sait que les années soixante du vingtième siècle ont été marquées 
par la contestation de la dialectique en général et de celle de Hegel en 
particulier. Parmi les reproches qui lui furent adressés, un des plus viru­
lents concernait le statut dominant accordé au pôle de l’identité relative­
ment à celui de la différence dans la Science de la logique. Deux livres 
témoignent de ce reproche: Différence et répétition de G. Deleuze5 et 
Dialectique négative de Th. W. Adomo6.

5 Deleuze G, Différence et répétition, Paris, PUF, 1968
6 Adomo Th. W, Négative Dialektik, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1966

(désormais noté: ND), Adomo Th. W, Dialectique négative, trad. G. Coffin, J Masson,
O Masson, A Renaut, D Trousson, Paris, Payot, 1978 (désormais noté. Dialectique néga­
tive, plus le sous-titre donné par l’auteur)

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 385

Quels que soient les mérites qu’on lui suppose par ailleurs, le livre 
de Deleuze est largement en défaut en ce qui concerne la critique qu’il 
fait de la logique hégélienne:

Son parti pris «d’anti-hégéhanisme généralisé»7 ne dépasse pas «un 
assurer sec (ein trockenes Versicherri) »8 qui vaut exactement autant 
qu’un autre. Certes, il n’est pas étonnant que sa réfutation ne soit pas 
conduite selon la manière énoncée par Hegel au début de la Logique 
du Concept9. Mais il est paradoxal qu’un livre qui prétend faire valoir 
la différence indéterminée au détriment de la différence déterminée, 
c -à-d. de la contradiction10, commence par traiter la logique hégé­
lienne comme une position non pas simplement différente mais bien 
contraire à la sienne, caractérisant de la sorte ce qu’il nomme un 
anti-hégélianisme, de surcroît généralisé.

- Par ailleurs, Deleuze ne prend pas acte de ce que la différence ne peut 
exister indépendamment de l’identité, qu’il n’y a de différence 
qu’entre des entités qui sont au moins assignables en tant que telles 
et inversement. La neuvième hypothèse du Parménide montrait déjà 
que si l’Un n’est pas, «les Autres ni ne sont ni ne se laissent imaginer 
ni un ni plusieurs»11. On sait aussi que Platon accorde un privilège 
au genre de l’Autre sur les quatre autres genres12. Selon P. Ricœur, 
ce privilège s’explique pour des raisons logiques: l’Autre est «la 
catégorie qui réfléchit sur la relation même de toutes les catégo­
ries»13. Force est de constater qu’il contredit la vulgate nietzschéo- 
deleuzienne qui prétend mettre fin à la primauté que la dialectique 
accorderait à l’identique. Toutefois, le privilège platonicien de l’Autre

7 Deleuze, Différence et répétition, op cit, p. 1
8 Hegel, PhG, W3,D;PhEl,p 68.
9 «La véritable réfutation doit entrer dans la force de l’adversaire et se placer dans 

l’orbite de sa vigueur» («Die wahrhafte Widerlegung mufi in die Kraft des Gegners ein- 
gehen and sich in den Umkreis semer Stàrke stellen») Hegel, JTL, W 6, 250; SL 3, p 41

10 «Il apparaît que la “contradiction”, selon Hegel, fait fort peu problème. Elle a une 
tout autre fonction la contradiction se résout et, se résolvant, résout la différence en la 
rapportant à un fondement» (Deleuze, Différence et répétition, op cit, p. 64), Citons 
encore: « [. ] la contradiction hégélienne a l’air de pousser la différence jusqu’au bout; mais 
ce chemin, c’est le chemin sans issue qui la ramène à l’identité, et qui rend l’identité suf­
fisante pour la faire être et être pensée. C’est seulement par rapport à l’identique, en fonc­
tion de l’identique, que la contradiction est la plus grande différence» (Op cit, p 338).

11 Platon, Parménide, trad. A. Diès, Pans, Les Belles Lettres, 1974, 166 b, p. 114
12 Platon, Sophiste, trad. A. Diès, Paris, Les Belles Lettres, 1994, 258 e - 259 b, 

p. 375 Cf. le commentaire lumineux que fait P Ricœur de ce passage dans Ricœur P, 
Être, essence et substance chez Platon et Aristote, Paris, CDU-SEDES, 1982, p 99

13 Ricœur, Être, essence et substance chez Platon et Aristote, op cit., p 98. 



386 JEAN-RENAUD SEBA

ne rend encore compte des relations entre catégories que de façon 
unilatérale. Le Même doit être convoqué ici aussi. Mais alors ce n’est 
pas seulement la catégorie de l’Autre qui «en se réfléchissant sur la 
relation mutuelle des catégories, se réitère elle-même sans renvoyer 
à aucun autre»14, c’est aussi celle du Même et, pour être complet 
c’est le couple du Même et de l’Autre, ce que ni Platon ni Ricœur 
n’envisagent. Mais si le couple du Même et de l’Autre peut seul 
rendre compte de la relation des catégories entre elles, il en résulte 
alors la plus grande indétermination. Car à côté de la formule cano­
nique de l’identité de l’identique et du non-identique, on peut alors 
aussi définir l’absolu comme la différence du différent et du non-dif­
férent. C’est d’ailleurs ce à quoi Hegel incite quand il caractérise le 
devenir dans l’essence comme «le mouvement de rien à rien et par 
là à soi-même en retour»15. Or cette opposition entre les deux défi­
nitions de l’absolu se réitère elle-même à l’infini. De la sorte, la pen­
sée réflexive est prise au rouet du mauvais infini: celui par lequel elle 
tente de saisir la relation de l’identique et du différent dans l’impos­
sibilité même de leur réflexion indéfiniment différée. On verra que la 
relève de cette aporie n’a lieu que dans le Concept.
Au vrai, Deleuze use lui aussi de la catégorie du Même, qu’il définit 
comme «le revenir de ce qui revient»16, selon une formulation qui a 
d’incontestables accents spéculatifs. Mais il ne dit pas comment 
advient ce revenir. Or attribuer le revenir à des rencontres hasar­
deuses17, comme il le fait, n’explique pas que la répétition puisse être 
reconnue comme telle: il manque à ce revenir une instance d’identi­
fication. Un modèle pourrait en être trouvé chez Kant sous la forme 
de l’unité synthétique de l’aperception transcendantale, qui est en 
général toujours déjà à l’œuvre dans les synthèses de l’imagination 
transcendantale et donc aussi en particulier dans la synthèse de la 
reproduction qui est ici en cause. Mais précisément, Deleuze n’ac­
cepte pas de recourir à l’unité synthétique de l’aperception transcen­
dantale: «L’événement ne rapporte pas le vécu à un sujet 
transcendant = Moi, mais se rapporte au contraire au survol immanent 
d’un champ sans sujet»18. Selon Deleuze, le sujet transcendantal, 

14 Ibid
15 Hegel, WL, W 6, 24; SL 2, p. 18 Cf. aussi WL, W6, 148-149; SL 2, p. 179
16 Deleuze, Différence et répétition, op cit., pp 59 et 384
17 «L’étemel retour affirme la différence, il affirme la dissemblance et le dispars, le 

hasard, le multiple et le devenir». (Deleuze, Différence et répétition, op. cit., p. 383).
18 Deleuze et Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, Pans, Seuil, 1991, p 49

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 387

qu’il confond avec un «sujet transcendant», est une illusion: «Sa 
force [de l’empirisme] commence à partir du moment où il définit le 
sujet: un habitus, une habitude, rien d’autre qu’une habitude dans un 
champ d’immanence, l’habitude de dire Je...»19. Éloquent est à cet 
égard le «portrait machinique de Kant, illusions comprises» imaginé 
par Deleuze un peu plus loin: « 1. — Le “Je pense” à tête de bœuf, 
sonorisé, qui ne cesse de répéter Moi = Moi. 2. - Les catégories 
comme concepts universels (quatre grands titres): tiges extensives et 
rétractiles», etc.20. Cette lecture, dont l’imagerie dissimule mal la 
violence, peut certes divertir mais elle n’atteint pas sa cible, en ce 
qu’elle néglige le fait que le sujet transcendantal n’est pas chez Kant 
une substance mais un simple substrat, le «sujet des pensées = X, 
lequel n’est connu que par les pensées, qui sont ses prédicats»21. 
Deleuze aurait pu se reconnaître dans la critique kantienne de la subs- 
tantialité de l’âme, lui qui fait du «plan d’immanence», dans son 
unicité, « à la fois ce qui doit être pensé, et ce qui ne peut pas être 
pensé »22, comme il aurait pu reconnaître que son insistance à postuler 
la présence du «plan d’immanence», unique, dans «chaque plan»23 
trahit l’impossibilité où il se trouve à se passer de l’Un. Mais aussi 
empressé qu’il soit de ne pas s’enliser dans la pensée réactive, 
Deleuze ne peut s’empêcher de guerroyer contre des ennemis 
imaginaires tels que Kant ou Hegel, après les avoir toutefois taillés à 
sa guise.

- Enfin, Deleuze croit pouvoir choisir entre les deux déterminations de 
la réflexion que sont l’identité et la différence, ce qui pose la question 
de la possibilité même de son discours. Comment articuler une parole 
dès lors que, comme on le sait depuis le Sophiste de Platon, c’est par 
l’entrelacs réciproque des genres fondamentaux du Même et de 
l’Autre que le discours est possible24? Qui se refuse à la participation 
de ces genres ne peut continuer à parler qu’à la faveur d’un paradoxe 
pragmatique aux termes duquel son dire contrevient à ce qu’il dit.

19 Ibid.
20 Deleuze et Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, op cit., p. 57.
21 Kant, Kntik der reinen Vernunft, Hamburg, Félix Meiner Verlag, Philosophische 

Bibliothek, 1998, 447, Critique de la raison pure, trad Delamarre et Marty, Paris, Galli­
mard, coll. La Pléiade, 1980, Paralogismes de la raison pure, III 265 A 346/B 404, p. 1050

22 Deleuze et Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, op cit., p. 59.
23 «Peut-être est-ce le geste suprême de la philosophie: non pas tant penser LE plan 

d’immanence, mais montrer qu’il est là, non pensé dans chaque plan. » (Æzd). Les majus­
cules sont des auteurs.

24 Platon, Sophiste, op cit., 259 e, p. 376.



388 JEAN-RENAUD SEBA

Tout autre chose est la critique de l’identité par Adomo. Ce n’est 
pas au nom de la différence indéterminée qu’il récuse le moment de 
l’identité dans la dialectique spéculative. Rappelons que la différence 
indéterminée, maintenue dans son abstraction, ne permet pas de dépasser 
la forme simplement négative des jugements infinis, tels que « la rose 
n’est pas un éléphant, l’entendement n’est pas une table», dont Hegel 
conclut que «ce ne sont pas des jugements »25. Adomo ne prétend pas se 
tenir hors de la dialectique. Il cherche plutôt à ne pas y rester enfermé, 
tout en reconnaissant sa puissance passée: «La philosophie, qui parut 
jadis dépassée, se maintient en vie parce que le moment de sa réalisation 
fut manqué»26. Sa critique est essentiellement ancrée dans l’historicité de 
la pensée, dans les drames du vingtième siècle, que VAufklârungn’a. pas 
su prévoir et encore moins conjurer. Drames dont elle était peut-être 
grosse d’ailleurs. Adomo réfléchit sa propre critique en tentant de la 
situer dans cette histoire qu’il interroge en en explorant une à une les 
impasses, dont la totalisation impossible dessine en creux un impossible 
savoir absolu. Au lieu d’un tel savoir, ce qui est en cause, c’est bien 
plutôt une boîte de Pandore et ce qui reste en son fond: l’espérance. «Il 
appartient à la détermination d’une dialectique négative de ne pas se 
reposer en elle-même comme si elle était totale; c’est là sa figure d’espé­
rance»27. À l’issue d’une assomption de la dialectique limitée à son pre­
mier moment, ce qui est donc refusé n’est pas tant l’identité comme pôle 
d’une relation statique que le mouvement processuel du retour à la posi­
tivité, qui advient comme résultat de la négation de la négation. Celle-ci 
est pensée comme un moment extérieur au processus du concept, comme 
une violence venant du dehors sous couvert de réconciliation: «C’est 
justement l’insatiable principe d’identité qui éternise l’antagonisme en 
opprimant ce qui est contradictoire. Ce qui ne tolère rien qui ne soit pareil 
à lui-même, contrecarre une réconciliation pour laquelle il se prend faus­
sement»28. Par son refus de concevoir l’universel à la fois comme le 
premier moment et comme le tout du mouvement du concept29, Adomo 
en dissocie les moments en les opposant les uns aux autres: universel 
contre singulier, sans médiation possible. Il rejette la conception 

25 Hegel, WL, W 6, 324, SL 3, p 123
26 Adomo, ND, 13, Dialectique négative. Sur la possibilité de la philosophie, p. 11.
27 Adomo, ND, 396; Dialectique négative. Autoréflexion de la dialectique, p. 316.
28 Adorno, ND, 144, Dialectique négative. Impossibilité d’hypostasier la non- 

contradiction, p 117.
29 «L’universel est ainsi la totalité du concept, il est [quelque chose de] concret,

n’est pas quelque chose de vide, mais a plutôt, par son concept, [un] contenu» (Hegel,
WL, W. 6, 277, SL 3, pp. 72-73).

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 389

hégélienne de l’infinité véritable comme cercle30, le recourbement dans 
soi de la déterminité à partir de l’extériorité31. Dans son attachement à la 
linéarité du temps, il proteste à la fois contre la circularité spéculative du 
mouvement de soi à soi à travers le devenir-autre et contre l’abandon de 
la représentation que l’entendement se fait de l’infini comme devoir-être. 
Cette double protestation ne forme en fait qu’un seul et même refus du 
recourbement spéculatif (in sich zurückbiegeri) au nom de l’histoire, 
jamais finie, toujours en attente de ce qu’il nomme «l’utopie du particu­
lier», à l’égard de laquelle Hegel manquerait de sympathie32. C’est donc 
au nom de l’historicité qu’Adomo condamne la conception hégélienne 
de l’anhistoricité de l’élément logique. Mais atteint-il vraiment sa cible? 
Répondre à la question exige que soient distinguées l’une de l’autre les 
notions du logique et de la logique.

Das Logische und die Logik

On sait que l’adjectif neutre substantivé désigne le plus souvent en 
allemand une notion générale abstraite ou une totalité de choses33. Mise 
à part l’introduction à la Science de la logique, où, dans une perspective 
quasi-pédagogique, le logique est défini comme «l’universel qui saisit en 
soi la richesse du particulier»34, le syntagme «das Logische» est peu 
utilisé en dehors de la doctrine du Concept. Polémiquant, dans le Concept 
subjectif, contre l’habitude de la pensée abstraite de considérer «le 
concept et le logique [...] comme quelque chose de seulement formel »35, 
la logique subjective tient «le logique ou le concept pour configurateur 
intérieur (zum innern Bildner)» des «sciences concrètes»36. Ce qui signi­
fie que, loin de s’appliquer du dehors au contenu des sciences concrètes

30 Hegel, WL, W 5, 164; Science de la logique, trad P-J. Labarrière et G Jarczyk, 
l’Être (1832), Pans, Kimé, 2007 (désormais noté SL 1, 1812), p 142.

31 Hegel, WL, W6, Tl%-, SL 3, p.73.
32 Adomo, ND, 310; Dialectique négative, La raison conflictuelle de l’histoire, 

p 249.
33 Cf. Grammatik Duden 4, Mannheim, Dudenverlag, 1984, § 702.
34 Hegel, Wissenschqft der Logik (1812), Einleitung XXVII, GW, Bd 11, Hamburg, 

Félix Memer Verlag, 1978, 28, Science de la logique, L’Être (édition de 1812), trad. 
P.-J. Labarrière et G Jarczyk, Paris, Aubier-Montaigne, 1972 (noté désormais: SL 1, 
1812), p. 31

35 Hegel, WL, W 6, 256, SL 3, p 47. La distinction de la forme et du contenu dans 
la logique formelle est constamment critiquée dans la doctrine du Concept. Cf le 
Syllogisme de l’analogie (WL, W 6, 388, SL 3, p. 191) et le début de l’Objectivité (WL, 
W6, 405; SL 3, p. 210).

36 Hegel, WL, W 6, 265; SL 3, p. 56.



390 JEAN-RENAUD SEBA

(Nature et Esprit), le logique, c’est-à-dire le concept, y est depuis tou­
jours à l’œuvre, raison pour laquelle Vidée «devient la créatrice de la 
nature (Schôpferin der Natur) et passe à la forme d’une immédiateté 
concrète, dont pourtant [le] concept détruit aussi à nouveau la figure pour 
parvenir à soi-même comme esprit concret»37. Le logique est donc l’élé­
ment dans lequel se déploie le processus qui configure toute réalité, 
qu’elle soit naturelle ou spirituelle (geistig). Ce n’est pas ici le lieu d’in­
terroger en détail l’emploi, à tout le moins ambigu des mots «création» 
et «puissance créatrice (schôpferische Machf)» qui sont chargés de fortes 
connotations théologiques. Ces termes semblent faire du concept non pas 
seulement le démiurge qui organise une matière préexistante mais bien 
le créateur de cette matière. Cependant, Hegel définit la «puissance créa­
trice» en des termes qui en excluent la transcendance relativement à ce 
qu’il crée: «zZ [l’universel véritable, infini] est la puissance créatrice en 
tant que négativité absolue qui se rapporte à soi-même»38. De même, «le 
créer (das Schafferi) du concept [...] n’est à comprendre que dans ce plus 
intérieur de ce même [concept]»39. Il s’agit donc d’un «configurateur 
intérieur» à ce point immanent à ce qu’il configure qu’il en vient, par 
pure négation interne, à produire (ou à créer) l’extériorité qu’il configure. 
Ce processus peut à bon droit être appelé «vie logique » et on peut accor­
der à Bernard Mabille qu’il n’est pas sans précédent dans la tradition 
néo-platonicienne40 41. De même qu’il ne fait pas de doute que «ce qui 
manque [...] à cette pensée platonicienne de la vie logique, c’est le prin­
cipe logique de la subjectivité»^. Toutefois, en dépit de sa puissance 
germinative (ou, en termes hégéliens, de son actuosité), le modèle néo­
platonicien de la vie logique, par sa structure hiérarchique, semble par 
trop s’écarter de l’immanence à soi du processus logique spéculatif. C’est 
pourquoi, s’il faut se passer du principe de la subjectivité, on peut lui 
préférer le modèle spinoziste et considérer que grâce à Hegel, la thèse spi- 
noziste qui affirme qu’«au sens où Dieu est dit cause de soi, il faut le 
dire aussi cause de toutes choses»42 est rendue intelligible par le rôle 
qu’y joue la négativité43.

37 Ibid
38 Hegel, WL, W 6, 279; SL 3, p 74
39 Ibid
40 Cf. Mabille B., «La vie logique», dans Vieillard-Baron J -L (Dir), Hegel et la 

vie. Pans, Vnn, 2004, pp. 107-153
41 Ibid,p. 136.
42 Spinoza, Éthique, trad. B. Pautrat, Pans, Seuil, 1988,1, 25, Scolie, p 61
43 La nature de l’espace de pensée ouvert par la doctrine hégélienne du concept

mériterait une étude à elle seule tant est grande sa richesse logique autant qu’épistémolo-

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 391

La logique, quant à elle, est la science qui a le logique pour objet, 
la «science de \ei forme absolue qui dans soi est totalité et contient Vidée 
pure de la vérité elle-même»44. Que la logique soit science, son titre le 
manifeste déjà, comme aussi les nombreuses occurrences où il est ques­
tion de son exposition45. En sa qualité de science qui expose le logique, 
la logique est inscrite dans l’histoire, depuis son acte fondateur aristoté­
licien46, jusqu’à son aboutissement dans l’histoire de la philosophie. Au 
contraire de la logique, le logique n’a pas d’histoire, parce que sa pro­
cessualité se déploie dans le devenir intemporel du concept.

Mais la confusion est vite faite, du devenir intemporel du logique 
avec l’historicité de la logique en tant que forme de la plus haute idéali­
sation de l’esprit. Adomo s’y engage, quand il écrit, par exemple, que 
«l’utopie s’enracine dans ce qui est conjuré afin qu’elle ne se réalise pas. 
Considérant la possibilité concrète de l’utopie, la dialectique est l’onto­
logie des conditions fausses»47, ou quand il interprète VAufhebung 
comme réconciliation (Versôhnung) fallacieuse (cf supra, note 28). Chez 
lui la dialectique spéculative ne peut échapper au jugement moral-histo­
rique. Ainsi: «Dans la reproduction d’une immédiateté opaque qui, en 
tant qu’advenue, est aussi apparence, la positivité du Hegel de la maturité 
comporte justement des traits de ce qui, selon l’usage langagier prédia­
lectique, est mauvais»48. La double négation qui reconduit à la positivité 
n’est pas saisie dans l’anhistoricité du processus logique mais est seule­
ment entendue comme logique de l’histoire. La science de la logique, 
dont l’objet est la présentation du logique, est ainsi mesurée à l’aune de 
la philosophie pratique et de l’histoire événementielle.

Au vrai, Adomo n’est pas le premier à avoir réduit le logique à une 
logique historique. La gauche hégélienne, puis Marx et d’autres ont 

gique. QuTl nous suffise d’indiquer que cette négation intérieure au concept, lequel est 
lui-même intérieur à ce qu’il crée et configure à l’extérieur de lui-même par sa propre 
négativité, ressortit à un espace imaginaire, au sens fondamental d’« espace bidimension­
nel d’inclusions réciproques» que Mahmoud Sami-Ali donne à cette notion (cf. Sami-Ali 
M., L’espace imaginaire, Paris, Gallimard, coll. Tel, 1974, p 38)

44 Hegel, WL, W 6, 265, SL 3, p 56
45 Cf. entre autres passages l’exposé de la logique (WL, GW 11, 24; SL 1, 1812, 

p. 24), la science logique comme présentation de l’auto-mouvement des pures pensées 
(WL, GW 11, 8; SL 1, 1812, p 7), la science logique (WL, W 6, 257, SL 3, p 48), le trai­
tement habituel de la logique (WL, W 6, 289, SL 3, p 85), etc.

46 «C’est un mérite infini d’Aristote, qui doit nous remplir de l’admiration la plus 
haute pour la force de cet esprit, que d’avoir entrepris en premier cette description» 
(Hegel, WL, W 6, 269; SL 3, p. 60).

47 Adomo, ND, 20, Dialectique négative. Le tout antagoniste, p. 17
48 Adomo, ND, 159, Dialectique négative. Critique de la négation positive, p 129 



392 JEAN-RENAUD SEBA

donné corps à la confusion qui conduit à ignorer la nature comme champ 
où se déploie aussi le logique. Or la nature étant anhistorique, au sens 
hégélien, c’est-à-dire ayant une temporalité mais pas une histoire, il s’en­
suit que l’élément logique intemporel est assimilé à la logique de l’his­
toire. Corrélativement, en résulte aussi le mépris de ce que F. Engels, 
souvent juste et pénétrant en dépit de ses raccourcis, a voulu élucider 
comme une dialectique de la nature. De cette ignorance de la dialecticité 
de la nature découle un aveuglement qu’il importe de dissiper.

On constate d’abord que la nature vivante a peu de poids pour 
Adomo. Dans un texte décisif, où il critique justement l’usage idéolo­
gique de la biologie, il déborde les limites de son propos initial et écrit:

«L’impératif de Spinoza: sese conservare, l’auto-conservation, est vérita­
blement la loi naturelle de tout vivant. Elle a pour contenu la tautologie de 
l’identité: doit être ce qui, de toute façon, est déjà; la volonté se retourne 
et s’applique au sujet de la volonté; de simple moyen au service de lui- 
même, il devient fin. Ce tournant est déjà celui qui mène à la fausse 
conscience; si le lion avait une telle conscience, son acharnement contre 
l’antilope qu’il veut dévorer serait de l’idéologie. [...] Plus les forces pro­
ductrices (Produktivkraftë) s’accroissent, plus la perpétuation de la vie 
conçue comme sa propre fin cesse d’aller de soi. Dégénérescence de la 
nature, cette finalité propre devient en soi suspecte, tandis qu’en elle mûrit 
la possibilité de quelque chose d’autre. La vie se prépare à devenir le 
moyen de cet Autre, aussi indéterminé et inconnu qu’il puisse être»49.

Alors que la seconde partie de cette citation dénonce l’asservisse­
ment de la vie à des fins techniciennes et semble de la sorte valoriser la 
vie comme une fin en soi, la première partie est plus ambiguë puisque la 
«loi naturelle de tout vivant» est assimilée à la «tautologie de l’iden­
tité». La suite du texte, construite autour de l’opposition des «pulsions 
du moi» et des «pulsions d’objet» n’aide pas à lever l’équivoque: deve­
nue fin pour elle-même, la technique, qui a rendu «virtuellement aisée» 
la poursuite de F autoconservation, conduit à «l’absurdité manifeste: la 
logique de l’histoire fait surgir, sans les modifier, des modes de compor­
tement autrefois rationnels et néanmoins dépassés. Elle n’est plus 
logique »50. Ainsi, la critique de la technique repose sur le fait que la 
primauté des comportements d’autoconservation sur les «pulsions d’ob­
jet», qui était autrefois «rationnelle» en période de rareté des forces 
productives, a perdu sa justification en période d’abondance. La «logique 
de l’histoire» devient illogique quand elle se contente de perpétuer la 

49 Adomo, ND, 340; Dialectique négative. Régression sous emprise, p. 272.
50 Adomo, ND, 341; Ibid.

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 393

logique de la vie. Le présupposé de cette critique est que la logique de la 
vie est purement tautologique et identitaire (ce qui, selon Adomo, est 
excusable en période de rareté) et que la logique de l’histoire doit exister 
en rupture avec cette logique de la vie. Cela est confirmé par la critique 
virulente qu’Adomo adresse à la notion hégélienne de monde de l’Esprit 
comme «seconde nature». D’une part, l’idée d’une seconde nature reste 
« le négatif de la nature qui pourrait être en quelque sorte perçue comme 
première»51. D’autre part, l’idée même d’une nature indépendante de 
l’histoire est devenue une illusion:

«Plus la socialisation s’empare mexorablement de tous les moments d’im- 
médiateté humaine et mterhumame, plus il devient impossible de se souve­
nir que cet entrelacs est quelque chose d’advenu; plus l’illusion de nature 
est irrésistible »52.

Soit donc la nature comme immédiateté illusoire, résultant de l’oubli 
du cheminement historique accompli: façon encore hégélienne de contes­
ter Hegel, jusque dans la citation de Marx invoquée par Adomo pour 
annexer la nature à l’histoire: «Nous ne connaissons qu’une seule science: 
la science de l’histoire. L’histoire [...] peut être divisée en histoire de la 
nature et en histoire de l’humanité»53.

En conclusion, Adomo refuse de prendre en compte le logique, dans 
son anhistoricité. Il le reconduit intégralement à l’historicité de la logique, 
quand ce n’est pas à la logique de l’histoire, qu’il conçoit comme ouver­
ture à la non-répétition, à la non-conservation de soi, à la non-tautologie 
identitaire et, partant, à la liberté. Mais si la logique est historique (ce qui 
ne peut être nié), et si, par ailleurs, le relativisme est récusé comme «une 
figure bornée de la conscience»54, «matérialisme vulgaire», «scepti­
cisme bourgeois», «moment réactionnaire»55, sur quelle réalité non rela­
tive à l’histoire fonder l’assise de la dialectique? La réponse d’Adomo

51 Adomo, ND, 349, Dialectique négative. Histoire naturelle, p. 279
52 Ibid
53 Marx, L'idéologie allemande, Section I, cité par Adomo, Ibid.
54 Adorno rapporte le relativisme à «l’individualisme bourgeois qui considère 

comme ultime la conscience individuelle médiatisée de son côté par l’universel et qui pour 
cette raison confère un droit égal aux opinions de tous les individus particuliers, comme 
s’il n’existait aucun critère de leur vérité La thèse abstraite de la conditionalité (sic) de 
tout penser est, dans son contenu, tout à fait à rapporter à la propre conditionalité 
(Bedingtheit) de cette thèse: à l’aveuglement envers le moment supra-individuel par lequel 
seul la conscience individuelle vient penser. Derrière cette thèse se tient le mépris pour 
l’esprit au profit de la prédominance des conditions matérielles considérées comme ce qui 
seul compterait» (Adomo, ND, 44, Dialectique négative. Contre le relativisme, p. 35).

55 «Quelles que soient ses allures progressistes, le moment réactionnaire fut 
constamment associé au relativisme, dans la sophistique déjà où il était à la disposition 



394 JEAN-RENAUD SEBA

est que « seul est un invariant le malheur, qui trouve son essence dans la 
perpétuation du même»56. Seul est un au-delà du malheur le refus de la 
totalité, qui est «figure d’espérance»57, espérance qui prend, entre autres 
la forme de la possibilité d’abolir les lois de la société capitaliste58. D’où 
l’impasse: Adomo, qui élève au rang de seul moment libérateur celui de 
la négation critique, peut-il penser de façon non seulement négative mais 
aussi positive l’objet de l’espérance? Ou encore, au nom de quel objet 
désiré le malheur peut-il être invoqué contre l’emprise et l’empire de 
l’identité? Convenons cependant qu’une telle rigueur et une telle 
constance à se maintenir dans le tragique de la négativité appellent le 
respect. Adomo prend à la lettre le mot de Hegel selon lequel «l’esprit 
conquiert sa vérité seulement à condition de se retrouver soi-même dans 
l’absolu déchirement»59. Il refuse autant la satisfaction d’une réconcilia­
tion illusoire que la satisfaction basse du scepticisme qui, dans l’anéan­
tissement de toute positivité extérieure, ne fait rien d’autre que jouir de 
soi-même. Au contraire du sceptique qui, après son opération destruc­
trice, abandonne les choses dans l’état où il les avait trouvées, Adomo ne 
laisse rien en l’état et n’affirme aucun empire sur la réalité. Il est l’homme 
qui reste fidèle à son attente fracassée, le héros en négatif de la philoso­
phie des Lumières, dont il tente de sauver l’honneur.

L’immédiateté du concept: la vie

La dialectique spéculative, dont Adomo récuse les conséquences 
dans le champ de l’esprit, possède cependant une tout autre assise que 
celle qu’il lui cherche en vain dans l’histoire. Contrairement à ce que 
suppose la lecture adomienne de la dialectique, ce n’est pas dans l’his­
toire mais dans la vie qu’émerge le concept entendu comme mouvement 
de retour à soi au-delà de son devenir autre. Et ce n’est donc pas par 
l’histoire que le concept doit être jugé.

Mais comment entendre le rapport de la vie au concept? La question 
se complique du fait que la vie apparaît tantôt comme vie naturelle dans 
l’Encyclopédie et tantôt comme vie logique dans le premier chapitre de

des intérêts les plus forts ». (Adomo, ND 45-46, Dialectique négative. Contre le relati­
visme, p 36).

56 Adomo, ND, 344, Dialectique négative. Dialectique et psychologie, p. 275
57 Adomo, ND, 396, Dialectique négative, Autoréflexion de la dialectique, p. 316
58 Adomo, ND, 346; Dialectique négative. Histoire naturelle, p. 277
59 Hegel, PhG, W3, 36, PhE 1, p. 29 

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 395

l’idée. Ce qui n’engage pas seulement le rapport de la logique aux 
sciences concrètes en général mais encore et surtout le rapport de la vie 
logique à la vie naturelle.

- Au début de la doctrine du Concept, alors qu’il s’attache à récuser 
la vision kantienne qui fait du concept un acte de l’entendement subjectif, 
Hegel insiste sur le côté objectif du concept, qui, en tant que se déployant 
dans le logique, est à l’œuvre dans la nature et dans l’esprit. Pour autant, 
les formes concrètes que prennent les déterminations logiques, que ce soit 
dans la nature (comme l’espace et le temps), ou dans l’esprit subjectif 
(comme l’esprit intuitionnant ou représentant), ne concernent pas la 
science de la logique. Celle-ci n’a affaire qu’au

«concept en et pour soi, lequel constitue tout aussi bien un niveau de la 
nature que de l’esprit. La vie ou la nature organique est ce degré de la 
nature auquel émerge (hervortritt) le concept; mais comme concept aveugle, 
ne se saisissant pas lui-même, c’est-à-dire non pensant; comme tel il ne 
revient qu’à l’esprit. De cette figure (Gestalf) non-spirituelle, mais tout 
autant que de cette figure spirituelle du concept, sa forme (Form) logique 
est indépendante»60.

Il est capital de distinguer ici entre la logique, qui en tant qu’exposé 
scientifique n’a pas affaire aux formes concrètes du concept, et le logique, 
ou encore le concept qui, dit Hegel, «constitue tout aussi bien un niveau 
de la nature que de l’esprit». C’est parce que la fin du texte traite du 
concept, i.e du logique que le cadre de la logique y est débordé et qu’elle 
peut ainsi délivrer une esquisse du système dans sa totalité: logique, 
nature, esprit. Toutefois, au terme de cette explication, un point demande 
encore à être élucidé: pourquoi la vie est-elle déclarée le degré de la 
nature auquel émerge le concept, lequel est par ailleurs agissant à tous 
les niveaux de l’objectivité? Interrogation qui se diffracte dans les ques­
tions suivantes: aux yeux de qui le concept émerge-t-il dans la vie? Pour 
quel regard une détermination logique apparaît-elle comme immédiate 
alors même que dans le logique il n’est rien d’immédiat sinon la média­
tion elle-même? Il est évident que l’exposition du logique par la logique 
n’en a jamais; fini de se mesurer à son apparaître devant l’esprit fini du 
philosophe. C’est aux yeux de l’esprit fini et de lui seul que le concept 
émerge dans la nature organique.

Enfin, une difficulté subsiste du fait que le texte que nous commen­
tons juxtapose des propositions qui peuvent sembler contradictoires. 
D’une part, le concept est caractérisé comme en et pour soi, et comme

60 Hegel, WL, W6, ISl-, SL 3, p 48 



396 JEAN-RENAUD SEBA

constituant un niveau de la nature ou de l’esprit. D’autre part, la vie est 
posée comme le «degré de la nature auquel émerge le concept; mais 
comme concept aveugle, ne se saisissant pas lui-même». Que le concept 
puisse être aveugle et non pensant, cela s’explique par son activité de 
configurateur de la nature et de l’esprit. Mais comment peut-il être à la 
fois aveugle et être néanmoins concept en et pour soi? Une solution est 
de considérer le concept à la fois comme puissance configuratrice des 
contenus non-logiques («Der Begriff ist das den Dingen selbst Innen- 
Vvohnende, wodurch sie das sind, was sie sind»)61 et comme contenu 
informé par la forme (Fornï) logique. Si le fait de traiter le concept 
comme un contenu susceptible de configurations diverses devait sembler 
étrange, qu’il suffise de rappeler que, pour Hegel, la philosophie expose 
dans la forme de la pensée le même contenu que la religion exprime dans 
la forme de la représentation62. Cette double détermination du concept, 
tantôt configurateur, tantôt contenu, implique que le concept, en son 
unité, doit être ici entendu comme idée absolue, «forme pure du concept, 
qui intuitionne son contenu comme elle-même», dont «la nature et 
l’esprit sont de façon générale des manières diverses de présenter son 
être-là»63.

- La vie naturelle, quant à elle, est définie dans l’Encyclopédie 
comme l’idée «parvenue à l’existence [...] immédiate» en ce qu’elle est 
«le processus infini» qui nie «sa particularité ou finité» et «fait retour 
dans elle-même», de sorte qu’elle est devenue «unité négative se rappor­
tant à soi, celle d’un Soi (selbstische) et subjective»64. Telle est la défini­
tion de la vie dans cette science concrète qu’est la physique organique. 
Mais qu’en est-il de la vie dans la logique? Dès le début du premier 
chapitre de la section Idée qui lui est consacré, Hegel prend soin de dis­
tinguer entre, d’une part, la «vie logique» et, d’autre part, la «vie-natu­
relle [...] et la vie dans la mesure où elle se tient en lien avec l’esprit»65. 
On retrouve ici la préoccupation architectonique qui animait le texte du 

61 Hegel, Enzyklopadie (désormais. Enz, W 8), 318, Encyclopédie des sciences 
philosophiques, trad B Bourgeois, I, Science de la logique, Paris, Vrin, 1970, § 166, Add, 
p 595.

62 Hegel, Enz, W10, 379, Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. B. Bour­
geois, III, Philosophie de l’Esprit, Paris, Vrin, 1988, § 573, Remarque, p 361 L’identité 
du contenu de la philosophie et de la religion est même étendue à l’art dans WL, W6, 549; 
SL 3, p. 368

63 Hegel, WL, W 6, 549; SL 3, p. 368.
64 Hegel, Enz, W 9, 337, Encyclopédie des sciences philosophiques, trad B Bour­

geois, II, Philosophie de la nature, Paris, Vrin, 2004, § 337, p 299.
65 Hegel, WL, W 6, 470-471; SL 3, p 284

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 397

début de la doctrine du Concept qui vient d’être commenté. Ce souci 
systématique est d’une telle importance qu’il doit servir de guide pour 
saisir le concept de vie dans la section de l’idée.

Dans l’étude remarquable qu’il a consacrée à «la vie logique», Ber­
nard Mabille a pris comme fil conducteur de son commentaire la diffé­
rence de la vie logique et des deux autres vies (naturelle et spirituelle). 
À juste titre, puisque Hegel insiste sur la nécessité de les distinguer à 
l’intérieur du cadre de la science de la logique. Mais l’accent mis sur la 
vie logique ne doit pas laisser dans la pénombre l’unité différenciée 
qu’elle forme avec les deux autres vies. Or c’est cette imité qu’il s’agit 
de mettre au jour, afin d’expliquer l’insertion de déterminations quasi- 
empiriques dans le texte du chapitre de la vie telles que, par exemple, les 
déterminations de l’individu vivant (la reproduction), du processus vital 
(la douleur), le processus du genre (la sexualité). Les commentateurs 
réunis autour d’André Lécrivain reconnaissent d’ailleurs la difficulté: 
«En toute rigueur, la vie n’a de sens propre que comme vie naturelle»66. 
Indépendamment de la solution qu’ils proposent de lui donner, nous vou­
lons insister sur les conditions du problème: dans la section de l’idée, 
unité différenciée du Concept subjectif et de l’Objectivité, la vie émerge 
(tritt hervor) comme cette unité immédiate. Elle comporte des détermi­
nations qui appartiennent au champ quasi-empirique de la physique orga­
nique et pourtant cette unité immédiate appartient au champ logique. 
Mais cette apparente incohérence n’en est pas une si on admet que la 
«vie logique» est l’autre nom du logique, lequel est immanent à la nature 
aussi bien qu’à l’esprit et exerce son «sourd tissage» en leur sein. Il n’est 
donc pas étonnant que la logique, qui expose le processus logique (ou, si 
Ton préfère, la «vie logique»), insiste sur la pureté de ses déterminations 
et, en même temps, ne puisse se délester totalement du contenu issu des 
déterminations des sciences concrètes. La preuve en est que Hegel lui- 
même introduit le concept de vie en rappelant son insertion dans la tota­
lité du système et non pas simplement dans l’économie de la Science de 
la logique (cf. le texte du début de la doctrine du Concept com­
menté supra). Le texte de la logique cesse donc d’être énigmatique quand 
on le comprend à travers les trois moments du système: logique, nature 
et esprit.

66 Cf. Biard J, Buvat D., Kervégan J.-F, Kling J.-F., Lacroix A, Lécrivain A., 
Introduction à la lecture de la Science de la logique de Hegel, Paris, Aubier, 1987, 
tome III, p. 361.



398 JEAN-RENAUD SEBA

La critique de l’identité, la vie et le Soi

Les considérations qui précèdent visent à relativiser deux interpré­
tations opposées. La première consiste à réduire la vie dans la logique à 
n’être qu’un décalque de la vie organique. La seconde revient à ne voir 
qu’une homonymie entre la vie organique et la vie comme catégorie de 
la logique, au motif que la vie organique n’est encore que le concept 
aveugle. Or ce dilemme peut être surmonté si on cesse de confondre le 
concept en tant que configurateur interne de toutes choses et le concept 
en tant que contenu de la forme pure de la pensée (au sens où il peut aussi 
être le contenu de cette forme représentative qu’est la religion). Ce qui 
émerge dans la vie organique, au terme d’un lent développement qui va 
de la dispersion maximale du mécanisme au retour à soi qui caractérise 
la subjectivité vivante, c’est le concept en tant que configurateur de la 
réalité extra-logique. La principale étape de ce déploiement est le 
chimisme, qui confère au concept hégélien de la vie une étonnante actua­
lité puisqu’il conjoint le processus chimique et la finalité interne: «Si les 
produits du processus chimique faisaient eux-mêmes recommencer l’acti­
vité, ils seraient la vie. La vie est, dans cette mesure, un processus 
chimique rendu pérenne »67. Il est vain de se demander ce qui est premier, 
du contenu extra-logique ou du logique qui le configure. Comme chez 
Aristote et chez Kant, l’un ne va pas sans l’autre.

Mais s’il est un terrain qui est commun à la vie organique et au 
concept, c’est celui de la subjectivité. En effet, c’est seulement dans la 
vie organique que la subjectivité émerge (devant l’esprit fini du philo­
sophe). Alors que la subjectivité vivante est encore immédiatement iden­
tique a l’organisme objectif chez le végétal68, la subjectivité animale 
possède les trois moments du concept: l’universel dans l’unité indivise 
avec elle-même (la sensibilité), le particulier dans sa relation avec l’exté­
rieur (l’irritabilité) et le singulier dans le retour à soi-même qui a lieu 
dans la reproduction (de sa configuration interne)69. Seul l’animal pos­
sède «Fautomouvement vivant»70 et le sentiment du manque: «un être 

67 Hegel, Enz., W9, 333; Encyclopédie, II, § 335, Add, p. 550
68 II y a une fractahté du végétal, qui tient au fait que « la partie - le bouton, la 

branche, etc. - est aussi la plante tout entière» (Enz., W9, 371; Encyclopédie, II, § 343, 
p 303) De plus, la plante possède un comportement vivant en direction de l’extérieur et 
une mtussusception (i e une pénétration des éléments nutritifs à l’intérieur de ses parties) 
qui ne s’interrompent pas. De ce fait, elle n’a pas de véritable intériorité et ne connaît pas 
le retour à soi qui est le propre de la vraie subjectivité (cf. Enz., W 9,377, Encyclopédie, II, 
§ 344, Add., p. 589)

69 Hegel, Enz., W 9, 437; Encyclopédie, II, § 353, p. 309
70 Hegel, Enz., W 9, 439, Encyclopédie, II, § 354, p. 310.

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 399

qui est capable d’avoir et de supporter dans lui-même la contradiction de 
lui-même est le sujet, c’est là ce qui constitue son infinité»11.

Il apparaît maintenant que ce n’est pas seulement l’élément logique, 
dans son anhistoricité, qui est ignoré par Adomo mais aussi la vie orga­
nique, en tant qu’elle est le lieu d’émergence du concept, c’est-à-dire du 
Soi. De la relation entre la nature et l’esprit, Adomo ne retient que la 
simple négation, ce qui le conduit à ignorer trois points essentiels:

que le passage de la physique organique à l’Esprit est déjà en soi un 
retour de l’idée à soi-même (puisque notre penseur critique ne saisit 
pas le logique dans son autonomie de troisième terme relativement à 
la nature et à l’esprit);
que le Soi et la subjectivité, qui émergent dans le processus vital (au 
lieu de tomber d’on ne sait quel empyrée de l’histoire), ne sont pas 
niés mais conservés dans l’esprit;
que la naturalité vitale n’est pas davantage simplement niée mais 
qu’elle se conserve tout au long du développement de l’esprit (pen­
sons à l’esprit-nature dans l’Esprit subjectif, à la famille et au sys­
tème des besoins dans l’Esprit objectif, au rôle de la sensibilité 
artistique dans l’Esprit absolu).

Pareille ignorance de l’ancrage naturel de la subjectivité dans la vie 
organique n’engendre que mystères et dilemmes stériles. Les mystères: 
d’où provient la subjectivité sinon du corps vivant toujours déjà aux 
prises avec l’esprit? Comment peut-elle exister comme puissance de 
négativité sans être en même temps constituée en pôle d’identité? Par la 
grâce de quelle puissance peut-elle être un soi et se dire comme telle? 
Les dilemmes stériles: ou bien la subjectivité est libre, d’une liberté seu­
lement négative, réputée autofondée dans le champ indéfini des possibles 
historiques, ou bien elle est opprimée par l’empire tautologique de la vie 
en expansion permanente (qui se perpétue indûment dans le capitalisme). 
Dans tous les cas, ce qu’Adomo refuse de prendre en compte, c’est 
l’existence d’un troisième terme qui médiatise ces oppositions réputées 
indépassables. Troisième terme qui n’est pas immédiatement l’idée 
logique, puisque cette dernière n’a pas d’existence immédiate en dehors 
des réalités concrètes qu’elle organise et réfléchit de façon immanente; 
mais qui est le processus de mise en relation de ces réalités et qui est 
donc in fine l’idée dans son existence médiate.

71 Hegel, Enz., W 9, 469; Encyclopédie, II, § 359, Remarque, p 313



400 JEAN-RENAUD SEBA

Un des esprits les plus clairvoyants de notre temps, Pierre Legendre 
peut aider à saisir les enjeux de cette exclusion du tiers, dont l’absence 
irrigue la Dialectique négative. Sous l’appellation (non péjorative) de 
logique dogmatique, Legendre explore inlassablement cet être-là médiat 
de l’idée dans le triple champ de l’anthropologie du droit, de la théorie 
de la subjectivité et de l’institutionnalisation symbolique de la vie. 
À l’écart des dualismes convenus et commodes de la réflexion d’enten­
dement, sa pensée saisit la triplicité sous la forme d’un nœud borroméen 
qui noue deux par trois le biologique, le subjectif et le social, de telle 
manière que deux de ces termes ne soient jamais liés entre eux que par 
la médiation du troisième. On peut voir dans l’œuvre extraordinairement 
érudite de Legendre la contrepartie contemporaine de l’entreprise ency­
clopédique de Hegel. Elles s’éclairent réciproquement, pour autant qu’on 
accepte de retrouver, dans le biologique, le subjectif et le social de 
Legendre, la vie organique, l’esprit subjectif et l’esprit objectif de Hegel. 
Et qu’on accepte de reconnaître dans le nœud borroméen la triplicité 
spéculative du concept72.

Le refus du troisième terme est ce qui est commun aux critiques de 
l’identité développées par Deleuze et par Adomo. Chez le premier, le tiers 
escamoté est le sujet, sans lequel il n’est pas de médiation du biologique 
et du social. D’où leur collage dans les «flux» de l’Anti-Œdipe. Chez le 
second, le tiers refusé est la vie organique, sans laquelle il n’est pas de 
médiation du sujet et de l’histoire. Le paradoxe de leurs constructions 
théoriques tient à ce qu’Adomo en appelle à la subjectivité particulière 
de l’individu contre l’identité tautologique de la vie, qui est censée se 
perpétuer dans l’histoire, alors même que la subjectivité particulière pré­
supposé la vie naturelle. Cependant que, de son côté, Deleuze en appelle 
à la vie, émiettée et bourgeonnante, contre l’identité tautologique du sujet 
englué dans les contraintes de l’histoire, et cela alors même que son dire 
se soutient seulement du fait que l’Un est présupposé comme «LE plan 
d’immanence [...] non pensé dans chaque plan»73. Point culminant du 
paradoxe du refus du tiers, en tant qu’il est la vérité du refus de l’identité 
du concept: les dualismes deleuziens et adomiens s’épuisent à tenter 
d’échapper au collage, qui les menace d’étouffement, en exaltant la 

72 Pour de plus amples développements sur cette question, nous nous permettons de 
renvoyer le lecteur à notre étude «Die Neubegründung der Aufklarung Zu den Begriffen 
der Referenz und der dreifachen Verknüpfung des Biologischen, des Sozialen und des 
Subjektiven bei Pierre Legendre» in Georg Mein (Hg ), Die Zivïlisation des Interpreten 
Studienzum Werk Pierre Legendres, Wien-Berlin, TunaKant, 2012, pp. 77-93

73 Cf. supra, note 23

IDENTITÉ DU CONCEPT ET DÉTERMINATION 4()1

différence indéterminée de la pure et simple diversité Mais dans le 
sième terme éludé, voire dénié, persiste la trace de la catastrophe histo' 
rique pour Adomo, encore subjective quoique psychotique pour Deleuze 

Alors que, comme la vérité, la triplicité du concept libère.

Résumé/Abstract

Cette contribution se propose d’approcher l’identité dialectique-spé­
culative en dehors du dilemme qui tantôt exalte la différence comme 
source de toute détermination et tantôt fait de la différence une instance 
d’indétermination porteuse de tous les possibles. Au-delà de cette saisie 
de l’identité et de la différence dans le champ des oppositions corrélatives 
qui caractérisent la Logique de l’Essence (Deleuze), ou de la réduction 
du procès logique à une simple logique de l’histoire (Adomo), l’identité 
sera ici pensée au niveau de la Logique du Concept. A ce titre, il n’y a 
d’identité que processuelle: identité toujours déjà différenciée d’un subs­
trat qui advient en tant que soi seulement à l’issue de son recourbement 
réflexif au-delà de son propre devenir-autre. Mais le processus logique 
(das Logische) déborde de beaucoup les limites du texte de la Science de 
la Logique puisque Hegel le désigne comme le « configurateur intérieur 
(zum innern Bildner)» des sciences concrètes. L’identité autodifférenciée 
du concept, dont la Logique est la présentation rigoureuse et pure, trouve 
seulement son effectivité en se déployant de façon immanente au sein de 
la Nature et dans l’Esprit La vie, qu’elle soit logique, naturelle ou spiri­
tuelle est le moment où, par le recourbement du processus sur lui-même, 
advient l’identité mouvante du Concept. Celle-ci n’est donc pas à saisir 
dans une seule partie du système mais comme le jeu immanent au sys­
tème tout entier. La conclusion établit une correspondance entre la 
triplicité hégélienne (Logique, Nature, Esprit) et la triplicité philoso- 
phico-anthropologique du Sujet, de la Vie organique et de l’Histoire.

The présent paper aims to discuss dialectic-speculative identity out- 
side the dilemma that either praises différence as the source of ail déter­
mination or sees différence as an instance of indétermination in which 
everything is possible. Beyond such approaches to identity and différence 
in the field of corrélative oppositions which are characteristic of the Logic 
of Essence (Deleuze) or of the réduction of logical process to a mere 
logic of History (Adomo), identity will be conceived of here at the level 
of the Logic of the Concept. As such identity can only be processual, the



402 JEAN-RENAUD SEBA

intrinsically always already differenciated identity of a subject that 
becomes itself only after its self-reflexive retum beyond its own becom- 
ing-other. But the logical process (das Logischè) goes much beyond the 
limits of the text of Hegel’s Science of Logic, since Hegel defines it as 
«inner shaper» (zum innern Bildner) of concrète sciences. The self-dif- 
ferenciated identity of the concept, the pure and rigorous exposition of 
which is to be found in Hegel’s Logic, can only become effective when 
it unfolds in an immanent mode within Nature and within the Spirit. Life, 
whether logical, naturel or spiritual, is the moment at which the fluid 
identity of the Concept cornes into being through the self-reflexive retum 
of the process on itself. This identity is thus not to be reduced to one part 
of the System, but is an immanent interplay within the whole System. In 
its conclusion the paper draws a parallel between the Hegelian triplicity 
(Logic, Nature, Spirit) and the philosophical-anthropological triplicity of 
Subject, organic Life, and History.

LISTE DES AUTEURS

1. Andrea Bellantone est docteur et habilité à diriger des recherches. Il est 
doyen de la Faculté de philosophie de l’institut Catholique de Toulouse. Il 
a enseigné à l’institut Catholique de Paris et à l’Umversité Paris 1. Il a 
travaillé sur la philosophie française des dix-neuvième et vingtième siècles, 
sur l’idéalisme allemand et sur le néo-idéalisme italien. Parmi ses livres: 
Hegel en France (2 vol., Hermann, 2011), Tra eclettismo e idéalisme. 
Frammenti di filosofia francese dell’Ottocento (CLEUP, 2010); La Méta­
physique possible Philosophie de l’esprit et modernité (Hermann, 2012).
Il dirige les collections La ragione aperta (Le Lettere, Florence) et 
Hermann - Philosophie italienne (Hermann, Pans).

2. Bernard Bourgeois est professeur émérite à l’Université de Paris I et pré­
sident de l’Académie des Sciences morales et politiques.

3. Christophe Bouton est professeur de philosophie à l’Université Bordeaux 
Montaigne. Ses recherches portent pnncipalement sur les questions du 
temps et de l’histoire dans la philosophie moderne et contemporaine. Der­
nières publications: Penser l’histoire De Karl Marx aux siècles des catas­
trophes, C. Bouton et B. Bégout (éds.), Paris, Éditions de l’Éclat, 2011; Le 
temps de l’urgence, Lormont, Le Bord de l’eau, 2013; Faire l’histoire. De 
la Révolution française au Printemps arabe, Paris, Les Éditions du Cerf, 
2013; Capitalisme et démocratie Autour de l’œuvre d’Axel Honneth, 
Christophe Bouton et Guillaume le Blanc (eds.), Lormont, Le Bord de 
l’eau, 2015.

4. Karin de Boer est professeur de philosophie au Hoger Instituut voor Wys- 
begeerte/Institute of Philosophy de l’Université de Louvam. Elle est l’au­
teur de Thinking in the Light of Time Heidegger ’s Encounter with Hegel 
(2000) et, concernant Hegel, de The Sway of the Négative (2010), ainsi que 
de nombreux articles sur Kant, Hegel et la philosophie contemporaine 
contmentale. Elle est aussi co-éditrice (avec Ruth Sonderegger) de Concep­
tions of Critique in Modem and Contemporary Philosophy (2011). Sa 
recherche actuelle porte sur la Critique de la raison pure de Kant eu égard 
à son projet de réforme de la métaphysique.

5. Olivier Depré est professeur de philosophie à l’Université catholique de 
Louvain. Il y enseigne la métaphysique, la philosophie morale et la philo­
sophie moderne II est spécialiste du jeune Hegel et a notamment publié 
G.W.F. Hegel, Premiers écrits (1797-1800) Textes réunis, introduits, tra­
duits et annotés par O. Depré, Paris, Vrm, 1997.


