BIBLIOTHEQUE PHILOSOPHIQUE DE LOUVAIN
98

LA SCIENCE DE LA LOGIQUE
AU MIROIR DE I'IDENTITE

ACTES DU COLLOQUE INTERNATIONAL ORGANISE
A ’OCCASION DU BICENTENAIRE DE
LA SCIENCE DE LA LOGIQUE DE HEGEL
EN MAI 2013 A LOUVAIN-LA-NEUVE ET A POITIERS

Edités par .
GILBERT GERARD et BERNARD MABILLE T

EDITIONS DE L'INSTITUT
SUPERIEUR DE PHILOSOPHIE
LOUVAIN-LA-NEUVE

PEETERS
LOUVAIN - PARIS - BRISTOL, CT
2017



382 PHILIPPE GROSOS

Résumé/Abstract

Cette étude a pour objet ’analyse du concept d’identité au sein de la
pensée hégélienne. Or qui veut comprendre et discuter les critiques que
la phénomeénologie contemporaine, notamment celle de Heidegger ou sur-
tout celle de Levinas, a pu lui objecter, a savoir essentiellement de man-
quer le sens d’une authentique différence, doit tout d’abord prendre au
sérieux I’intelligence que Hegel a pu proposer de ce concept au sein de la
Doctrine de I’essence, deuxiéme moment de la Science de la logique. Et
c’est alors que la divergence des enjeux apparait véritablement. Hegel, en
dialectisant le sens d’étre de I’identité, I’a intégré a une logique unitaire
de systéme; systéme en lequel I"uniré peut bien se différencier, et le pro-
cessus de différenciation produire des déterminations concrétes. Mais ce
qu’il a toujours refusé, c’est le fait qu’il puisse exister une différence que
la pensée ne pourrait pas dialectiquement ressaisir au sein d’une unité plus
englobante. Or ¢’est précisément une telle différence que vise & décrire et
a penser I’horizon hors systéme des phénoménologies contemporaines.
Aussi si elles ne peuvent déployer leurs analyses qu’en abandonnant la
méditation hégélienne, au risque d’en durcir le trait, c’est que la «diffé-
rence absolue» de Hegel n’anticipe pas encore ce que Levinas s’efforce
quant a lui de penser sous 1’expression d’«hétérogénéité radicale».

This paper aims at analysing the concept of identity as thought by
Hegel. To understand and discuss the criticisms made by contemporary
phenomenology — i.e. that of Heidegger or, more particularly, that of
Levinas —, the major criticism being that Hegel failed to grasp the mean-
ing of a difference that would be genuine, one needs to consider seriously
how cleverly Hegel analysed this concept in his Doctrine of Essence, the
second step of his Science of Logic. Only then does the divergence of
stakes appear. By turning the meaning of being of identity into a dialec-
tical process, Hegel integrated it into the unitarian logic at the core of any
system. Yet, there are systems in which unity can be differentiated and a
process of differentiation can produce concrete determinations. What he
especially kept denying was the existence of a difference that thought
could not dialectically appropriate within some more encompassing unity.
And it is precisely such a difference that contemporary phenomenology,
with its horizon cleared from any system, attempts to describe and think.
Thus, if contemporary phenomenology can only develop its analyses
while abandoning Hegelian meditations, and perhaps distorting them, this
is because Hegel’s «absolute difference» could not anticipate what
Levinas tried to think by means of the phrase «radical heterogeneity ».

VA

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION

Jean-Renaud SEBA

«Ommnis deterninatio negatio». Cette formule de Hegel, héritée de
Spinoza et retournée contre lui, conjointe a d’autres tout aussi célébres,
telle que la dénonciation de 1’absolu indéterminé comme «nuit ol toutes
les vaches sont noires », a accrédité la représentation selon laquelle, pour
Hegel, la différence serait déterminante tandis que 1’identité immédiate
serait vouée a rester indéterminée. Or pareille maniére de voir engage
plusieurs présupposés. A savoir que ’identité et la différence constituent
des podles indépendants I’un de 1’autre; que I’identité est nécessairement
immédiate et la négation médiate; que leur mise en relation en tant que
déterminités fixes les maintient stables et intactes. A 1’évidence, ces pré-
suppositions saisissent 1’identité en tant que catégorie de 1’Essence, c’est-
a-dire comme «immédiateté de la réflexion»! qui, loin d’étre pensée
comme «égalité avec-soi-méme se mouvant»? ou comme «médiation
entre son propre devenir-autre et soi-méme»®, reste prise dans les réts
d’une dialectique immobile, dont le type est celle que Platon développe
de fagon aporétique dans le Parménide et spéculative dans le Sophiste.
Or la doctrine du Concept présente une tout autre conception de 1’iden-
tité: le concept est «I’identité dans laquelle [Etre et Essence] se sont
perdus et sont contenus »?#, I’identité qui résulte du retour a soi de ce qui
s’est d’abord rendu étranger a soi-méme.

Etrange destin que celui de I’identité spéculative. Aprés avoir été
mal comprise mais acceptée, il lui est arrivé d’étre saisie au niveau qui

! Hegel, Wissenschaft der Logik, Werke 6, Frankfurt am Main, Sulrkamp Verlag
(noté dorénavant WL, W 6, suvi du numéro de la page), 39; Hegel, Science de la logique,
Doctrine de I’Essence, trad. P.-J. Labarriére et G Jarczyk, Paris, Aubier-Montaigne, 1976
(noté dorénavant SL 2), p 38.

2 Hegel, Phanomenologie des Geistes, Werke 3, Frankfurt am Main, Suhrkamp Ver-
lag (désormais noté: PAG, W 3, suivi du numéro de la page), 25; Hegel, Phénoménologie
de I’Esprit, trad ] Hyppolte, Paris, Aubier-Montaigne, 1941, Préface, § 21, t. I (noté
dorénavant: PhE 1), p. 19

3 PhG, W3,23, PhE 1,p 17.

* WL, W 6, 245, Science de la Logique, La logique subjective ou Doctrine du
concept, trad. P-J. Labarriérre et G Jarczyk, Paris, Aubier-Montaigne, 1981 (noté
dorénavant SL 3), p. 36



384 JEAN-RENAUD SEBA

est Ie sien, mais d’étre alors contestée. L’identité médiatisée du co

a en effet cristallisé les critiques qui ont été adressées 3 la logi Ecept
Hegel dans la seconde moitié du vingtiéme siécle. Etant donné qu: lde
plus extrémes de ces critiques ont porté sur le caractére prétenglum "
totalitaire de 1’identité spéculative et ont, & ’occasion, débouché sur ot
exaltation de la vie animale, foisonnante et supposée indéterminéemie
soupgon peut naitre que I’identité spéculative du concept pourrait Con,st:
tuer un obstacle au déploiement de la différence indéterminée désorma;

élevée au rang de caractére immédiat de la vie. Quelque chose de nou?
veau semble ici se manifester, qui renverse la série des présuppositiong
qu’e nous venons de relever comme constitutives de la vulgate hégélienne

Désormais, ce n’est plus exclusivement au niveau de la doctrine de I’Es:
sence que Pidentité sera mise en question, mais aussi sur le plan de [a
physique organique et de la philosophie de I’Esprit. A la valorisation de
la détermination se substitue 1’apologie de I’indétermination, fantasmée
comme la mére de tous les possibles et donc de toutes les libertés. Dans
cette transmutation, I’identité a cessé d’étre saisie comme la nuit de ’in-
détermination pour devenir un pdle d’intolérable contrainte, et la diffé-
rence a cessé d’étre porteuse de détermination. C’est & 1’examen
critique de cette mutation que s’attache la présente communication, au
terme de laquelle I’identité spéculative du concept sera non seulement
rétablie dans sa fonction de détermination mais apparaitra en outre
comme la conditjon de possibilité de I’apologie de la différence indéter-
minée elle-méme.

La'dialecﬁque spéculative contestée

On sait que les années soixante du vingti¢me siécle ont été marquées
par la contestation de la dialectique en général et de celle de Hegel en
particulier. Parmi les reproches qui lui furent adressés, un des plus viru-
lents concernait le statut dominant accordé au pdle de 1’identité relative-
ment 2 celui de la différence dans la Science de la logique. Deux livres
témoignent de ce reproche: Différence et répétition de G. Deleuze’ et
Dualectique négative de Th. W. Adorno®.

5 Deleuze G, Différence et répénition, Paris, PUF, 1968
) 6 A@omo Th. W, Negative Dialektik, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1966
(désormais noté: ND), Adorno Th. W, Dialectique négative, trad. G. Coffin, J l\%’asson
O Masson, A Renaut, D Trousson, Paris, Payot, 1978 (désormais noté. Dualectique négaj
tive, plus le sous-titre donné par ’auteur)

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 385

Quels que soient les mérites qu’on Iui suppose par ailleurs, le livre
de Deleuze est largement en défaut en ce qui concerne la critique qu’il
fait de la logique hégglienne:

- Son parti pris «d’anti-hégélianisme généralisé »” ne dépasse pas «un
assurer sec (e trockenes Versichern)»® qui vaut exactement autant
qu’un autre. Certes, il n’est pas étonnant que sa réfutation ne soit pas
conduite selon la maniére énoncée par Hegel au début de la Logique
du Concept®. Mais il est paradoxal qu’un livre qui prétend faire valoir
la différence indéterminée au détriment de la différence déterminée,
¢ -a-d. de la contradiction!?, commence par traiter la logique hégé-
lienne comme une position non pas simplement différente mais bien
contraive & la sienne, caractérisant de la sorte ce qu’il nomme un
anti-hégélianisme, de surcroit généralisé.

- Par ailleurs, Deleuze ne prend pas acte de ce que la différence ne peut
exister indépendamment de I'identité, qu’il n’y a de différence
qu’entre des entités qui sont au moins assignables en tant que telles
et inversement. La neuviéme hypothése du Parménide montrait déja
que si ’Un n’est pas, «les Autres ni ne sont ni ne se laissent imaginer
ni un ni plusieurs»!'. On sait aussi que Platon accorde un privilege
au genre de I’Autre sur les quatre autres genres'”. Selon P. Ricceur,
ce privilége s’explique pour des raisons logiques: I’Autre est « la
catégorie qui réfléchit sur la relation méme de toutes les catégo-
ries»3. Force est de constater qu’il contredit la vulgate nietzschéo-
deleuzienne qui prétend mettre fin a la primauté que la dialectique
accorderait 4 'identique. Toutefois, le privilége platonicien de I’ Autre

7 Deleuze, Différence et répétition, op cit , p.1

8 Hegel, PhG, W3, 71; PhE1, p 68.

9 «La véritable réfutation doit entrer dans la force de ’adversaire et se placer dans
Iorbite de sa vigueur» («Die wahrhafte Widerlegung muf$ m die Kraft des Gegners en-
gehen und sich i den Umbkrers semner Stdrke stellen ») Hegel, WL, W 6,250; SL 3, p 41

10 «J| apparait que la “contradiction”, selon Hegel, fait fort peu probléme. Elle a une
tout autre fonction la contradiction se résout et, se résolvant, résout la différence en la
rapportant 4 un fondement» (Deleuze, Différence et répéntion, op cit, p. 64). Citons
encore: «[ . ] la contradiction hégélienne a I'air de pousser la différence jusqu’au bout; mais
ce chemin, c’est le chemin sans issue qui la raméne & identité, et qui rend I'1dentité suf-
fisante pour la faire &tre et étre pensée, Cest seulement par rapport 2 I’identique, en fonc-
tion de I'1dentique, que la contradiction est /a plus grande différence» (Op cit,p 338).

\I Platon, Parménide, trad. A. Digs, Pans, Les Belles Lettres, 1974, 166 b, p. 114

12 Platon, Sophiste, trad. A. Diés, Paris, Les Belles Lettres, 1994, 258 e — 259 b,
p. 375 Cf. le commentare lumineux que fait P Ricceur de ce passage dans Ricceur P,
Etre, essence et substance chez Platon et Aristote, Paris, CDU-SEDES, 1982, p 99

13 Ricceur, Etre, essence et substance chez Platon et Aristote, op cit., p 98.



386 JEAN-RENAUD SEBA

ne rend encore compte des relations entre catégories que de fagon
unilatérale. Le Méme doit étre convoqué ici aussi. Mais alors ce n’egt
pas seulement la catégorie de I’Autre qui «en se réfléchissant sur 14
relation mutuelle des catégories, se réitére elle-méme sans renvoyer
4 aucun autre»'4, c’est aussi celle du Méme et, pour étre complet
c’est le couple du Méme et de I’Autre, ce que ni Platon ni Ric&u;
n’envisagent. Mais si le couple du Méme et de I’Autre peut seu]
rendre compte de la relation des catégories entre elles, il en résulte
alors la plus grande indétermination. Car 4 coté de la formule cano-
nique de I’identité de I’identique et du non-identique, on peut alors
aussi définir I’absolu comme la différence du différent et du non-dif-
férent. C’est d’ailleurs ce & quoi Hegel incite quand il caractérise le
devenir dans I’essence comme «le mouvement de rien a rien et par
la a soi-méme en retour»'®. Or cette opposition entre les deux défi-
nitions de 1’absolu se réitére elle-méme a I’infini. De la sorte, la pen-
sée réflexive est prise au rouet du mauvais infini: celui par lequel elle
tente de saisir la relation de I'identique et du différent dans I’impos-
sibilité méme de leur réflexion indéfiniment différée. On verra que la
releéve de cette aporie n’a lieu que dans le Concept.

Au vrai, Deleuze use lui aussi de la catégorie du Méme, qu’il définit
comme «le revenir de ce qui revient»'®, selon une formulation qui a
d’incontestables accents spéculatifs. Mais il ne dit pas comment
advient ce revenir. Or attribuer le revenir 4 des rencontres hasar-
deuses!’, comme il le fait, n’explique pas que la répétition puisse étre
reconnue comme telle: il manque & ce revenir une instance d’identi-
fication. Un modéle pourrait en étre trouvé chez Kant sous la forme
de I'unité synthétique de I’aperception transcendantale, qui est en
général toujours déja a I’ceuvre dans les synthéses de I’imagination
transcendantale et donc aussi en particulier dans la synthése de la
reproduction qui est ici en cause. Mais précisément, Deleuze n’ac-
cepte pas de recourir & I"unité synthétique de I’aperception transcen-
dantale: «L’événement ne rapporte pas le vécu & un sujet
transcendant = Moi, mais se rapporte au contraire au survol immanent
d’un champ sans sujet»'®. Selon Deleuze, le sujet transcendantal,

4 Ibid

15 Hegel, WL, W 6, 24; SL 2, p. 18 Cf. aussi WL, W 6, 148-149; SL 2, p. 179

16 Deleuze, Différence et répétition, op cit., pp 59 et 384

17 «L’éternel retour affirme la différence, il affirme la dissemblance et le dispars, le

hasard, le multiple et le devenir». (Deleuze, Différence et répétition, op. cit., p. 383).

'3 Deleuze et Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, Paris, Seuil, 1991, p 49

;
&
&3
4
g
¥

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 387

qu’il confond avec un «sujet transcendant», est une illusion: «Sa
force [de I’empirisme] commence & partir du moment ou il définit le
sujet: un habitus, une habitude, rien d’autre qu'une habitude dans un
champ d’immanence, I’habitude de dire Je...»*. Eloquent est & cet
égard le «portrait machinique de Kant, illusions comprises» imaginé
par Deleuze un peu plus loin: «1. —Le “Je pense” & téte de beeuf,
sonorisé, qui ne cesse de répéter Moi = Moi. 2. — Les catégories
comme concepts universels (quatre grands titres): tiges extensives et
rétractiles », etc.?0. Cette lecture, dont I’imagerie dissimule mal la
violence, peut certes divertir mais elle n’atteint pas sa cible, en ce
qu’elle néglige le fait que le sujet transcendantal n’est pas chez Kant
une substance mais un simple substrat, le «sujet des pensées = X,
lequel n’est connu que par les pensées, qui sont ses prédicats »?!.
Deleuze aurait pu se reconnaitre dans la critique kantienne de la subs-
tantialité de ’ame, Iui qui fait du «plan d’immanence», dans son
unicité, «a la fois ce qui doit &tre pensé, et ce qui ne peut pas étre
pensé »?2, comme il aurait pu reconnaitre que son insistance a postuler
la présence du «plan d’immanence», unigue, dans «chaque plan»*?
trahit 1’impossibilité ot il se trouve a se passer de 1'Un. Mais aussi
empressé qu’il soit de ne pas s’enliser dans la pensée réactive,
Deleuze ne peut s’empécher de guerroyer contre des ennemis
imaginaires tels que Kant ou Hegel, aprés les avoir toutefois taillés &
sa guise.

- Enfin, Deleuze croit pouvoir choisir entre les deux déterminations de

la réflexion que sont ’identité et la différence, ce qui pose la question
de la possibilité méme de son discours. Comment articuler une parole
dés lors que, comme on le sait depuis le Sophiste de Platon, ¢’est par
Pentrelacs réciproque des genres fondamentaux du Méme et de
I’ Autre que le discours est possible? Qui se refuse 2 la participation
de ces genres ne peut continuer & parler qu’a la faveur d’un paradoxe
pragmatique aux termes duquel son dire contrevient a ce qu’il dit.

19 Ibid.

20 Deleuze et Guattari, Qu est-ce que la philosophie?, op cit., p. 57.

21 Kant, Krittk der remnen Vernunft, Hamburg, Felix Meiner Verlag, Philosophische
Bibliothek, 1998, 447, Critique de la raison pure, trad Delamarre et Marty, Paris, Galli-
mard, coll. La Pléiade, 1980, Paralogismes de la raison pure, III 265 A 346/B 404, p. 1050

22 Deleuze et Guattari, Qu est-ce que la philosophie?, op cit., p. 59.

2 Peut-étre est-ce le geste supréme de la philosophie: non pas tant penser LE plan
d’immanence, mais montrer qu’1il est 13, non pensé dans chaque plan.» (/b1d ). Les majus-
cules sont des auteurs.

24 Platon, Sophiste, op cit., 259 e, p. 376.



388 JEAN-RENAUD SEBA

Tout autre chose est la critique de ’identité par Adorno. Ce n’est
pas au nom de la différence indéterminée qu’il récuse le moment de
I’identité dans la dialectique spéculative. Rappelons que la différence
indéterminée, maintenue dans son abstraction, ne permet pas de dépasser
la forme simplement négative des jugements infinis, tels que «la rose
n’est pas un éléphant, Pentendement n’est pas une table», dont Hegel
conclut que «ce ne sont pas des jugements»* . Adorno ne prétend pas se
tenir hors de la dialectique. II cherche plutét 4 ne pas y rester enfermé,
tout en reconnaissant sa puissance passée: «La philosophie, qui parut
jadis dépassée, se maintient en vie parce que le moment de sa réalisation
fut manqué »*. Sa critique est essentiellement ancrée dans Ihistoricité de
la pensée, dans les drames du vingtiéme siécle, que I’ ufkldrung n’a pas
su prévoir et encore moins conjurer. Drames dont elle était peut-étre
grosse d’ailleurs. Adorno réfiéchit sa propre critique en tentant de la
situer dans cette histoire qu’il interroge en en explorant une & une les
impasses, dont la totalisation impossible dessine en creux un impossible
savoir absolu. Au lieu d’un tel savoir, ce qui est en cause, c’est bien
plutdt une boite de Pandore et ce qui reste en son fond: ’espérance. «Il
appartient a la détermination d’une dialectique négative de ne pas se
reposer en elle-méme comme si elle était totale; c’est 14 sa figure d’espé-
rance»?’. A Iissue d’une assomption de la dialectique limitée 4 son pre-
mier moment, ce qui est donc refusé n’est pas tant I’identité comme pole
d’une relation statique que le mouvement processuel du retour a la posi-
tivité, qui advient comme résultat de la négation de la négation. Celle-ci
est pensée comme un moment extérieur au processus du concept, comme
une violence venant du dehors sous couvert de réconciliation: «C’est
justement 1'insatiable principe d’identité qui éternise I’antagonisme en
opprimant ce qui est contradictoire. Ce qui ne tolére rien qui ne soit pareil
a lui-méme, contrecarre une réconciliation pour laquelle il se prend faus-
sement»?®. Par son refus de concevoir 'universel & la fois comme le
premier moment et comme le tout du mouvement du concept®®, Adorno
en dissocie les moments en les opposant les uns aux autres: universel
contre singulier, sans médiation possible. Il rejette la conception

25 Hegel, WL, W 6,324, SL 3,p 123

26 Adorno, ND, 13, Dialectigue négative, Sur la possibilité de la philosophie, p. 11.

27 Adomno, ND, 396; Dialectique négative, Autoréflexion de la dialectique, p. 316.

28 Adorno, ND, 144, Dialectique négative, Impossibilité d’hypostasier la non-
contradiction, p 117.

2 «L’umversel est ainsi la totalité du concept, il est [quelque chose de] concret,
n’est pas quelque chose de vide, mais a plutdt, par son concept, [un] contenu» (Hegel,
WL, W. 6,277, SL 3, pp. 72-73).

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 389

hégélienne de I'infinité véritable comme cercle®, le recourbement dans
soi de la déterminité a partir de ’extériorité3!. Dans son attachement & la
linéarité du temps, il proteste 2 la fois contre la circularité spéculative du
mouvement de soi a soi 4 travers le devenir-autre et contre ’abandon de
la représentation que I’entendement se fait de I’infini comme devoir-étre.
Cette double protestation ne forme en fait qu’un seul et méme refus du
recourbement spéculatif (in sich zuriickbiegen) au nom de ’histoire,
jamais finie, toujours en attente de ce qu’il nomme «1’utopie du particu-
lier», a I’égard de laquelle Hegel manquerait de sympathie®?. C’est donc
au nom de I’historicité qu’Adomo condamne la conception hégélienne
de I’anhistoricité de 1’é1ément logique. Mais atteint-il vraiment sa cible?
Répondre a la question exige que soient distinguées 'une de I’autre les
notions du logique et de la logique.

Das Logische und die Logik

On sait que I’adjectif neutre substantivé désigne le plus souvent en
allemand une notion générale abstraite ou une totalité de choses®>. Mise
a part I’Introduction & la Science de la logique, ol, dans une perspective
quasi-pédagogique, le logique est défini comme «1’universel qui saisit en
soi la richesse du particulier»®, le syntagme «das Logische» est peu
utilisé en dehors de la doctrine du Concept. Polémiquant, dans le Concept
subjectif, contre ’habitude de la pensée abstraite de considérer «le
concept et le logique [...] comme quelque chose de seulement formel»*3,
la logique subjective tient «le logique ou le concept pour configurateur
intérieur (zum innern Bildner)» des «sciences concrétes »*. Ce qui signi-
fie que, loin de s’appliquer du dehors au contenu des sciences concrétes

30 Hegel, WL, W 5, 164; Science de la logique, trad P-J. Labarriére et G Jarczyk,
I"Etre (1832), Parts, Kimé, 2007 (désormais noté SL 1, 1812), p 142.

31 Hegel, WL, W 6, 278; SL 3, p.73.

32 Adorno, ND, 310; Dialectique négative, La raison conflictuelle de I’historre,
p 249.
3 Cf. Grammatik Duden 4, Mannheim, Dudenverlag, 1984, § 702.
34 Hegel, Wissenschaft der Logik (1812), Einleitung XXVII, G#, Bd 11, Hamburg,
Felix Mermer Verlag, 1978, 28, Science de la logique, L’Etre (édition de 1812), trad.
P.-J. Labarriére et G Jarczyk, Paris, Aubier-Montaigne, 1972 (noté désormais: SL 1,
1812), p. 31

35 Hegel, WL, W 6,256, SL 3, p 47. La distinction de la forme et du contenu dans
la logique formelle est constamment critiquée dans la doctrine du Concept. Cf le
Syllogisme de I’analogie (WL, W 6, 388, SL 3, p. 191) et le début de I’Objectivité (WL,
W 6, 405; SL 3, p. 210).

36 Hegel, WL, W 6, 265; SL 3, p. 56.



390 JEAN-RENAUD SEBA

(Nature et Esprit), /e logique, c’est-a-dire le concept, y est depuis tou-
jours & I’ceuvre, raison pour laquelle I’idée «devient la créatrice de la
nature (Schopferin der Natur) et passe & la forme d’une immédiatets
concréte, dont pourtant [le] concept détruit aussi & nouveau la figure pour
parvenir a soi-méme comme esprit concret»’’. Le logique est donc I’é1é-
ment dans lequel se déploie le processus qui configure toute réalité,
qu’elle soit naturelle ou spirituelle (geistzg). Ce n’est pas ici le lieu d’in-
terroger en détail ’emploi, & tout le moins ambigu des mots «création»
et «puissance créatrice (schdpferische Macht)» qui sont chargés de fortes
connotations théologiques. Ces termes semblent faire du concept non pas
seulement le démiurge qui organise une matiére préexistante mais bien
le créateur de cette matiére. Cependant, Hegel définit la « puissance créa-
trice» en des termes qui en excluent la transcendance relativement 4 ce
qu’il crée: « 1l [universel véritable, infini] est la puissance créatrice en
tant que négativité absolue qui se rapporte a soi-méme»3%. De méme, «le
créer (das Schaffen) du concept [...] n’est & comprendre que dans ce plus
intérieur de ce méme [concept]»**. Il s’agit donc d’un « configurateur
intérieur» & ce point immanent & ce qu’il configure qu’il en vient, par
pure négation interne, a produire (ou a créer) ’extériorité qu’il configure.
Ce processus peut & bon droit étre appelé «vie logique» et on peut accor-
der a Bernard Mabille qu’il n’est pas sans précédent dans la tradition
néo-platonicienne®. De méme qu’il ne fait pas de doute que «ce qui
manque [...] & cette pensée platonicienne de la vie logique, c’est le prin-
cipe logique de la subjectivité »*. Toutefois, en dépit de sa puissance
germinative (ou, en termes hégéliens, de son actuosizé), le modele néo-
platopicien de la vie logique, par sa structure hiérarchique, semble par
trop s’écarter de I’immanence & soi du processus logique spéculatif. Cest
pourquoi, s’il faut se passer du principe de la subjectivité, on peut lui
préférer le modele spinoziste et considérer que grace a Hegel, la thése spi-
noziste qui affirme qu’«au sens o Dieu est dit cause de soi, il faut le
dire aussi cause de toutes choses»*? est rendue intelligible par le rdle
qu’y joue la négativité*®.

3 Ibid

38 Hegel, WL, W 6,279; SL 3,p 74

® Ibid

“ Cf. Mabille B., «La vie logique», dans Vieillard-Baron J -L (Dir), Hegel et la
vie, Paris, Vrin, 2004, pp. 107-153

1 Ibid , p. 136.

2 Spimoza, Ethique, trad. B. Pautrat, Paris, Seuil, 1988, I, 25, Scolie, p 61

N ® La nature de I’espace de pensée ouvert par la doctrine hégélienne du concept

mériterait une étude a elle seule tant est grande sa richesse logique autant qu’épistémolo-

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 391

La logique, quant 4 elle, est la science qui a /e logique pour objet,
la «science de la forme absolue qui dans soi est totalité et contient I’idée
pure de la véruté elle-méme»*. Que la logique soit science, son titre le
manifeste déja, comme aussi les nombreuses occurrences ol il est ques-
tion de son exposition®. En sa qualité de science qui expose le logique,
la logique est inscrite dans Ihistoire, depuis son acte fondateur aristote~
licien*, jusqu’a son aboutissement dans I’histoire de la philosophie. Au
contraire de [a logique, e logique n’a pas d’histoire, parce que sa pro-
cessualité se déploie dans le devenir intemporel du concept.

Mais la confusion est vite faite, du devenir intemporel du logique
avec ’historicité de la logique en tant que forme de la plus haute idéali-
sation de ’esprit. Adorno s’y engage, quand il écrit, par exemple, que
«1’utopie s’enracine dans ce qui est conjuré afin qu’elle ne se réalise pas.
Considérant la possibilité concréte de I'utopie, la dialectique est I’onto-
logie des conditions fausses»*’, ou quand il interprete 1'Aufhebung
comme réconciliation (Versohnung) fallacieuse (¢f. supra, note 28). Chez
lui la dialectique spéculative ne peut échapper au jugement moral-histo-
rique. Ainsi: «Dans la reproduction d’une immédiateté opaque qui, en
tant qu’advenue, est aussi apparence, la positivité du Hegel de la maturité
comporte justement des traits de ce qui, selon I'usage langagier prédia-
lectique, est mauvais»*. La double négation qui reconduit & la positivité
n’est pas saisie dans I’anhistoricité du processus logique mais est seule-
ment entendue comme logique de I’histoire. La science de la logique,
dont I’objet est la présentation du logique, est ainsi mesurée 4 I’aune de
la philosophie pratique et de I’histoire événementielle.

Au vrai, Adomno n’est pas le premier a avoir réduit /e logique a une
logique historique. La gauche hégélienne, puis Marx et d’autres ont

gique. Qu'1l nous suffise d’indiquer que cette négation mtérieure au concept, lequel est
lui-méme mtérieur & ce qu’il crée et configure & Iextérieur de lui-méme par sa propre
négativité, ressortit & un espace 1maginaire, au sens fondamental d’ «espace bidimension-
nel d’inclusions réciproques » que Mahmoud Sami-Ali donne & cette notion (cf. Sami-Ali
M., L’espace imagnaire, Paris, Gallimard, coll. Tel, 1974, p 38)

4 Hegel, WL, W 6,265, SL3,p 56

45 Cf. entre autres passages 1’exposé de la logique (WL, GW 11, 24; SL 1, 1812,
p. 24), la science logique comme présentation de 1’auto-mouvement des pures pensées
(WL, GW 11, 8; SL 1, 1812, p 7), la science logique (WL, W 6, 257, SL 3, p 48), le trai-
tement habituel de la logique (WL, W 6, 289, SL 3, p 85), etc.

46 «C’est un mérite infini d’4ristote, qui doit nous remplir de I’admuration la plus
haute pour la force de cet esprit, que d’avorr entrepris en premier cette description»
(Hegel, WL, W 6, 269; SL 3, p. 60).

47 Adorno, ND, 20, Dialectique négative, Le tout antagoniste, p. 17

48 Adorno, ND, 159, Dialectique négative, Critique de la négation positive, p 129



392 JEAN-RENAUD SEBA

donné corps 4 la confusion qui conduit & ignorer la nature comme champ
ou se déploie aussi /e logique. Or la nature étant anhistorique, au sens
hégélien, ¢’est-a-dire ayant une temporalité mais pas une histoire, il s’en-
suit que 1’élément logique intemporel est assimilé a la logique de 1’his-
toire. Corrélativement, en résulte aussi le mépris de ce que F. Engels,
souvent juste et pénétrant en dépit de ses raccourcis, a voulu élucider
comme une dialectique de la nature. De cette ignorance de la dialecticité
de la nature découle un aveuglement qu’il importe de dissiper.

On constate d’abord que la nature vivante a peu de poids pour
Adomo. Dans un texte décisif, ol il critique justement ’usage idéolo-
gique de la biologie, il déborde les limites de son propos initial et écrit:

«Lmpératif de Spmoza: sese conservare, I’auto-conservation, est vérita-
blement la loi naturelle de tout vivant. Elle a pour contenu la tautologie de
I'1dentité: doit &tre ce qui, de toute fagon, est déja; la volonté se retourne
et s’applique au swet de la volonté; de simple moyen au service de lui-
méme, il devient fin. Ce tournant est déja celui qui méne & la fausse
conscience; s1 le lion avait une telle conscience, son acharnement contre
Pantilope qu’il veut dévorer serait de I’idéologte. [...] Plus les forces pro-
ductrices (Produktivkrdfte) s’accroissent, plus la perpétuation de la vie
congue comme sa propre fin cesse d’aller de soi. Dégénérescence de la
nature, cette finalité propre devient en soi suspecte, tandis qu’en elle mant
la possibilité de quelque chose d’autre. La vie se prépare a devenir le
moyen de cet Autre, ausst indéterminé et mconnu qu’d puisse étre»*.

Alors que la seconde partie de cette citation dénonce 1’asservisse-
ment de la vie 4 des fins techniciennes et semble de la sorte valoriser la
vie comme une fin en soi, la premiére partie est plus ambigué puisque la
«loi naturelle de tout vivant» est assimilée a la «tautologie de 1’iden-
tité ». La suite du texte, construite autour de 1’opposition des «pulsions
dumoi» et des «pulsions d’objet» n’aide pas & lever I’équivoque: deve-
nue fin pour elle-méme, la technique, qui a rendu « virtuellement aisée »
la poursuite de 1I’autoconservation, conduit a «1’absurdité manifeste: la
logique de I’histoire fait surgir, sans les modifier, des modes de compor-
tement autrefois rationnels et néanmoins dépassés. Elle n’est plus
logique»®. Ainsi, la critique de la technique repose sur le fait que la
primauté des comportements d’autoconservation sur les «pulsions d’ob-
jet», qui était autrefois «rationnelle» en période de rareté des forces
productives, a perdu sa justification en période d’abondance. La «logique
de I’histoire» devient illogique quand elle se contente de perpétuer la

4 Adorno, ND, 340; Dialectique négative, Régression sous emprise, p. 272.
0 Adorno, ND, 341; Ibid.

e

:

5

B e i

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 393

logique de la vie. Le présupposé de cette critique est que la logique de la
vie est purement tautologique et identitaire (ce qui, selon Adorno, est
excusable en période de rareté) et que la logique de I’histoire doit exister
en rupture avec cette logique de la vie. Cela est confirmé par la critique
virulente qu’ Adorno adresse & la notion hégélienne de monde de I’Esprit
comme «seconde nature». D une part, I’idée d’une seconde nature reste
«le négatif de la nature qui pourrait étre en quelque sorte percue comme
premiére»’l. D’autre part, I'idée méme d’une nature indépendante de
Phistoire est devenue une illusion:

«Plus la socialisation s’empare mexorablement de tous les moments d’mm-
médiateté humaine et mterhumaine, plus il devient impossible de se souve-
nir que cet entrelacs est quelque chose d’advenu; plus I’illusion de nature
est urésistible »2.

Soit donc la nature comme immédiateté illusoire, résultant de 1’oubli
du cheminement historique accompli: fagon encore hégélienne de contes-
ter Hegel, jusque dans la citation de Marx invoquée par Adorno pour
annexer la nature a I’histoire: «Nous ne connaissons qu’une seule science:
la science de I’histoire. L’histoire [...] peut étre divisée en histoire de la
nature et en histoire de I’humanité »33.

En conclusion, Adorno refuse de prendre en compte /e logique, dans
son anhistoricité. Il le reconduit intégralement & I’historicité de /a logique,
quand ce n’est pas a la logique de I’histoire, qu’il congoit comme ouver-
ture & la non-répétition, a la non-conservation de soi, a la non-tautologie
identitaire et, partant, & la liberté. Mais si la logique est historique (ce qui
ne peut étre nié), et si, par ailleurs, le relativisme est récusé comme «une
figure bornée de la conscience»™, «matérialisme vulgaire», «scepti-
cisme bourgeois », «moment réactionnaire »>, sur quelle réalité non rela-
tive a I’histoire fonder ’assise de la dialectique? La réponse d’Adomo

51 Adorno, ND, 349, Dialectique négative, Histoire naturelle, p. 279

32 Ibid

33 Marx, L"idéologie allemande, Section 1, cité par Adorno, Ibid.

54 Adorno rapporte le relativisme a «!’individualisme bourgeois qui considére
comme ultime la conscience individuelle médiatisée de son c6té par ’universel et qui pour
cette raison confére un droit égal aux opinions de tous les individus particuliers, comme
s’il n’existait aucun critére de leur vérité La thése abstraite de la condrtionalité (sic) de
tout penser est, dans son contenu, tout & fait 4 rapporter & la propre conditionalité
(Bedingthert) de cette thése: & I’aveuglement envers le moment supra-individuel par lequel
seul la conscience mdividuelle vient penser. Derriére cette thése se tient le mépris pour
I’esprit au profit de la prédominance des conditions matérielles considérées comme ce qui
seul compterait» (Adomo, ND, 44, Dialectique négative, Contre le relativisme, p. 35).

55 «Quelles que soient ses allures progressistes, le moment réactionnaire fut
constamment associé au relativisme, dans la sophistique déja ou il était a la disposition



394 JEAN-RENAUD SEBA

est que «seul est un invariant le malheur, qui trouve son essence dans 14
perpétuation du méme »*. Seul est un au-dela du malheur le refus de |5
totalité, qui est «figure d’espérance»*’, espérance qui prend, entre autres
la forme de la possibilité d’abolir les lois de la société capitaliste. D’ot;
I’impasse: Adorno, qui éléve au rang de seul moment libérateur celui de
la négation critique, peut-il penser de fagon non seulement négative mais
aussi positive I’objet de I’espérance? Ou encore, au nom de quel objet
désiré le malheur peut-il étre invoqué contre I’emprise et I’empire de
I’identité? Convenons cependant qu’une telle rigueur et une telle
constance a se maintenir dans le tragique de la négativité appellent le
respect. Adorno prend a la lettre le mot de Hegel selon lequel «I’esprit
conquiert sa vérité seulement & condition de se retrouver soi-méme dans
I’absolu déchirement»°. Il refuse autant la satisfaction d’une réconcilia-
tion illusoire que la satisfaction basse du scepticisme qui, dans ’anéan-
tissement de toute positivité extérieure, ne fait rien d’autre que jouir de
soi-méme. Au contraire du sceptique qui, aprés son opération destruc-
trice, abandonne les choses dans 1’état ou il les avait trouvées, Adorno ne
laisse rien en I’état et n’affirme aucun empire sur la réalité. Il est ’homme
qui reste fidele 4 son attente fracassée, le héros en négatif de la philoso-
phie des Lumiéres, dont il tente de sauver I’honneur.

L’immédiateté du concept: la vie

La dialectique spéculative, dont Adorno récuse les conséquences
dans le champ de ’esprit, posséde cependant une tout autre assise que
celle qu’il Iui cherche en vain dans Ihistoire. Contrairement 4 ce que
suppose la lecture adornienne de la dialectique, ce n’est pas dans I’his-
toire mais dans la vie qu’émerge le concept entendu comme mouvement
de retour & soi au-deld de son devenir autre. Et ce n’est donc pas par
I’histoire que le concept doit étre jugé.

Mais comment entendre le rapport de la vie au concept? La question
se complique du fait que la vie apparait tantt comme vie naturelle dans
I’Encyclopédie et tantdt comme vie logique dans le premier chapitre de

dt?s intéréts les plus forts». (Adomo, ND 45-46, Dialectique négative, Contre le relati-
visme, p 36).
%6 Adorno, ND, 344, Dialectique négative, Dialectique et psychologie, p. 275
57 Adorno, ND, 396, Dialectique négative, Autoréflexion de la dialectique, p. 316
58 Adorno, ND, 346; Dialectique négative, Histore naturelle, p- 277
% Hegel, PhG, W 3, 36, PhE 1, p. 29

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 395

I’Idée. Ce qui n’engage pas seulement le rapport de la logique aux
sciences concrétes en général mais encore et surtout le rapport de la vie
logique & la vie naturelle.

— Au début de la doctrine du Concept, alors qu’il s’attache a récuser
la vision kantienne qui fait du concept un acte de 1’entendement subjectif,
Hegel insiste sur le coté objectif du concept, qui, en tant que se déployant
dans le logique, est & I’ceuvre dans la nature et dans I’esprit. Pour autant,
les formes concrétes que prennent les déterminations logiques, que ce soit
dans la nature (comme I’espace et le temps), ou dans 1’esprit subjectif
(comme I’esprit intuitionnant ou représentant), ne concernent pas la
science de la logique. Celle-ci n’a affaire qu’au

«concept en et pour so1, lequel constitue tout aussi bien un nveau de la
nature que de 1’esprit. La vie ou la nature organique est ce degré de la
nature auquel émerge (hervortritf) le concept; mais comme concept aveugle,
ne se saisissant pas lui-méme, ¢’est-a-dire non pensant; comme tel il ne
revient qu’a I’esprit. De cette figure (Gestalf) non-spirituelle, mais tout
autant que de cette figure spirituelle du concept, sa forme (Form) logique
est mdépendante »%.

1l est capital de distinguer ici entre la logique, qui en tant qu’exposé
scientifique n’a pas affaire aux formes concrétes du concept, et le logique,
ou encore le concept qui, dit Hegel, « constitue tout aussi bien un niveau
de la nature que de esprit». C’est parce que la fin du texte traite du
concept, i.e du logique que le cadre de /a logique y est débordé et qu’elle
peut ainsi délivrer une esquisse du systéme dans sa totalité: logique,
nature, esprit. Toutefois, au terme de cette explication, un point demande
encore 2 étre élucidé: pourquoi la vie est-elle déclarée le degré de la
nature auquel émerge le concept, lequel est par ailleurs agissant & tous
les niveaux de I’objectivité? Interrogation qui se diffracte dans les ques-
tions suivantes: aux yeux de qui le concept émerge-t-il dans la vie? Pour
quel regard une détermination logique apparait-elle comme immédiate
alors méme que dans /e logique il n’est rien d’immédiat sinon la média-
tion elle-mé&me? Il est évident que 1’exposition du logique par la logique
w'en a jamais fini de se mesurer & son apparaitre devant 'esprit fini du
philosophe. C’est aux yeux de I’esprit fini et de lui seul que le concept
émerge dans la nature organique.

Enfin, une difficulté subsiste du fait que le texte que nous commen-
tons juxtapose des propositions qui peuvent sembler contradictoires.
D’une part, le concept est caractérisé comme en et pour soi, et comme

§0 Hegel, WL, W 6, 257; SL 3,p 48



396 JEAN-RENAUD SEBA

constituant un niveau de la nature ou de I’esprit. D’autre part, la vie est
posée comme le «degré de la nature auquel émerge le concept; mais
comme concept aveugle, ne se saisissant pas lui-méme». Que le concept
puisse étre aveugle et non pensant, cela s’explique par son activité de
configurateur de la nature et de I’esprit. Mais comment peut-il étre 3 Ia
fois aveugle et étre néanmoins concept en et pour s0i? Une solution est
de considérer le concept & la fois comme puissance configuratrice des
contenus non-logiques («Der Begriff ist das den Dingen selbst Innen-
wohnende, wodurch sie das sind, was sie sind»)f! et comme contenu
informé par la forme (Form) logique. Si le fait de traiter le concept
comime un contenu susceptible de configurations diverses devait sembler
étrange, qu’il suffise de rappeler que, pour Hegel, la philosophie expose
dans la forme de la pensée le méme contenu que la religion exprime dans
la forme de la représentation®”. Cette double détermination du concept,
tantdt configurateur, tant6t contenu, implique que le concept, en son
un%té, doit étre ici entendu comme idée absolue, «forme pure du concept,
qui intuitionne son contenu comme elle-méme», dont «la nature et
Iesprit sont de fagon générale des maniéres diverses de présenter son
étre-1an®3,
- La vie naturelle, quant & elle, est définie dans 1’Encyclopédie
comme I’Idée «parvenue & I’existence [...] immédiate » en ce qu’elle est
_«le processus infini» qui nie «sa particularité ou finité» et «fait retour
dans elle-méme», de sorte qu’elle est devenue «unité négative se rappor-
tant a soi, celle d’un Soi (selbstische) et subjective»®*. Telle est 1a défini-
tion de la vie dans cette science concréte qu’est la physique organique.
Mais qu’en est-il de la vie dans la logique? Dés le début du premier
chapitre de la section Idée qui Iui est consacré, Hegel prend soin de dis-
tinguer entre, d’une part, la «vie logique» et, d’autre part, la «vie-natu-
relle [...] et la vie dans la mesure ot elle se tient en lien avec 1’esprit»S.
On retrouve ici la préoccupation architectonique qui animait le texte du

8! Hegel, Enzyklopadie (désormais. Enz, W 8), 318, Encyclopédie des sciences
phzslggophzques, trad B Bourgeois, I, Science de la logique, Paris, Vrin, 1970, § 166, Add,
p .

62 Hegel, Enz , W 10, 379, Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. B. Bour-
geors, 111, Philosophie de I’Esprit, Paris, Vrin, 1988, § 573, Remarque, p 361 L’identité
du contenu de la philosophie et de la religion est méme étendue 4 I’art dans WL, W 6, 549;
SL 3, p. 368

¢ Hegel, WL, W 6, 549; SL 3, p. 368.

8 Hegel, Enz , W 9, 337, Encyclopédie des sciences philosophiques, trad B Bour-
geors, 11, Philosophie de la nature, Paris, Vrin, 2004, § 337, p 299.

¢ Hegel, WL, W 6, 470-471; SL 3, p 284

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 397

début de la doctrine du Concept qui vient d’étre commenté. Ce souci
systématique est d’une telle importance qu’il doit servir de guide pour
saisir le concept de vie dans la section de 1'Idée.

Dans I’étude remarquable qu’il a consacrée & «la vie logique», Ber-
nard Mabille a pris comme fil conducteur de son commentaire la diffé-
rence de la vie logique et des deux autres vies (naturelle et spirituelle).
A juste titre, puisque Hegel insiste sur la nécessité de les distinguer a
I’intérieur du cadre de la science de la logique. Mais I’accent mis sur la
vie logique ne doit pas laisser dans la pénombre I’unité différenciée
qu’elle forme avec les deux autres vies. Or c’est cette unité qu’il s’agit
de mettre au jour, afin d’expliquer 1’insertion de déterminations quasi-
empiriques dans le texte du chapitre de la vie telles que, par exemple, les
déterminations de I’individu vivant (la reproduction), du processus vital
(la douleur), le processus du genre (la sexualité). Les commentateurs
réunis autour d’André Lécrivain reconnaissent d’ailleurs la difficulté:
«En toute rigueur, la vie n’a de sens propre que comme vie naturelle »¢.
Indépendamment de la solution qu’ils proposent de lui donner, nous vou-
lons insister sur les conditions du probléme: dans la section de I’Idée,
unité différenciée du Concept subjectif et de I’Objectivité, la vie émerge
(tritt hervor) comme cette unité immédiate. Elle comporte des détermi-
nations qui appartiennent au champ quasi-empirique de la physique orga-
nique et pourtant cette unité immédiate appartient au champ logique.
Mais cette apparente incohérence n’en est pas une si on admet que la
«vie logique» est I’autre nom du logique, lequel est immanent a la nature
aussi bien qu’a 1’esprit et exerce son «sourd tissage» en leur sein. Il n’est
donc pas étonnant que /a logique, qui expose le processus logique (ou, si
I’on préfere, la «vie logique»), insiste sur la pureté de ses déterminations
et, en méme temps, ne puisse se délester totalement du contenu issu des
déterminations des sciences concrétes. La preuve en est que Hegel lui-
méme introduit le concept de vie en rappelant son insertion dans la tota-
lité du systéme et non pas simplement dans I’économie de la Science de
la logique (cf. le texte du début de la doctrine du Concept com-
menté supra). Le texte de la logique cesse donc d’étre énigmatique quand
on le comprend 4 travers les trois moments du systéme: logique, nature
et esprit.

6 Cf. Biard J, Buvat D., Kervégan J.-F, Kling J.-F,, Lacroix A, Lécrivain A.,
Introduction & la lecture de la Science de la logique de Hegel, Pars, Aubier, 1987,
tome III, p. 361.



398 JEAN-RENAUD SEBA

La critique de I’identité, Ia vie et le Soi

. Les considérations qui précédent visent & relativiser deux interpré-
tations opposées. La premiére consiste a réduire la vie dans o logique &
n’étre qu'un décalque de la vie organique. La seconde revient a ne voir
qu’une homonymie entre Ia vie organique et la vie comme catégorie de
la logique, au motif que la vie organique n’est encore que le concept
aveugle. Or ce dilemme peut 8tre surmonté si on cesse de confondre le
concept en tant que configurateur interne de toutes choses et le concept
en tant que contenu de la forme pure de la pensée (au sens ou il peut aussi
étre le contenu de cette forme représentative qu’est la religion). Ce qui
émerge dans la vie organique, au terme d’un lent développement qui va
de la dispersion maximale du mécanisme au retour a soi qui caractérise
la subjectivité vivante, c’est le concept en tant que configurateur de la
réalité extra-logique. La principale étape de ce déploiement est le
chimisme, qui confére au concept hégélien de 1a vie une étonnante actua-
lité puisqu’il conjoint le processus chimique et la finalité interne: «Si les
produits du processus chimique faisaient eux-mémes recommencer 1’acti-
vité, ils seraient la vie. La vie est, dans cette mesure, un processus
chimique rendu pérenne »%7. 11 est vain de se demander ce qui est premier,
du contenu extra-logique ou du logique qui le configure. Comme chez
Aristote et chez Kant, I’un ne va pas sans [’autre.

Mais s’il est un terrain qui est commun & la vie organique et au
concept, c’est celui de la subjectivité. En effet, c’est seulement dans la
vie organique que la subjectivité émerge (devant I’esprit fini du philo-
sophe).‘Alors que la subjectivité vivante est encore immédiatement iden-
tique & I’organisme objectif chez le végétal®s, la subjectivité animale
posséde les trois moments du concept: "universel dans 1*unité indivise
avec elle-méme (la sensibilité), le particulier dans sa relation avec I’exté-
rieur (irritabilité) et le singulier dans le retour & soi-méme qui a lieu
dans la reproduction (de sa configuration interne)®. Seul I’animal pos-
séde «1’automouvement vivant» et le sentiment du manque: «un étre

7 Hegel, Enz., W9, 333; Encyclopédie, 11, § 335, Add , p. 550

% Il 'y a une fractalité du végétal, qui tient au fait que «la partie — le bouton, la
branche, etc. — est aussi la plante tout entiére» (Enz., W9, 371; Encyclopéde, 11, § 3’43
p 303) De plus, la plante posséde un comportement vivant en direction de l’extérieur eé
une mtussusception (1 ¢ une pénétration des éléments nutritifs 4 Uintérieur de ses parties)
ﬁaulertxe s’l\nterrompertlt! pas. De ;e fait, elle n’a pas de véritable intériorité et ne connait pas

retour a sot qu est le propre de la vrai jectivité 7

S 324 hde. pcj'l P prop: ie subjectivité (cf. Enz., W9, 377, Encyclopéde, 11,

% Hegel, Enz., W 9, 437, Encyclopédie, 11, § 353, p. 309

™ Hegel, Enz., W 9, 439, Encyclopédie, 11, § 354, p. 310.

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 399

qui est capable d’avoir et de supporter dans lui-méme la contradiction de
lui-méme est le swer; ¢’est 14 ce qui constitue son mnfinizé»’L.

11 apparait maintenant que ce n’est pas seulement 1’élément logique,
dans son anhistoricité, qui est ignoré par Adomo mais aussi la vie orga-
nique, en tant qu’elle est le lieu d’émergence du concept, ¢’est-a-dire du
Soi. De la relation entre la nature et ’esprit, Adorno ne retient que la
simple négation, ce qui le conduit & ignorer trois points essentiels:

- que le passage de la physique organique & I’Esprit est déja en soi un
retour de I’Idée 4 soi-méme (puisque notre penseur critique ne saisit
pas le logique dans son autonomie de troisiéme terme relativement a
la nature et a 1’esprit);

- que le Soi et la subjectivité, qui émergent dans le processus vital (au
lieu de tomber d’on ne sait quel empyrée de P’histoire), ne sont pas
niés mais conservés dans 1esprit;

- que la naturalité vitale n’est pas davantage simplement niée mais
qu’elle se conserve tout au long du développement de I’esprit (pen-
sons & D’esprit-nature dans 1’Esprit subjectif, & la famille et au sys-
téme des besoins dans I’Esprit objectif, au rdle de la sensibilité
artistique dans I’Esprit absolu).

Pareille ignorance de I’ancrage naturel de la subjectivité dans la vie
organique n’engendre que mystéres et dilemmes stériles. Les mystéres:
d’otl provient la subjectivité sinon du corps vivant toujours déja aux
prises avec esprit? Comment peut-elle exister comme puissance de
négativité sans étre en méme temps constituée en pdle d’identité? Par la
grice de quelle puissance peut-elle étre un soi et se dire comme telle?
Les dilemmes stériles: ou bien la subjectivité est libre, d’une liberté seu-
lement négative, réputée autofondée dans le champ indéfini des possibles
historiques, ou bien elle est opprimée par I’empire tautologique de la vie
en expansion permanente (qui se perpétue indiment dans le capitalisme).
Dans tous les cas, ce qu’Adomo refuse de prendre en compte, c’est
I’existence d’un troisiéme terme qui médiatise ces oppositions réputées
indépassables. Troisiéme terme qui n’est pas immeédiatement 1’Idée
logique, puisque cette derniére n’a pas d’existence immeédiate en dehors
des réalités concrétes qu’elle organise et réfléchit de fagon immanente;
mais qui est le processus de mise en relation de ces réalités et qui est
donc 1 fine I'ldée dans son existence médiate.

"' Hegel, Enz., W9, 469; Encyclopédie, 11, § 359, Remarque, p 313



400 JEAN-RENAUD SEBA

Un des esprits les plus clairvoyants de notre temps, Pierre Legendre,
peut aider 2 saisir les enjeux de cette exclusion du tiers, dont ’absence
irrigue la Dialectique négative. Sous ’appellation (non péjorative) de
logique dogmatique, Legendre explore inlassablement cet &tre-1a médiat
de I’Idée dans le triple champ de 1’anthropologie du droit, de 1a théorie
de la subjectivité et de D'institutionnalisation symbolique de la vie.
A PPécart des dualismes convenus et commodes de la réflexion d’enten-
dement, sa pensée saisit la triplicité sous la forme d’un nceud borroméen
qui noue deux par trois le biologique, le subjectif et le social, de telle
maniére que deux de ces termes ne soient jamais liés entre eux que par
la médiation du troisiéme. On peut voir dans I’ceuvre extraordinairement
érudite de Legendre la contrepartie contemporaine de I’entreprise ency-
clopédique de Hegel. Elles s’éclairent réciproquement, pour autant qu’on
accepte de retrouver, dans le biologique, le subjectif et le social de
Legendre, la vie organique, I’esprit subjectif et I’esprit objectif de Hegel.
Et qu’on accepte de reconnaitre dans le nceud borroméen la triplicité
spéculative du concept”.

Le refus du troisiéme terme est ce qui est commun aux critiques de
I’identité développées par Deleuze et par Adomo. Chez le premier, le tiers
escamoté est le sujet, sans lequel il n’est pas de médiation du biologique
et du social. D’ou leur collage dans les «flux» de ’Anti-(Edipe. Chez le
second, le tiers refusé est la vie organique, sans laquelle il n’est pas de
médiation du sujet et de I’histoire. Le paradoxe de leurs constructions
théoriques tient & ce qu’Adomo en appelle & la subjectivité particuliére
de I’individu contre I’identité tautologique de la vie, qui est censée se
perpétuer dans Uhistoire, alors méme que la subjectivité particuliére pré-
suppose la vie naturelle. Cependant que, de son c6té, Deleuze en appelle
a la vie, émiettée et bourgeonnante, contre 1’identité tautologique du sujet
englué dans les contraintes de I’histoire, et cela alors méme que son dire
se soutient seulement du fait que 1'Un est présupposé comme «LE plan
d’immanence [...] non pensé dans chaque plan»”. Point culminant du
paradoxe du refus du tiers, en tant qu’il est la vérité du refus de ’identité
du concept: les dualismes deleuziens et adorniens s’épuisent & tenter
d’échapper au collage, qui les menace d’étouffement, en exaltant la

7 Pour de plus amples développements sur cette question, nous nous permettons de
renvoyer le lecteur & notre étude «Die Neubegrundung der Aufklarung Zu den Begriffen
der Referenz und der dreifachen Verkniipfung des Biologischen, des Sozialen und des
Subjektiven ber Prerre Legendre» in Georg Mein (Hg ), Die Zivilisation des Interpreten
Studien zum Werk Pierre Legendres, Wien-Berlin, Turia Kant, 2012, pp. 77-93

3 Cf. supra, note 23

IDENTITE DU CONCEPT ET DETERMINATION 401

différence indéterminée de la pure et simple diversité. Mais dans le troi-

siéme terme éludé, voire dénié, persiste la race de la catastrophe, histo-

rique pour Adorno, encore subjective quoique psychotique pour Deleuze.
Alors que, comme la vérité, la triplicité du concept libére,

Résumé/Abstract

Cette contribution se propose d’approcher I’identité dialectique-spé-
culative en dehors du dilemme qui tant6t exalte la différence comme
source de toute détermination et tantot fait de la différence une instance
d’indétermination porteuse de tous les possibles. Au-dela de cette saisie
de I’identité et de la différence dans le champ des oppositions corrélatives
qui caractérisent la Logique de I’Essence (Deleuze), ou de la réfiuctif)rll
du procés logique a une simple logique de I’histoire (Adom(_)), 1’1.dent1te
sera ici pensée au niveau de la Logique du Concept. A ce titre, il 0’y a
d’identité que processuelle: identité toujours déja différenciée d’un subs-
trat qui advient en tant que soi seulement a I’issue de son recourber?ent
réflexif au-dela de son propre devenir-autre. Mais le processus logique
(das Logische) déborde de beaucoup les limites du texte dela Sc.zen'@ de
la Logique puisque Hegel le désigne comme le « conﬁgmateqr 1,nter1<.31’11
(zum innern Bildner)» des sciences concrétes. L’identlté autodifférenciée
du concept, dont la Logique est la présentation rigoureuse et pure, trF)uve
seulement son effectivité en se déployant de fagon immanente au sein d}%
la Nature et dans I’Esprit La vie, qu’elle soit logique, naturelle ou spiri-
tuelle est le moment ot, par le recourbement du processus sur lui-mémg,
advient I’identité mouvante du Concept. Celle-ci n’est donc pas a saisir
dans une seule partie du systéme mais comme le jeu immanent au sys-
téme tout entier. La conclusion établit une correspondance entre la
triplicité hégélienne (Logique, Nature, Esprit) et la tripﬁcit§ pk}iloso-
phico-anthropologique du Sujet, de la Vie organique et de IHistoire.

The present paper aims to discuss dialectic-speculative identity out-
side the dilemma that either praises difference as the source of all deter-
mination or sees difference as an instance of indetermination in which
everything is possible. Beyond such approaches to identity and diﬁerenc'e
in the field of correlative oppositions which are characteristic of the Logic
of Essence (Deleuze) or of the reduction of logical process to a mere
logic of History (Adorno), identity will be conceived of here at the level
of the Logic of the Concept. As such identity can only be processual, the



402 JEAN-RENAUD SEBA

intrinsically always already differenciated identity of a subject that
becomes itself only after its self-reflexive return beyond its own becom-
ing-other. But the logical process (das Logische) goes much beyond the
limits of the text of Hegel’s Science of Logic, since Hegel defines it as
«inner shaper» (zum nern Bildner) of concrete sciences. The self-dif-
ferenciated identity of the concept, the pure and rigorous exposition of
which is to be found in Hegel’s Logic, can only become effective when
it unfolds in an immanent mode within Nature and within the Spirit. Life,
whether logical, natural or spiritual, is the moment at which the fluid
identity of the Concept comes into being through the self-reflexive return
of the process on itself. This identity is thus not to be reduced to one part
of the system, but is an immanent interplay within the whole system. In
its conclusion the paper draws a parallel between the Hegelian triplicity
(Logic, Nature, Spirit) and the philosophical-anthropological triplicity of
Subject, organic Life, and History.

(95

LISTE DES AUTEURS

Andrea Bellantone est docteur et habilité 4 diriger des recherches. Il est
doyen de la Faculté de philosophie de I'Institut Catholique de Toulouse. 11
a enseigné & I'Institut Catholique de Paris et & I'Untversité Paris 1. Il a
travaillé sur la philosophie frangaise des dix-neuviéme et vingtiéme siécles,
sur I’idéalisme allemand et sur le néo-idéalisme 1talien. Parmi ses livres:
Hegel en France (2 vol., Hermann, 2011), Tra eclettismo e idealismo.
Framment: di filosofia francese dell’Ottocento (CLEUP, 2010); La Méta-
physique possible Philosophie de I’esprit et modernité (Hermann, 2012).
Il dirige les collections La ragione aperta (Le Lettere, Florence) et
Hermann — Philosophie italienne (Hermann, Paris).

Bernard Bourgeois est professeur émérite a I'Université de Paris I et pré-
sident de I’ Académie des Sciences morales et politiques.

Christophe Bouton est professeur de philosophie & I’Université Bordeaux
Montaigne. Ses recherches portent principalement sur les questions du
temps et de I’histoire dans la philosophie moderne et contemporaine. Der-
méres publications: Penser [’historre De Karl Marx aux siécles des catas-
trophes, C. Bouton et B. Bégout (¢ds.), Paris, Editions de I’Eclat, 2011; Le
temps de I'urgence, Lormont, Le Bord de I’eau, 2013; Faire I'histowre. De
la Révolution ﬁangazse au Printemps arabe, Paris, Les Editions du Cerf,
2013; Capitalisme et démocratie Autour de I'ceuvre d’Axel Honneth,
Christophe Bouton et Guillaume le Blanc (eds.), Lormont, Le Bord de
I’eau, 2015.

Karin de Boer est professeur de philosophie au Hoger Instrtuut voor Wys-
begeerte/Institute of Philosophy de 1’Université de Louvamn. Elle est I’au-
teur de Thinking in the Light of Time Heidegger's Encounter with Hegel
(2000) et, concernant Hegel, de The Sway of the Negative (2010), ains1 que
de nombreux articles sur Kant, Hegel et la philosophie contemporaine
contmentale. Elle est aussi co-éditrice (avec Ruth Sonderegger) de Concep-
tions of Critique w Modern and Contemporary Philosophy (2011). Sa
recherche actuelle porte sur la Critigue de la raison pure de Kant eu égard
4 son projet de réforme de la métaphysique.

Olvier Depré est professeur de philosophie & 1’Université catholique de
Louvain. Il y enseigne la métaphysique, la philosophie morale et la philo-
sophie moderne Il est spécialiste du jeune Hegel et a notamment publié
G.W.E. Hegel, Premiers écrits (1797-1800) Textes réums, introduits, tra-
duits et annotés par O. Depré, Paris, Vrm, 1997.



