Analogies en mutations — 9 septembre 2025

Corentin.Tresnie@uliege.be

L’enseignant comme médecin : du purgateur au soigneur

T1 : Un exemple d’analogie entre enseignement et thérapie

Intellectual therapy is careful and sustained attention to another’s mind in the attempt to understand this
person’s internalized representations of self and other that hinder virtue formation with the goal of
providing a reparative relational experience [...] Teachers who care [...] come alongside their students in
ways that are supportive given the particular issue with which the child is dealing. Intellectual therapy
suggests nothing different, except to go a step further in the attempt to identify how little Susie or Johnny
views herself or himself when it comes to learning.!

T2 : La purge des opinions chez Platon

Les médecins du corps considerent qu’il ne saurait tirer bénéfice de la nourriture qu'on lui apporte avant
gu'on n'ait expulsé ce qui l'entrave de l'intérieur. Nos purificateurs pensent la méme chose a propos de
I'ame : elle ne peut tirer profit des enseignements qu'on lui prodigue avant que quelgu'un n'ait, en le
réfutant, réduit le réfuté a la honte et ne l'ait rendu pur en lui 6tant les opinions qui font obstacle aux
enseignements et en lui montrant qu'il ne sait que ce qu'il sait, et rien de plus.

T3 : ’enseignant et le médecin assistent la nature selon Thomas d’Aquin

Quand quelque chose préexiste en puissance active compléte, un agent extérieur n’agit qu’en aidant I'agent
intérieur, en lui procurant ce par quoi il pourra arriver a I'acte : en matiére de santé, le médecin est
I'assistant de la nature, laquelle opére a titre premier ; il renforce la nature et apporte des remedes que la
nature utilise comme instruments en vue de la santé. [..] Or la science préexiste chez I'apprenant en
puissance active (et non purement passive), car sinon un homme ne pourrait acquérir la science par lui-
méme. Dés lors, tout comme on guérit de deux maniéres (soit par la seule opération de la nature, soit par la
nature assistée de la médecine), ainsi il y a deux modes d’acquisition de la science : soit la raison naturelle
parvient par elle-méme a la connaissance de ce qu’elle ignore — on appelle cela découverte —, soit
quelqu’un d’extérieur y aide la raison naturelle — on appelle cela 'enseignement.’

's.L. Porter, « A Therapeutic Approach to Intellectual Virtue Formation in the Classroom » (2016), p. 227 et 235.

2 Sophiste, 230c4-d4 : Ol nepl T@ cwuata totpol vevouikaol pn mpdtepov Gv tfi¢ mpoadepouévng tpodfic amolavely duvacbat
o®ua, mplv Gv t@ €umodifovta £viog TG EKBAAR, TaUTOV Kol mepl Yuxic SievonBnoav €ketvol, pn mpotepov alThv EEelv TRV
MPoodEPOUEVWV HABNUATWY BvnoLy, TIpLV Av EAEYXWV TLG TOV EAeYXOUEVOV €LG aloxUvnV KATAOTHOOG, TAG TOTG padruacty éunodioug
506€ag €eAwv, kaBapov amodrvn Kal Tadta fyoUpevoy dmep oldev eidévatl pova, meiw 8¢ pn.

® De Magistro, a. 1 (resp.), |. 291-314 : Quando igitur praexistit aliquid in potentia activa completa, tunc agens extrinsecum non agit
nisi adiuvando agens intrinsecum et ministrando ei ea quibus possit in actum exire ; sicut medicus in sanatione est minister naturae
quae principaliter operatur, confortando naturam et apponendo medicinas quibus velut instrumentis natura utitur ad sanationem.
[...] Scientia ergo praeexistit in addiscente in potentia non pure passiva sed activa, alias homo non posset per se ipsum acquirere
scientiam. Sicut ergo praeexistit in addiscente in potentia non pure passiva sed activa, alias homo non posset per se ipsum acquirere
scientiam. Sicut ergo aliquis dupliciter sanatur, uno modo per operationem naturae tantum, alio modo a natura cum adminiculo
medicinae, ita etiam est duplex modus acquirendi scientiam : unus quando naturalis ratio per se ipsam devenit in cognitionem
ignotorum, et hic modus dicitur inventio ; alius quando naturali rationi aliquis exterius adminiculatur, et hic modus dicitur disciplina.



T4 : Schéma (plus) complet de la division du Sophiste

Production Séparation Acquisition
)|
\J \J
Entre éléments semblables Entre éléments bons et mauvais = purification
J;
\J Y
Appliquée au corps Appliquée a I'ame
g y \
Inanimé Animé Soigne | ignorance
naturelle = enseignement
Externe = hygiene Interne Soigne l'ignorance simple Soigne l'ignorance double
‘ l En la prenant comme volomairelEn la prenant comme involontaire
Soigne la laideur naturelle Soigne la maladie contre- { } Soigne le vice
= gymnastique nature = médecine Par louange et blame Par réfutation —A identifier 2— contre-nature = justice

T5a : Hypothése 1 — L’analogie artisanale aristotélicienne

Dans ce qui se fait par la nature et par 'art, I'art opére de la maniére et par les moyens qui sont ceux de la
nature : la nature provoque la santé chez celui qui souffre a cause du froid en le réchauffant, et le médecin
fait de méme. C'est pour cela qu'on dit que I'art imite la nature. Cela s'applique aussi dans I'acquisition de la
science : la maniére dont on méne un autre, en lui enseignant, a savoir ce qu'il ignore est comme celle dont
on se méne soi-méme a connaitre ce qu'on ignore par la découverte.*

T5b : Le précédent aristotélicien ne suffit pas a I’hypothése

Puisque l'art imite la nature, et qu'il convient jusqu'a un certain point a la méme science de connaitre la
forme et la matiere (par exemple au médecin la santé, la bile et le flegme en quoi consistent la santé ; de
méme, a l'architecte, la forme et la matiere de la maison, comme les briques et les poutres ; et ainsi pour les
autres arts), il pourrait bien convenir a la physique de connaitre ces deux natures.’

T6 : Hypothése 2 — La place du purgateur est prise

Ainsi la lumiére de la raison, par laquelle ces principes nous sont connus, est mise en nous par Dieu comme
une image réfléchie en nous de la vérité incréée. Dés lors, comme aucun enseignement humain ne peut étre
efficace si ce n’est grace a cette lumiere, il apparait que Dieu seul enseigne de I'intérieur et a titre principal,
tout comme la nature est ce qui guérit de I'intérieur et a titre principal. On peut néanmoins proprement dire
que I'étre humain guérit et enseigne au sens que I'on a décrit.°

T7 : Dieu comme médecin intérieur chez Augustin

[La Raison :] L'ame se trompe souvent, alors qu’elle se croit saine et se vante de I'étre ; et comme elle ne voit
pas encore, elle se plaint comme si c’était a juste titre. Mais la Beauté sait quand se montrer, car elle assume
le role de médecin : elle comprend mieux qui sont ceux en bonne santé, que ne se comprennent ceux a
guérir. Et nous, nous pensons voir a quel point nous nous sommes élevés, mais nous ne pouvons ni savoir ni

* De Magistro, a. 1 (resp.), |. 315-324 : In his autem quae fiunt a natura et arte, eodem modo ars operatur, et per eadem media,
quibus et natura. sicut enim natura in eo qui ex frigida causa laborat, calefaciendo induceret sanitatem, ita et medicus; unde et ars
dicitur imitari naturam. Et similiter etiam contingit in scientiae acquisitione, quod eodem modo docens alium ad scientiam ignotorum
deducit sicuti aliquis inveniendo deducit seipsum in cognitionem ignoti.

> Physique 1I, 194a21-27 : i 5& A téxvn uiettal Ty dUoLy, TS 68 alTAC EmoTAUNG elbéval T el80¢ kal Thy UANV péxpt Tou (olov
lotpod Uyletav kal xoAfv kat GAéypa, €v ol 1} Uylela, Opoiwg 6¢ kal oikoSpoU T6 Te £160¢ THS oikiag kat TV VANV, 6Tt TAivBoL Kal
VA woalTwg &€ Kal éml TV GAAwV), Kal ThG GUOLKAG av €ln TO yvwpllewv dudotépag tag GUTELC.

®De Magistro, a. 1 (resp.), |. 353-362 : Huiusmodi autem rationis lumen, quo principia huiusmodi nobis sunt nota, est nobis a Deo
inditum, quasi quaedam similitudo increatae veritatis in nobis resultans. Unde, cum omnis doctrina humana efficaciam habere non
possit nisi ex virtute illius luminis; constat quod solus Deus est qui interius et principaliter docet, sicut natura interius et principaliter
sanat; nihilominus homo et sanare et docere proprie dicitur modo praedicto.



percevoir a quel point nous nous étions enfoncés, ni quel progrés nous avons accompli : nous nous estimons
sains par comparaison avec la maladie plus grave qui fut la nétre. Ne vois-tu pas avec quelle certitude nous
disions hier qu’aucune maladie ne nous retenait plus, que nous n’aimions rien d’autre que la sagesse, et ne
cherchions ou voulions d’autres bien qu’en son nom ? Combien te semblait sale, repoussante, détestable,
odieuse l'union a une femme, lorsque s’est posée la question du désir d’une épouse ? Pourtant, lors de notre
veille de cette nuit, quand nous discutions des mémes sujets, tu as senti tout autrement que tu ne I'avais
présumé que ces caresses imaginaires et ces plaisirs amers te démangeaient. Ce fut de loin moindre qu’a
I’habitude, et pourtant loin de ce tu pensais : ainsi le médecin intérieur t'a montré a quoi tu as échappé par
son intervention, et ce qu’il te restait a guérir.’

T8 : Le maitre intérieur et son auxiliaire chez Augustin

C’est le maitre intérieur qui enseigne : le Christ enseigne, son inspiration enseigne. Pour qui son inspiration
et son onction sont absentes, les paroles de I'extérieur résonnent en vain. Ces paroles, mes fréres, que nous
prononcons a l'extérieur, sont comme un cultivateur qui s’occupe d’un arbre : il y travaille de I'extérieur, lui
apporte de I'eau et des soins diligents ; mais qui en forme les fruits ? [...] Que par nos paroles nous plantions
ou arrosions, nous ne sommes rien, mais c’est Dieu qui donne la croissance.?

T9 : La Providence purgatrice chez Proclus

[Le bon médecin attend le moment propice.] La Providence tient aussi compte de cela : non seulement pour
le corps mais aussi pour I'ame, a chaque affection correspond son moment opportun pour le soin. Or la
Providence veille au soin de I'ame et, comme elle se donne pour but I'intérét du patient, il convient qu'elle
attende le moment propice pour chatier : puisque, dit-on, le hasard et le temps gouvernent avec les dieux
toutes les affaires humaines, qu'il convienne de donner des biens ou de purger des maux.’

T10 : ’enseignant proclien a aussi le réle de purgateur

Socrate, comme un Hercule coupant les tétes de I'Hydre, montre que la foule n’est pas fiable au sujet de la
connaissance du juste et de I'injuste. Ce raisonnement semble ne guére contribuer a la purification du jeune
homme, mais si I'examine rigoureusement, on découvre qu’il vise au méme but. [...] Car la foule est la cause
de I'opinion fausse, en produisant chez nous, dés le jeune age, des représentations vicieuses et des
affections en tous genres. Il est alors nécessaire a la raison connaissante d’étre redressée (car elle a été
renversée par la fréquentation de la multitude), soignée (car elle a été affectée) et purgée (car elle a été
remplie d’'impuretés). C’est ainsi que nous deviendrons disposés a la récupération de la connaissance.™

7 Soliloques, 1, 14, §25 : Et in eo saepe fallitur animus, ut sanum se putet et sese iactet; et quia nondum videt, veluti iure conqueritur.
Novit autem illa pulchritudo quando se ostendat. Ipsa enim medici fungitur munere, meliusque intellegit qui sint sani, quam iidem ipsi
qui sanantur. Nos autem quantum emerserimus, videmur nobis videre: quantum autem mersi eramus, et quo progressi fueramus, nec
cogitare, nec sentire permittimur, et in comparatione gravioris morbi sanos esse nos credimus. Nonne vides quam veluti securi
hesterno die pronuntiaveramus, nulla iam nos peste detineri, nihilque amare nisi sapientiam; caetera vero non nisi propter istam
quaerere aut velle? Quam tibi sordidus, quam foedus, quam exsecrabilis, quam horribilis complexus femineus videbatur, quando inter
nos de uxoris cupiditate quaesitum est! Certe ista nocte vigilantes, cum rursus eadem nobiscum ageremus, sensisti quam te aliter
quam praesumpseras, imaginatae illae blanditiae et amara suavitas titillaverit; longe quidem longe minus quam solet, sed item longe
aliter quam putaveras; ut sic tibi secretissimus ille medicus utrumque demonstraret, et unde cura eius evaseris, et quid curandum
remaneat.

& surla premiére épitre de Jean, \ll, 13 : Interior ergo magister est qui docet : Christus docet, inspiratio ipsius docet. Uni illius inspiratio
et unctio illius non est, forinsecus inaniter perstrepunt verba. Sic sunt ista verba, fratres, quae forinsecus dicimus, quomodo est
agricola ad arborem : forinsecus operatur, adhibet aquam et diligentiam culturae ; quaelibet forinsecus adhibeat, numquid poma
format ? [..] Sive plantemus, sive rigemus loquendo, non sumus aliquid, sed ille qui incrementum dat Deus.
Partiellement cité par Thomas, De Magistro, pro 8.

° Dix problémes sur la Providence, §51, 8-15 : Hec igitur et providentiam intelligere, puta non corporalium solum, sed et animealium
passionum aliarum alia curationis tempora, animatam curationem observare, et oportere providentiam finem facientem profectum
curandi congruum expectare punitioni tempus : cum diis enim ait et ille fortunam et tempus humana omnia gubernare, sive dare
aliquid bonorum oporteat, sive purgare contrariorum.

1% sur le Premier Alcibiade de Platon, p. 243, 4 —244, 2 : 6 Zwkpdtng, worep T HpakARg Tag T USpag kebaAdg éktépvwy, eikvuoty
4TL Y TO MATIBOG AVASLOMLOTOV £0TL TtEPL TV YWRHOLY TGV Te Sikaiwy Kal TV aSikwy. Sokel pev oOv 6 Adyog 0UTOg TTOV GUVTEAELY



T11 : Hypothése 3 — Enseignement et culture chez Cicéron

Tout comme un champ, aussi fertile soit-il, ne peut donner de fruits sans culture, de méme une ame sans
enseignement ; I'un comme l'autre sont alors infirmes. Or la culture de I'ame est la philosophie : elle
déracine les vices, elle prépare les ames a recevoir les semences qu’elle choisit et qu’elle plante, pour
qu’elles portent des fruits en abondance.*

T12 : La guérison de I’ame et la double ignorance

On définit I'’état maladif de I’ame comme une opinion virulente, ancrée et profondément enracinée, au sujet
d’une chose qui n’est pas a rechercher et qu’on voit pourtant comme étant a rechercher assidiment. Celui
qui découle de la haine se définit ainsi : une opinion virulente, ancrée et profondément enracinée, au sujet
d’une chose qui n’est pas a fuir et qu’on voit pourtant comme a fuir. Cette opinion consiste a juger que I'on
sait ce qu’on ne sait pas.*

T13 : L'opinion est une racine a extirper pour guérir I’'ame

Il n’existe qu’une facon de guérir le chagrin et les autres maladies de I'ame : c’est de comprendre qu’ils sont
volontaires et issus d’une opinion, qu’on les contracte parce que cela nous semble correct. C'est cette
erreur, qui est comme la racine de tous les maux, que la philosophie se promet d’extirper radicalement.”

T14 : Une limite : I’analogie horticole est chez Proclus en un sens d’extirpation

La racine de la méchanceté est implantée : tout comme une terre chargée de ronces, méme si tu les coupes
mille fois, continue a en produire, ainsi cette racine reproduit les mémes actions sans étre corrigée par les
chatiments qui suivent celles-ci. Alors que la punition immédiate des fautes fait peu (voire pour ainsi dire
rien) pour qu’on s’abstienne d’en commettre, pourquoi donc reprochons-nous a la Providence ses délais?™*

T15 : Une explication : I'intégration augustinienne de Paul de Tarse

Qu’est-ce donc qu’Apollos, que Paul, sinon des serviteurs, par qui vous avez cru, a la fagon dont le Seigneur
I’'a accordé a chacun ? Moi [Paul] j’ai planté, Apollos a arrosé, mais c’est Dieu qui a fait croitre. Dés lors, ni
celui qui plante ni celui qui arrose ne sont rien sans Dieu qui fait croitre.”

€lg tAv T00 veaviokou kdBapolv el &£ TIg dkpLBRG Bewpoin, kal todtov eupricel Tol altold téAoug otoxalopevov |...] 6tL To mAfiBog
aitov €oti g YPeudoboiag, £k vedtntog NUIv davtaciog movnpag kai mddn mowkila €umolodv’ dvaykn Toivuv TOV EMLOTNLOVIKOV
AOyov 1O péV Slaotpadev ARGV €K THG TV MOAADV OpAlag AreuBUvVeLY, TO 8¢ éunabeg yevouevov Bepamelely, T0 8& dkabapaoiag
avamAnoBev anokabaipewv: oUtw yap Gv Emtidelol yevoipeba mpog TNV TG EMLOTUNG AVAKTNOLY.

11Tuscu/ames, I, §13 : ut ager quamvis fertilis sine cultura fructuosus esse non potest, sic sine doctrina animus; ita est utraque res sine
altera debilis. Cultura autem animi philosophia est; haec extrahit vitia radicitus et praeparat animos ad satus accipiendos eaque
mandat is et, ut ita dicam, serit, quae adulta fructus uberrimos ferant.

12Tuscu/ames, IV, §26: Definiunt autem animi aegrotationem opinationem vehementem de re non expetenda, tamquam valde
expetenda sit, inhaerentem et penitus insitam. Quod autem nascitur ex offensione, ita definiunt: opinionem vehementem de re non
fugienda inhaerentem et penitus insitam tamquam fugienda,; haec autem opinatio est iudicatio se scire, quod nesciat.

13 Tusculanes, IV, §83 : Sed et aegritudinis et reliquorum animi morborum una sanatio est, omnis opinabilis esse et uoluntarios ea
reque suspici, quod ita rectum esse uideatur. Hunc errorem quasi radicem malorum omnium stirpitus philosophia se extracturam
pollicetur.

% Dix problemes sur la Providence, §50, 12-20 : Inserta enim nequitie radix sicut spinas ferens terra, et si millesies excidas nascentes,
similium est productiva, easdem reddit operationes non flexa punitionibus que super hiis. Quare et simul cum peccatis punitione
assequente ad malos non abstinere a peccatis aut modicum aut nichil, ut est dicere, faciente : quid providentiam accusamus de
ditatione propter hec ?

31 Cor. 3:5-7 : Ti odv éotwv AToAAQG, Tl &€ €otv MalAog, AN i Stakovol U Qv émoteloate, Kal EKAOTW WG O KUPLOG ESwKEV; Eyw
€dutevoa, AloAwG émotioev, AAN 6 Bedg nUEavev. “Qote oUTe 6 putelwy €otiv TL, oUTe 6 motilwy, GAN 60 avavwy Bedc.



