
  Analogies en mutations – 9 septembre 2025 

        Corentin.Tresnie@uliege.be  

 

L’enseignant comme médecin : du purgateur au soigneur 

 

 

T1 : Un exemple d’analogie entre enseignement et thérapie 

Intellectual therapy is careful and sustained attention to another’s mind in the attempt to understand this 
person’s internalized representations of self and other that hinder virtue formation with the goal of 
providing a reparative relational experience *…+ Teachers who care *…+ come alongside their students in 
ways that are supportive given the particular issue with which the child is dealing. Intellectual therapy 
suggests nothing different, except to go a step further in the attempt to identify how little Susie or Johnny 
views herself or himself when it comes to learning.1 

T2 : La purge des opinions chez Platon 

Les médecins du corps considèrent qu’il ne saurait tirer bénéfice de la nourriture qu'on lui apporte avant 
qu'on n'ait expulsé ce qui l'entrave de l'intérieur. Nos purificateurs pensent la même chose à propos de 
l'âme : elle ne peut tirer profit des enseignements qu'on lui prodigue avant que quelqu'un n'ait, en le 
réfutant, réduit le réfuté à la honte et ne l'ait rendu pur en lui ôtant les opinions qui font obstacle aux 
enseignements et en lui montrant qu'il ne sait que ce qu'il sait, et rien de plus.2 

T3 : L’enseignant et le médecin assistent la nature selon Thomas d’Aquin 

Quand quelque chose préexiste en puissance active complète, un agent extérieur n’agit qu’en aidant l’agent 
intérieur, en lui procurant ce par quoi il pourra arriver à l’acte : en matière de santé, le médecin est 
l’assistant de la nature, laquelle opère à titre premier ; il renforce la nature et apporte des remèdes que la 
nature utilise comme instruments en vue de la santé. *…+ Or la science préexiste chez l’apprenant en 
puissance active (et non purement passive), car sinon un homme ne pourrait acquérir la science par lui-
même. Dès lors, tout comme on guérit de deux manières (soit par la seule opération de la nature, soit par la 
nature assistée de la médecine), ainsi il y a deux modes d’acquisition de la science : soit la raison naturelle 
parvient par elle-même à la connaissance de ce qu’elle ignore — on appelle cela découverte —, soit 
quelqu’un d’extérieur y aide la raison naturelle — on appelle cela l’enseignement.3 

  

                                                           

1
 S. L. Porter, « A Therapeutic Approach to Intellectual Virtue Formation in the Classroom » (2016), p. 227 et 235. 

2
 Sophiste, 230c4-d4 : Οἱ περὶ τὰ ςϊματα ἰατροὶ νενομίκαςι μὴ πρότερον ἂν τῆσ προςφερομζνθσ τροφῆσ ἀπολαφειν δφναςκαι 

ςῶμα, πρὶν ἂν τὰ ἐμποδίηοντα ἐντόσ τισ ἐκβάλῃ, ταὐτὸν καὶ περὶ ψυχῆσ διενοικθςαν ἐκεῖνοι, μὴ πρότερον αὐτὴν ἕξειν τῶν 
προςφερομζνων μακθμάτων ὄνθςιν, πρὶν ἂν ἐλζγχων τισ τὸν ἐλεγχόμενον εἰσ αἰςχφνθν καταςτιςασ, τὰσ τοῖσ μακιμαςιν ἐμποδίουσ 
δόξασ ἐξελϊν, κακαρὸν ἀποφινῃ καὶ ταῦτα ἡγοφμενον ἅπερ οἶδεν εἰδζναι μόνα, πλείω δὲ μι. 
3
 De Magistro, a. 1 (resp.), l. 291-314 :  Quando igitur praexistit aliquid in potentia activa completa, tunc agens extrinsecum non agit 

nisi adiuvando agens intrinsecum et ministrando ei ea quibus possit in actum exire ; sicut medicus in sanatione est minister naturae 
quae principaliter operatur, confortando naturam et apponendo medicinas quibus velut instrumentis natura utitur ad sanationem. 
[…] Scientia ergo praeexistit in addiscente in potentia non pure passiva sed activa, alias homo non posset per se ipsum acquirere 
scientiam. Sicut ergo praeexistit in addiscente in potentia non pure passiva sed activa, alias homo non posset per se ipsum acquirere 
scientiam. Sicut ergo aliquis dupliciter sanatur, uno modo per operationem naturae tantum, alio modo a natura cum adminiculo 
medicinae, ita etiam est duplex modus acquirendi scientiam : unus quando naturalis ratio per se ipsam devenit in cognitionem 
ignotorum, et hic modus dicitur inventio ; alius quando naturali rationi aliquis exterius adminiculatur, et hic modus dicitur disciplina. 



T4 : Schéma (plus) complet de la division du Sophiste 

 

T5a : Hypothèse 1 – L’analogie artisanale aristotélicienne 

Dans ce qui se fait par la nature et par l’art, l’art opère de la manière et par les moyens qui sont ceux de la 
nature : la nature provoque la santé chez celui qui souffre à cause du froid en le réchauffant, et le médecin 
fait de même. C'est pour cela qu'on dit que l’art imite la nature. Cela s'applique aussi dans l'acquisition de la 
science : la manière dont on mène un autre, en lui enseignant, à savoir ce qu'il ignore est comme celle dont 
on se mène soi-même à connaître ce qu'on ignore par la découverte.4 

T5b : Le précédent aristotélicien ne suffit pas à l’hypothèse 

Puisque l'art imite la nature, et qu'il convient jusqu'à un certain point à la même science de connaître la 
forme et la matière (par exemple au médecin la santé, la bile et le flegme en quoi consistent la santé ; de 
même, à l'architecte, la forme et la matière de la maison, comme les briques et les poutres ; et ainsi pour les 
autres arts), il pourrait bien convenir à la physique de connaître ces deux natures.5  

T6 : Hypothèse 2 – La place du purgateur est prise 

Ainsi la lumière de la raison, par laquelle ces principes nous sont connus, est mise en nous par Dieu comme 
une image réfléchie en nous de la vérité incréée. Dès lors, comme aucun enseignement humain ne peut être 
efficace si ce n’est grâce à cette lumière, il apparaît que Dieu seul enseigne de l’intérieur et à titre principal, 
tout comme la nature est ce qui guérit de l’intérieur et à titre principal. On peut néanmoins proprement dire 
que l’être humain guérit et enseigne au sens que l’on a décrit.6 

T7 : Dieu comme médecin intérieur chez Augustin 

[La Raison :+ L’âme se trompe souvent, alors qu’elle se croit saine et se vante de l’être ; et comme elle ne voit 
pas encore, elle se plaint comme si c’était à juste titre. Mais la Beauté sait quand se montrer, car elle assume 
le rôle de médecin : elle comprend mieux qui sont ceux en bonne santé, que ne se comprennent ceux à 
guérir. Et nous, nous pensons voir à quel point nous nous sommes élevés, mais nous ne pouvons ni savoir ni 

                                                           

4
 De Magistro, a. 1 (resp.), l. 315-324 : In his autem quae fiunt a natura et arte, eodem modo ars operatur, et per eadem media, 

quibus et natura. sicut enim natura in eo qui ex frigida causa laborat, calefaciendo induceret sanitatem, ita et medicus; unde et ars 
dicitur imitari naturam. Et similiter etiam contingit in scientiae acquisitione, quod eodem modo docens alium ad scientiam ignotorum 
deducit sicuti aliquis inveniendo deducit seipsum in cognitionem ignoti. 
5
 Physique II, 194a21-27 : εἰ δὲ ἡ τζχνθ μιμεῖται τὴν φφςιν, τῆσ δὲ αὐτῆσ ἐπιςτιμθσ εἰδζναι τὸ εἶδοσ καὶ τὴν ὕλθν μζχρι του (οἷον 

ἰατροῦ ὑγίειαν καὶ χολὴν καὶ φλζγμα, ἐν οἷσ ἡ ὑγίεια, ὁμοίωσ δὲ καὶ οἰκοδόμου τό τε εἶδοσ τῆσ οἰκίασ καὶ τὴν ὕλθν, ὅτι πλίνκοι καὶ 
ξφλα· ὡςαφτωσ δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων), καὶ τῆσ φυςικῆσ ἂν εἴθ τὸ γνωρίηειν ἀμφοτζρασ τὰσ φφςεισ. 
6
De Magistro, a. 1 (resp.), l. 353-362 : Huiusmodi autem rationis lumen, quo principia huiusmodi nobis sunt nota, est nobis a Deo 

inditum, quasi quaedam similitudo increatae veritatis in nobis resultans. Unde, cum omnis doctrina humana efficaciam habere non 
possit nisi ex virtute illius luminis; constat quod solus Deus est qui interius et principaliter docet, sicut natura interius et principaliter 
sanat; nihilominus homo et sanare et docere proprie dicitur modo praedicto. 



percevoir à quel point nous nous étions enfoncés, ni quel progrès nous avons accompli : nous nous estimons 
sains par comparaison avec la maladie plus grave qui fut la nôtre. Ne vois-tu pas avec quelle certitude nous 
disions hier qu’aucune maladie ne nous retenait plus, que nous n’aimions rien d’autre que la sagesse, et ne 
cherchions ou voulions d’autres bien qu’en son nom ? Combien te semblait sale, repoussante, détestable, 
odieuse l’union à une femme, lorsque s’est posée la question du désir d’une épouse ? Pourtant, lors de notre 
veille de cette nuit, quand nous discutions des mêmes sujets, tu as senti tout autrement que tu ne l’avais 
présumé que ces caresses imaginaires et ces plaisirs amers te démangeaient. Ce fut de loin moindre qu’à 
l’habitude, et pourtant loin de ce tu pensais : ainsi le médecin intérieur t’a montré à quoi tu as échappé par 
son intervention, et ce qu’il te restait à guérir.7 

T8 : Le maître intérieur et son auxiliaire chez Augustin 

C’est le maître intérieur qui enseigne : le Christ enseigne, son inspiration enseigne. Pour qui son inspiration 
et son onction sont absentes, les paroles de l’extérieur résonnent en vain. Ces paroles, mes frères, que nous 
prononçons à l’extérieur, sont comme un cultivateur qui s’occupe d’un arbre : il y travaille de l’extérieur, lui 
apporte de l’eau et des soins diligents ; mais qui en forme les fruits ? *…+ Que par nos paroles nous plantions 
ou arrosions, nous ne sommes rien, mais c’est Dieu qui donne la croissance.8 

T9 : La Providence purgatrice chez Proclus 

[Le bon médecin attend le moment propice.] La Providence tient aussi compte de cela : non seulement pour 
le corps mais aussi pour l'âme, à chaque affection correspond son moment opportun pour le soin. Or la 
Providence veille au soin de l'âme et, comme elle se donne pour but l'intérêt du patient, il convient qu'elle 
attende le moment propice pour châtier : puisque, dit-on, le hasard et le temps gouvernent avec les dieux 
toutes les affaires humaines, qu'il convienne de donner des biens ou de purger des maux.9 

T10 : L’enseignant proclien a aussi le rôle de purgateur  

Socrate, comme un Hercule coupant les têtes de l’Hydre, montre que la foule n’est pas fiable au sujet de la 
connaissance du juste et de l’injuste. Ce raisonnement semble ne guère contribuer à la purification du jeune 
homme, mais si l’examine rigoureusement, on découvre qu’il vise au même but. *…+ Car la foule est la cause 
de l’opinion fausse, en produisant  chez nous, dès le jeune âge, des représentations vicieuses et des 
affections en tous genres. Il est alors nécessaire à la raison connaissante d’être redressée (car elle a été 
renversée par la  fréquentation de la multitude), soignée (car elle a été affectée) et purgée (car elle a été 
remplie d’impuretés). C’est ainsi que nous deviendrons disposés à la récupération de la connaissance.10 

                                                           

7
 Soliloques, I, 14, §25 : Et in eo saepe fallitur animus, ut sanum se putet et sese iactet; et quia nondum videt, veluti iure conqueritur. 

Novit autem illa pulchritudo quando se ostendat. Ipsa enim medici fungitur munere, meliusque intellegit qui sint sani, quam iidem ipsi 
qui sanantur. Nos autem quantum emerserimus, videmur nobis videre: quantum autem mersi eramus, et quo progressi fueramus, nec 
cogitare, nec sentire permittimur, et in comparatione gravioris morbi sanos esse nos credimus. Nonne vides quam veluti securi 
hesterno die pronuntiaveramus, nulla iam nos peste detineri, nihilque amare nisi sapientiam; caetera vero non nisi propter istam 
quaerere aut velle? Quam tibi sordidus, quam foedus, quam exsecrabilis, quam horribilis complexus femineus videbatur, quando inter 
nos de uxoris cupiditate quaesitum est! Certe ista nocte vigilantes, cum rursus eadem nobiscum ageremus, sensisti quam te aliter 
quam praesumpseras, imaginatae illae blanditiae et amara suavitas titillaverit; longe quidem longe minus quam solet, sed item longe 
aliter quam putaveras; ut sic tibi secretissimus ille medicus utrumque demonstraret, et unde cura eius evaseris, et quid curandum 
remaneat. 
8
 Sur la première épître de Jean, III, 13 : Interior ergo magister est qui docet : Christus docet, inspiratio ipsius docet. Uni illius inspiratio 

et unctio illius non est, forinsecus inaniter perstrepunt verba. Sic sunt ista verba, fratres, quae forinsecus dicimus, quomodo est 
agricola ad arborem : forinsecus operatur, adhibet aquam et diligentiam culturae ; quaelibet forinsecus adhibeat, numquid poma 
format ? […] Sive plantemus, sive rigemus loquendo, non sumus aliquid, sed ille qui incrementum dat Deus.  
Partiellement cité par Thomas, De Magistro, pro 8. 
9
 Dix problèmes sur la Providence, §51, 8-15 : Hec igitur et providentiam intelligere, puta non corporalium solum, sed et animealium 

passionum aliarum alia curationis tempora, animatam curationem observare, et oportere providentiam finem facientem profectum 
curandi congruum expectare punitioni tempus : cum diis enim ait et ille fortunam et tempus humana omnia gubernare, sive dare 
aliquid bonorum oporteat, sive purgare contrariorum. 
10

 Sur le Premier Alcibiade de Platon, p. 243, 4 – 244, 2 : ὁ Σωκράτθσ, ὥςπερ τισ Ἡρακλῆσ τὰσ τῆσ ὕδρασ κεφαλὰσ ἐκτζμνων, δείκνυςιν 
ὅτι πᾶν τὸ πλῆκοσ ἀναξιόπιςτόν ἐςτι περὶ τὴν γνῶςιν τῶν τε δικαίων καὶ τῶν ἀδίκων. δοκεῖ μὲν οὖν ὁ λόγοσ οὗτοσ ἧττον ςυντελεῖν 



T11 : Hypothèse 3 – Enseignement et culture chez Cicéron 

Tout comme un champ, aussi fertile soit-il, ne peut donner de fruits sans culture, de même une âme sans 
enseignement ; l’un comme l’autre sont alors infirmes. Or la culture de l’âme est la philosophie : elle 
déracine les vices, elle prépare les âmes à recevoir les semences qu’elle choisit et qu’elle plante, pour 
qu’elles portent des fruits en abondance.11 

T12 : La guérison de l’âme et la double ignorance 

On définit l’état maladif de l’âme comme une opinion virulente, ancrée et profondément enracinée, au sujet 
d’une chose qui n’est pas à rechercher et qu’on voit pourtant comme étant à rechercher assidûment. Celui 
qui découle de la haine se définit ainsi : une opinion virulente, ancrée et profondément enracinée, au sujet 
d’une chose qui n’est pas à fuir et qu’on voit pourtant comme à fuir. Cette opinion consiste à juger que l’on 
sait ce qu’on ne sait pas.12 

T13 : L’opinion est une racine à extirper pour guérir l’âme 

Il n’existe qu’une façon de guérir le chagrin et les autres maladies de l’âme : c’est de comprendre qu’ils sont 
volontaires et issus d’une opinion, qu’on les contracte parce que cela nous semble correct. C’est cette 
erreur, qui est comme la racine de tous les maux, que la philosophie se promet d’extirper radicalement.13 

T14 : Une limite : l’analogie horticole est chez Proclus en un sens d’extirpation 

La racine de la méchanceté est implantée : tout comme une terre chargée de ronces, même si tu les coupes 
mille fois, continue à en produire, ainsi cette racine reproduit les mêmes actions sans être corrigée par les 
châtiments qui suivent celles-ci. Alors que la punition immédiate des fautes fait peu (voire pour ainsi dire 
rien) pour qu’on s’abstienne d’en commettre, pourquoi donc reprochons-nous à la Providence ses délais?14 

T15 : Une explication : l’intégration augustinienne de Paul de Tarse 

Qu’est-ce donc qu’Apollos, que Paul, sinon des serviteurs, par qui vous avez cru, à la façon dont le Seigneur 
l’a accordé à chacun ? Moi *Paul+ j’ai planté, Apollos a arrosé, mais c’est Dieu qui a fait croître. Dès lors, ni 
celui qui plante ni celui qui arrose ne sont rien sans Dieu qui fait croître.15 

                                                                                                                                                                                                   

εἰσ τὴν τοῦ νεανίςκου κάκαρςιν· εἰ δζ τισ ἀκριβῶσ κεωροίθ, καὶ τοῦτον εὑριςει τοῦ αὐτοῦ τζλουσ ςτοχαηόμενον *...+ ὅτι τὸ πλῆκοσ 
αἴτιόν ἐςτι τῆσ ψευδοδοξίασ, ἐκ νεότθτοσ ἡμῖν φανταςίασ πονθρὰσ καὶ πάκθ ποικίλα ἐμποιοῦν· ἀνάγκθ τοίνυν τὸν ἐπιςτθμονικὸν 
λόγον τὸ μὲν διαςτραφὲν ἡμῶν ἐκ τῆσ τῶν πολλῶν ὁμιλίασ ἀπευκφνειν, τὸ δὲ ἐμπακὲσ γενόμενον κεραπεφειν, τὸ δὲ ἀκακαρςίασ 
ἀναπλθςκὲν ἀποκακαίρειν· οὕτω γὰρ ἂν ἐπιτιδειοι γενοίμεκα πρὸσ τὴν τῆσ ἐπιςτιμθσ ἀνάκτθςιν. 
11

Tusculanes, II, §13 : ut ager quamvis fertilis sine cultura fructuosus esse non potest, sic sine doctrina animus; ita est utraque res sine 
altera debilis. Cultura autem animi philosophia est; haec extrahit vitia radicitus et praeparat animos ad satus accipiendos eaque 
mandat is et, ut ita dicam, serit, quae adulta fructus uberrimos ferant. 
12

Tusculanes, IV, §26 : Definiunt autem animi aegrotationem opinationem vehementem de re non expetenda, tamquam valde 
expetenda sit, inhaerentem et penitus insitam. Quod autem nascitur ex offensione, ita definiunt: opinionem vehementem de re non 
fugienda inhaerentem et penitus insitam tamquam fugienda; haec autem opinatio est iudicatio se scire, quod nesciat. 
13

 Tusculanes, IV, §83 : Sed et aegritudinis et reliquorum animi morborum una sanatio est, omnis opinabilis esse et uoluntarios ea 
reque suspici, quod ita rectum esse uideatur. Hunc errorem quasi radicem malorum omnium stirpitus philosophia se extracturam 
pollicetur. 
14

 Dix problèmes sur la Providence, §50, 12-20 : Inserta enim nequitie radix sicut spinas ferens terra, et si millesies excidas nascentes, 
similium est productiva, easdem reddit operationes non flexa punitionibus que super hiis. Quare et simul cum peccatis punitione 
assequente ad malos non abstinere a peccatis aut modicum aut nichil, ut est dicere, faciente : quid providentiam accusamus de 
ditatione propter hec ? 
15

1 Cor. 3:5-7 : Τί οὖν ἐςτιν Ἀπολλῶσ, τί δέ ἐςτιν Παῦλοσ, ἀλλ’ ἢ διάκονοι δι’ ὧν ἐπιςτεύςατε, καὶ ἑκάςτῳ ὡσ ὁ κύριοσ ἔδωκεν; Ἐγὼ 
ἐφύτευςα, Ἀπολλὼσ ἐπότιςεν, ἀλλ’ ὁ κεὸσ θὔξανεν. Ὥςτε οὔτε ὁ φυτεύων ἐςτίν τι, οὔτε ὁ ποτίηων, ἀλλ’ ὁ αὐξάνων κεόσ.  


