Corentin. Tresnie@uliege.be 19 mars 2025

Le dialogue pédagogique comme purification intérieure

T1: Le dialogue comme outil de construction des savoirs ?

Socrates argues that learning is a form of ‘recollection’ and that teaching is a matter of bringing out what is already
there in the mind. Thus, the pedagogical method of questioning and answering aims at helping ‘recollection’, and it is
this that introduces the ‘constructivist” element to this Platonic dialogue. The Meno is not the only text in which Plato
does this, for in another, less well-known dialogue, the Theaetetus, the method is elaborated and defended eloquently.
In this dialogue Plato compares the teacher with a ‘midwife’, teaching to the bringing out of what is already there in
the mind, and learning to ‘being in labour’.!

T2 : L’analogie maieutique du Théétete (148e-151b)

Accoucheuses Socrate
P1 Femmes désormais stériles Non savant et retenu d’enfanter par un dieu
P2 Savent reconnaitre une femme enceinte Sait reconnaitre et aider ceux (méme d’air stupide)

capables d’enfanter de belles choses

P3 Savent provoquer et apaiser les douleurs du Sait faire produire ceux qui sont féconds, éveiller
travail ou de I'avortement ou faire cesser la perplexité
P4 Savent identifier les partenaires compatibles Sait identifier ceux enceints de rien, pour les

renvoyer vers les sophistes

D1 S’occupent de femmes S’occupe d’homme
D2 S’occupent de corps S’occupe d’ames
D3 Leur tache s’arréte apres 'accouchement Evalue aussi la viabilité des « rejetons »

T3 : Accouchement et évaluation

Nous venons tout juste d'enfanter ceci, a ce qu'il semble, et quoi qu'il puisse se trouver étre. Et apres l'accouchement,
pour son amphidromie, il faut véritablement l'encercler par le raisonnement, en examinant si ce qui est né ne nous
cache pas qu'il est indigne d'étre nourri, s'avérant un vent et une illusion. A moins que tu ne croies qu'il faut toujours

nourtir ce qui est tien et ne pas l'exposer ? Supporteras-tu de le voir réfuté, te ficheras-tu violemment si on te
l'arrache alors que c'est ton premier-né ?2

U A. Guilherme et W. J. Motgan, Philosophy, Dialogue, and Education Nine Modern Enropean Philosophers, p. 2

2 Théétete 160e5-161a4 : Todto pév oM, dg £oikev, HOMG TOTE Eyevvioapey, Tt 81 ToTe TUYXAVEL Bv. PeTd 88 TOV TOKOV Td AUPEPOULN ADTOD B
0AN0®G &v KOKA® TTePOPeKTEOV T AOY®, GKOTOVUEVOLS [T AGON Mds 00K GEov OV Tpo@iig TO Yryvouevov, GAAL Aveploioy te Kol yeddog. 1| L
ofel mavtmg Selv 16 ye 0OV TPEPEY Kol un) amoTdévar, 1| kKol avéEn Eleyyouevov Op@v, Kol 00 6QOdpa YUAETOVELG £6V TIG GOV MG TPWTOTOKOV
avTod VEALPT;



T4 : Le résultat de la maieutique

T5

T6

.o

Si aprés cela tu entreprends d'étre enceint d'autres choses, si jamais tu y arrives, c'est de meilleures choses que tu seras
) Y )
gros, grice a 'examen d'aujourd'hui ; et si tu restes vide, tu seras plus doux et moins pesant pour tes proches, car tu
seras assez sage pout ne pas croite savoir ce que tu ne sais pas. C'est en effet tout ce dont mon art est capable, et rien
de plus, car je ne sais rien de ce que savent les autres, ceux qui sont et furent grands et admirables.3
bl 5

Une gestation universelle ?

Tous les humains, 6 Socrate, sont enceints, sont enceints, et par le corps et par 'ame ; et lorsqu’ils arrivent a un
certain age, notre nature désire engendrer. Or il n’est pas possible d’engendrer dans le laid, mais seulement dans le
beau : 'union de 'homme et de la femme est engendrement. C’est la chose divine, c’est ce en quoi consiste
I'immortalité pour ’animal mortel : la gestation et la génération. [...] Car, dit-elle, 6 Socrate, 'amour ne porte pas sur
le beau, comme tu le crois. S. : Mais sur quoi alors ? D. : Sur la génération et I'engendrement dans le beau. [...] Ne
penses-tu pas que ce sera par le seul moyen [la connaissance] par lequel le Beau est visible ici, qu’on engendre non des
reflets de vertu (car elle ne s’applique pas au reflet), mais de véritables, car elle s’applique au vrai. Et il revient a qui
engendre et nourrit la vertu véritable d’étre aimé des dieux, a lui d’étre immortel plutét qu'a n’importe quel autre
humain.*

La double ignorance et sa purification

E. : Il me semble voir une sorte d’ignorance grande mais difficile a distinguer, qui fait contrepoids a toutes les autres
parties de lignorance. — T.: Mais laquelle ? — E.: Croire savoir, alors qu’on ne sait pas. C’est a cause de cela
qu’arrivent toutes les fois ou nous sommes renversés dans notre pensée. |...] Comment faut-il appeler la partie de
Ienseignement qui nous en libéere » — T. : Je crois, étranger, que nous appelons I'autre enseignement professionnel,
mais celle-ci, éducation. [...] E : Il me semble qu’il peut encore étre ainsi découpé. [... Un chemin| tres ancien est
celui des peres, beaucoup en usaient et en usent encore avec leurs fils, quand ceux-ci commettent une faute : ils les
réprimandent ou ils les encouragent avec douceur. On pourrait proprement appeler tout cela les remontrances. —
T.: Cest juste. — E. : Pour l'autre, certains semblent avoir considéré, au terme d’un échange de raisonnements, que
toute inculture est involontaire, que nul qui se croit savant ne voudra jamais apprendre ce dont il se croit expert, et
que le genre des remontrances crée beaucoup de peines mais peu d’éducation. — T. : Tls ont bien raison. — E. : Ils
interrogent 1'éleve sur les choses a propos desquelles il croit dire quelque chose alors qu'il ne dit rien de sensé. Une
fois qu'ils ont clairement établi que ses opinions s'égarent, ils les rassemblent puis les juxtaposent et, ce faisant, ils
montrent qu'elles se contredisent elles-mémes a propos des mémes sujets. Ceux qui assistent a cet exetcice se fachent
sut eux-mémes et s'adoucissent envers autrui ; c'est de cette maniere qu'ils sont libérés de ces opinions massives et
entétées. Pour celui qui la subit, elle devient la plus agréable a entendre des libérations et la plus solide. Ceux qui les
purifient ainsi, cher enfant, sont du méme avis que les médecins du corps. Ceux-ci considerent que le corps ne saurait
tirer bénéfice de la noutriture qu'on lui apporte avant qu'on n'ait expulsé ce qui l'entrave de lintérieur. Nos
purificateurs pensent la méme chose a propos de 'ame : elle ne peut tirer profit des enseignements qu'on lui prodigue
avant que quelqu'un n'ait, en le réfutant, réduit le réfuté a la honte et ne 'ait rendu pur en lui 6tant les opinions qui
font obstacle aux enseignements et en lui montrant qu'il ne sait que ce qu'il sait, et rien de plus. T. : Voila bien le
meilleur et le plus raisonnable des états. E. : En raison de tout cela, Théététe, il nous faut affirmer que la réfutation

3 Théétete 210b11-c6 : 'Eav totvov AoV petd tadta dykdpov Enyepfic yiyveoal, ® Osaitte, 6vte yiyvn, Peltidvay Eon minpng i Thv viv
gE£tacty, Eave kevog TG, Nttov &on Papdg Toic cuvodat Kai UEPDTEPOG COPPOVOG 0VK 0idpEVOG Eidévar & pm oicOa. TocodTov Yip Hovov 1) éum
Téyvn dOvortor, TALov 8& 004V, 008E Tt 01da MV ol HAloL, oot peydhot kai Bawpdotor vSpeg il Te kai yeyovooty:

4 Bangnet, 206¢1-8 5 206€2-5 ; 21222-7 : xvodow yap, &pn, O Todkpate, TAVTEG BVOp®TOL Kod KaTd TO GHNA Kai KoTh THY Yoy, Kol Smetdty
&v vt kig yévovtol, tiktew EmBupel MUV 1 VOIS TIKTEW 08 €v HEV aioypd oL dvvatal, €V 8¢ T@ KOAD. 1 yop AvOpodg Kol yuvoukog
ouvovoia tokog éotiv. £ott 8¢ TovTo Oeilov 10 TPdypa, kKol TovTo &v Bvntd dvit 1@ (P dbdvatov Eveotiv, 1| KUNOLG Kol 1} Yévwnolg. [...] €otv
Yap, @ TOKpaTES, EPN), OO TOD KOAOD O EpmC, OC oL oiel. {X.} AMAY Ti uv; {A.} Tiic yevviiceng kol Tod Tokov &v T@ KA. [...] 7| o0k &vOupdi,
£on, 6T dviadBo adTd povayod YEVAGETOL, OpBVTL @ OPuTOV TO KOAGV, TIKTEWY 0VK EidmA BpeTiic, Gte 0vK £iddAov EpamTopéve, GAAYL GAnoT,
Gte 0D aANB0DG EpamTopéve” TEKOVTL 88 ApeTnV AANOT Kol Opeyapéve Drapyel OcoPidel yevésOar, Kai eimép T GAA® avOpdTOV AOavATE Kol
gxeivo;



est la plus grande et la plus puissante des putifications, et considérer celui qui n'a pas été réfuté, se trouvat-il étre le
Grand Roi, comme impur au plus haut point, mal éduqué et laid, la ou celui qui entend étre vraiment heureux se doit
d'étre le plus pur et le plus beau.’

T7 : La « grande question » de la pédagogie des opprimés

La grande question est de savoir comment les opprimés pourront participer a I’élaboration de la pédagogie de leur
libération, dans la mesure ou ils « portent» en eux l'oppresseur et sont donc doubles et inauthentiques. Ils ne
pourront en effet contribuer a Iémergence de leur pédagogie libératrice que lorsqu’ils découvriront qu’ils
« hébergent » en eux 'oppresseur.6

T8 : Expulser Poppresseur intériorisé est un accouchement

Ils subissent une dualité qui s’installe dans « 'intériorité » de leur étre. Ils découvrent qu’ils ne parviennent pas a étre
authentiquement s’ils ne sont pas libres. Ils veulent étre, mais ont peur d’étre. IlIs sont a la fois eux-mémes et
I'introjection de l'autre en eux, comme conscience oppressive. Leur lutte se livre entre étre eux-mémes ou étre
doubles. Entre chasser ou non 'oppresseur de leur « intérieur ». Entre se désaliéner ou rester aliénés. Suivre des
prescriptions ou avoir des choix. Etre spectateurs ou acteurs. Jouer ou avoir l'illusion de jouer le réle des oppresseurs.
Dire ou rester sans voix, amputés de leur pouvoir de créer et de recréer, de leur pouvoir de transformer le monde.
Voila le tragique dilemme des opprimés, que leur pédagogie doit affronter. La libération est donc un accouchement.
Et un accouchement douloureux. L’étre humain qui nait de cet accouchement est un nouvel étre qui n’est viable que
lorsqu’il dépasse la contradiction oppresseurs/opprimés, c’est-a-dire lorsqu’il s’inscrit dans la libération de tous et de
toutes. Une fois cette contradiction dépassée, le nouvel étre qui voit le jour n’est plus ni oppresseur ni opprimé, mais
en cours de libération.”

T9 : La progression des niveaux de conscience

La conscience critique est la perception des choses et des faits, tels qu'ils existent concretement dans leurs relations
logiques et circonstancielles. L.a conscience primaire (au contraire) se croit supérieure aux faits, les domine de
l'extérieur, et, ainsi, se juge libre de les comprendre de la maniére qu'il lui plait. [...] La conscience wagique, de son
coté, n'en vient pas a se croire « supéricure aux faits, a les dominer de l'extérieur », ni a se «juger libre de les
comprendre de la maniére qu'il lui plait ». Elle les percoit, simplement, en leur attribuant un pouvoir supérieur qui la

domine de l'extérieur, et auquel elle doit se soumettre docilement. Et le fatalisme, typique de ce niveau de conscience,

> Sophiste 229c-230e {E.} Ayvoiog yodv péyo ti pot Sokd koi yohemdv dpmpiopuévov 0pav ldog, Tdct Toig A0 avThg dvticTadpov pépecty.
{0.} Toiov &y; {E.} To pn koreddTo Tt Sokelv €idévar 8t ob Kivdvvevel mavta doa Stavoig sparlouedo yiyvesOor miiow. [...] Ti 8& &n td Tiig
S1dackalutic dpo pépet 1@ TodTo AmaArdrTovt Aektéov; {@.} Olpon pév, & Eéve, 10 p&v dAlo dnpovpyucdg Sidaokaliog, Todto 88 évOade ve
nondeioy St Uy kekAficOot. [...] {E.} Aokel toivov pot kai todto &t mn oyilecOar. [...] TO p&v dpyonompensc T mATPLov, @ TPOC TOVS VEIC
palot' Exp@dvto e kai £T1 ToAAOL xpdVTOL TA VOV, dTav avtolg E&apaptdvact T, 0 pEv yolemaivovies, Ta 8¢ paiboketépog tapapvboduevor
10 &' 00V chumav avtd dpddTata gimot TiC dv vovBetnTikny. {0.} "Eotiv oBteg. {E.} To 8¢ ye, ifaoi tveg ad Adyov Eavtoic dovteg fyficachon
nicav dkovclov dpodioy elval, kol Habeiv o0dév mot' dv E0EAEY TOV 01OUEVOV ElVaL GOPOY TOVTOV MV oforto TEPL SvdC ival, HeTd 8¢ ToAAoD
TOVOL TO VOLBETNTICOV 100G TG Toudelag optcpdv dvitey. {0.} OpBidg ve vopifovteg. {Z.} T tot tavmg tiig 86EnG £mi EkPoAny dAL® TpOTQ
otédovrat. {©.} Tivi 81); {E.} Aepwtdot Gv dv ofmral Tic TL mépt Aéyety Aéyov undév: €10’ dre mMavopévay tic §6Eag pading Eetdlovot, kai
cuvdyovteg dn T0ig AOyolg gig Tavtov TBéaot Tap' AAMANG, TIBEVTES 08 EMBEKVVOVOY OVTAG OOTOIG (o Tepl TOV AVTAV TPOG TA VT KOTA
Tawtd évavtiag. O1d' 0pdVTEG E0VTOIG LEV YOUAETAIVOVGL, TPOG 8¢ TOVG GALOVG NepOdVTAL, Kol TOVT® O T TPOT® TMV TEPL AVTOVG LeYAAMY Kol
oKANp®Y S0EMV dmuALGTTOVTOL TOC®Y TE moAlay@V dxovew Te NSiotv Kai ¢ nhoyovtt Befordtarto yryvopévny. Nouilovteg yap, @ nai @ile,
ol kafaipovteg avTovg, GoTEP Ol TEPL TO COUOTO 10TPOL VEVOUIKOOL [T) TPOTEPOV GV THS TPOSPEPOUEVNS TPOPTIS AmoAavEY dhvacOal o@®dLa,
mplv av ta Eumodifovra €vtoc Tig EkPAAn, TadTOv Kol mepl oyl devonbnoav €keivolr, pn mpodTepoV avtiv EEEWV TMV TPOGOEPOUEVOV
pobnudtov dvnow, mpiv av EAEYY®V TIG TOV EAeyyOLeVOV €ig aioydVNV KaTaoTNoas, Tag Tolg pabniuacty éumodiovg d0&ag E€elav, Kabapov
amoenv kai tadta fyodpevov dnep oidev eidévar pova, mheio 58 py. {0.} Bedtiotn yolv kai coppovestdtn tdv Eewv ab. {._ } A Tadta
&M mavta Miv, O Ocaitte, Kai TOV EAeyyov Aektéov g Epa peyiot Kol Kuplwtdtn Tdv Kaddpcedv £6T1, Kai TOV GvELEYKTOV o VOIGTEOY, GV
Kol Toyxavn Pacidevg 0 péyag dv, ta péytota akabaptov dvia, anaidevtov te Kol aioypov yeyovévar todta & kabopdtatov kol kGAAMoTov
Enpene OV Svimg doopuevov eddaipova stvar.

6 Pédagogie des opprimés, p. 16 (trad. Dupau&Kerhoas).

7 Pédagogie des opprimés, p. 21-22.



T10

conduit aux bras croisés, a I'impossibilité d'agir face au pouvoir des faits, devant lesquels I'nomme reste vaincu. Ainsi
le propre de la conscience critique est son intégration dans le réel, alors que le propre de la conscience primaire est sa

juxtaposition au réel.®

: Le caractére inachevé de ’étre humain

L'homme, et seulement lui, est capable de dépassement. Ce caractére transcendant, croyons-nous, n'est pas
simplement une donnée qui provient de son essence « spitituelle » [...] Ce n'est pas non plus uniquement le résultat de
l'ouverture de son esprit, grice a laquelle il peut se considérer lui-méme comme objet d'étude et apetcevoir en lui des
orbites existentielles différences, ou, en d'autres termes, distinction un 0/ d'un non-moi. Cette capacité de transcender
s'enracine aussi, selon nous, dans sa finitude, dans la conscience qu'il a de cette finitude. L'homme découvre qu'il est
un étre inachevé, dont la plénitude s'accomplit dans la relation avec son Créateur. Et cette relation, par sa nature
méme, ne sera jamais domination ou domestication, mais toujours libération.”

T11 : L’éveil passe par le dialogue

T12

T13

Mais au fur et a2 mesure que grandit son pouvoir de perception, sa capacité de réponse aux sollicitations et aux
questions posées par son milieu, et que s'accroit sa possibilité de dialoguer, avec les autres et avec le monde, il s'éveille.
[...] A ce moment, exister devient un concept dynamique. Il suppose un dialogue sans fin de 'homme avec 'homme,

de I'nomme avec le monde, de 'homme avec son Créateur. 10

: Le dialogue révéle la nature humaine ; s’y refuser est transgression de cette nature

, . o . . . .
C’est aussi dans ce sens que laptitude au dialogue véritable par laquelle les sujets apprennent en dialoguant et
grandissent surtout en confrontant leurs différences respectées est la forme d’étre exigée, de maniere cohérence, par
les étres qui, inaccomplis et s’assumant comme tels, deviennent radicalement des étres éthiques. [...] que quelqu’un
> b
devienne machiste, raciste, qu’il méprise les classes sociales dominées ou je ne sais quoi encore, soit | mais a condition
bl bl bl

qu’il s’assume comme transgresseur de la nature humaine.!!

: Le dialogue a une fonction d’expulsion de Poppresseur et de sa logique de slogans

[...] i faut proposer aux opprimés les slgans des oppresseurs comme des problémes, pour parvenir a les leur faire
expulser «de lintérieur ». Enfin, P'effort des humanistes ne peut consister a opposer leurs shgans a ceux des
oppresseurs, comme s’ils étaient les « hotes » des slogans des uns et des autres. Non, leur but est au contraire que les
opptimés prennent conscience qu’en « hébergeant » les oppresseurs, ils sont des étres duels et qu’ils ne peuvent pas

étre. 12

8 I ¢ducation : pratique de la liberté (trad. F.C. Weffort), p. 109-110.
9 L'éducation : pratigue de la liberté, p. 38.

10 I bducation : pratique de la liberté, p. 60-61.

" Pédagogie de ['autonomie (trad. J.-C. Régnier), p. 75-76.

12 Pédagogie des opprimés, p. 103.



