SCHAAMTELOZE SCHULDEISERS?

DE JURIDISCHE KIJK OP INSOLVENTIE ONDER
VROEGMODERNE THEOLOGEN-JURISTEN

Wim DEcock

Professor-Centre-de-droitprivé-Faculté de droit et de criminologie, UCLouvain*

I. INLEIDING: HEILIGEN EN ZONDAARS

De problematiek van morele verantwoordelijkheid en schuldbesef is nooit ver
weg als het om slechte betalers of genadeloze schuldeisers gaat. Vooral in de
interstatelijke sfeer en in debatten rond publieke financién is het niet onge-
woon om juridische categorieén als “schuldeisers” en “schuldenaars” naast
terminologie uit de moreel-religieuze sfeer zoals “heiligen” en “zondaars” te
zien opduiken'. Zeker voor wie zich in het Germaanse taalgebied begeeft, ligt
deze associatie wegens het polysemische karakter van het “schuld”-begrip
voor de hand: naast een economische en juridische betekenis, heeft het begrip
overduidelijk ook een religieuze en morele bijklank?. Nochtans is er de laatste
decennia een trend waarneembaar om juridische en economische discussies
over schuld bewust los te koppelen van morele overwegingen. Dat is met name
het geval in de privaatrechtelijke en commerciéle sfeer. Het uit de Verenigde
Staten overgewaaide concept van de “fresh start” is daar ongetwijfeld een
voorbeeld van®. Experten insolventierecht benadrukken de dag van vandaag
graag dat het vanuit economisch oogpunt niet zinvol is om wanbetaling te
benaderen vanuit de moraal, laat staan vanuit de religie*. In die zin lijkt de
“juridisering van sociale verhoudingen van de negentiende eeuw tot vandaag”

* UCLouvain, Pl. Montesquieu 2 bus L2.07.01, BE-1348 Louvain-la-Neuve, wim.decock@
uclouvain.be.

"' K. DysoN, States, Debt, and Power: ‘Saints’ and ‘Sinners’ in European History and Integration
(Oxford: OUP 2014); zie ook M. Fourcapg, P. STEINER, W. STREECK en C. WELL, “Moral
Categories in the Financial Crisis”, MaxPo Discussion Paper 13.1 (2013).

2 B. PieTTRE en F. VouGa, La dette. Enquéte philosophique, théologique et biblique sur un
mécanisme paradoxal (Genéve: Labor et Fides 2015).

3 E. Dirix, Het insolventierecht permanent in de steigers (Antwerpen: Intersentia 2019), 46.

4P. voN WiLMOWSKY, “Insolvency Law: its Roles and Principles”, in A. Cordes en M. Schulte
Beerbiihl (eds.), Dealing with Economic Failure. Between Norm and Practice (15th to 21st
Century) (Berlin: Peter Lang 2016).

TPR 2024 1

opgelet verder nummeren
zie vorig nummer


wdecock
Barrer 


— om een invloedrijke bijdrage van de gevierde te citeren® — zich ook in
gevallen van schuld en insolventie te hebben voltrokken, met een doorge-
dreven loskoppeling van juridische en morele overwegingen tot gevolg.

In deze korte bijdrage kan het niet de bedoeling zijn om in te gaan op alle
aspecten van schuld en zonde, laat staan een soort algemene geschiedenis
van de ontwikkeling van het insolventierecht te bieden. Veeleer zou ik op
een paradox willen wijzen. De paradox namelijk dat er, vanuit historisch
oogpunt, iets voor te zeggen valt dat de loskoppeling van de morele en juri-
dische benadering van insolventie zich eigenlijk al veel vroeger voltrokken
heeft. Onder meer, en heel in het bijzonder, op het hoogtepunt van de bloei van
de moraaltheologische literatuur rond overeenkomsten in de vroegmoderne
scholastiek. Daarbij wil ik me in deze bijdrage meer in het bijzonder op de
zogenaamde “theologen-juristen” uit de late zestiende en vroege zeventiende
eeuw concentreren’. Een voorbeeld van zo een theoloog-jurist uit de Lage
Landen is Leonardus Lessius (1554-1623), auteur van het werk Over recht-
vaardigheid en recht en professor aan het Leuvense jezuietencollege. Hij is
echter slechts een topje van de ijsberg. Er zijn namelijk honderden katholieke
“theologen-juristen” die zich in de vroegmoderne tijd op de meest scherp-
zinnige wijze in juridische en economische kwesties hebben verdiept.

In tegenstelling tot wat men zou kunnen denken, zijn het net die specialisten
van de (Rooms-katholieke) moraal zelf die de nood hebben ingezien om recht
en moraal in kwesties van insolventie nauwkeurig uit elkaar te houden. Al
gingen ze daarbij zeker niet zover om crediteurs en debiteurs van elke morele
verantwoordelijkheid te bevrijden, toch beseften ze heel goed dat de moraal
het recht niet mag overwoekeren, en omgekeerd.

II. KATHOLIEKE MORAALTHEOLOGEN EN
SCHULDRECHT

Dat de thematiek van schuld en insolventie net in het werk van de “theo-
logen-juristen” uitgebreid aan bod kwam, hoeft niet te verbazen. In het kader
van hun activiteit als raadgevers van zakenlui en bewindsmakers waren ze
goed vertrouwd met het verbintenissen- en handelsrecht, en met name de
Romeinse en canoniekrechtelijke wortels ervan (ius commune). Dat ius

> M.E. StorME, “Juridisering van sociale verhoudingen van de negentiende eeuw tot vandaag”,
in D. Heirbaut, G. Martyn en R. Opsommer (red.), De geschiedenis van het recht in de twin-
tigste eeuw (Brussel: Paleis der Academién 2006), 27-75.

¢ Interessante vertrekpunten daarvoor zijn respectievelijk D. GRAEBER, Debt. The First 5000
Years (Brooklyn NY: Melville House 2011) en D. DE RUYSSCHER, Gedisciplineerde vrijheid:
een geschiedenis van het handels- en economisch recht (Antwerpen-Apeldoorn: Maklu 2014).
7 Het bronnenmateriaal is immens; voor een overzicht met verwijzingen naar zowel primaire
bronnen als secundaire literatuur, zie W. DEcock en C. BIRR, Recht und Moral in der Scholastik
der Friihen Neuzeit (Berlin: De Gruyter 2016).

2 TPR 2024



commune belichtten ze kritisch vanuit het oogpunt van het natuurrecht en
nieuwe maatschappelijke evoluties®. Met name op het vlak van het overeen-
komstenrecht leidde dat tot belangrijke vernieuwingen. Voortbouwend op het
middeleeuwse kerkelijk recht hielden de theologen-juristen sterk vast aan het
beginsel dat alle overeenkomsten, hoe “naakt” ook, bindende kracht hebben
(pacta nuda sunt servanda). Ze werkten de antropologische grondslagen uit
van een uitgesproken eigendomsrecht en een overeenkomstig sterke wils-
autonomie. Zo redeneerde Pedro de Onate (1567-1646), een jezuiet actief
in Paraguay en auteur van een indrukwekkend traktaat over het contracten-
recht (De contractibus), dat het beginsel van de contractvrijheid een typisch
resultaat van het theologisch herdenken van overeenkomsten was®. Dankzij
de contractvrijheid kon God namelijk zeker stellen dat de mens volgens
zijn eigen wil zou kunnen beschikken over de goederen der aarde, en op
die manier een kleine creatieveling worden, naar het evenbeeld van God, de
schepper bij uitstek.

De bindende kracht van overeenkomsten, gekoppeld aan het besef dat de
rechtszekerheid en het handelsverkeer gevrijwaard moesten worden, leidde bij
vele vroegmoderne moraaltheologen tot een verwerping van de zogenaamde
“conditio tacita”-leer, tegenwoordig beter bekend als de “clausula rebus sic
stantibus”. Een schuldenaar moet absoluut zijn contractuele verbintenissen
nakomen, ongeacht gewijzigde omstandigheden. Bij een jezuiet als Juan
de Lugo (1583-1660), auteur van een traktaat “Over rechtvaardigheid en
recht”, dat sterk beinvloed was door zowel Leonardus Lessius als Hugo de
Groot, komt die bezorgdheid heel expliciet tot uitdrukking. Maar tegelijker-
tijd waren moraaltheologen als Juan de Lugo natuurlijk heel goed vertrouwd
met het “kerygma”, ofwel het kernstuk van het christelijk geloof, namelijk
dat Christus de Verlosser door zijn Vader naar de mensen was gestuurd om
hun zonden (lees: debita, d.w.z. schulden) te vergeven. Bovendien lazen ze
in het Nieuwe Testament dat het gebed tot de Vader bij uitstek een gebed om
vergeving van zonden (lees: debita, d.w.z. schulden) was. In de Latijnse tekst
van het Onze Vader komt de dubbelzinnigheid duidelijk tot uiting: E? dimitte
nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Mt. 6,12).

Onder Bijbelwetenschappers bestaat tot op de dag van vandaag discussie of
de term “debita” uit het Onze Vader louter spiritueel dan wel eveneens in juri-
dische en economische zin dient te worden opgevat. De Oudtestamentische
opvatting over het jubileum en periodieke schuldenkwijtschelding maakten
het er niet eenvoudiger op om het probleem eenvoudigweg “weg te spiritu-
aliseren”!®. Hoe dan ook stond deze Bijbelse gedachte op gespannen voet

8 J. GorpLEY, The Jurists: A Critical History (Oxford: OUP 2013), 106.

®W. Decock, Theologians and Contract Law. The Moral Transformation of the lus Commune
(c. 1500-1650), Leiden/Boston, Brill, 2013, 163-170.

1 Over de oorsprong en interpretatie van het jubileum in de Oudtestamentische traditie,
zie E. O1ro, “Zinsverbot und Schuldenerlass als Elemente einer Sozialpolitik in der Tora”,

TPR 2024 3



met het juridisch-morele principe dat schuld te allen koste atbetaald moet
worden. En hoe sterker het beginsel pacta sunt servanda werd beklemtoond,
zoals het geval was bij de vroegmoderne theologen-juristen, hoe scherper
de spanning met de Bijbelse voorschriften rond vergeving van schulden tot
uiting kwam. Daarom zochten de theologen-juristen naar een uitweg, of liever
gezegd, een middenweg. En die vonden ze in de techniek van het “uitstel van
betaling” (dilatio debiti). In plaats van uit te gaan van de idee dat de Bijbelse
teksten voor de juridische praktijk zouden betekenen dat schuldeisers afstand
moeten doen van hun vorderingen, schaarden ze zich zo achter een oplossing
die minder radicaal was en bovendien verenigbaar met het principe pacta
sunt servanda. Betalingsuitstel en niet kwijtschelding van schulden werd de
bevoorrechte manier om in de praktijk om te gaan met slechte schuldenaars.

III. ARGWAAN TEGENOVER KWIJTSCHELDING VAN
SCHULDEN"

Over de voorwaarden van het toekennen van betalingsuitstel werd aardig
gediscussieerd, zoals verderop in deze bijdrage zal blijken. Eerst en vooral
rijst echter de vraag waarom de rooms-katholiecke theologen-juristen zo
terughoudend waren ten opzichte van volledige of gedeeltelijke schulden-
kwijtschelding (in het Latijn: remissio debiti). Welke argumenten haalden ze
aan om de toepassing van dit Bijbelse principe, hoe moreel verheven ook,
maximaal te vermijden in de dagdagelijkse omgang tussen schuldeisers en
schuldenaars? Het antwoord ligt hoofdzakelijk in het juridische karakter van
hun analyse van schuldenkwijtschelding. Zoals we bij een auteur als Lessius
kunnen lezen, kwam kwijtschelding in de ogen van de theologen-juristen
neer op een schenking. En, inderdaad, net zoals men een schuldvordering
om niet kan overdragen aan een derde, zo kan men ze ook overdragen aan
de schuldenaar zelf, aldus Lessius, met als gevolg dat de claim ophoudt te
bestaan 2. Dit soort vrijgevigheid komt in het professionele leven echter niet
vaak voor tussen schuldeisers en schuldenaars. Op de markt bestaat er niet
zoiets als een “vermoeden van schenking” (donatio non praesumitur); een
schenking vindt doorgaans enkel onder familie en vrienden plaats. In andere
omstandigheden roept een schenking eerder argwaan dan bewondering op.

Die argwaan vloeit voort uit het machtsmisbruik dat mogelijk aan de basis
ligt van de schenking. Dit gebeurt met name wanneer de schuldenaar in feite

M. Casper, N. OBERAUER, F. WITTRECK (eds.), Was vom Wucher iibrigbleibt. Zinsverbote im
historischen und interkulturellen Vergleich, Tiibingen, Mohr, 2014, 1-14.

"Voor een omstandigere analyse en bijkomende verwijzingen naar de bronteksten, zie
W. DEecock, “Law, Religion, and Debt Relief: Balancing above the ‘Abyss of Despair’ in Early
Modern Canon Law and Theology”, American Journal of Legal History 2017, nr. 57, 125-141.

21, Lessius, De iustitia et iure (Antwerpen: 1621), 2,16,2,34, 189: “Ratio est, quia sicut credi-
tor potest ius suum, quod habet in debitorem, alteri donare, ita etiam ipsi debitori, quod est
remittere, quia remissio est quaecdam donatio”.

4 TPR 2024



in een sterkere positie zit dan de schuldeiser. In de vroegmoderne tijd was
dat schering en inslag bij leningen verstrekt door kooplui aan de publieke
overheden. Gelet op de afwezigheid van een ontwikkeld belastingsysteem
zoals we dat vandaag kennen, financierde de vorst niet alleen zijn militaire
campagnes, maar ook ceremonies en grote evenementen met de verkoop van
rentes of obligaties, waarop de economische elites vervolgens meer of minder
vrijwillig intekenden. In dergelijke gevallen was het niet ondenkbaar dat de
vorst de schuldeiser rechtstreeks of onrechtstreeks onder druk zou zetten
om bij betalingsproblemen gedeeltelijke of volledige schuldenverlichting te
verkrijgen. Een al te welwillende houding ten opzichte van schuldenkwijt-
schelding zou aldus kunnen bijdragen tot het bevorderen van machtsmisbruik,
iets waar de theologen-juristen systematisch tegen ten strijde trokken. Dit
was bijvoorbeeld ook een van de redenen voor hun constitutionele opvatting
over de oorsprong van de politieke macht, of nog van hun argwaan tegenover
concentratie van marktmacht en monopolievorming 3.

Een andere reden waarom de theologen-juristen niet al te gauw wilden toegeven
aan slechte betalers die om kwijtschelding van schulden smeekten, was dat
er volgens hen veel “valse” armen en “valse” betalingsonbekwamen rond-
liepen. Het onderscheid tussen valse en echte armen was in de vroegmoderne
tijd courant. Het ging in feite terug op een onderscheid dat door de juristen
van het ius commune was ontwikkeld'*. Domingo de Soto (c. 1494-1560),
dominicaan, professor theologie in Salamanca en auteur van een bekend
werk over armoedebestrijding (Deliberatio in Causa Pauperum), liet aldus
verstaan dat elke kwijtschelding gebaseerd op de bedrieglijke en valse indruk
die de schuldenaar wekte dat hij behoeftig en meelijwekkend zou zijn, auto-
matisch tot nietigheid van de schenking moest leiden'’. Dat kwam name-
lijk neer op fraude. Andere theologen-juristen volgden die redenering, maar
toonden zich toch iets milder ten opzichte van schuldenaars die het gewoon
handig probeerden te spelen. Zo vond Lessius dat een schuldenaar die niet
frauduleus handelde maar zijn schuldeiser wel probeerde te vieien of maar
bleef aandringen bij hem, weliswaar op een moreel verwerpelijke manier te
werk ging, maar niettemin kon uitgaan van het feit dat hij de kwijtschelding
rechtmatig verkregen had. Hij voegde er wel aan toe dat de schuldeiser niet
tot kwijtschelding mocht zijn overgegaan louter en alleen om van het gezaag
af te zijn'®.

13 Zie bv. J.A. FERNANDEZ-SANTAMARIA, Natural Law, Constitutionalism, Reason of State, and
War: Counter-Reformation Spanish Political Thought (Berlin: Peter Lang 2005-2006), 2 dln.
14 Zie bv. J. RoBinsoN, “Poverty and Need in the 14th Century: Johannes Andreae, Bartolus
of Saxoferrato, and Baldus de Ubaldis”, in V. Mékinen et al. (eds.), Rights at the Margins:
Historical, Legal and Philosophical Perspectives (Leiden/Boston: Brill 2020), 31-62

15 D. pE Soto, De iustitia et iure (Lyon: 1582), 4,7,4, f. 136r: “Si enim creditorem decipis aut
persuades (...) maiori te multo egestate comprimi quam premeris, donatio non est libera”.
L. LEssius, De iustitia et iure, 2,16,2,35, 189: “Fraus esset, si fingeret se longe pauperiorem
quam revera sit. Blanditiae autem et preces non obsunt, quia non reddunt condonationem

TPR 2024 5



Nog een voorbeeld van het onderscheid tussen de morele en juridische beoor-
deling van het gedrag van een slechte betaler vinden we in de discussie over
de procedure die de schuldenaar moest volgen om kwijtschelding te krijgen.
Volgens sommigen moest de schuldenaar in ruime zin, dus bijvoorbeeld ook
wie een geleend voorwerp moest teruggeven, zich eerst met het verschul-
digde object of de verschuldigde som bij de schuldeiser presenteren vooraleer
om uitstel van betaling te vragen. Anderen vonden dat dan weer volstrekt
onrealistisch en zeker niet opportuun, gelet op het feit dat schuldeisers minder
snel geneigd zijn om afstand te doen van iets wat ze opnieuw voor zich zien.
Om de woorden van Domingo de Soto te gebruiken, “van goud dat men met
zijn ogen ziet, gaat een fascinatie uit die een mens van gedachten doet veran-
deren”!”. Men kon de schuldenaar dus noch moreel noch juridisch verplichten
om zich bij de schuldeiser te presenteren en het verschuldigde bedrag of object
eerst aan te bieden vooraleer het dan opnieuw terug te vragen. In de ogen
van Lessius gebeurde het zelfs vaak dat een schuldeiser een gedeeltelijke of
volledige kwijtschelding toekende, zelfs nadat hij had vastgesteld dat zijn
schuldenaar te kwader trouw had gehandeld. Vanuit juridisch oogpunt bleef
die kwijtschelding dan perfect geldig'®.

Volgens Martin de Azpilcueta (1492-1586), een van de meest beroemde
canonisten ooit, mocht de schuldenaar gerust strategisch te werk gaan, en
bijvoorbeeld een derde inschakelen om zich bij de crediteur te gaan presenteren
op de vervaldag. Deze derde hoefde de verschuldigde som of het verschul-
digde voorwerp niet mee te brengen bij zijn rendez-vous met de schuldeiser.
Dat was moreel gezien misschien niet de meest nobele manier van werken,
maar wel een strategisch interessante manier van handelen die ook vanuit
juridisch oogpunt volstrekt in orde was. Overigens betwijfelde Azpilcueta
of die werkwijze vanuit moreel oogpunt eigenlijk wel dubieus was. Niet
alleen had niemand minder dan Thomas van Aquino deze strategie al aanbe-
volen ter bescherming van arme schuldenaars. Door het inschakelen van een
derde zorgde de schuldenaar ervoor dat de schuldeiser minder morele risico’s
liep. Want, inderdaad, door niet in te gaan op de vraag om kwijtschelding,
riskeerde de schuldeiser vanuit moreel oogpunt om zich schuldig te maken
aan de zonde die een gebrek aan vrijgevigheid is (illiberalitas). Thomas de
Vio Cajetanus (1469-1534), een andere vroegmoderne theoloog-jurist, ging
nog verder en sprak van een risico op zonde in hoofde van de schuldeiser
omwille van onmenselijkheid (inhumanitas)".

involuntariam, nisi forte practer modum essent importunae, ita ut quis mallet sua pecunia
privari, quam tanta importunitate sollicitari”.

'"D. pE Soto, De iustitia et iure, 4,7,4, 136r: “Nam practerquam quod raro accidat, ut debitor
eam habeat, ut bene adnotavit Caietanus, praesens aurum et oculos fascinare solet et animas
subinde mutare”.

18 Dig. 16,2,16,1: Aliud est enim diem obligationis non venisse, aliud humanitatis gratia
tempus indulgeri solutionis”.

19 T. CaseTANUS, Summula peccatorum (Antwerpen: 1575), s.v. restitutio, 485: “Sed hoc non
obstat libertati remissionis, sed prodest ad tollendam tentationem inhumanitatis”.

6 TPR 2024



IV. UITSTEL VAN BETALING ALS UIT- EN MIDDENWEG?

Het argument betreffende de al dan niet “menselijke” omgang tussen schuld-
eiser en schuldenaar brengt ons, hoe verrassend het ook moge klinken, terug
naar het Romeinse recht?'. In een beroemde Digestentekst (Dig. 16,2,16,1)
kunnen we inderdaad lezen dat een schuldeiser wiens vordering perfect
opeisbaar is, blijk geeft van “menselijkheid” (humanitas) wanneer hij desal-
niettemin uitstel van betaling verleent aan zijn schuldenaar. Het fragment
stamt uit de Quaestiones van de Romeinse jurist Papinianus (141-212), die
zich wel vaker van niet strikt juridische argumenten bediende?®*. Hij stelde
dus voor om de tijd in het voordeel van de schuldenaar te laten werken. Op
die manier legde Papinianus reeds de kiem van de standaardoplossing die de
theologen-juristen in de vroegmoderne tijd als uitgangspunt zouden nemen
voor een verantwoorde manier van omgaan met insolvente schuldenaars: het
verlenen van uitstel van betaling (dilatio debiti). Veel vragen bleven daarbij
echter onbeantwoord, en moesten verder uitgeklaard worden. Zo bleven de
theologen-juristen, in opvolging van de middeleeuwse canonisten, in de eerste
plaats uitgaan van het principe “belofte maakt schuld” (pacta sunt servanda).
Ze moesten dus een fijner normatief kader ontwikkelen om te bepalen wanneer
precies van dit basisprincipe afgeweken kon worden.

De vroegmoderne theologen-juristen beklemtoonden eerst en vooral dat
betalingsuitstel een uitzonderingregime was ten opzichte van de principiéle
geldigheid van het beginsel pacta sunt servanda. Met name in gevallen van
armoede (inopia) en grote of allergrootste nood (necessitas) kon de gunst-
maatregel aan behoeftige schuldenaars toegekend worden?. De morele nood-
zaak om haalbare oplossingen te vinden voor kritieke situaties betekende
voor de theologen-juristen hoegenaamd niet dat de persoonlijke vordering
van de schuldeiser ophield te bestaan. Voortbouwend op het middeleeuwse
canonieke recht (X 3,23,3, de befaamde canon “Odoardus’) beklemtoonden
ze dat die extrinsicke omstandigheden de schuldvordering opschortten, maar
zeker niet deden tenietgaan?*. Van zodra zijn economische situatie er op

20 Voor een meer omstandige analyse en verwijzingen naar de bronteksten, zie W. DEcock,
American Journal of Legal History 2017, 125-141.

2l A.D. MANFREDINI, Rimetti a noi i nostri debiti. Forme della remissione del debito dall ‘antichita
all’esperienza europea contemporanea (Bologna: 11 Mulino 2013), 127-133.

22 J.G. WoLF, “Ausserjuristische Wertungen in der Argumentation Papinians”, Tijdschrift voor
Rechtsgeschiedenis 2013, 633-643.

2 Er is sprake van grote nood (necessitas gravis) wanneer een persoon een dusdanig ellen-
dig bestaand leidt dat hij of zij een ernstig risico op een levensbedreigende ziekte loopt; van
grootste nood (extrema necessitas) wanneer iemand zal sterven zonder onmiddellijke hulp.

24X 3,23,3 in Corpus iuris canonici (Leipzig: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt 1959),
vol. 2, col. 532: “Mandamus ( ...) ut, si [Odoardus] ad pinguiorem fortunam devenerit, debita
praedicta persolvat”. Zie tevens de analyse in W. FORSTER, “Et est casus singularis: Odoardus
(X 3.23.3) - ein mittelloser Kleriker und die Rechtsfolgen der Vermdgensaufgabe”, in D. von
Mayenburg, M. Schmoeckel, O. Condorelli, F. Roumy (eds.), Der Einfluss der Kanonistik auf
die europdiische Rechtskultur, Bd. 5: Das Recht der Wirtschaft (Koln: Bohlau 2016), 173-186.

TPR 2024 7



vooruitging, moest de schuldenaar zijn betaling nakomen. Om de beroemd
geworden woorden van Duns Scotus te parafraseren, omwille van de nood
waarin de schuldenaar verkeert, blaast de vordering niet haar laatste adem
uit, maar slaapt zij louter tijdelijk in*. Een echo van deze idee vinden we
bij Lessius, die benadrukte dat ook in tijden van grote nood een contractuele
verbintenis niet ophoudt te bestaan. In de scholastieke traditie bleef men
streng vasthouden aan dit principe. Zo lezen we in de negentiende eeuw bij
Jean-Baptiste Bouvier, scholastiek theoloog en bisschop van Le Mans, dat
een noodsituatie die optreedt na het ontstaan van de contractuele verbintenis
de persoonlijke vordering uit dit contract niet doet tenietgaan?®.

De hamvraag waarmee de theologen-juristen worstelden, was echter in welke
mate risico’s op schade ten gevolge van onmiddellijke betaling recht op
betalingsuitstel kunnen geven. Deze problematiek gaf aanleiding tot flink wat
casuistiek en uiteenlopende meningen — zoals dat wel vaker het geval was
onder scholastieke theologen, zeker in de vroegmoderne tijd*’. Verschillende
soorten juridisch beschermde goederen konden in gevaar gebracht worden
doordat de schuldeiser zijn vordering stipt wilde invorderen, daaronder niet
alleen materi€le maar ook spirituele. Dit laatste punt kan de moderne lezer
verwonderen, maar in de christelijke samenleving van de zestiende en zeven-
tiende eeuw werd het risico op spirituele beschadiging van de schuldenaar of
zijn familie ernstig genomen. Ze dachten dan aan het risico dat de schuldenaar
zijn zonen op het dievenpad zou sturen, of zijn dochters prostitueren. Niet
het minst ging het ook om het risico op wanhoop (desperatio) en een gebrek
aan toekomstperspectief in hoofde van de schuldenaar zelf. Voor christelijke
theologen-juristen zoals Lessius was dat een argument dat kon tellen — uitein-
delijk is hoop naast geloof en liefde een van de theologische deugden. Een
hopeloze mens verkeert in een toestand van zware zonde, en dus moet dat te
allen koste vermeden worden. “ledereen staat onder een hogere verplichting
om voor zijn zielenheil te zorgen en zich om zijn familie te bekommeren”,
liet Lessius zich in niet mis te verstane bewoordingen ontvallen?, “dan om
schulden af te betalen”.

% Duns Scotus, In quartum librum Sententiarum dist. 15, q. 2, nr. 34, in Opera omnia (Vives
1894), vol 18, 341: “notatur, quod illa actio non expirat per inopiam debitoris, sed sopitur”.
¢ J.B. BOUVIER, Institutiones theologicae (Parijs 1868), vol 6. Tractatus de iure, iniuria et
restitutione, hfdst. 5, 153.

" In tegenstelling tot een wijdverbreide misvatting volgden de scholastici namelijk niet blin-
delings autoriteiten, maar eerst en vooral goede argumenten, en die konden wel eens serieus
verschillen; zie bv. A. TRANINGER, “Jousting Schoolmen: Managing Dissent in Scholastic
Culture”, in G. Claessens et al. (eds.), True Warriors? Negotiating Dissent in the Intellectual
Debate (c. 1100-1700) (Turnhout: Brepols 2023), 25-54.

28 L. Lessius, De iustitia et iure, 2,16,1,21, 188: “Ratio est, quia quisque magis tenetur saluti
animae suae et suorum consulere quam debita solvere”.

8 TPR 2024



V. GENADELOZE SCHULDEISERS EN RECHTSMISBRUIK

Naast het gevaar op spirituele schade die men de schuldenaar kon berok-
kenen bij genadeloze afdwinging van schuldvorderingen, kon het risico op
allerlei andere vormen van zowel immateriéle als materiéle schade even-
eens een grond tot verlening van betalingsuitstel vormen. Of de schuld-
eiser zodoende ook juridisch en niet louter moreel verplicht kon worden
om afstand te doen van onmiddellijke betaling op de vervaldag, was voer
voor onenigheid. Iemand als Lessius, een traditionele voorvechter van de
rechten van ondernemers en kredietverleners, zocht een soort tussenpositie.
Indien de schuldenaar aan grote vermogensschade werd blootgesteld, vond
Lessius dat de schuldeiser door de rechte rede (recta ratio) verplicht werd
om betalingsuitstel te verlenen. Anderzijds weerhield hij zich ervan om
schaamteloze schuldeisers van rabiaat onrechtmatig gedrag te beschul-
digen. Zij bezondigden zich volgens hem in elk geval aan schending van
de billijkheid (aequitas) en de liefdadigheid (charitas), en dus aan immo-
reel gedrag. Maar over de onwettigheid van hun handelen was hij minder
expliciet, en sprak louter vanuit het standpunt van het natuurrecht: “een soort
natuurrechtelijke billijkheid” zou de schuldenaar het recht verlenen om de
betaling uit te stellen®. Of aan dat recht een sanctioneerbare verplichting
in hoofde van de schuldeiser gekoppeld was om te wachten op de betaling,
zei hij niet zo expliciet.

Het heeft er veel van weg dat Lessius een compromis zocht tussen meer
radicale stellingen. Zo was er enerzijds een schuldenaarsvriendelijke positie
te vinden bij de franciscaanse theoloog Duns Scotus en een meer schuld-
eiservriendelijke opvatting bij de dominicaanse theologen Thomas de Vio
Cajetanus en Domingo de Soto. Geheel in de lijn van zijn voluntaristische
ethiek beweerde Duns Scotus dat de schuldeiser die ziet dat zijn schulde-
naar zware vermogensverliezen zal leiden, betalingsuitstel “moet willen”
(debet velle) verlenen. Anders is zijn wil zondig en niet goed afgestemd
op het ultieme morele en goddelijke goed. In de zestiende eeuw wezen
Cajetanus en Soto die al te morele benadering van het schuldenvraagstuk
af. In hun ogen was de schuldeiser juridisch niet verplicht om af te zien
van een stipte nakoming van zijn vorderingsrechten. Een schuldeiser, zo
redeneerde Soto, kan nooit verplicht worden — tenzij in gevallen van gravis
necessitas die niet te wijten zijn aan de schuldenaar — om zijn wettelijk
beschermd recht op invordering van de schulden hier en nu op te geven om
te voorkomen dat de slechte betaler schade zou lijden?’. Eerder had zijn
ordegenoot Cajetanus gesteld dat niemand kan geacht worden aan een ander

29 L. Lessius, De iustitia et iure, 2,16,1,22, 188: “Quando is est rerum mearum status, ut non
possim debitum praestare statim sine magna aliarum rerum mearum iactura, licitum est mihi
ex quadam aequitate iuris naturalis differre”.

D, pE Soto, De iustitia et iure, 4,7,4, 135v: “Grave debitoris detrimentum non iure stringit
creditorem solutionem expectare”.

TPR 2024 9



schade te berokken als hij eenvoudigweg zijn recht uitoefent — Cajetanus
steunde daarbij op invloedrijke rechtsregels uit het laatste boek van de
Digesten van Justinianus?'.

Lessius was daar, zoals gezien, minder radicaal in. Hoewel gevoelig voor de
scheiding tussen recht en moraal, liet hij de deur op een kier om een morele
correctie op een al te eenzijdige juridische benadering mogelijk te maken. Zijn
opinie dat de schuldeiser ten opzichte van een schadelijdende schuldenaar
door een soort “natuurrechtelijke billijkheid” gehouden was tot betalings-
uitstel, komt wellicht dicht in de buurt van wat wij vandaag een toepassing van
de leer van het rechtsmisbruik zouden noemen. Hoewel hij het eens zou zijn
geweest met Cajetanus en Soto dat een schuldeiser een wettelijk beschermd
recht heeft om zijn eigen recht niet af te staan ten gunste van een noodlijdende
schuldenaar, waarschuwde Lessius toch tegen “misbruik van recht”. Daarbij
deed hij een beroep op meer algemene morele categorieén zoals de goede
rede, billijkheid en naastenliefde — een beetje in de trant van de Romeinse
jurist Papinianus. Bovendien kende Lessius het recht op uitstel van terug-
betaling niet zonder voorbehoud toe. Als er bijvoorbeeld gevaar bestond dat
uitstel niet zou leiden tot terugbetaling in de toekomst, dan hoefde er geen
uitstel te worden verleend aan de schuldenaar, ongeacht de schade die deze
laatste zou oplopen. De belangen van de schuldeiser konden dus niet zomaar
worden genegeerd.

VI. SCHAAMTELOZE SCHULDENAARS EN HET RAD
VAN FORTUIN

Een bijkomende vraag die rees, betrof de pertinentie of niet van de schuld
(culpa) die de schuldenaar zelf trof in het tot stand brengen van zijn hachelijke
situatie. Die vraag stelden de theologen-juristen zich met name in het concrete
geval van schuldenaars die in feite tot de hogere of begoede klassen behoorden,
zoals insolvente edellieden. Voor die bijzondere categorie van mensen gold
in het Ancien Régime over het algemeen dat ze door de theologen-juristen
iets milder behandeld werden, want het risico op statusverlies en oneer werd
als een bijzonder zware vorm van schade gepercipieerd. Zo drong Pedro de
Navarra (gest. 1592), een augustijner monnik, er in de voluntaristisch taal
typisch voor een Duns Scotus op aan dat een schuldeiser “niet moest willen”
(non velle debet) dat een edelman plotseling zou moeten gaan bedelen of de
kost gaan verdienen door met zijn handen te werken?2. Indien ze echter door
hun eigen schuld (cu/pa) in een lastig parket verzeild waren geraakt, konden

3! Dig. 50,17,55 (Nullus videtur dolo facere qui suo iure utitur) en Dig. 50,17,151 (Nemo
damnum facit, nisi qui id fecit, quod facere ius non habet).

32 P. bE NAVARRA, De ablatorum restitutione (Lyon: 1593), 2,4,4,45, 445: “Non enim velle
debet nobilem aut bonae aestimationis hominem turpiter et subito mendicare aut manibus
victum laborando quaerere”.

1 O TPR 2024



zelfs edellieden op minder begrip rekenen. Zo verweet Lessius edellieden
die hun fortuin door gokken en wedden hadden verspild dat ze het aan zich-
zelf te wijten hadden dat ze niet meer in staat waren om hun schulden af te
lossen zonder daarbij hun sociale positie te verliezen®.

Juan de Medina (1490-1546), theoloog aan de universiteit van Alcala de
Henares, was zo mogelijk nog strenger®*: “ongeacht de permanente toestand
van behoeftigheid waarin de edelman zal belanden wanneer hij tot strikte
nakoming gehouden is, moet hij aan zijn crediteur het verschuldigde terug-
geven”. Hoewel hij toegaf dat zijn visie hard en onmenselijk zou kunnen
klinken, was hij ervan overtuigd dat een edelman volgens het geweten strikt
genomen niet veilig kon zijn als hij de terugbetaling van zijn schulden vermeed
uit angst te worden veroordeeld tot de bedelstaf*’” Bij wijze van troost voegde
hij eraan toe dat de schuldenaar grote verdienste verwerft in de ogen van God
wanneer hij geduldig de status van bedelaar verdraagt. Medina ging zelfs
nog verder, in de zin dat hij ervan uitging dat zelfs in het geval van brute
pech of ongeluk, de schuldenaar, inclusief de insolvente edelman, maar de
zure gevolgen moest ondergaan van zijn eerder aangegane verbintenissen.
Precies omdat het rad van fortuin onophoudelijk draait, moet men de schuld-
eisers toestaan om hun rechten genadeloos op te eisen, want wie vandaag
rijk is, kan morgen door een ongeluk in armoede belanden®. De schuldeiser
moet zichzelf daartegen beschermen, met name door stipte betaling van zijn
schuldvorderingen af te dwingen.

De gedachte dat de fortuin grillig is, spoorde ook Luis de Molina (1535-1600),
jezuiet en professor moraaltheologie in Evora, aan om, ongeacht de bittere
gevolgen, schuldenaars die zelfs door pech en niet door hun eigen morele
fout in nesten geraakten, tot onmiddellijke afbetaling van hun schulden op te
roepen. Enkel door het positieve recht ingevoerde privileges voor edellieden
konden daar mogelijk voor de wereldlijke rechtbank anders over beslissen,
maar volgens het natuurrecht was de fortuin voor iedereen gelijk. Tegenslagen
horen bij het leven. Al naargelang de grillen van de fortuin kunnen mensen
enorme rijkdom verwerven en door puur geluk tot de top van de sociale
piramide doordringen; maar tegelijkertijd kunnen diezelfde mensen pardoes
door het lot getroffen worden en helemaal naar beneden tuimelen. “Op basis
van de natuur der dingen en rekening houdend met de menselijke conditie”,

33 L. Lessius, De iustitia et iure 2,16,1,28, 188-189: “Tibi enim imputare debes, quod iam sine
status amissione non possis satisfacere”.

34 J. bE MEDINA, De penitentia, restitutione et contractibus, 5, 57: “Non obstante egestate, in
qua nobilis, facta integra restitutione, permaneret, tenea-tur omnia, quae debet, suo domino
reddere”.

33 ]. bpE MEDINA, De penitentia, restitutione et contractibus, 5, 57: “Fortuna enim varia est, et
quod hodie exaltat, cras deprimit et humiliat ( ...). Igitur in casu praesenti creditor, etsi ad
praesens dives sit, potest idem quod Salomon sibiipsi timere”.

TPR 2024 1 1



redeneerde Molina?®®, “komt een hogere status niet meer toe aan de ene mens
dan aan de andere”. Zelfs aan een schuldenaar van nobele signatuur met pech
hoefde de schuldeiser dus strikt natuurrechtelijk gezien geen betalingsuitstel
te verlenen.

VII. NAAR EEN JURIDISCHE MAAR “MENSELIJKE”
KIJK OP SCHULD

In tegenstelling tot wat vaak sterk gemediatiseerde initiatieven rond christenen
en schuldenkwijtschelding (bv. voor ontwikkelingslanden) zouden kunnen
doen vermoeden, zijn het dus christelijke theologen-juristen uit de vroeg-
moderne tijd die wellicht meer dan wie ook de juridische en evangelisch-
ethische benaderingen van schuld uit elkaar gehaald hebben. Zoals we zagen,
vonden beroemde dominicanen zoals Cajetanus en Soto dat de schuldeiser het
recht had om bikkelhard zijn eigen rechten af te dwingen, omdat wie zijn eigen
rechten opeist, volgens beroemde adagia uit het Romeinse recht, een ander
geen kwaad berokkent. Ook de analyses van theologen-juristen als Medina
en Molina gaven de schuldeiser een vrijgeleide om keihard op te treden tegen
schaamteloze en zelfs hulpeloze, door pech getroffen schuldenaars. Tegenover
kwijtschelding van schulden heerste algemene argwaan. Anderzijds gingen die
theologen-juristen niet zover om, zoals dat in het huidige juridisch-economi-
sche discours meer dan eens gebeurt, elke vorm van morele beoordeling uit de
analyse te bannen. De moraal mag het recht niet overwoekeren, en omgekeerd.
In het bijzonder onder invloed van de voluntaristische filosofie van Duns
Scotus bleef de idee bestaan dat te veel recht tot rechtsmisbruik kan leiden.
Dat inzicht was sterk aanwezig bij Lessius. Hij wilde dat de christelijke moraal
in schuldvragen weliswaar op afstand werd gehouden, maar toch voldoende
aanwezig bleef om, als puntje bij paaltje kwam, de schuldeiser uit te nodigen
om zijn rechten uit menselijkheid alsook een soort “natuurrechtelijke billijk-
heid” niet op de meest rigoureuze wijze af te dwingen, maar betalingsuitstel
te verlenen. Op die manier kwam hij heel dicht bij de beroemde opvatting van
de Romeinse jurist Papinianus, opgenomen in Justinianus’ Digesten, dat de
schuldeiser die zijn schuldenaar uitstel van betaling verleent, blijk geeft van
“humanitas” — een deugd die de gevierde in deze feestbundel niet vreemd is.

3 J. bE MOLINA, De iustitia et iure 2,754, 1670: “Sicut homines divitias acquirendo per fortunam
ab inferiori statu conscendunt ad superiorem, sic reflante fortuna pati debent descensum ad
inferiorem statum; quandoquidem ex natura rei, spectataque conditione humana, non magis
uni quam alii sit debitus superior status”.

1 2 TPR 2024



