
1TPR 2024

SCHAAMTELOZE SCHULDEISERS?

DE JURIDISCHE KIJK OP INSOLVENTIE ONDER 
VROEGMODERNE THEOLOGEN-JURISTEN

Wim Decock
Professor Centre de droit privé, Faculté de droit et de criminologie, UCLouvain*

I.	 INLEIDING: HEILIGEN EN ZONDAARS

De problematiek van morele verantwoordelijkheid en schuldbesef is nooit ver 
weg als het om slechte betalers of genadeloze schuldeisers gaat. Vooral in de 
interstatelijke sfeer en in debatten rond publieke financiën is het niet onge-
woon om juridische categorieën als “schuldeisers” en “schuldenaars” naast 
terminologie uit de moreel-religieuze sfeer zoals “heiligen” en “zondaars” te 
zien opduiken 1. Zeker voor wie zich in het Germaanse taalgebied begeeft, ligt 
deze associatie wegens het polysemische karakter van het “schuld”-begrip 
voor de hand: naast een economische en juridische betekenis, heeft het begrip 
overduidelijk ook een religieuze en morele bijklank 2. Nochtans is er de laatste 
decennia een trend waarneembaar om juridische en economische discussies 
over schuld bewust los te koppelen van morele overwegingen. Dat is met name 
het geval in de privaatrechtelijke en commerciële sfeer. Het uit de Verenigde 
Staten overgewaaide concept van de “fresh start” is daar ongetwijfeld een 
voorbeeld van 3. Experten insolventierecht benadrukken de dag van vandaag 
graag dat het vanuit economisch oogpunt niet zinvol is om wanbetaling te 
benaderen vanuit de moraal, laat staan vanuit de religie 4. In die zin lijkt de 
“juridisering van sociale verhoudingen van de negentiende eeuw tot vandaag” 

1 K. Dyson, States, Debt, and Power: ‘Saints’ and ‘Sinners’ in European History and Integration 
(Oxford: OUP 2014); zie ook M. Fourcade, P. Steiner, W. Streeck en C. Well, “Moral 
Categories in the Financial Crisis”, MaxPo Discussion Paper 13.1 (2013).
2 B. Piettre en F. Vouga, La dette. Enquête philosophique, théologique et biblique sur un 
mécanisme paradoxal (Genève: Labor et Fides 2015).
3 E. Dirix, Het insolventierecht permanent in de steigers (Antwerpen: Intersentia 2019), 46.
4 P. von Wilmowsky, “Insolvency Law: its Roles and Principles”, in A. Cordes en M. Schulte 
Beerbühl (eds.), Dealing with Economic Failure. Between Norm and Practice (15th to 21st 
Century) (Berlin: Peter Lang 2016). 

* UCLouvain, Pl. Montesquieu 2 bus L2.07.01, BE-1348 Louvain-la-Neuve, wim.decock@ 
uclouvain.be.

 
opgelet verder nummeren  

zie vorig nummer

wdecock
Barrer 



2 TPR 2024

– om een invloedrijke bijdrage van de gevierde te citeren 5 – zich ook in 
gevallen van schuld en insolventie te hebben voltrokken, met een doorge-
dreven loskoppeling van juridische en morele overwegingen tot gevolg.

In deze korte bijdrage kan het niet de bedoeling zijn om in te gaan op alle 
aspecten van schuld en zonde, laat staan een soort algemene geschiedenis 
van de ontwikkeling van het insolventierecht te bieden 6. Veeleer zou ik op 
een paradox willen wijzen. De paradox namelijk dat er, vanuit historisch 
oogpunt, iets voor te zeggen valt dat de loskoppeling van de morele en juri-
dische benadering van insolventie zich eigenlijk al veel vroeger voltrokken 
heeft. Onder meer, en heel in het bijzonder, op het hoogtepunt van de bloei van 
de moraaltheologische literatuur rond overeenkomsten in de vroegmoderne 
scholastiek. Daarbij wil ik me in deze bijdrage meer in het bijzonder op de 
zogenaamde “theologen-juristen” uit de late zestiende en vroege zeventiende 
eeuw concentreren 7. Een voorbeeld van zo een theoloog-jurist uit de Lage 
Landen is Leonardus Lessius (1554-1623), auteur van het werk Over recht-
vaardigheid en recht en professor aan het Leuvense jezuïetencollege. Hij is 
echter slechts een topje van de ijsberg. Er zijn namelijk honderden katholieke 
“theologen-juristen” die zich in de vroegmoderne tijd op de meest scherp
zinnige wijze in juridische en economische kwesties hebben verdiept. 

In tegenstelling tot wat men zou kunnen denken, zijn het net die specialisten 
van de (Rooms-katholieke) moraal zelf die de nood hebben ingezien om recht 
en moraal in kwesties van insolventie nauwkeurig uit elkaar te houden. Al 
gingen ze daarbij zeker niet zover om crediteurs en debiteurs van elke morele 
verantwoordelijkheid te bevrijden, toch beseften ze heel goed dat de moraal 
het recht niet mag overwoekeren, en omgekeerd.

II.	 KATHOLIEKE MORAALTHEOLOGEN EN 
SCHULDRECHT

Dat de thematiek van schuld en insolventie net in het werk van de “theo-
logen-juristen” uitgebreid aan bod kwam, hoeft niet te verbazen. In het kader 
van hun activiteit als raadgevers van zakenlui en bewindsmakers waren ze 
goed vertrouwd met het verbintenissen- en handelsrecht, en met name de 
Romeinse en canoniekrechtelijke wortels ervan (ius commune). Dat ius 

5 M.E. Storme, “Juridisering van sociale verhoudingen van de negentiende eeuw tot vandaag”, 
in D. Heirbaut, G. Martyn en R. Opsommer (red.), De geschiedenis van het recht in de twin-
tigste eeuw (Brussel: Paleis der Academiën 2006), 27-75.
6 Interessante vertrekpunten daarvoor zijn respectievelijk D. Graeber, Debt. The First 5000 
Years (Brooklyn NY: Melville House 2011) en D. De ruysscher, Gedisciplineerde vrijheid: 
een geschiedenis van het handels- en economisch recht (Antwerpen-Apeldoorn: Maklu 2014).
7 Het bronnenmateriaal is immens; voor een overzicht met verwijzingen naar zowel primaire 
bronnen als secundaire literatuur, zie W. Decock en C. Birr, Recht und Moral in der Scholastik 
der Frühen Neuzeit (Berlin: De Gruyter 2016).



3TPR 2024

commune belichtten ze kritisch vanuit het oogpunt van het natuurrecht en 
nieuwe maatschappelijke evoluties 8. Met name op het vlak van het overeen-
komstenrecht leidde dat tot belangrijke vernieuwingen. Voortbouwend op het 
middeleeuwse kerkelijk recht hielden de theologen-juristen sterk vast aan het 
beginsel dat alle overeenkomsten, hoe “naakt” ook, bindende kracht hebben 
(pacta nuda sunt servanda). Ze werkten de antropologische grondslagen uit 
van een uitgesproken eigendomsrecht en een overeenkomstig sterke wils-
autonomie. Zo redeneerde Pedro de Oñate (1567-1646), een jezuïet actief 
in Paraguay en auteur van een indrukwekkend traktaat over het contracten-
recht (De contractibus), dat het beginsel van de contractvrijheid een typisch 
resultaat van het theologisch herdenken van overeenkomsten was 9. Dankzij 
de contractvrijheid kon God namelijk zeker stellen dat de mens volgens 
zijn eigen wil zou kunnen beschikken over de goederen der aarde, en op 
die manier een kleine creatieveling worden, naar het evenbeeld van God, de 
schepper bij uitstek.

De bindende kracht van overeenkomsten, gekoppeld aan het besef dat de 
rechtszekerheid en het handelsverkeer gevrijwaard moesten worden, leidde bij 
vele vroegmoderne moraaltheologen tot een verwerping van de zogenaamde 
“conditio tacita”-leer, tegenwoordig beter bekend als de “clausula rebus sic 
stantibus”. Een schuldenaar moet absoluut zijn contractuele verbintenissen 
nakomen, ongeacht gewijzigde omstandigheden. Bij een jezuïet als Juan 
de Lugo (1583-1660), auteur van een traktaat “Over rechtvaardigheid en 
recht”, dat sterk beïnvloed was door zowel Leonardus Lessius als Hugo de 
Groot, komt die bezorgdheid heel expliciet tot uitdrukking. Maar tegelijker-
tijd waren moraaltheologen als Juan de Lugo natuurlijk heel goed vertrouwd 
met het “kerygma”, ofwel het kernstuk van het christelijk geloof, namelijk 
dat Christus de Verlosser door zijn Vader naar de mensen was gestuurd om 
hun zonden (lees: debita, d.w.z. schulden) te vergeven. Bovendien lazen ze 
in het Nieuwe Testament dat het gebed tot de Vader bij uitstek een gebed om 
vergeving van zonden (lees: debita, d.w.z. schulden) was. In de Latijnse tekst 
van het Onze Vader komt de dubbelzinnigheid duidelijk tot uiting: Et dimitte 
nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Mt. 6,12). 

Onder Bijbelwetenschappers bestaat tot op de dag van vandaag discussie of 
de term “debita” uit het Onze Vader louter spiritueel dan wel eveneens in juri-
dische en economische zin dient te worden opgevat. De Oudtestamentische 
opvatting over het jubileum en periodieke schuldenkwijtschelding maakten 
het er niet eenvoudiger op om het probleem eenvoudigweg “weg te spiritu-
aliseren” 10. Hoe dan ook stond deze Bijbelse gedachte op gespannen voet 

8 J. Gordley, The Jurists: A Critical History (Oxford: OUP 2013), 106.
9 W. Decock, Theologians and Contract Law. The Moral Transformation of the Ius Commune 
(c. 1500-1650), Leiden/Boston, Brill, 2013, 163-170.
10 Over de oorsprong en interpretatie van het jubileum in de Oudtestamentische traditie, 
zie E. Otto, “Zinsverbot und Schuldenerlass als Elemente einer Sozialpolitik in der Tora”, 



4 TPR 2024

met het juridisch-morele principe dat schuld te allen koste afbetaald moet 
worden. En hoe sterker het beginsel pacta sunt servanda werd beklemtoond, 
zoals het geval was bij de vroegmoderne theologen-juristen, hoe scherper 
de spanning met de Bijbelse voorschriften rond vergeving van schulden tot 
uiting kwam. Daarom zochten de theologen-juristen naar een uitweg, of liever 
gezegd, een middenweg. En die vonden ze in de techniek van het “uitstel van 
betaling” (dilatio debiti). In plaats van uit te gaan van de idee dat de Bijbelse 
teksten voor de juridische praktijk zouden betekenen dat schuldeisers afstand 
moeten doen van hun vorderingen, schaarden ze zich zo achter een oplossing 
die minder radicaal was en bovendien verenigbaar met het principe pacta 
sunt servanda. Betalingsuitstel en niet kwijtschelding van schulden werd de 
bevoorrechte manier om in de praktijk om te gaan met slechte schuldenaars. 

III.	 ARGWAAN TEGENOVER KWIJTSCHELDING VAN 
SCHULDEN 11

Over de voorwaarden van het toekennen van betalingsuitstel werd aardig 
gediscussieerd, zoals verderop in deze bijdrage zal blijken. Eerst en vooral 
rijst echter de vraag waarom de rooms-katholieke theologen-juristen zo 
terughoudend waren ten opzichte van volledige of gedeeltelijke schulden
kwijtschelding (in het Latijn: remissio debiti). Welke argumenten haalden ze 
aan om de toepassing van dit Bijbelse principe, hoe moreel verheven ook, 
maximaal te vermijden in de dagdagelijkse omgang tussen schuldeisers en 
schuldenaars? Het antwoord ligt hoofdzakelijk in het juridische karakter van 
hun analyse van schuldenkwijtschelding. Zoals we bij een auteur als Lessius 
kunnen lezen, kwam kwijtschelding in de ogen van de theologen-juristen 
neer op een schenking. En, inderdaad, net zoals men een schuldvordering 
om niet kan overdragen aan een derde, zo kan men ze ook overdragen aan 
de schuldenaar zelf, aldus Lessius, met als gevolg dat de claim ophoudt te 
bestaan 12. Dit soort vrijgevigheid komt in het professionele leven echter niet 
vaak voor tussen schuldeisers en schuldenaars. Op de markt bestaat er niet 
zoiets als een “vermoeden van schenking” (donatio non praesumitur); een 
schenking vindt doorgaans enkel onder familie en vrienden plaats. In andere 
omstandigheden roept een schenking eerder argwaan dan bewondering op. 

Die argwaan vloeit voort uit het machtsmisbruik dat mogelijk aan de basis 
ligt van de schenking. Dit gebeurt met name wanneer de schuldenaar in feite 

M. Casper, N. Oberauer, F. Wittreck (eds.), Was vom Wucher übrigbleibt. Zinsverbote im 
historischen und interkulturellen Vergleich, Tübingen, Mohr, 2014, 1-14.
11 Voor een omstandigere analyse en bijkomende verwijzingen naar de bronteksten, zie 
W. Decock, “Law, Religion, and Debt Relief: Balancing above the ‘Abyss of Despair’ in Early 
Modern Canon Law and Theology”, American Journal of Legal History 2017, nr. 57, 125-141.
12 L. Lessius, De iustitia et iure (Antwerpen: 1621), 2,16,2,34, 189: “Ratio est, quia sicut credi-
tor potest ius suum, quod habet in debitorem, alteri donare, ita etiam ipsi debitori, quod est 
remittere, quia remissio est quaedam donatio”.



5TPR 2024

in een sterkere positie zit dan de schuldeiser. In de vroegmoderne tijd was 
dat schering en inslag bij leningen verstrekt door kooplui aan de publieke 
overheden. Gelet op de afwezigheid van een ontwikkeld belastingsysteem 
zoals we dat vandaag kennen, financierde de vorst niet alleen zijn militaire 
campagnes, maar ook ceremonies en grote evenementen met de verkoop van 
rentes of obligaties, waarop de economische elites vervolgens meer of minder 
vrijwillig intekenden. In dergelijke gevallen was het niet ondenkbaar dat de 
vorst de schuldeiser rechtstreeks of onrechtstreeks onder druk zou zetten 
om bij betalingsproblemen gedeeltelijke of volledige schuldenverlichting te 
verkrijgen. Een al te welwillende houding ten opzichte van schuldenkwijt
schelding zou aldus kunnen bijdragen tot het bevorderen van machtsmisbruik, 
iets waar de theologen-juristen systematisch tegen ten strijde trokken. Dit 
was bijvoorbeeld ook een van de redenen voor hun constitutionele opvatting 
over de oorsprong van de politieke macht, of nog van hun argwaan tegenover 
concentratie van marktmacht en monopolievorming 13. 

Een andere reden waarom de theologen-juristen niet al te gauw wilden toegeven 
aan slechte betalers die om kwijtschelding van schulden smeekten, was dat 
er volgens hen veel “valse” armen en “valse” betalingsonbekwamen rond-
liepen. Het onderscheid tussen valse en echte armen was in de vroegmoderne 
tijd courant. Het ging in feite terug op een onderscheid dat door de juristen 
van het ius commune was ontwikkeld 14. Domingo de Soto (c. 1494‑1560), 
dominicaan, professor theologie in Salamanca en auteur van een bekend 
werk over armoedebestrijding (Deliberatio in Causa Pauperum), liet aldus 
verstaan dat elke kwijtschelding gebaseerd op de bedrieglijke en valse indruk 
die de schuldenaar wekte dat hij behoeftig en meelijwekkend zou zijn, auto-
matisch tot nietigheid van de schenking moest leiden 15. Dat kwam name-
lijk neer op fraude. Andere theologen-juristen volgden die redenering, maar 
toonden zich toch iets milder ten opzichte van schuldenaars die het gewoon 
handig probeerden te spelen. Zo vond Lessius dat een schuldenaar die niet 
frauduleus handelde maar zijn schuldeiser wel probeerde te vleien of maar 
bleef aandringen bij hem, weliswaar op een moreel verwerpelijke manier te 
werk ging, maar niettemin kon uitgaan van het feit dat hij de kwijtschelding 
rechtmatig verkregen had. Hij voegde er wel aan toe dat de schuldeiser niet 
tot kwijtschelding mocht zijn overgegaan louter en alleen om van het gezaag 
af te zijn 16.

13 Zie bv. J.A. Fernández-Santamaría, Natural Law, Constitutionalism, Reason of State, and 
War: Counter-Reformation Spanish Political Thought (Berlin: Peter Lang 2005-2006), 2 dln. 
14 Zie bv. J. Robinson, “Poverty and Need in the 14th Century: Johannes Andreae, Bartolus 
of Saxoferrato, and Baldus de Ubaldis”, in V. Mäkinen et al. (eds.), Rights at the Margins: 
Historical, Legal and Philosophical Perspectives (Leiden/Boston: Brill 2020), 31-62 
15 D. de Soto, De iustitia et iure (Lyon: 1582), 4,7,4, f. 136r: “Si enim creditorem decipis aut 
persuades (…) maiori te multo egestate comprimi quam premeris, donatio non est libera”.
16 L. Lessius, De iustitia et iure, 2,16,2,35, 189: “Fraus esset, si fingeret se longe pauperiorem 
quam revera sit. Blanditiae autem et preces non obsunt, quia non reddunt condonationem 



6 TPR 2024

Nog een voorbeeld van het onderscheid tussen de morele en juridische beoor-
deling van het gedrag van een slechte betaler vinden we in de discussie over 
de procedure die de schuldenaar moest volgen om kwijtschelding te krijgen. 
Volgens sommigen moest de schuldenaar in ruime zin, dus bijvoorbeeld ook 
wie een geleend voorwerp moest teruggeven, zich eerst met het verschul-
digde object of de verschuldigde som bij de schuldeiser presenteren vooraleer 
om uitstel van betaling te vragen. Anderen vonden dat dan weer volstrekt 
onrealistisch en zeker niet opportuun, gelet op het feit dat schuldeisers minder 
snel geneigd zijn om afstand te doen van iets wat ze opnieuw voor zich zien. 
Om de woorden van Domingo de Soto te gebruiken, “van goud dat men met 
zijn ogen ziet, gaat een fascinatie uit die een mens van gedachten doet veran-
deren” 17. Men kon de schuldenaar dus noch moreel noch juridisch verplichten 
om zich bij de schuldeiser te presenteren en het verschuldigde bedrag of object 
eerst aan te bieden vooraleer het dan opnieuw terug te vragen. In de ogen 
van Lessius gebeurde het zelfs vaak dat een schuldeiser een gedeeltelijke of 
volledige kwijtschelding toekende, zelfs nadat hij had vastgesteld dat zijn 
schuldenaar te kwader trouw had gehandeld. Vanuit juridisch oogpunt bleef 
die kwijtschelding dan perfect geldig 18. 

Volgens Martín de Azpilcueta (1492-1586), een van de meest beroemde 
canonisten ooit, mocht de schuldenaar gerust strategisch te werk gaan, en 
bijvoorbeeld een derde inschakelen om zich bij de crediteur te gaan presenteren 
op de vervaldag. Deze derde hoefde de verschuldigde som of het verschul-
digde voorwerp niet mee te brengen bij zijn rendez-vous met de schuldeiser. 
Dat was moreel gezien misschien niet de meest nobele manier van werken, 
maar wel een strategisch interessante manier van handelen die ook vanuit 
juridisch oogpunt volstrekt in orde was. Overigens betwijfelde Azpilcueta 
of die werkwijze vanuit moreel oogpunt eigenlijk wel dubieus was. Niet 
alleen had niemand minder dan Thomas van Aquino deze strategie al aanbe-
volen ter bescherming van arme schuldenaars. Door het inschakelen van een 
derde zorgde de schuldenaar ervoor dat de schuldeiser minder morele risico’s 
liep. Want, inderdaad, door niet in te gaan op de vraag om kwijtschelding, 
riskeerde de schuldeiser vanuit moreel oogpunt om zich schuldig te maken 
aan de zonde die een gebrek aan vrijgevigheid is (illiberalitas). Thomas de 
Vio Cajetanus (1469-1534), een andere vroegmoderne theoloog-jurist, ging 
nog verder en sprak van een risico op zonde in hoofde van de schuldeiser 
omwille van onmenselijkheid (inhumanitas) 19. 

involuntariam, nisi forte praeter modum essent importunae, ita ut quis mallet sua pecunia 
privari, quam tanta importunitate sollicitari”.
17 D. de Soto, De iustitia et iure, 4,7,4, 136r: “Nam praeterquam quod raro accidat, ut debitor 
eam habeat, ut bene adnotavit Caietanus, praesens aurum et oculos fascinare solet et animas 
subinde mutare”.
18 Dig. 16,2,16,1: Aliud est enim diem obligationis non venisse, aliud humanitatis gratia 
tempus indulgeri solutionis”.
19 T. Cajetanus, Summula peccatorum (Antwerpen: 1575), s.v. restitutio, 485: “Sed hoc non 
obstat libertati remissionis, sed prodest ad tollendam tentationem inhumanitatis”.



7TPR 2024

IV.	 UITSTEL VAN BETALING ALS UIT- EN MIDDENWEG 20

Het argument betreffende de al dan niet “menselijke” omgang tussen schuld-
eiser en schuldenaar brengt ons, hoe verrassend het ook moge klinken, terug 
naar het Romeinse recht 21. In een beroemde Digestentekst (Dig. 16,2,16,1) 
kunnen we inderdaad lezen dat een schuldeiser wiens vordering perfect 
opeisbaar is, blijk geeft van “menselijkheid” (humanitas) wanneer hij desal
niettemin uitstel van betaling verleent aan zijn schuldenaar. Het fragment 
stamt uit de Quaestiones van de Romeinse jurist Papinianus (141-212), die 
zich wel vaker van niet strikt juridische argumenten bediende 22. Hij stelde 
dus voor om de tijd in het voordeel van de schuldenaar te laten werken. Op 
die manier legde Papinianus reeds de kiem van de standaardoplossing die de 
theologen-juristen in de vroegmoderne tijd als uitgangspunt zouden nemen 
voor een verantwoorde manier van omgaan met insolvente schuldenaars: het 
verlenen van uitstel van betaling (dilatio debiti). Veel vragen bleven daarbij 
echter onbeantwoord, en moesten verder uitgeklaard worden. Zo bleven de 
theologen-juristen, in opvolging van de middeleeuwse canonisten, in de eerste 
plaats uitgaan van het principe “belofte maakt schuld” (pacta sunt servanda). 
Ze moesten dus een fijner normatief kader ontwikkelen om te bepalen wanneer 
precies van dit basisprincipe afgeweken kon worden.

De vroegmoderne theologen-juristen beklemtoonden eerst en vooral dat 
betalingsuitstel een uitzonderingregime was ten opzichte van de principiële 
geldigheid van het beginsel pacta sunt servanda. Met name in gevallen van 
armoede (inopia) en grote of allergrootste nood (necessitas) kon de gunst-
maatregel aan behoeftige schuldenaars toegekend worden 23. De morele nood-
zaak om haalbare oplossingen te vinden voor kritieke situaties betekende 
voor de theologen-juristen hoegenaamd niet dat de persoonlijke vordering 
van de schuldeiser ophield te bestaan. Voortbouwend op het middeleeuwse 
canonieke recht (X 3,23,3, de befaamde canon “Odoardus”) beklemtoonden 
ze dat die extrinsieke omstandigheden de schuldvordering opschortten, maar 
zeker niet deden tenietgaan 24. Van zodra zijn economische situatie er op 

20 Voor een meer omstandige analyse en verwijzingen naar de bronteksten, zie W. Decock, 
American Journal of Legal History 2017, 125-141.
21 A.D. Manfredini, Rimetti a noi i nostri debiti. Forme della remissione del debito dall’antichità 
all’esperienza europea contemporanea (Bologna: Il Mulino 2013), 127-133.
22 J.G. Wolf, “Ausserjuristische Wertungen in der Argumentation Papinians”, Tijdschrift voor 
Rechtsgeschiedenis 2013, 633-643.
23 Er is sprake van grote nood (necessitas gravis) wanneer een persoon een dusdanig ellen-
dig bestaand leidt dat hij of zij een ernstig risico op een levensbedreigende ziekte loopt; van 
grootste nood (extrema necessitas) wanneer iemand zal sterven zonder onmiddellijke hulp. 
24 X 3,23,3 in Corpus iuris canonici (Leipzig: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt 1959), 
vol. 2, col. 532: “Mandamus ( …) ut, si [Odoardus] ad pinguiorem fortunam devenerit, debita 
praedicta persolvat”. Zie tevens de analyse in W. Forster, “Et est casus singularis: Odoardus 
(X 3.23.3) - ein mittelloser Kleriker und die Rechtsfolgen der Vermögensaufgabe”, in D. von 
Mayenburg, M. Schmoeckel, O. Condorelli, F. Roumy (eds.), Der Einfluss der Kanonistik auf 
die europäiische Rechtskultur, Bd. 5: Das Recht der Wirtschaft (Köln: Böhlau 2016), 173-186.



8 TPR 2024

vooruitging, moest de schuldenaar zijn betaling nakomen. Om de beroemd 
geworden woorden van Duns Scotus te parafraseren, omwille van de nood 
waarin de schuldenaar verkeert, blaast de vordering niet haar laatste adem 
uit, maar slaapt zij louter tijdelijk in 25. Een echo van deze idee vinden we 
bij Lessius, die benadrukte dat ook in tijden van grote nood een contractuele 
verbintenis niet ophoudt te bestaan. In de scholastieke traditie bleef men 
streng vasthouden aan dit principe. Zo lezen we in de negentiende eeuw bij 
Jean-Baptiste Bouvier, scholastiek theoloog en bisschop van Le Mans, dat 
een noodsituatie die optreedt na het ontstaan van de contractuele verbintenis 
de persoonlijke vordering uit dit contract niet doet tenietgaan 26.

De hamvraag waarmee de theologen-juristen worstelden, was echter in welke 
mate risico’s op schade ten gevolge van onmiddellijke betaling recht op 
betalingsuitstel kunnen geven. Deze problematiek gaf aanleiding tot flink wat 
casuïstiek en uiteenlopende meningen – zoals dat wel vaker het geval was 
onder scholastieke theologen, zeker in de vroegmoderne tijd 27. Verschillende 
soorten juridisch beschermde goederen konden in gevaar gebracht worden 
doordat de schuldeiser zijn vordering stipt wilde invorderen, daaronder niet 
alleen materiële maar ook spirituele. Dit laatste punt kan de moderne lezer 
verwonderen, maar in de christelijke samenleving van de zestiende en zeven-
tiende eeuw werd het risico op spirituele beschadiging van de schuldenaar of 
zijn familie ernstig genomen. Ze dachten dan aan het risico dat de schuldenaar 
zijn zonen op het dievenpad zou sturen, of zijn dochters prostitueren. Niet 
het minst ging het ook om het risico op wanhoop (desperatio) en een gebrek 
aan toekomstperspectief in hoofde van de schuldenaar zelf. Voor christelijke 
theologen-juristen zoals Lessius was dat een argument dat kon tellen – uitein-
delijk is hoop naast geloof en liefde een van de theologische deugden. Een 
hopeloze mens verkeert in een toestand van zware zonde, en dus moet dat te 
allen koste vermeden worden. “Iedereen staat onder een hogere verplichting 
om voor zijn zielenheil te zorgen en zich om zijn familie te bekommeren”, 
liet Lessius zich in niet mis te verstane bewoordingen ontvallen 28, “dan om 
schulden af te betalen”. 

25 Duns Scotus, In quartum librum Sententiarum dist. 15, q. 2, nr. 34, in Opera omnia (Vives 
1894), vol 18, 341: “notatur, quod illa actio non expirat per inopiam debitoris, sed sopitur”.
26 J.B. Bouvier, Institutiones theologicae (Parijs 1868), vol 6. Tractatus de iure, iniuria et 
restitutione, hfdst. 5, 153.
27 In tegenstelling tot een wijdverbreide misvatting volgden de scholastici namelijk niet blin-
delings autoriteiten, maar eerst en vooral goede argumenten, en die konden wel eens serieus 
verschillen; zie bv. A. Traninger, “Jousting Schoolmen: Managing Dissent in Scholastic 
Culture”, in G. Claessens et al. (eds.), True Warriors? Negotiating Dissent in the Intellectual 
Debate (c. 1100-1700) (Turnhout: Brepols 2023), 25-54.
28 L. Lessius, De iustitia et iure, 2,16,1,21, 188: “Ratio est, quia quisque magis tenetur saluti 
animae suae et suorum consulere quam debita solvere”.



9TPR 2024

V.	 GENADELOZE SCHULDEISERS EN RECHTSMISBRUIK

Naast het gevaar op spirituele schade die men de schuldenaar kon berok-
kenen bij genadeloze afdwinging van schuldvorderingen, kon het risico op 
allerlei andere vormen van zowel immateriële als materiële schade even-
eens een grond tot verlening van betalingsuitstel vormen. Of de schuld-
eiser zodoende ook juridisch en niet louter moreel verplicht kon worden 
om afstand te doen van onmiddellijke betaling op de vervaldag, was voer 
voor onenigheid. Iemand als Lessius, een traditionele voorvechter van de 
rechten van ondernemers en kredietverleners, zocht een soort tussenpositie. 
Indien de schuldenaar aan grote vermogensschade werd blootgesteld, vond 
Lessius dat de schuldeiser door de rechte rede (recta ratio) verplicht werd 
om betalingsuitstel te verlenen. Anderzijds weerhield hij zich ervan om 
schaamteloze schuldeisers van rabiaat onrechtmatig gedrag te beschul-
digen. Zij bezondigden zich volgens hem in elk geval aan schending van 
de billijkheid (aequitas) en de liefdadigheid (charitas), en dus aan immo-
reel gedrag. Maar over de onwettigheid van hun handelen was hij minder 
expliciet, en sprak louter vanuit het standpunt van het natuurrecht: “een soort 
natuurrechtelijke billijkheid” zou de schuldenaar het recht verlenen om de 
betaling uit te stellen 29. Of aan dat recht een sanctioneerbare verplichting 
in hoofde van de schuldeiser gekoppeld was om te wachten op de betaling, 
zei hij niet zo expliciet.

Het heeft er veel van weg dat Lessius een compromis zocht tussen meer 
radicale stellingen. Zo was er enerzijds een schuldenaarsvriendelijke positie 
te vinden bij de franciscaanse theoloog Duns Scotus en een meer schuld-
eiservriendelijke opvatting bij de dominicaanse theologen Thomas de Vio 
Cajetanus en Domingo de Soto. Geheel in de lijn van zijn voluntaristische 
ethiek beweerde Duns Scotus dat de schuldeiser die ziet dat zijn schulde-
naar zware vermogensverliezen zal leiden, betalingsuitstel “moet willen” 
(debet velle) verlenen. Anders is zijn wil zondig en niet goed afgestemd 
op het ultieme morele en goddelijke goed. In de zestiende eeuw wezen 
Cajetanus en Soto die al te morele benadering van het schuldenvraagstuk 
af. In hun ogen was de schuldeiser juridisch niet verplicht om af te zien 
van een stipte nakoming van zijn vorderingsrechten. Een schuldeiser, zo 
redeneerde Soto, kan nooit verplicht worden – tenzij in gevallen van gravis 
necessitas die niet te wijten zijn aan de schuldenaar – om zijn wettelijk 
beschermd recht op invordering van de schulden hier en nu op te geven om 
te voorkomen dat de slechte betaler schade zou lijden 30. Eerder had zijn 
ordegenoot Cajetanus gesteld dat niemand kan geacht worden aan een ander 

29 L. Lessius, De iustitia et iure, 2,16,1,22, 188: “Quando is est rerum mearum status, ut non 
possim debitum praestare statim sine magna aliarum rerum mearum iactura, licitum est mihi 
ex quadam aequitate iuris naturalis differre”.
30 D. de Soto, De iustitia et iure, 4,7,4, 135v: “Grave debitoris detrimentum non iure stringit 
creditorem solutionem expectare”.



10 TPR 2024

schade te berokken als hij eenvoudigweg zijn recht uitoefent – Cajetanus 
steunde daarbij op invloedrijke rechtsregels uit het laatste boek van de 
Digesten van Justinianus 31. 

Lessius was daar, zoals gezien, minder radicaal in. Hoewel gevoelig voor de 
scheiding tussen recht en moraal, liet hij de deur op een kier om een morele 
correctie op een al te eenzijdige juridische benadering mogelijk te maken. Zijn 
opinie dat de schuldeiser ten opzichte van een schadelijdende schuldenaar 
door een soort “natuurrechtelijke billijkheid” gehouden was tot betalings
uitstel, komt wellicht dicht in de buurt van wat wij vandaag een toepassing van 
de leer van het rechtsmisbruik zouden noemen. Hoewel hij het eens zou zijn 
geweest met Cajetanus en Soto dat een schuldeiser een wettelijk beschermd 
recht heeft om zijn eigen recht niet af te staan ten gunste van een noodlijdende 
schuldenaar, waarschuwde Lessius toch tegen “misbruik van recht”. Daarbij 
deed hij een beroep op meer algemene morele categorieën zoals de goede 
rede, billijkheid en naastenliefde – een beetje in de trant van de Romeinse 
jurist Papinianus. Bovendien kende Lessius het recht op uitstel van terug-
betaling niet zonder voorbehoud toe. Als er bijvoorbeeld gevaar bestond dat 
uitstel niet zou leiden tot terugbetaling in de toekomst, dan hoefde er geen 
uitstel te worden verleend aan de schuldenaar, ongeacht de schade die deze 
laatste zou oplopen. De belangen van de schuldeiser konden dus niet zomaar 
worden genegeerd.

VI.	 SCHAAMTELOZE SCHULDENAARS EN HET RAD 
VAN FORTUIN

Een bijkomende vraag die rees, betrof de pertinentie of niet van de schuld 
(culpa) die de schuldenaar zelf trof in het tot stand brengen van zijn hachelijke 
situatie. Die vraag stelden de theologen-juristen zich met name in het concrete 
geval van schuldenaars die in feite tot de hogere of begoede klassen behoorden, 
zoals insolvente edellieden. Voor die bijzondere categorie van mensen gold 
in het Ancien Régime over het algemeen dat ze door de theologen-juristen 
iets milder behandeld werden, want het risico op statusverlies en oneer werd 
als een bijzonder zware vorm van schade gepercipieerd. Zo drong Pedro de 
Navarra (gest. 1592), een augustijner monnik, er in de voluntaristisch taal 
typisch voor een Duns Scotus op aan dat een schuldeiser “niet moest willen” 
(non velle debet) dat een edelman plotseling zou moeten gaan bedelen of de 
kost gaan verdienen door met zijn handen te werken 32. Indien ze echter door 
hun eigen schuld (culpa) in een lastig parket verzeild waren geraakt, konden 

31 Dig. 50,17,55 (Nullus videtur dolo facere qui suo iure utitur) en Dig. 50,17,151 (Nemo 
damnum facit, nisi qui id fecit, quod facere ius non habet).
32 P. de Navarra, De ablatorum restitutione (Lyon: 1593), 2,4,4,45, 445: “Non enim velle 
debet nobilem aut bonae aestimationis hominem turpiter et subito mendicare aut manibus 
victum laborando quaerere”.



11TPR 2024

zelfs edellieden op minder begrip rekenen. Zo verweet Lessius edellieden 
die hun fortuin door gokken en wedden hadden verspild dat ze het aan zich-
zelf te wijten hadden dat ze niet meer in staat waren om hun schulden af te 
lossen zonder daarbij hun sociale positie te verliezen 33. 

Juan de Medina (1490-1546), theoloog aan de universiteit van Alcalá de 
Henares, was zo mogelijk nog strenger 34: “ongeacht de permanente toestand 
van behoeftigheid waarin de edelman zal belanden wanneer hij tot strikte 
nakoming gehouden is, moet hij aan zijn crediteur het verschuldigde terug-
geven”. Hoewel hij toegaf dat zijn visie hard en onmenselijk zou kunnen 
klinken, was hij ervan overtuigd dat een edelman volgens het geweten strikt 
genomen niet veilig kon zijn als hij de terugbetaling van zijn schulden vermeed 
uit angst te worden veroordeeld tot de bedelstaf4.7 Bij wijze van troost voegde 
hij eraan toe dat de schuldenaar grote verdienste verwerft in de ogen van God 
wanneer hij geduldig de status van bedelaar verdraagt. Medina ging zelfs 
nog verder, in de zin dat hij ervan uitging dat zelfs in het geval van brute 
pech of ongeluk, de schuldenaar, inclusief de insolvente edelman, maar de 
zure gevolgen moest ondergaan van zijn eerder aangegane verbintenissen. 
Precies omdat het rad van fortuin onophoudelijk draait, moet men de schuld-
eisers toestaan om hun rechten genadeloos op te eisen, want wie vandaag 
rijk is, kan morgen door een ongeluk in armoede belanden 35. De schuldeiser 
moet zichzelf daartegen beschermen, met name door stipte betaling van zijn 
schuldvorderingen af te dwingen.

De gedachte dat de fortuin grillig is, spoorde ook Luis de Molina (1535-1600), 
jezuïet en professor moraaltheologie in Evora, aan om, ongeacht de bittere 
gevolgen, schuldenaars die zelfs door pech en niet door hun eigen morele 
fout in nesten geraakten, tot onmiddellijke afbetaling van hun schulden op te 
roepen. Enkel door het positieve recht ingevoerde privileges voor edellieden 
konden daar mogelijk voor de wereldlijke rechtbank anders over beslissen, 
maar volgens het natuurrecht was de fortuin voor iedereen gelijk. Tegenslagen 
horen bij het leven. Al naargelang de grillen van de fortuin kunnen mensen 
enorme rijkdom verwerven en door puur geluk tot de top van de sociale 
piramide doordringen; maar tegelijkertijd kunnen diezelfde mensen pardoes 
door het lot getroffen worden en helemaal naar beneden tuimelen. “Op basis 
van de natuur der dingen en rekening houdend met de menselijke conditie”, 

33 L. Lessius, De iustitia et iure 2,16,1,28, 188-189: “Tibi enim imputare debes, quod iam sine 
status amissione non possis satisfacere”.
34 J. de Medina, De penitentia, restitutione et contractibus, 5, 57: “Non obstante egestate, in 
qua nobilis, facta integra restitutione, permaneret, tenea-tur omnia, quae debet, suo domino 
reddere”.
35 J. de Medina, De penitentia, restitutione et contractibus, 5, 57: “Fortuna enim varia est, et 
quod hodie exaltat, cras deprimit et humiliat ( …). Igitur in casu praesenti creditor, etsi ad 
praesens dives sit, potest idem quod Salomon sibiipsi timere”.



12 TPR 2024

redeneerde Molina 36, “komt een hogere status niet meer toe aan de ene mens 
dan aan de andere”. Zelfs aan een schuldenaar van nobele signatuur met pech 
hoefde de schuldeiser dus strikt natuurrechtelijk gezien geen betalingsuitstel 
te verlenen. 

VII.	 NAAR EEN JURIDISCHE MAAR “MENSELIJKE” 
KIJK OP SCHULD

In tegenstelling tot wat vaak sterk gemediatiseerde initiatieven rond christenen 
en schuldenkwijtschelding (bv. voor ontwikkelingslanden) zouden kunnen 
doen vermoeden, zijn het dus christelijke theologen-juristen uit de vroeg
moderne tijd die wellicht meer dan wie ook de juridische en evangelisch-
ethische benaderingen van schuld uit elkaar gehaald hebben. Zoals we zagen, 
vonden beroemde dominicanen zoals Cajetanus en Soto dat de schuldeiser het 
recht had om bikkelhard zijn eigen rechten af te dwingen, omdat wie zijn eigen 
rechten opeist, volgens beroemde adagia uit het Romeinse recht, een ander 
geen kwaad berokkent. Ook de analyses van theologen-juristen als Medina 
en Molina gaven de schuldeiser een vrijgeleide om keihard op te treden tegen 
schaamteloze en zelfs hulpeloze, door pech getroffen schuldenaars. Tegenover 
kwijtschelding van schulden heerste algemene argwaan. Anderzijds gingen die 
theologen-juristen niet zover om, zoals dat in het huidige juridisch-economi-
sche discours meer dan eens gebeurt, elke vorm van morele beoordeling uit de 
analyse te bannen. De moraal mag het recht niet overwoekeren, en omgekeerd. 
In het bijzonder onder invloed van de voluntaristische filosofie van Duns 
Scotus bleef de idee bestaan dat te veel recht tot rechtsmisbruik kan leiden. 
Dat inzicht was sterk aanwezig bij Lessius. Hij wilde dat de christelijke moraal 
in schuldvragen weliswaar op afstand werd gehouden, maar toch voldoende 
aanwezig bleef om, als puntje bij paaltje kwam, de schuldeiser uit te nodigen 
om zijn rechten uit menselijkheid alsook een soort “natuurrechtelijke billijk-
heid” niet op de meest rigoureuze wijze af te dwingen, maar betalingsuitstel 
te verlenen. Op die manier kwam hij heel dicht bij de beroemde opvatting van 
de Romeinse jurist Papinianus, opgenomen in Justinianus’ Digesten, dat de 
schuldeiser die zijn schuldenaar uitstel van betaling verleent, blijk geeft van 
“humanitas” – een deugd die de gevierde in deze feestbundel niet vreemd is.

36 J. de Molina, De iustitia et iure 2,754, 1670: “Sicut homines divitias acquirendo per fortunam 
ab inferiori statu conscendunt ad superiorem, sic reflante fortuna pati debent descensum ad 
inferiorem statum; quandoquidem ex natura rei, spectataque conditione humana, non magis 
uni quam alii sit debitus superior status”.


