Dictionnaire
Roland Barthes

Sous la direction de Claude Coste

HONORE CHAMPION
PARIS

© 2024. Editions Champion, Paris.
Reproduction et traduction, méme partielles, interdites.




152 DICTIONNAIRE ROLAND BARTHES

Voir: Fichier, Lévi-Strauss, Systéeme de la mode, Thése.

BIBLIOGRAPHIE

Charles Coustille, Antitheses, Mallarmé, Péguy, Paulhan, Céline, Barthes, Paris,
Gallimard, 2018 ; Jacqueline Guittard, « Hygiéne du roman. Le Degré zéro de
’écriture sous influence », Romanesque, n° 36, 2014.

CODE

Le code ou plutdt les codes rassemblent ce qu’il faut savoir pour
comprendre ce qui est dit, écrit, ou signifié par tout autre forme d’expres-
sion. Le code renvoie a un ensemble de régles, généralement implicites, et
a leur chiffrement (il s’agit de décoder les messages). Un état de culture est
constitué par les codes convoqués dans un texte.

La notion de code, initialement élaborée aux Etats-Unis en théorie de la
communication, a été utilisée en linguistique générale pour rendre compte
du caractére conventionnel, systématique et programmatique des langues,
caractére que les langues partagent avec d’autres moyens de communication.
Roman Jakobson 1’articule a la notion de message (laquelle vise 1’énoncé
particulier réalis¢). C’est cet emploi que reprennent, en France, André
Martinet (Eléments de linguistique générale, 1960) et Luis Prieto (Messages
et Signaux, 1964) en donnant des exemples de code autres que les langues,
et que rapporte aussi Barthes dans Eléments de sémiologie (1965).

Avec Systeme de la Mode (1967), la notion de code est appliquée a
I’analyse du vétement et sert a distinguer un « code réel» (celui de I’image
ou du vétement lui-méme) vis-a-vis d’un «code écrit» (la maniére dont le
premier code est décrit dans les magazines de mode). Ce faisant, la notion de
code excede déja son usage en linguistique puisque la convention n’est plus
nécessairement sous-jacente a 1’énoncé écrit mais, pour ce qui est du code
vestimentaire réel, devient latente et demande du méme coup a étre constituée
au sein de cet énoncé. C’est pour cette raison que Barthes propose de renverser
la theése saussurienne selon laquelle la linguistique fait partie d’une science
plus large des systémes de signes (la sémiologie) : comme c’est a travers le
langage humain que tous les autres systémes sémiologiques se font connaitre,
la sémiologie fait partie de la linguistique (voir 11, 899).

Le code ne ressortit pas alors seulement a un savoir mais dépend d’une
interprétation. C’est a ce titre que le code va se retrouver au ceeur de 1’ap-
pareil méthodologique que Barthes met en place dans S/Z (1970) pour

© 2024. Editions Champion, Paris.
Reproduction et traduction, méme partielles, interdites.



C 153

I’interprétation d’une nouvelle de Balzac. Cinq codes généraux vont permettre
d’organiser, en les rassemblant, «tous les signifiés du texte » (SZ, III, 133):
code des actions, code herméneutique, codes culturels, champ thématique
des connotations et champ des symboles. Chacun de ces codes est reli€¢ a un
régime de savoir, une manicre de faire signifier le monde, respectivement :
I’Empirie, la Vérité, la Science, la Personne et le Symbole (voir SZ, III,
336). Barthes va produire sur ce modele d’autres analyses textuelles, plus
bréves (consacrées a des passages bibliques, a une nouvelle d’E.A. Poe),
en renforgant chaque fois la pression singuliére qu’exerce le texte sur les
codes qui le traversent, cherchant a dire comment le texte « se défait, explose,
dissémine : selon quelles avenues codées il s ’en va. » («La lutte avec 1’ange »,
IV, 158) La notion de code en est assouplie d’autant. Dans une conclusion
méthodologique, Barthes rend compte de 1’inflexion que celle-ci a prise dans
ses travaux : « Le mot code ne doit pas étre entendu, ici, au sens rigoureux,
scientifique, du terme. Les codes sont simplement des champs associatifs,
une organisation supra-textuelle de notations qui imposent une certaine idée
de structure ; I’instance du code, pour nous, est essentiellement culturelle:
les codes sont certains types de déja-vu, de déja-lu, de déja-fait : le code est
la forme de ce déja constitutif de 1’écriture du monde. » (« Analyse textuelle
d’un conte d’Edgar Poe», IV, 437)

Il semble que cette mise au point, signée de 1973, permette en outre a
Barthes de se débarrasser du terme, qu’on n’apergoit plus guere dans ses écrits
ultérieurs. La notion de code ne joue non plus aucun role dans Mythologies
(1957), que cette entreprise de déchiffrement généralisé d’un état de la culture
frangaise aurait aisément accueilli pourtant. Elle coincide ainsi, dans I’ceuvre
de Barthes, avec la période structuraliste et celle d’élaboration d’une théorie
de I’écriture, fortement marquée par la remise en cause des postulats struc-
turalistes. Il en résulte qu’au cours de son usage des connotations négatives
vont s’attacher de plus en plus fréquemment a la notion. En témoignent ces
exemples frappants: en 1968, a la violence de 1’écriture «ne manque méme
pasun code; [...] la violence implique un langage de la violence, c’est-a-dire
des signes (opérations ou pulsions) répétés, combinés en figures (actions
ou complexes), en un mot un systéme» («L’écriture de 1’événement», 111,
50), mais, trois ans plus tard, la reprise de cette idée (a propos de 1’écriture
d’Artaud) dévalorise complétement le code: «rien n’est plus fragile que la
violence: le code la guette » (« Artaud : écriture/figure », 111, 877) ; dans S/Z,
déja: «c’est par ses codes que [le texte balzacien] pourrit, se démode, s’exclut
de I’écriture (qui est un travail toujours contemporain)» (SZ, 111, 200) ; ou,
dans L’Empire des signes (1970), «le blanc qui efface en nous le régne des
Codes» (ES, III, 408). Cette dévalorisation contient une critique implicite
de la notion de code, comme elle s’est trouvée utilisée en linguistique et en
sémiologie, et comme dans I’ceuvre méme de Barthes. D’abord, le code laisse

© 2024. Editions Champion, Paris.
Reproduction et traduction, méme partielles, interdites.



154 DICTIONNAIRE ROLAND BARTHES

supposer une organisation trop définie et trop statique, alors que 1’analyse
textuelle se propose a repérer et a classer le sens d’un texte « sans rigueur»
(IV, 414). Ensuite, le code laisse confondu le caractére conventionnel des
pratiques du sens avec leur caractére contraignant, comme, par exemple, dans
I’expression code de bonne conduite. 1l donne a comprendre une « hiérarchie
a la fois sociale et structurale » (II1, 57). La théorie de 1’écriture, se réclamant
du matérialisme, ne pouvait pas rendre compte d’un systéme sémiologique,
nécessairement conventionnel, sans en dénoncer les effets idéologiques. Enfin,
les codes sont sans saveur, ni plus d’intelligence (de Bouvard et Pécuchet,
Barthes dit que ce sont «des copieurs de code (ils sont, si I’on veut: bétes) »
(SZ, 111, 200). Comme la sémiologie — celle de Barthes, en tout cas — a un
rapport vital au plaisir, la notion de code risque de mener la recherche sur
une mauvaise voie.

Sémir BADIR

Voir : Connotation/Dénotation, Ecriture, Empire des signes (L’), Régle/Loi, Sarrasine
de Balzac, S/Z.

BIBLIOGRAPHIE

André Martinet, Eléments de linguistique générale, Paris, Armand Colin, 1960 ; Luis
Prieto, Messages et Signaux, Paris, Presses Universitaires de France, 1964.

COLLEGE DE FRANCE

Au milieu des années 70, Barthes n’est plus seulement un penseur reconnu
ou a la mode, il est un intellectuel consacré. Barthes a trouvé sa place dans
les milieux scientifique et littéraire ; il est constamment cité, traduit dans
plusieurs langues. Sa réputation comme professeur (directeur d’études a
’Ecole pratique des hautes études et professeur invité a Rabat, Genéve,
Strasbourg, New York...) est bien établie. Selon le mot de Gérard Petitjean
en 1975, Barthes est désormais, avec Foucault et Lacan, I’un des «grands
prétres de I'université frangaise» (Gérard Petitjean, « Les Grands Prétres de
I’université frangaise», Le Nouvel Observateur, 7 avril 1975) — et ce malgré
les circonstances qui avaient rendu malaisée sa carricre universitaire. En 1975,
Barthes, présenté au Collége de France par Michel Foucault, fait campagne au
cours des années 1974 et 1975, avec le soutien surtout des historiens Georges

© 2024. Editions Champion, Paris.
Reproduction et traduction, méme partielles, interdites.



