| I SAGGI DI

52

IL SENSO IMPERVIO
VETTE E ABISSI DELL'INTERPRETAZIONE ESTREMA

d,

MASSIMO LEONE







I SAGGI DI LEXIA

52



Direttori

Ugo VoLLI

Universita degli Studi di Torino

Guido FERRARO
Universita degli Studi di Torino

Massimo LEONE
Universita degli Studi di Torino



I SAGGI DI LEXIA

Aprire una collana di libri specializzata in una disciplina che si vuole sci-
entifica, soprattutto se essa appartiene a quella zona intermedia della
nostra enciclopedia dei saperi — non radicata in teoremi o esperimenti,
ma neppure costruita per opinioni soggettive — che sono le scienze
umane, € un gesto ambizioso. Vi potrebbe corrispondere il debito di
una definizione della disciplina, del suo oggetto, dei suoi metodi. Cio
in particolar modo per una disciplina come la nostra: essa infatti, fin dal
suo nome (semiotica o semiologia) ¢ stata intesa in modi assai diversi
se non contrapposti nel secolo della sua esistenza moderna: piu vicina
alla linguistica o alla filosofia, alla critica culturale o alle diverse scienze
sociali (sociologia, antropologia, psicologia). C’¢ chi, come Greimas sulla
traccia di Hjelmslev, ha preteso di definirne in maniera rigorosa e perfino
assiomatica (interdefinita) principi e concetti, seguendo requisiti riser-
vati normalmente solo alle discipline logico-matematiche; chi, come in
fondo lo stesso Saussure, ne ha intuito la vocazione alla ricerca empirica
sulle leggi di funzionamento dei diversi fenomeni di comunicazione e
significazione nella vita sociale; chi, come I'ultimo Eco sulla traccia di
Peirce, I’ha pensata piuttosto come una ricerca filosofica sul senso e le
sue condizioni di possibilita; altri, da Barthes in poi, ne hanno valutato la
possibilita di smascheramento dell’ideologia e delle strutture di potere. ..
Noi rifiutiamo un passo cosi ambizioso. Ci riferiremo piuttosto a un
concetto espresso da Umberto Eco all’inizio del suo lavoro di ricerca: il
“campo semiotico”, cioeé quel vastissimo ambito culturale, insieme di testi
e discorsi, di attivita interpretative e di pratiche codificate, di linguaggi e di
generi, di fenomeni comunicativi e di effetti di senso, di tecniche espres-
sive e inventari di contenuti, di messaggi, riscritture e deformazioni che
insieme costituiscono il mondo sensato (e dunque sempre sociale anche
quando ¢ naturale) in cui viviamo, o per dirla nei termini di Lotman, la
nostra semiosfera. La semiotica costituisce il tentativo paradossale (per-
ché autoriferito) e sempre parziale, di ritrovare I'ordine (o gli ordini) che
rendono leggibile, sensato, facile, quasi “naturale” per chi ci vive dentro,
questo coacervo di azioni e oggetti. Di fatto, quando conversiamo, leg-
giamo un libro, agiamo politicamente, ci divertiamo a uno spettacolo, noi
siamo perfettamente in grado non solo di decodificare quel che accade,
ma anche di connetterlo a valori, significati, gusti, altre forme espressive.
Insomma siamo competenti e siamo anche capaci di confrontare la nostra
competenza con quella altrui, interagendo in modo opportuno. E questa
competenza condivisa o confrontabile I'oggetto della semiotica.



I suoi metodi sono di fatto diversi, certamente non riducibili oggi a
una sterile assiomatica, ma in parte anche sviluppati grazie ai tentativi di
formalizzazione dell'Ecole de Paris. Essi funzionano un po’ secondo la
metafora wittgensteiniana della cassetta degli attrezzi: ¢ bene che ci siano
cacciavite, martello, forbici ecc.: sta alla competenza pragmatica del ricerca-
tore selezionare caso per caso lo strumento opportuno per 'operazione da
compiere.

Questa collana presentera soprattutto ricerche empiriche, analisi di casi,
lascera volentieri spazio al nuovo, sia nelle persone degli autori che degli
argomenti di studio. Questo ¢ sempre una condizione dello sviluppo scien-
tifico, che ha come prerequisito il cambiamento e il rinnovamento. Lo ¢ a
maggior ragione per una collana legata al mondo universitario, irrigidito da
troppo tempo nel nostro Paese da un blocco sostanziale che non da luogo
ai giovani di emergere e di prendere il posto che meritano.

Ugo Volli

14

Il presente volume ¢ stato realizzato nell'ambito dell'attivita di ricerca presso il Centro per
le Scienze Religiose della Fondazione Bruno Kessler, che ne ha finanziato la stampa con
il contributo della Provincia autonoma di Trento.



IL SENSO IMPERVIO

VETTE E ABISSI
DELLINTERPRETAZIONE ESTREMA

A cura di

MASSIMO LEONE

Contributi di

ALBERTO FABIO AMBROSIO, MARGHERITA ANSELMI,
FELICE CIMATTI, SIMONA CHIODO, MONICA CONSOLANDI,
MARTINA CORGNATI, PAOLO COSTA, CRISTINA DEMARIA,

MARIA GIULIA DONDERO, VALERIA FABRETTI,

MIRIAM FERRARO, MARCELLO FRIXIONE, LUCIA GALVAGNI,
MASSIMO GIULIANI, GERHARD GLUHER, MASSIMO LEONE,
COSTANTINO MARMO, ANGELA MENGONI,
VALENTINA PISANTY, PIERO POLIDORO, BORIS RAHME,
ALBERTO ROMELE, LUCIO SPAZIANTE, STEFANO TRAINI,
|LARIA VALENZI, UGO VOLLI, MAURIZIO ZANOLLA ALiAS MANOLO

@

aracne



aracne
©

ISBN
979—12—218—0972—5

PRIMA EDIZIONE
ROMA 6 NOVEMBRE 2023



INDICE

11 Prefazione
Il senso impervio
Massimo Leone

15 Quando il senso che incontriamo “per via” ¢ davvero impervio:
Un percorso filosofico-semiotico

Ugo Volli

37  La banalizzazione dell’estremo
Valentina Pisanty

st Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare ¢ una donna. Il caso
di Ingrid Olderock, La mujer de los perros
Cristina Demaria

75 Llinterpretazione estrema in musica: la cover tra reinterpretazione
e lettura critica
Lucio Spaziante

91  Interpretare il pardes: Potenzialita e pericoli dell’ermeneutica
ebraica
Massimo Giuliani

101 Ragionare oltre I'estremo: Frammenti di una discussione medieva-
le e post-medievale
Costantino Marmo



8  Indice

117

141

77

191

209

223

241

261

275

293

L’impossibile chimera
Martina Corgnati

La luce come promessa di trascendenza: indagini pittoriche
e fotografiche
Maria Giulia Dondero

Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices

Gerbard Gliiher

La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema

Angela Mengoni

“Cirisi della presenza” e sacro
Felice Cimatti

Agli estremi della lingua della poesia
Marcello Frixione

Il Paradiso di Dante e 'esperienza estrema della visione di Dio
Stefano Traini

Dal bordo alla soglia: Un’interpretazione semiotica
degli sport estremi

Piero Polidoro

Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro
dei cardini della cultura occidentale

Simona Chiodo

Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare
I'invisibile

Alberto Romele

Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni

Boris Rihme



315

337

351

359

371

389

409

423

Indice 9

Se linterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversita e mi-
noranze religiose nella topologia delle categorie sociali e giuridiche
Valeria Fabretti, llaria Valenzi

L’estremo dell’ habitus
Alberto Fabio Ambrosio

I significati dell'implicito nella comunicazione di cura: il caso
della salute mentale
Monica Consolandi

Equilibri in bilico. Significati estremi di salute: Il fenomeno della
somatizzazione
Miriam Ferraro

Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia
Lucia Galvagni

Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell’atto interpretativo
musicale

Margherita Anselmi

Perché ¢ 132 Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con
Sebastiano Beozzo, Antonio G. Bortoluzzi e Maurizio Zanolla
(alias Manolo)

Paolo Costa

Note biografiche degli autori



Classificazione Decimale Dewey:
121.68 (23.) NATURA DELL'INTERROGAZIONE. SIGNIFICATO, INTERPRETAZIONE, ERMENEUTICA
401 (23.) LINGUAGGIO. FILOSOFIA E TEORIA



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/97912218097251
pag. 11-13 (novembre 2023)

PREFAZIONE
L SENSO IMPERVIO

Massimo Leone

L’estremo ¢ una coordinata del senso e del linguaggio che tocca da
sempre il religioso ma che s’insinua in molte altre dimensioni, a volte
avviluppandosi anche al quotidiano. Etimologicamente indica un’e-
sterioritd condotta alle sue massime conseguenze, e dunque scoperta,
esplorata, 0 semplicemente sognata, agognata, immaginata. Lestremo
¢ il punto nel fuori assoluto cui si guarda con timore, o con ardore,
ma comungque di rado con indifferenza. E cio che ci colloca fuori dal
compasso del senso e dell’azione comuni, e che sfida 'interpretazione.
Cosa diventa un pensiero, se portato alle estreme conseguenze? E cosa
una dottrina, se spinta fino ai suoi termini piu rarefatti, fino alle con-
traddizioni del paradosso? L’estremo attrae, 'estremo affascina, proprio
perché promette un riequilibrio totale, un punto di vista radicalmente
differente sul mondo, sull’'umanitd, sulle cose. Spingersi verso I'estremo
richiede energia, perd questa puo essere di volta in volta costruttiva o
distruttiva, bruciare le steppe di senso che separano dalle vette, dai poli,
dalle cime dell'interpretazione o dell’atto, oppure consistere in archi-
tetture della pazienza, che pian piano spingono Iesistenza verso terreni
ignoti, pitt puri. L'estremo affascina il corpo cosi come le culture, e
anzi attraverso il primo spesso le seconde esercitano il proprio gusto
dell’esterno assoluto, associandolo alla normalita del presente attraverso
cammini scoscesi ma segnati dagli sforzi, dalle tappe, dalle mappe di chi
li ha gia almeno in parte percorsi.

II



12 Prefazione

Durante quattro giorni di pensiero interdisciplinare all’estremo, re-
latori e relatrici di diverso convincimento metodologico si sono incon-
trati a Trento (30 novembre - 3 dicembre 2023), presso il Centro per le
Scienze Religiose della Fondazione Bruno Kessler, per capire cosa suc-
cede al gesto, all’atto, al pensiero, all’interpretazione quando I'atmo-
sfera si fa pill rarefatta e si assottiglia la corda di sicurezza che la lega
alla tradizione; cosa accade all'interpretazione, al senso, ai segni quando
vengono spinti dal mito di una comprensione ultima, di un’azione de-
finitiva, di una conquista sovrumana.

Si ¢ parlato di esegesi dei testi sacri, e di quale parola essi rilascino
quando condotti verso le vette della mistica, ma anche in fondo agli
abissi del fondamentalismo; di modernit, che sembra reggersi su una
normalizzazione del senso nell’opinione pubblica ma che simultanea-
mente ne ricava alienazione, e vi reagisce anche attraverso pensieri anti-
moderni di un rifiuto dei compromessi, attraverso slanci di irreconcilia-
bilita. Si ¢ parlato di verita e credenze, e di come si torca e si distorca la
loro logica se spinta verso plaghe estreme, ove il convincimento diven-
ta fede e la fede si volge in fede cieca, che a volte perde ma che altre vol-
te salva, e consente la resilienza di fronte alla tragedia; di momenti ulti-
mi nella vita etica, ove 'umano si confronta alla malattia senza rimedio,
alla sofferenza senza appello, al pensiero ormai ineliminabile della fron-
tiera ultima, del liminare di vita e morte. Si ¢ parlato dei conflitti che si
creano attorno ai punti estremi della topologia religiosa, agli effetti so-
ciali che provocano, e a come sia complesso e a volte intrattabile ricon-
durli a una gestibilita del sociale e del politico. Si ¢ parlato di nuovi ra-
dicalismi, ma anche di novelle alleanze, di pratiche intersezionali della
rivendicazione e del militantismo, spesso sorrette dal senso religioso che
promana dai testi interpretati. Si ¢ parlato di come la parola estrema si
pieghi ai mezzi che la esprimono e al contempo li forgi, gettando il sen-
so delle cose ultime e delle azioni estreme nei nuovi luoghi della tecni-
ca e della tecnologia, immaginando mondi, popolandoli con i sogni di
una nuova intelligenza macchinica, di corpi transumani che non si cor-
rompono, di utopie della vita e distopie della sopraffazione.

Parlare dell’estremo, dei pensieri che suscita, delle emozioni che pro-
voca, delle azioni cui conduce, ¢ una sfida per le metodologie della co-
noscenza, soprattutto per gli studi religiosi, che da sempre camminano



Prefazione 13

sul filo di un sapere a tratti impraticabile. Attorniati da vette, circonda-
ti dai passi e dalle parole di chi le ha sfidate, ma anche dalla memoria di
antichi conflitti che in Trento trovarono un tentativo di conciliazione,
studiosi e studiose, insieme con interpreti diversi dell’estremo, dall’al-
pinismo al virtuosismo musicale, si sono interrogati/e su come cambi
il senso quando si spinge verso le vette, i poli, le frontiere estremi, e su
come le societa e le culture abbiano immaginato I'esperienza e la scrit-
tura del senso impervio.

Gli interventi presentati durante il convegno sono stati interamen-
te rimaneggiati per questa pubblicazione e sottoposti a valutazione re-
dazionale. Si ringraziano innanzitutto la Fondazione Bruno Kessler, il
Centro per le Scienze Religiose, e il suo personale, per 'appoggio dato
a questa iniziativa. Si ringraziano, in particolare, la Dott.sa Elisabetta
Lopane e la Dott.sa Isabella Mase. Si ringrazia inoltre il Professore
Remo Gramigna per il contributo dato all’edizione dei testi.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/97912218097252
pp. 15-35 (novembre 2023)

__QUANDO IL SENSO CHE INCONTRIAMO “PER VIA™
E DAVVERO IMPERVIO: UN PERCORSO FILOSOFICO-SEMIOTICO

Ugo Volli

Abstract. This Semiotics, as an academic discipline, posits that human
beings engage in the processing, transformation, and creation of mean-
ing. It concerns itself with understanding the underlying principles
governing these cognitive operations. However, semiotics itself falls
short in providing a definitive definition of what constitutes meaning.
In light of a phenomenological perspective, we constantly encounter
meaning in our daily experiences. We perceive objects and phenome-
na as meaningful entities rather than mere perceptual stimuli, collec-
tions of pixels, or spots of color. With the exception of moments of
profound physical or mental despair, we recognize that we inhabit a
world imbued with significance — a world that is vastly distinct from,
and considerably more enriching and reassuring than, the seemingly
purposeless reality of the various energies and substances that continu-
ally impact us. We acknowledge that meaning is apprehended through
the employment of transcendental, sensory, and cultural filters, albe-
it often unknowingly. Yet, upon closer examination of this meaning
that unfolds in our journey through life, we must acknowledge its elu-
siveness. It remains impervious to comprehensive understanding on at
least three significant levels: firstly, the level of scientific and philosoph-
ical inquiry, which probes into the reasons and mechanisms behind
the nature of things; secondly, the level of comprehending the overall
meaning of the world, an area traditionally addressed by philosophy



16 Ugo Volli

and religion; and thirdly, the complexity introduced by the fact that
phenomena are frequently shaped by external forces with the intention
of evoking specific interpretive effects within us. The scope encom-
passed by these levels is vast. In general, it can be asserted that as one
delves deeper into complexity, the resistance of meaning becomes more

pronounced, necessitating a greater degree of interpretive labor.

Keywords: Sense, Meaning, Sense effects, Semiotics, Philosophy of lan-
guage, Semantics

Vorrei partire da un’osservazione piuttosto ovvia: il senso del titolo del
convegno da cui deriva questo saggio (“Il senso impervio” — Trento
30.11-3.12.2022) ¢ impervio. Impervio, dice il Dizionario Sabatini
Colletti, significa “difficile da percorrere, da attraversare perché sco-
sceso, accidentato “e figurativamente ‘difficile da comprendere’.
Conferma il Dizionario Garzanti: impervio “si dice di luogo per cui
¢ impossibile o difficile transitare [...] di difficile attuazione, arduo,
difficile”. E evidente che I'impervieta del nostro titolo & metaforica. Ma
proprio per questo pone dei problemi. Ogni metafora si basa su un’ana-
logia depositata nell’Enciclopedia di una cultura, anche se non sempre
colta consapevolmente dai parlanti. E proprio per questa condizione
essa ci puo rivelare dei presupposti culturali che non vengono tematiz-
zati, come ci ha insegnato Blumemberg (1969). Vale dunque la pena
di seguire dunque almeno inizialmente il suggerimento “figurativo” del
Sabatini Colletti e pensare che la sfida di questo titolo consista nell’idea
che il senso impervio sia quello “difficile da comprendere”. Ne segue
immediatamente perd una domanda teorica che interpella filosofi e se-
miotici: come il senso, che in prima approssimazione ¢ proprio il risul-
tato e il presupposto della comprensione, pud essere davvero “difficile
da comprendere”? La difficoltd di comprensione non ¢ forse incapacita
di cogliere il senso? E se abbiamo trovato il senso di qualcosa, non I'ab-
biamo percid compresa? Ancor di pit: si pud “comprendere” il senso,
quando esso ¢ il risultato della comprensione? Che cos’¢ il risultato
di questa comprensione del compreso? Un secondo senso, che potreb-
be anch’esso essere compreso o meno? Ma non ci mettiamo cosi sulla



Quando il senso che incontriamo ‘per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 17

strada, per dirla con Hegel, di una “cattiva infinitd” nel nostro modo
di pensare la semantica? Puo esistere dunque davvero un senso “imper-
vio”, un senso essenzialmente “difficile” (da comprendere)? Questa lo-
cuzione ¢ evidentemente un ossimoro, una provocazione, I'indicazione
di un’al-di-1a del senso che sfida I'analisi razionale, almeno quella pit
semplicistica. Se ¢ cosi, se si allude dunque a un senso dopo il senso,
quali possono essere le condizioni della sua esistenza?

Bisogna innanzitutto sgomberare il campo da un equivoco: nel mon-
do della semiotica I'aggettivo “difficile” in semantica si associa soprat-
tutto a un contributo teorico di Umberto Eco che nel suo 77attato (Eco
1975) contrappone una ratio facilis a una difficilis della significazione.
Ricordiamo che per Eco queste sono le due modalitd secondo le qua-
li, nella produzione segnica, si articola il rapporto tra tipo e occorrenza.

Si ha ratio facilis quando un’occorrenza espressiva si accorda al proprio
tipo espressivo, quale ¢ stato istituzionalizzato da un sistema dell’e-
spressione e — come tale — previsto dal codice. Si ha invece ratio difficilis
quando un’occorrenza espressiva ¢ direttamente accordata al proprio
contenuto, sia perché non esiste tipo espressivo preformato, sia perché
il tipo espressivo ¢ gia identico al tipo di contenuto.

(Eco 1975, p. 246)

Si tratta di un modo, a mio modo di vedere assai pit interessante, di
caratterizzare quello che oggi nella vulgata semiotica si usa caratterizza-
re come “semisimbolico” (per un esame di questa categoria rimando a
Calabrese 1999). E chiaro che qui Eco tratta dei modi di produzione se-
gnica, cioe di come si possa dare espressione a un contenuto in qualche
modo gia stabilito (la questione se esistano dei contenuti preceden-
ti alla loro espressione ¢ importante e certamente difficile; ma Eco qui
la da per presupposta, forse sulla scorta dell’idea peirceana che i con-
tenuti siano degli “oggetti” autonomi e non saussurianamente i corre-
lativi della loro significazione). Noi perd ora invece siamo chiamati a
chiarire un altro problema, quello dell'impervieta o difficolta del sen-
so in sé, non dei modi della sua espressione. Rispetto al nostro obietti-
vo la distinzione di Eco & dunque una falsa pista. E pertanto necessario
dirigere la nostra ricerca altrove, in una direzione piu radicale. Occorre



18 Ugo Volli

concentrarsi su un problema ancor pitt paradossale dell’ossimoro con-
tenuto nel nostro tema, che perd lo fonda, cio¢ sul fatto che non é affar-
to chiaro che cosa sia in generale il senso.

La semiotica contemporanea presuppone in sostanza che gli esse-
ri umani elaborino, trasformino, creino qualcosa (una sostanza imma-
teriale? Una relazione? Un’attivita? Lo vedremo meglio in seguito) che
essa nomina “senso”. Questo “senso” non ¢ perd 'oggetto diretto del-
le sue ricerche. La nostra disciplina si occupa invece della grammatica
delle operazioni intorno a tale “senso”, mettendola in generale in rela-
zione con un’altra realtd, variamente caratterizzata come nelle diverse
scuole come “segnica” o “testuale” che ne sarebbe la “manifestazione”:
la sola realtd empiricamente rilevabile del “senso”, quella che viene ef-
fettivamente prodotta e percepita. Secondo questa linea di analisi, la
manifestazione sarebbe un oggetto pitt 0 meno complesso (per 'appun-
to un segno o un testo) che rivestirebbe una sorta di ruolo vicario, in
quanto caratterizzata dal fatto di “stare per qualcos’altro”, aliguid pro
ﬂlz’quo, come si usa citare Agostino, anche se la sua espressione esatta
¢ “Signum est quod se ipsum sensui et praeter se aliquid animo ostendit”
(De dialectica 5 - 1845, p. 1411), in cui — in maniera molto significati-
va per noi qui — si mettono in contrasto sensus come percezione e ani-
ma come comprensione). Nelle semiotiche del segno, quella saussuria-
na come quella peirceana, il senso si risolve nel significato, con tutte le
ambiguita del termine

Ma ¢ chiarissimo che cid non vale per la semiotica del testo (che
sostituisce il significato segnico con una nozione decisamente vaga di
“contenuto”, che non coincide pero col senso); essa, dunque, soprat-
tutto quando si occupa del luogo che considera decisivo per il sen-
so e cioe il dispositivo narrativo, non ¢ in grado di definire che cosa
sia questo “senso”, facile o impervio che sia, anzi non si ¢ mai propo-
sta tale compito, lasciando il senso come un presupposto non analizza-
to. Molto esplicitamente, Greimas nel Dizionario (Greimas e Courtés
1986 ad vocem) sostiene che, assunto come “proprietd comune a tutte
le semiotiche, il concetto di senso ¢ indefinibile” e aggiunge che “ante-
riormente alle sue manifestazioni sotto forma di significazione articola-
ta, nulla si potrebbe dire del senso, se non facendo intervenire presup-
posti metafisici fin troppo carichi di conseguenze”. E pero nello stesso



Quando il senso che incontriamo ‘per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 19

luogo accenna all’esistenza di due “approcci del senso” “intuitivi o sem-
plici”, che sembrano il nucleo di possibili definizioni: da un lato il sen-
so “puo essere considerato come cid che permette le operazioni di pa-
rafrasi o di transcodifica”, dall’altro cio che fonda “Iattivita umana in
quanto intenzionalitd”.

In effetti si tratta di due fra i problemi principali della semiotica: a)
che cosa c’¢ in comune, al di 1a delle differenze di espressione (che pero
nella teoria greimasiana devono sempre implicare differenze di conte-
nuto, dato che la teoria li tratta sempre come termini “correlativi”) fra
i molto modi in cui una stessa storia puo essere raccontata o parafrasa-
ta, 0 uno stesso concetto puod essere esplicitato o transcodificato? Qual
¢ Vinvariante delle “traduzioni intrasemiotiche” (come Eco 2003 chia-
ma queste operazioni di parafrasi, transcodifica ecc.) che ho esplicitato
usando il termine “stesso”?

E, sull’altro punto, b) quale puo essere il fondamento della nostra
intenzionalita, soprattutto quando diciamo o significhiamo qualcosa?
Vale la pena di sottolineare 'ambiguita introdotta in quest'ultima do-
manda dalla nozione di “intenzionalita”. Essa nella lingua comune si-
gnifica “intenzione”, cio¢ volonta e consapevolezza specifica nell’agire
(e dunque in questa accezione il senso sarebbe un fine, cid che specifi-
camente ci proponiamo svolgendo “un’azione”, presumibilmente un’a-
zione semiotica). Bisogna ricordare perd che “intenzionalita” nel lin-
guaggio fenomenologico ¢ la tensione verso un polo correlativo al nostro
operare, il “tendere-a” qualcosa, senza cui per esempio non c’¢ coscienza
o attivita umana. Come scrive Edmund Husserl (2002, § 84): “Noi in-
tendemmo per intenzionalita la proprieta dei vissuti di essere ‘coscienza
di qualche cosa’.” ™ 1 senso allora sarebbe definito dal suo carattere di-
rezionale, che a un certo punto della storia della parola ¢ entrato anche
nel suo significato dizionariale, come quando diciamo “senso di marcia,
senso unico, senso vietato” ecc.

In ogni caso, per Greimas, I'attivita linguistica e semiotica sarebbe
resa possibile dal fatto di essere basata su questa fondamentale inten-
zionalita della coscienza. I due sensi citati dell’intenzionalita conver-
gono nell’idea di tendere a, aver di mira qualcosa. E da questa direzio-
nalita dell’intenzione che viene I'accezione derivata ma fondamentale

(1) Corsivo mio.



20 Ugo Volli

nel linguaggio comune per cui il “senso di una cosa” indica il suo sco-
po (di cui vale appena la pena di ricordare il fondamento oggi poco
consapevole ma certamente assai rilevante in una metafora visiva: sco-
po (“okémog”), da una radice che indica lo sguardo). Se condividiamo
questo passaggio, prendiamo in considerazione una linea di pensie-
ro molto impegnativa sul senso, che ritroviamo anche in molti esem-
pi linguistici. Chiedendomi che senso abbia un oggetto, mi domando in
sostanza a che cosa serva. Meditando sul senso della mia vita, mi inter-
rogo su che cosa ho fatto della mia esistenza, su quel che ho realizzato
dei miei progetti, su dove sono mi sono diretto. Se credo che i/ mon-
do abbia senso, lo colloco all'interno di un progetto (divino o anche solo
evolutivo).

Spesso non ¢ facile vedere questo senso, ci si scoraggia o si arriva
comunque a un punto di vista cinico o nichilista. E allora esso appa-
re particolarmente impervio, addirittura impraticabile. Ma come diceva
Wittgenstein nel 77actatus (2009 § 6.51) “Lo scetticismo ¢ non incon-
futabile, ma apertamente insensato”® perché “vuol mettere in dubbio
ove non si pud domandare”. Dunque, non avrebbe senso dubitare del-
la possibilita di un senso complessivo perché lo si dovrebbe fare a paro-
le e dunque usando la loro sensatezza per noi e per i nostri interlocuto-
ri. Il senso, questo senso, non ¢ in realtd enunciato, ma risulta implicito
nell’attivita stessa del linguaggio, ¢ presupposto dal nostro stare al mon-
do come esseri razionali o parlanti. I suoni che proferiamo, le lettere
che scriviamo, i discorsi che facciamo hanno senso, innanzitutto per-
ché sono il frutto di un’intenzione, hanno uno scopo praeter se. Tutto cio
perd per Greimas come per Wittgenstein sarebbe “indefinibile” (“nul-
la se ne puo dire”), almeno prima che tale intenzione sia resa esplicita e
staccata dalla soggettivita (secondo il fenomeno non solo linguistico ma
filosoficamente rilevante del “débrayage”) e dunque articolata in concre-
te manifestazioni, cio¢ in espressioni, che pertengono gia alla dimensio-
ne testuale, comunque intersoggettiva della comunicazione. Sennonché
tali espressioni non sono pitt senso ma segno (o testo, a seconda delle
terminologie).

Del senso allora non si potrebbe dire nulla, si potrebbe parlare solo
delle sue espressioni. Ma non si pud non notare che i due libri piu

(2) Corsivo mio.



Quando il senso che incontriamo per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 21

impegnativi di Greimas si intitolano Del/ senso (I e I1), che nel suo lavoro
si parla spesso di “effetti di senso”, “surplus di senso”, in un testo tardo
ci si propone addirittura (Greimas e Fontanille 1996, p. 4) di studiare
“un’immagine del senso anteriore e insieme necessaria alla sua discretiz-
zazione”, che viene denominata, con un rimando pitt a Merleau Ponty
che ad Heidegger, “orizzonte ontico”. Dunque per Greimas del senso
non si pud parlare, ma non se ne puo fare a meno. Per dirla con Ovidio
Nec sine te, nec tecum vivere possum (Amores, 3, 11B, 7).

Eco invece non ama questo termine, non ne fa quasi mai uso in un
contesto teorico, ma lo impiega solo come parola comune. Per fare solo
pochi esempi lo usa spesso per parlare genericamente di “un altro senso”
di un testo ambiguo, per specificare che usa un termine “in senso kan-
tiano” (per esempio 1984, p. 3), o per spiegare che sta ragionando “in
questo senso” (ibid.), cioé come appena specificato oppure “nel senso
opposto” a quello (per esempio1984, p. 8) o infine come sinonimo di si-
gnificato o significazione. Il suo termine specifico per le unita di conte-
nuto ¢ “significato” usato inizialmente nella correlazione saussuriana col
“significante” e poi come specificazione dell“oggetto” di Peirce.

Quest’ultimo uso — “senso” come equivalente a “significato” — ¢ in
realtd alquanto diversa da quello di Saussure, cui Tullio De Mauro, nel-
la sua influentissima traduzione italiana del Cours (Saussure 1967) de-
dica una lunga nota (la 231, di p. 440). Sulle tracce di Burger e Prieto,
De Mauro sostiene che ¢ fondamentale la “distinzione fra signifié, clas-
se astratta di significazioni che ¢ contenuta nella langue, e sens o signifi-
cation: concreta, individuale utilizzazione del signifié, ‘particolare rap-
porto sociale istituito da un atto semico’.” Insomma, il senso secondo
Saussure sarebbe non, come invece proporra Greimas, una “proprieta
comune a tutte le semiotiche” (che in questo caso naturalmente non
vanno identificate con diverse teorie ma con i vari “sistemi significan-
ti” di cui parla Hjelmslev 1968), ma come ci6 che costituisce lo specifi-
co contenuto di uno specifico atto di significazione e si pone dunque al
livello dell’'uso del linguaggio, della parole, come quando si dice che il
senso di una certa espressione ¢ ambiguo, o che qualcuno ha usato un
“doppio senso”, oppure che parlo di “pesca” nel senso del frutto e non
della cattura di pesci, eccetera. E importante vedere come questo ap-
proccio attribuisca al senso un carattere relazionale. Si tratterebbe cioe



22 Ugo Volli

della relazione o del percorso che il concreto atto di parola instaura fra
Pidentificazione di un certo significante in un certo contesto, la sele-
zione semica che il contesto impone, 'applicazione pragmatica alla si-
tuazione comunicativa, I'identificazione conseguente di un significato.
Questa linea di pensiero verso il senso come proprieta specifica della pa-
role, cio¢ di peculiari situazioni che possono essere pitt 0 meno chiare e
semplici da afferrare e da inserire nelle griglie della cultura, pud certa-
mente essere utile alla nostra ricerca del “senso impervio”, proprio per-
ché ne sottolinea il carattere di percorso.

Ci conviene pero allargare ancora un po’ la nostra indagine, pren-
dendo in considerazione innanzitutto le pitt comuni (per noi) traduzio-
ni interlinguistiche del lessema italiano “senso”, anche se I'equivalenza
semantica interlinguistica della terminologia teorica ¢ certamente sem-
pre discutibile. Peraltro, 'abbiamo un po’ superficialmente gia data per
scontata discutendo di Saussure e Greimas, come se sens fosse automa-
ticamente la stessa cosa di senso. Per evitare facili equivoci ¢ opportuno
mettere in contrasto qui la terminologia che nelle diverse lingue traduce
il nostro “senso” con quella del “significato” che in un modo o nell’altro
gli & spesso accostato e contrapposto nello stesso campo semantico (in-
sieme a termini meno diffusi come “connotazione”, “denotazione”, “si-
gnificazione”, “significanza” ecc.). Tale contrapposizione lessicale non
implica da parte mia I'adesione all'importante tradizione fregeana (spe-
cificata per esempio in Frege 1965) per cui il significato (Bedeutung) sa-
rebbe I’estensione o referente di un termine e il senso (Sizn) la sua in-
tensione, intesa come “il modo di arrivare al significato” Scrive Frege
(nella traduzione italiana che utilizza le corrispondenze standard appe-
na ricordate):

Pensando a un segno (sia esso un nome, o un nesso di pitt parole, o una
semplice lettera), dovremo collegare a esso due cose distinte: e cioe, non
soltanto I'oggetto designato, che si chiamera “significato [Bedentung] di
quel segno”, ma anche il “senso [Sinn] del segno”, che denota il modo
come quell’oggetto ci viene dato. Per esempio, [...] per le espressioni
“stella della sera” e “stella del mattino”, esse designano I'identica stella
e percio hanno il medesimo significato [Bedeutung], ma hanno invece,
com’¢ ovvio, un senso [Sinn] diverso.



Quando il senso che incontriamo ‘per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 23

Si tratta di un’idea diffusa in tutta la filosofia analitica, anche se bi-
sogna notare che la traduzione in altre lingue dei due termini tedeschi
principali ¢ certamente discutibile. Essa pero a noi dice poco: perché il
“significato” dovrebbe essere un oggetto (cid che di solito chiamiamo
“referente”) piuttosto che un concetto? Che cos’¢ questo “modo come
quell’oggetto ci viene dato”? A parte I'applicabilita esclusivamente les-
sicale (non iconica, dunque ma nemmeno narrativa) di queste consi-
derazioni, che cosa intendiamo esattamente dicendo che una parola o
un concetto sia “un modo” di “dare” un “oggetto”? Nel seguito non
mi occuperd pil di questa definizione, che chiaramente ha poco a che
fare con I'impervieta del senso. Torno quindi al piccolo sondaggio les-
sicografico che mi interessa far presente per mostrare 'incertezza della
terminologia rilevante per il nostro problema. Prendendo come riferi-
mento le equivalenze proposte da Nicola Abbagnano nel suo diziona-
rio (1961) troviamo:

Italiano Greco Latino Inglese Tedesco Francese
Senso aisthesis Sensus sense Sinn sens
Significato lekton significatio meaning Bedeutung  signification

Fra le lingue non citate da Abbagnano, val la pena di citare anco-
ra 'ebraico che distingue il “senso” della percezione (hush) dal “signifi-
cato” nel senso di commento o esplicitazione (perush); ma vi troviamo
anche il lessema muvan che designa il senso della specifica occorrenza
linguistica e mashmaut come significanza (cosi il prezioso Dizionarietto
di ebraico di Massimo Giuliani e Marco Bertagna - 2019). In sanscrito
invece abbiamo artha che indica sia il significato concettuale che il re-
ferente e abidha che ¢ “nome, denominazione, denotazione [...] il sen-
so primario o letterale della parola”: cosi Alberto Pellissero (2020) nelle
varie voci del suo Dizionarietto di sanscrito per filosofi.

Vale la pena, inoltre, di sapere che il senso tecnico, certamente un
po’ impervio, del “senso” che stiamo indagando, distinto dal riferi-
mento percettivo dei cinque “sensi” o da locuzioni come “buon sen-
so”, “senso comune”, “senso dell’'udito” ecc., in italiano arriva a essere



24 Ugo Volli

tematizzato abbastanza tardi ed ¢ certamente secondario. Nella pri-
ma edizione del Vocabolario dell’Accademia della Crusca, che risale
al 1612, troviamo 147 occorrenze dell’espressione “senso”, e buona
parte di esse corrisponde in qualche all'oggetto semiotico della no-
stra ricerca. Per esempio, vi si parla spesso di “senso equivoco” o “sen-
so metaforico” o “senso proprio” o “senso apparente”, “senso anago-
gico” di un’espressione o semplicemente di una parola “nel senso di”
un’altra. La definizione esplicita ¢ invece totalmente percettiva: la voce
“senso” vi ¢ definita come “potenzia dell’anima, per la quale si co-
noscono le cose corporee presenti”.(http://www.lessicografia.it/pagi-
na.jsp’ediz=1&vol=0&pag=7868tipo=1). Con lievi modifiche, que-
sta definizione si conserva per tutte e quattro le edizioni storiche del
Vocabolario, fino a quella del 1729-38). Ed essa ¢ ancora la prima de-
finizione del Grande Dizionario di Tommaseo e Bellini del 1861, che
elenca pero diverse altre accezioni:

2 Desiderio, volontd; 3. Nel plur., si dice anche degli Affetti, delle
Passioni, e di tutti i Movimenti dell’animo 4. Per sentimento mora-
le. 5. Per Appetito, Sensualita. 6. Per Intelligenza, Intelletto. 7. Per
Facolta di comprender le cose, e di giudicarne secondo la retta ragione.
8. Talora vale anche Opinione, Parere.

Solo la nona accezione (su 20), si avvicina un po’ a quel che ci inte-
ressa: “Si dice anche del Significato d’una voce, d’un modo di dire, d’un
discorso, d’uno scritto, e sim.”. E pero qui il senso di “senso” ¢ appiat-
tito su quello di “significato” verbale.

La situazione non cambia sostanzialmente coi dizionari contempo-
ranei. Nel Sabatini Colletti 'accezione semantica di “senso” che ci in-
teressa qui ¢ posta solo al sesto posto (“significato di un’espressione
linguistica, di un vocabolo: s. proprio, figurato; s. complessivo, conte-
nuto”); nel De Mauro si trova ancora al sesto posto, suddivisa in una
triplice specificazione interessante e ben fondata ma che ne aumenta an-
cora la complessita semantica: “6a. contenuto semantico o concettuale,
significato; 6b. semiol., ling. Valore specifico che assume il significato
di una parola in un contesto determinato 6c¢. log. Potenzialita di signifi-
cazione, connotazione di un termine”), nello Zanichelli all’ottavo, ecc.



Quando il senso che incontriamo per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 25

E opportuno a questo punto ricorrere a fonti direttamente filosofi-
che, dove 'uso del nostro termine ¢ certamente pitt promettente per i
nostri scopi. I interessante notare perd che nel dizionario di filosofia
ancora piu rilevante in italiano, quello pubblicato nel 1961 da Nicola
Abbagnano che ho citato sopra, la voce “senso” ¢ poco sviluppata e ri-
guarda soprattutto le accezioni piu sensibili o sensoriali del nostro termi-
ne, con citazioni da Aristotele, Duns Scoto. Kant, dei moralisti scoz-
zesi per la nozione di sensibilita, ecc. La nostra accezione semantica ¢
marginale, elencata solo al quinto posto, con I'unica specificazione, cer-
tamente per noi insoddisfacente, che “senso” avrebbe “lo stesso [sen-
so] di significato”, come pensava Tommaseo e probabilmente anche
Umberto Eco.

Molto pit sviluppata ¢ la voce scritta da Gaetano Chiurazzi per la
Garzantina curata da Gianni Vattimo ventanni dopo (Vattimo ed.
1981); ma a conferma di una tematizzazione tarda del nostro concet-
to vi troviamo sostanzialmente solo autori novecenteschi e definizio-
ni tutte orientate a un’idea /inguistica del senso, anche quando si parla
di Heidegger, da cui si puo pure trarre un’idea diversa, quella del sen-
so come presupposto necessario della comprensione non solo linguisti-
ca e dunque base di quell’ermeneutica della fatticita che € uno dei com-
piti basilari del pensiero filosofico (e certamente, potremmo aggiungere
noi, di quello semiotico):

Il senso [Sinn] ¢ il “rispetto-a-che” del progetto in base a cui qualcosa
diviene comprensibile in quanto qualcosa [Heidegger 1976: 192...]
“senso” significa cio in cui la comprensione di qualcosa si mantiene
senza venire in luce esplicitamente e tematicamente [...] cio rispet-
to-a-cui ha luogo il progetto primario, cio in base a cui qualcosa puo es-
sere compreso nella sua possibilita cosi com’e [Heidegger 1976, p. 389]

Degno di nota ¢ certamente il fatto che il senso appare qui come un
presupposto, in qualche modo un trascendentale della comprensione,
non il suo risultato: un punto di vista su cui vale la pena di riflettere,
anche perché ci permette di pensare I'impervieta del senso come difh-
colta di afferrare la trascendenza, che ¢ fuori e prima del “progetto” di
comprensione.



26 Ugo Volli

E pero, come spiega un notevole saggio (assai pitt che una voce di-
zionariale) sul nostro lemma, firmato dalla curatrice Barbara Cassin, in-
sieme a Sandra Lauger, Alain de Libera, Irene Rosier Catch, Giacinta
Spinosa nel Vocabulaire européen des philosophies (2019, pp. 1133-
1152), la nozione originaria di aisthesis, di sensus che la traduce, e dei
loro derivati moderni ha a che fare proprio con la percezione del mondo
e solo cammin facendo incontra la dimensione del semainein, incorpo-
randosi nel 7nous; lo stesso percorso vale per la storia del lessema seznsus,
incrociato con vis, sententia, intellectus e significatio. Come riassume la
questione Mauro Nobile (2020), infatti,

Il Lexicon del Forcellini suggerisce che le accezioni proprie di sernsus,
ossia quelle che fanno riferimento rispettivamente alla facolta o all’at-
to vuoi del corpo che lascia percepire sensazioni, vuoi dell’animo che
alberga pensieri, opinioni, sentimenti ecc., per traslazione vengono a
indicare poi, generatim, la mente stessa, la ragione o I'uso di questa;
speciatim, invece, “verborum sententia[m], seu id quod verbis significatur,
significato, senso, sentimento”.

Emerge qui un chiasmo importantissimo fra due condizioni del sen-
so, uno snodo ripetutamente interrogato dalla filosofia: il senso ¢ in-
nanzitutto, sul piano storico-filosofico ma anche su quello ontoge-
netico della crescita individuale di ogni individuo, I'organo di senso,
Vattiviti percettiva di qualcuno; ma esso funziona solo incontrando un
mondo che si rivela come sensato e comprensibile, che dunque /a senso.
E quel che dice Hegel in un brano all’Estetica: senso viene usato in due
sensi opposti:

“Senso” [Sinn] ¢ quella mirabile parola che si usa in due significati op-
posti. Una volta indica gli organi dell’apprensione immediata; un’altra
volta chiamiamo senso il significato [die Bedeutungl, il pensiero [den
Gedanken), 'universale della cosa. Cosi il senso da un lato si riferisce
alla esterioritd immediata dell’esistenza, dall’altro alla sua essenza inter-
na. Una percezione dotata di senso [sinnvolle], non scinde i due lati, ma
nell’'una tendenza conserva anche quella opposta, cogliendo nell’im-
mediato intuire sensibile insieme 'essenza ed il concetto. Ma poiché
essa ha in sé queste determinazioni in una unita ancora inseparata, non



Quando il senso che incontriamo per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 27

porta a coscienza il concetto come tale, ma si arresta soltanto al suo
presentimento (Hegel 1976, vol. 1, p. 148, con lievi correzioni)

Vale la pena di notare una certa omologia formale fra questa analisi e
quella agostiniana del segno che ho citato sopra. La nostra analisi ci im-
pone pero di andare al di 1a della meccanica oppositiva della dialettica
hegeliana. Questi due sensi di senso, a loro volta, guardati da vicino si
rifrangono: nello studiare il rapporto fra percezione sensoriale e mondo
sensato hanno pertinenza, indipendentemente fra loro, I'opposizione
fenomenologica fra percettivo e noetico, quella esperienziale fra attivita
percettiva e passivo adeguamento dell’intelletto alla cosa, quella teore-
tica fra 'universale riconosciuto e il particolare sentito, e implicitamen-
te quella fra categorie dell’intelletto (ed eventualmente della lingua) e
immediatezza dell’esperienza. La semiotica e la filosofia del linguaggio
hanno costruito delle espressioni precise per alcune di queste possibi-
li specificazioni. Per esempio, almeno a partire da Ogden e Richards
(1966, ma [1923]) “significato” (linguistico concettuale, astratto e uni-
versale) viene opposto a “referente” (particolare e concreto)® ma anche
(in quanto dato linguistico e pubblico) a “esperienza” (non linguisti-
ca e intima), “denotazione” a “connotazione”, “culturale” a “naturale”,
“sensibile” a “sensato”. Sono tutti temi che toccano il nostro termine
largamente discussi in filosofia e in semiotica, e che per ragioni di spa-
zio non posso neppure sfiorare qui.

Questi temi sfiorano, ma certamente non esauriscono il problema
che rende complicata la nostra riflessione: chi ragiona su questo pro-
blema si trova di fronte a un doppio vincolo. Da un lato non puo pre-
scindere dall’'uso semantico o piuttosto da qualcuno dei diversi usi
consolidati della parola “senso”, dall’altro non gli ¢ possibile ignora-
re i meccanismi cognitivi e la consapevolezza immediata che noi abbia-
mo (o piuttosto riteniamo di avere) del senso delle cose e delle parole.
L’ immediatezza del senso & fondamentale per la coscienza, che ¢ sempre
“coscienza [immediata] di qualche cosa”, dunque come abbiamo visto,
“intenzionalitd” (Husserl). Ma vale anche per il “senso impervio™?

In questo insieme di problemi e in particolare nel tema del rapporto

(3) Una panoramica dettagliata richiederebbe uno spazio molto maggiore di quello
previsto per quest articolo.



28  Ugo Volli

fra “senso” e “sensi” rientra anche il grande benché intermittente dibatti-
to teorico sui rapporti fra pensiero (o meglio percezione) e cultura, che ¢
stato un po’ riduttivamente presentato sotto ['etichetta dell’ipotesi Sapir-
Whorf. Senza tentare neanche di riassumerlo qui, vale la pena di richia-
mare il fatto che oggi si puo e forse si deve mettere in discussione il vec-
chio adagio empirista secondo cui “nihil est in intellectu quod prius non
fuerit in sensu” (formulato in questi termini da Tommaso d’Aquino in De
veritate, (2017 q. 2 a. 3 arg. 19), poi ripreso da Locke: di nuovo l'oppo-
sizione agostiniana, in cui anima ¢ stata sostituita da intellectus). Infatti, i
risultati ormai consolidati delle scienze cognitive mostrano che si perce-
pisce solo (o almeno assai piu facilmente e piti velocemente) cio che gia
tipologicamente si conosce, cioé cio che, diremmo in gergo semiotico,
compare gia nell’Enciclopedia della societa cui appartiene il percipiente e
in particolare quella sezione dell’Enciclopedia che costituisce la sua com-
petenza cognitiva. Se cio ¢ vero, il senso, come lo intendiamo qui, non ¢
un prodotto dei sensi, ma del filtro che sui materiali dei sensi esercita cid
che Agostino chiamava anima. E cio ¢ certamente impervio.

Da questa polisemicita del nostro senso si sono aperte molte strade
di ricerca. C¢ 'indagine logica e filosofico-analitica iniziata almeno da
Frege come si ¢ visto e sviluppata da Kripke e Montague nel contesto
dei mondi possibili, con un interessante incrocio con la teoria narrativa
della semiotica; c’¢ la via di ricerca sul senso connotativo nell’accezione
di Barthes e Eco, che ci porta in direzione dell'ideologia. C’¢ la ricerca
delle scienze cognitive e quella lessicografica che parte dall’arbitrarieta
del linguaggio per studiarne limiti e condizionamenti storici e biologici.

lo credo che qui sia piu interessante affrontare il lato pitt imper-
vio del senso, quello esperienziale. E una direzione (un “senso”) in cui
il senso pitt che come sostantivo, cioé come un termine linguistico che
esprime uno stato o un oggetto, ha un carattere di verbo, cioé rispecchia
un’attivita svolta o ricevuta (come si dice talvolta in gergo fenomenolo-
gico, una “donazione”). Si trova in italiano “aver senso” (ma anche in
francese c’¢ un’espressione analoga “avoir du sens”) mentre in inglese e
in tedesco significativamente il senso si coniuga con un fare: “z0 make
sense”, “Sinn machen” (il che ¢ ovviamente del tutto diverso dal nostro
percettivo e negativo “far senso”). Il senso si pud anche dare a qualcosa
(ergeben, donner, ma in inglese si trova piuttosto zo make sense of). Per



Quando il senso che incontriamo ‘per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 29

un altro verso, restando sul linguaggio verbale dell’azione e invertendo
pero il soggetto grammaticale dal parlante alla cosa, ci si puo chiedere il
senso di qualcosa: che senso ha, che cosa significa.

Beninteso, non si tratta qui del significato verbale, e neppure dell’in-
terpretazione verbale nel senso di equivalenza fra termini o espressioni
linguistiche, ma della possibilita di comprendere (o di spiegare), di iden-
tificare un fenomeno o un oggetto, o perfino del non saperlo compren-
dere completamente ma di percepire che pure esso ha senso. L’abitante
della citta che cammina in un bosco senza saperne identificare le spe-
cie, incontra “per via” solo dei significati generici (“albero”, “cespu-
glio”, “tronco”, “fiore”, “erba”, “farfalla”); ma spesso ¢ appagato dalla
sua esperienza, ha con essa un rapporto estetico e non analitico, crede di
cogliere nel suo andare per via un senso della natura e di se stesso. Cosi
accade a chi guarda i volti di una folla, interrogandosi sulla provenien-
za di uno e 'emozione dell’altro, senza pretendere di averne una com-
prensione analitica, ma intuendo una relazione, un senso. E cosi chi si
occupa di notizie e fatti storici e perfino lo scienziato che studia I'origi-
ne di una certa configurazione geologica o la ragione di una certa forma
delle cellule al microscopio. L ermeneutica della fatticita di cui stiamo
parlando e che continuamente esercitiamo nella nostra vita puo essere
ben fondata su una griglia semiotica precisa, sebbene talvolta inconsa-
pevole, e probabilmente lo ¢, come a livello piu riduttivo anche queste
esperienze hanno base in certi fenomeni della percezione indagati dal-
la psicologia, su un certo funzionamento neurologico, in definitiva su
complesse reazioni chimico-fisiche.

Ma non ¢ questo che conta ora, perché non ci stiamo interrogan-
do su questa o quella grammatica o relazione causale, non stiamo in-
vocando quella semiotica del mondo naturale che Greimas ha lasciato
giustamente nel vago (e di cui dobbiamo rivendicare ora il carattere pa-
radossale, obliato da una naturalizzazione scolastica che & intervenuta
purtroppo nello sviluppo della disciplina). Quel che ci interessa di nuo-
vo, come all’inizio del nostro percorso, ma speriamo con altra profon-
ditd, ¢ il fatto che siamo in grado di trovare senso (o di dar senso, che ¢ il
movimento opposto ma convergente) senza sforzo al nostro essere nel
mondo. Ma non ci interessa qui interrogarci sulle radici filogenetiche o
ontogenetiche di questa capacita.



30 Ugo Volli

Il senso di questo senso non delle parole ma delle cose e dei fenome-
ni del mondo ¢ cio che ci interpella qui, perché certamente ¢ “imper-
vio”: per quale ragione, dobbiamo chiederci, il mondo ci appare tutto
o0 quasi tutto sensato? La scienza ci insegna che la realtd non ¢ questa,
che la turbolenza, il caos, 'abisso del vuoto a tutti i livelli, il sovrappor-
si delle radiazioni, i limiti di approssimazione determinati dagli effetti
quantistici, fanno si che la realta non sia definibile quasi mai in termini
di senso, di rapporti semplici di causa ed effetto, e neppure per lo pili in
termini di “cose” precise e individuate. Eppure, il mondo ci appare in
questa maniera: sensato. I nostri organismi o le nostre menti (se siamo
in grado di separarli) filtrano la realtd e costituiscono il nostro Umuwelt
in modo che vi appaiano oggetti e sensi. Ma di questo lavoro di filtrag-
gio non ci accorgiamo mai, semplicemente vediamo un mondo che ¢
kosmos, armonico e comprensibile.

Una cosa su cui vale la pena di riflettere ¢ che in generale questo “at-
teggiamento naturale” (cosi lo chiama Edmund Husserl, in particola-
re nel testo pit pertinente per noi, Husserl 2008) per cui il senso del
mondo ¢ dato, ci riesce assolutamente facile e normale e proprio per
questo ¢ inconsapevole. Partendo da una considerazione fenomenolo-
gica, noi incontriamo sempre e solo nella nostra vita un mondo sensat
0. Vediamo case, uccelli, onde, cielo, pioggia, fratelli, negozianti; non
stimoli percettivi, pixel o macchie di colore, di cui dovremmo trovare
faticosamente un senso. Nel nostro atteggiamento naturale, il senso c’¢
gia, tutto intorno a noi ha senso.

Salvo momenti eccezionali di sperdimento fisico o mentale, che
spesso richiedono spiegazione psichiatrica o attenzione medica, o sono
provocati apposta per uscirne, come negli esperimenti di Benjamin,
Jiinger e di tanti artisti con sostanze “psicotrope”, noi diamo per scon-
tato il fatto di vivere sempre in un ambiente sensato, il nostro mondo,
ben diverso e assai piu ricco e rassicurante della rea/ta insensata di tutte
le energie (onde elettromagnetiche, sonore, termiche) e delle sostanze
chimiche e fisiche che ci colpiscono continuamente, senza neanche che
ce ne rendiamo conto nei dettagli. Questo senso che incontriamo “per
via” ci appare facile, “pervio”, anche se lo percepiamo solo sulla base di
filtri trascendentali (come sanno oggi la fisica la neurologia, ma si pen-
sa gia a partire da Kant per lo spazio e il tempo), barriere sensoriali (per



Quando il senso che incontriamo per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 31

esempio i limiti della nostra percezione acustica o luminosa) e anche
culturali — senza che ci rendiamo conto di applicarli.

Se perd guardiamo meglio il senso “per via”, dobbiamo ammettere
che anch’esso sotto certi rispetti ci deve apparire impervio. Lo ¢ alme-
no a tre grandi livelli:

a) Quello della “meraviglia” scientifica e filosofica, della domanda sul
perché le cose sono cosi, 0 almeno sul come sono;

b) Quello della complessita introdotta dal fatto che spesso i fenome-
ni del mondo, cui attribuiamo facilmente senso, sono determina-
ti da altri (che siano animali o piu facilmente esseri umani) allo sco-
po di produrre in noi certi effetti di senso: cid che denominiamo
COMUNICazione;

¢) Quello del senso complessivo del mondo, che costituisce la doman-
da della “saggezza” e di cio che oggi chiamiamo “religione”.

La vastita di tutti questi temi ¢ enorme e va nel caso a) dalle naive
physics dei popoli “primitivi” alla fisica quantistica e alla neurobiologia;
nel caso b) dalla superstizione anonima della scaramanzia ai pit raffina-
ti sistemi etici e teologici; nel caso c) dalla non verbal communication al
linguaggio, alle arti, alla segnaletica complessa e infinita che rende pos-
sibili le societa contemporanee.

Voglio indicare velocemente alcuni dei problemi connessi a questi
ambiti. Nel caso della “meraviglia”, val la pena di ricordare che essa ¢
indotta, provocata, cercata. I laboratori scientifici sono da questo pun-
to di vista materializzazioni dell’epoché fenomenologica.

La filosofia ¢ una contemplazione critica perché si sforza di rendere
impervio quel che nell’atteggiamento naturale ha “semplicemente” sen-
so. Dalla finestra del quartiere di inverno in Olanda, dove verso il 1620
soggiorna un cavaliere francese di nome René Descartes, che sta medi-
tando sul fondamento della conoscenza mentre giocherella con un pez-
zo di cera in mano, egli intravvede delle figure umane. Ecco come spie-
ga la sua percezione (Descartes 2009 ma [1641], II):

Noi diciamo infatti di vedere proprio la cera, se ci ¢ presentata, e non
gia di giudicare che essa c’¢, inferendolo dal colore e dalla figura: donde



32 Ugo Volli

quasi concluderei che si conosce la cera per mezzo della visione degli
occhi, e non per la sola ispezione dello spirito, se per caso non guardassi
da una finestra degli uomini che passano nella strada, alla vista dei quali
non manco di dire che vedo degli uomini, proprio come dico di veder
della cera. E, tuttavia, che vedo io da questa finestra, se non dei cappelli
e dei mantelli, che potrebbero coprir degli spettri o degli uomini find,
mossi solo per mezzo di molle? Ma io giudico che sono veri uomini.

E pero lo sono davvero? Non vi sard un errore, un inganno della per-
cezione, un demone maligno che imbroglia le carte? Come esserne si-
curo? Come essere sicuro di qualunque cosa? La figura della meraviglia
¢ portata a metafora fondante nella narrazione della seconda meditazio-
ne metafisica. In essa vi ¢ una dialettica fra senso e dubbio, possibilita e
ipotesi, formulazione e certezza. Il “teatro cartesiano”, esterno alla per-
sona o interno che sia (come sostiene Dennett 1991) ¢ il primo luogo
di questo senso filosoficamente impervio.

Nel secondo caso (la comunicazione in generale) non possiamo ave-
re la garanzia che il nostro senso “per via”, qual che ci sembra di capi-
re del comportamento e delle parole degli altri, corrisponda al vero, sia
a quel che essi vogliono sembrare sia al senso autentico delle loro attivi-
ta: una distinzione che ¢ stata chiarita al meglio da Goffman (1969).
Si presentano qui i problemi delle diverse “intentiones” della ratio fa-
cilis e difficilis, dell’uso connotativo del testo, delle Enciclopedie che esso
mobilita, del percorso con cui ¢ generato ecc. In generale si puo dire
che piti si procede verso la comunicazione, piti emerge I'impervieta del
senso, piu diventa determinante il lavoro interpretativo. Si crea cosi
una tipologia di relazioni fra atti artificiali produttivi di senso e atti di
interpretazione, in cui entrano in gioco false pervieta (inganni), false
impervieta (enigmi), pervieta condivise (comunitd), impervieta con-
divise (senso del “mistero”, per esempio in relazione al nostro terzo
caso), poesia e arte sempre in qualche modo capaci di rendere presente
il trascendente ecc. Diversi grandi analisti, da Goffman a Eco, hanno
lavorato per dare ragione di questa collaborazione/sfida/incompren-
sione fra attori di produzione e di interpretazione), ma non possiamo
dire di possedere una classificazione soddisfacente di questo ambito,
che varia anche nel tempo.



Quando il senso che incontriamo ‘per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 33

Infine, nel terzo caso ¢ il pitt vasto ¢ difficile. Esso riguarda i/ senso
del mondo. Dice Wittgenstein (1967, pp. 13-17):

Meravigliarsi dell’esistenza del mondo non ¢ meravigliarsi del fatto che
il mondo sia in un modo piuttosto che in un altro; ¢ meravigliarsi del
fatto che in assoluto ci sia qualcosa — dove lo straordinario non ¢ piu
significativo del banale e quotidiano [...] E ora descrivero I'esperienza
di meravigliarsi per I'esistenza del mondo, dicendo: ¢ I'esperienza di
vedere il mondo come un miracolo. Sono ora tentato di dire che 'e-
spressione giusta nella lingua per il miracolo dell’esistenza del mondo,
benché non sia alcuna proposizione nella lingua, ¢ I'esistenza del lin-
guaggio stesso.

Nel linguaggio del Tractatus: “6.44 Non come il mondo ¢, ¢ il
Mistico, ma che esso ¢. 6.45 Intuire il mondo sub specie aeterni ¢ in-
tuirlo quale tutto limitato. Sentire il mondo quale tutto limitato ¢ il
Mistico. 6.522 Vi ¢ davvero dell’ineffabile: esso mostra sé, ¢ il Mistico.”
Ma, come ¢ noto: “7. Di cio di cui non si puo parlare, si deve tacere.
Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufS man schweigen.” Si tratta
certamente del senso: tanto impervio per Wittgenstein da imporre il si-
lenzio. Non si tace del resto nella contemplazione e nella preghiera pit
intensa? Non bisogna perod prendere la posizione di Wittgenstein come
un’affermazione fattuale; lo dice lui stesso:

6.54 Le mie proposizioni illustrano cosi: colui che le comprende, alla
fine le riconosce insensate, se ¢ salito per mezzo di esse, su esse, oltre
esse. (Egli deve, per cosi dire, gettare la scala dopo esservi salito). Egli
deve superare queste proposizioni. Allora vede rettamente il mondo.

Una comprensione che distrugge il senso che la produce: cid ¢ cer-
tamente impervio. Senza dubbio queste affermazioni testimoniano di
una certa idea del senso del mondo, che ¢ profondamente segnata dal-
la definizione moderna e protestante del religioso. Non sono in gra-
do di entrare qui in questo discorso impervio-impervio, se non per
indicare che si tratta di una sfaccettatura precisa di quel che lo stes-
so Wittgenstein nelle ricerche chiamera “forma di vita”. Certamente



34 Ugo Volli

Aristotele 0 Maimonide non sarebbero stati d’accordo. Anche il senso
impervio ¢), all’osservazione non prevenuta ed etnocentrica, appare va-
riabile nel tempo e nello spazio. Ma quest’ambito universale del senso,
che cioé vi sia un che di “mistico” e indicibile (Dio o un’illusione o una
“trascendenza” - Volli 2021), resta certamente un contenuto largamen-
te diffuso in tutte le culture umane. Come giocare questo decisivo gioco
linguistico dipende dalla forma di vita. Ma ¢ impossibile non giocarlo.

Siamo arrivati alla fine di questa esplorazione o forse scalata. Non
possiamo certo dire di aver trovato che cosa siz il senso, anche perché
abbiamo visto che la sua natura ¢ forse pit quella di un’attivita, benché
inconscia, di una ricerca, di una donazione, di un’interpretazione che
di una sostanza. Ma forse qualcosa abbiamo capito. Se non altro che il
senso vivo, quello che non ¢ sepolto in un dizionario o in un’enciclope-
dia, ¢ sempre impervio.

Riferimenti bibliografici

ABBAGNANO N. (1961) Dizionario di filosofia, Utet, Torino.

AcosTiNO D’IpPONA (1845) [probabilmente 386-387] Principia dialecticae vel
De dialectica, in Patrologia Latina (Migna ed.), vol. 32, coll. 1409-1419,
Parigi: Montrouge. Online: http://www.documentacatholicaomnia.
eu/20vs/104_migne_pl/1815-1875, Migne,_Patrologia_Latina_o32_
(AD_1845)_Universite_Catholique_Lille, MLT.pdf, consultato per I'ul-
tima volta il 20.2.23

BrumemBERG H. (1969) [1960] Paradigni per una metaforologia, il Mulino,
Bologna.

CALABRESE O. (1996) Lezioni di semisimbolico, Protagon, Firenze.

CassiN B. (a cura di) (2019) Vocabulaire européen des philosophies, Seuil, Parigi.

DenNerT. D.C. (1991), Consciousness Explained, Little & Brown, New York.

DEscARTES R. (2009) [1641] Meditazioni metafisiche, Mursia, Milano.

Eco U. (1975) Trattato di semiotica generale, Bompiani, Milano.

— (1984) Semiotica e filosofia del linguaggio, Einaudi, Torino.

— (2003) Dire quasi la stessa cosa, Bompiani, Milano.

FRrEGE, G. (1965) [1892] “Senso e significato”, in G. Frege Logica e aritmetica,
Boringhieri, Torino, 374-404.



Quando il senso che incontriamo ‘per via” é davvero impervio: Un percorso filosofico-semiotico 39

GruLiant M., BertagNa M. (2019) Dizionarietto di ebraico, Scholé
Morcelliana, Brescia.

GorrmaN E. (1969) [1959] La vita quotidiana come rappresentazione, il
Mulino, Bologna.

GRremMAS A. J., CoURTES ]. (1986) [1979] Semiotica, dizionario ragionato della
teoria del linguaggio, Casa Usher, Firenze.

Gremas A. J., FontaniLLe [. (1996) [1991] Semiotica delle passioni,
Bompiani, Milano.

Hecer G.W.F. (1976) [1835-1838], Estetica, Einaudi, Torino.

HEIDEGGER M. (1967) [1927] Essere e tempo, Longanesi, Milano.

Hyewmsiev L. (1968) [1943] 1 fondamenti della teoria del linguaggio, Einaudi,
Torino.

HusserL E. (2002) [1913] Idee per una fenomenologia pura e per una filosofia
fenomenologica. Libro primo, Einaudi, Torino.

— (2008) [1910-11] 1 problemi fondamentali della fenomenologia. Lezioni sul
concetto naturale di mondo, Quodlibet, Macerata.

NosiLE M. (2020) “Essere, possibilita, senso — Note per un confronto
Rosmini Husserl” in M. Nobile (a cura di), Rosmini e la fenomenologia,
Studi e ricerche 23, Universita degli Studi di Trento, Trento.

Ocpen C. K. E I. A. RicHARDS (1966) [1923] 1/ significato del significato, 11
saggiatore, Milano.

PELLISSERO A. (2020) Dizionarietto di sanscrito per filosofi, Scholé Morcelliana,
Brescia.

Saussurg, F. D (1967) [1922] Corso di linguistica generale, Laterza, Roma-Bari

Tommaso D’AQuiNo 2017 [1258] Questiones disputatae de veritate, Marietti,
Genova. Online https://www.corpusthomisticum.org/qdvo1.html

Varrtivo G. (a cura di) (1981) Enciclopedia di filosofia, Garzanti, Milano.

Vorir U. (2021) “Talking (and arguing) with transcendence”. In R. A.
Yelle e J. Ponzo (a cura di), Interpreting and Explaining Transcendence:
Interdisciplinary Approaches to the Beyond, De Gruyter, Berlino e Boston,
153-168.

WITTGENSTEIN L. (1967) [pubblicata nel 1965 ma pronunciata probabilmen-
te nel 1929] Conferenza sull’etica, in L. Wittgenstein. Lezioni e conversa-
zioni sull’etica, lestetica, la psicologia e la credenza religiosa, (a cura di M.
Ranchetti), Adelphi, Milano, pp. 5-18.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/97912218097253
pp. 37-50 (novembre 2023)

LA BANALIZZAZIONE DELL'ESTREMO

Valentina Pisanty

Abstract: In the central episode of Elie Wiesel’s Vight (1958), the narra-
tor is forced to witness the hanging of a child and, as he wonders where
God is, an inner voice tells him that God is there, hanging on the
gallows. Wiesel’s interpretation was reiterated in a famous 1978 article
where he wrote that the Holocaust is “the ultimate event, the mystery
that can never be understood or transmitted”. I will not delve into
the theological implications of such statements, in which the victims’
suffering is described in terms of an intense union with God. Against
the background of Umberto Eco’s analysis of the “symbolic mode”, 1
shall instead dwell upon the influence exercised by Wiesel’s words on
the reconfiguration of the witness as an enunciative role. While for
other survivors the act of testifying is founded on predominantly his-
torical reasons, in Wiesel the witness assumes messianic connotations.
Those who “were there” saw things that others cannot even imagine.
Yet they cannot escape the irrepressible urge, induced by otherworldly
forces, to convey a “nebula of content” to something that by definition
cannot make sense. Hence the short-circuit of an experience that is
both ‘uniquely unique’ and paradigmatic: the Holocaust as paradoxical
prototype that does not admit other occurrences but itself. What rhe-
torical advantages are granted by this indisputable enunciative stance,

once its discourse has been emptied of its particular contents to become

37



38 Valentina Pisanty

a universally adaptable — and politically exploitable — source of ultimate

meaning?

Keywords: Holocaust, Trauma, Symbol, Elie Wiesel, Umberto Eco

1. Il racconto dell’estremo

Delle esperienze estreme — nel senso di radicalmente traumatiche — non
si puo parlare. In senso proprio, il trauma ¢ una ferita, “un’esperienza
minacciosa estrema [...] di fronte alla quale un individuo ¢ impotente”
(Herman 1992, p. 33) che determina un’interruzione del flusso nomina-
bile degli eventi. Primo Levi lo spiega chiaramente nei Sommersi e i sal-
vati: “la demolizione condotta a termine, 'opera compiuta, non I’ha rac-
contata nessuno”. Se anche avessero avuto carta e penna, i Sommersi non
avrebbero potuto testimoniare perché gia settimane prima di morire ave-
vano perso la capacita di “ricordare, osservare, commisurare, esprimersi”
Levi (1986, p. 65). Chi viceversa patla, lo fa dalla posizione del testimone
che — per quanto fisicamente e psicologicamente devastato — ¢ ancora in
grado di dare nomi alle cose che ha visto. A volte si tratta di esperienze
che vanno al di la del’'immaginazione o delle categorie concettuali di cui
dispone, e il problema ¢ come parlare di qualcosa che fin li (per quanto se
ne sa) nessuno ha mai descritto, raccontato o concettualizzato.

Ci sono tanti modi per testimoniare un’esperienza estrema: tanti
quanti sono gli stili discorsivi dei diversi testimoni. Non ¢ mia intenzio-
ne fornire una tassonomia degli atteggiamenti possibili di fronte a que-
sta sfida espressiva. Mi limitero a indicare i due poli di un continuum
che va dal tentativo di riportare la testimonianza del trauma nel peri-
metro del dicibile e dell'intelligibile (¢ il caso di Levi) all’atteggiamen-
to opposto, che consiste nel “rappresentare I'irrappresentabile” proprio
mentre se ne dichiara la costitutiva irrappresentabilita (¢ il caso di Elie
Wiesel su cui tornero fra poco). L'enunciato autodistruttivo sotteso a
questa seconda postura si potrebbe riassumere cosi: 1. Di questa cosa
non si puo parlare; 2. lo ne parlo. Per uscire dall'impasse si deve intro-
durre un terzo enunciato: 3. lo ne parlo perché una forza che mi trascen-
de parla al posto mio.



La banalizzazione dell'estremo 39
2. Eco e il modo simbolico

Di un meccanismo per certi versi analogo si occupa Umberto Eco in
uno dei suoi scritti pitt impervi e meno studiati”: il saggio sul modo
simbolico, quarto capitolo di Semiotica e filosofia del linguaggio. In estre-
ma sintesi, e saltando per ragioni di spazio le pagine in cui Eco si fa lar-
go a sciabolate nella giungla delle definizioni altrui: il modo simbolico
¢ “un atteggiamento semantico-pragmatico” che si ritrova tipicamente
nel resoconto di alcuni tipi di esperienza estetica e mistica. Cosa lo ca-
ratterizza rispetto ad altri possibili modi di dare senso al mondo?

i. Innanzitutto “una presunzione di analogia fra simbolizzante e sim-
boleggiato” (Eco 1984, p. 225): siamo nell’'ambito della ratio diffi-
cilis e dell’invenzione, come accade tutte le volte che, in assenza di
un tipo espressivo preformato, ma anche di un contenuto preceden-
temente ritagliato, I'interprete procede a tentoni per indovinare — o
creare ex novo — le regole di un possibile codice.

ii. Ma soprattutto il modo simbolico si riconosce da “una fondamen-
tale vaghezza di significato” (Eco 1984, p. 225). L'oggetto verso cui
tende I'interpretazione elude ogni tentativo di comprensione. Un te-
sto (o un’esperienza: salvo specificazioni ulteriori, userd questi due
termini come se fossero fungibili: testo come porzione di esperien-
za interpretabile); un testo, dicevo, viene letto in chiave simboli-
ca quando linterprete, pur intuendo che esso rinvii a qualcosa di
profondamente archetipico, essenziale o universale, accetta che quel
qualcosa non si lasci afferrare se non attraverso vaghe e oscure analo-
gie con altri gualcosa altrettanto sfuggenti. Il modo simbolico rinvia
a un senso destinato a rimanere impreciso, inarticolato e inesauribi-
le. Eco lo chiama “nebulosa di contenuto”.

L’opacita del testo non inibisce — ma anzi eccita — la produzione
vertiginosa di interpretanti, “associazioni mentali e affettive”, spesso

(1) Cosi Paolo Fabbri nella sua “Introduzione” a Eco (2018): “La ridefinizione e inter-
definizione di simbolo proposta da Eco non ha avuto esito nella prassi culturale corrente [...]
Anche gli allievi — e altri ospiti nella casa famiglia Eco — hanno glissato (silenzio d’ossequio?) su
una delle sue operazioni pitt originali e arrischiate, suscettibile di ridefinire, come vedremo, la
sua stessa nozione, illuminista ed enciclopedista, di segno” (Fabbri 2018, online).



40  Valentina Pisanty

reciprocamente contraddittorie, che tuttavia restano nella sfera dell’in-
terpretazione privata, esperibile ma non comunicabile. Proprio perché ¢
indecifrabile, il testo sembra fatto apposta per essere usato (in mancan-
za di regole condivise con cui discernere le interpretazioni legittime da
quelle infondate), sebbene il riconoscimento della sua archetipicita con-
ferisca de iure alle associazioni caotiche che genera il carattere di un’e-
pifania. Ma se l'interpretazione simbolica ¢ privata, se non deve rende-
re conto a nessuno, come se ne sancisce l'accettazione pubblica? Cosa,
in altre parole, la fa diventare un oggetto sociale a disposizione del resto
della comunita, affinché gli interpretanti che fa deflagrare nell’individuo
proseguano la loro fuga scomposta nell’enciclopedia collettiva?

Per rendere conto della socializzazione dei simboli, Eco descrive un
processo a due fasi — esplosione privata ed elaborazione pubblica — a ca-
rico di due distinti ruoli tematici. “Il visionario di partenza ¢ un detona-
tore del simbolo, ma subito si rende necessario un elzboratore che pub-
blicizza il simbolo e ne fissa i significati” (Eco 1984, p. 228)®. E solo a
questa condizione che si puo costituire una comunita di culto. Ciascun
membro della congregazione adunatasi attorno al simbolo (alla por-
zione di esperienza eletta a simbolo) proiettera su di esso le associazio-
ni che pit gli si confanno, riattivando I'esplosione iniziale, ed € cosi che
Iinesauribilita del simbolo ¢ salvaguardata. Ma, nel momento in cui i
simboli sono sottomessi all’elaborazione collettiva, si innesca un proces-
so inverso (dall'impervio al pervio) che ne cristallizza le interpretazioni,
banalizzandole. E di questo secondo aspetto che voglio parlare.

Nel paragrafo sul “modo simbolico ‘teologale’”, Eco descrive la dia-
lettica autodistruttiva del discorso mistico, “diviso tra 'inesauribilita
della propria esperienza di interpretazione e la necessita di tradurre i
propri simboli in significati socializzabili e comunicabili”. Senza una
qualche forma di disciplina interpretativa, per vaga che sia, 'esperien-
za mistica condurrebbe al “delirio incontrollato dei sensi” (Eco 1984,
p- 237). Ma siccome ogni interpretazione ¢ anche selezione (per quanto
fluttuante) di pertinenze, e siccome le pertinenze sono gia parzialmen-
te regolamentate dall’enciclopedia dell’interprete, 'elaborazione riporta
Iesperienza ineffabile sui binari del dicibile, o quantomeno del pensabi-
le. Per me, il simbolo tal-dei-tali significa questo, e questo, e quest’altro

(2) Nell'esempio di Eco, Santa Margherita Maria Alacoque e il suo confessore gesuita.



La banalizzazione dell'estremo 41

ancora... Interpretanti non necessariamente coerenti tra loro perché
non aspirano alla sistematicita di un codice, pena I'esaurimento del
mana simbolico e la sua riduzione ad allegoria (la morte del simbolo),
ma comunque sequenziati in stringhe primordiali di senso.

A livello collettivo, subentra un’ulteriore esigenza di controllo socia-
le (delle interpretazioni legittime o legittimabili) che scongiuri il rischio
di ontologie e metafisiche devianti. Perché se ¢ vero che il “consen-
so fatico” ¢ garantito dal riconoscimento unanime, in seno alla comu-
nita, che quel simbolo ¢ dotato di una forza autoevidente (ognuno ci
vede qualcosa di diverso, ma tutti convengono che significa qualcosa
di molto importante), arriva il momento in cui la pluralita delle inter-
pretazioni produce conflitti e scismi culturali. A maggior ragione quan-
do il simbolo attorno al quale ci si raccoglie acquisisce una forza tale
da mobilitare vaste comunita di credenti. Chi decide quali interpreta-
zioni debbano prevalere sulle altre e, soprattutto, quali abiti compor-
tamentali ¢ legittimo ricavarne? Non dimentichiamo che il simbolo ¢
anche un potente moltiplicatore di motivazione. Anche se non sanno
bene cosa significhi, i credenti sanno di essere disposti ad agire — e in al-
cuni casi addirittura a morire — in suo nome. Non sorprende che attor-
no al simbolo si scateni la lotta per il controllo dell'interpretazione piu
autorevole. Sotto la spinta di un simbolo si possono mandare persone
in guerra (oppure, in versione pit blanda, in fila per ore ad acquistare il
nuovo modello dell’i-phone). Scrive Eco: “Quando venga il momento
in cui un senso deve essere posto, e riconosciuto, interverra il carisma
del detentore dell’interpretazione pitt autorevole a stabilire il consenso.
Possedere la chiave dell’interpretazione, questo ¢ il potere” (Eco 1984,
p- 241). (Eco considera sempre con un certo fastidio 'ipotesi inversa,
quella di Nietzsche, e cio¢ che sia il potere a detenere ipso facto la chia-
ve dell'interpretazione; cid che in effetti ha conseguenze devastanti).

3. Wiesel il Visionario
L’elaborazione pubblica del modo simbolico ¢ la radice prima della

banalizzazione dell’estremo. Sia per esempio un famoso brano di Elie
Wiesel e le interpretazioni a cui ha dato adito. Si tratta del passo pil



42 Valentina Pisanty

letto e commentato di La Nuit (1958), romanzo autobiografico in cui
Wiesel racconta la sua deportazione ad Auschwitz e Buchenwald. E la
scena centrale in cui il narratore-testimone, in procinto di perdere la
fede, ¢ costretto ad assistere all'impiccagione di un bambino e, chie-
dendosi dov’¢ Dio, sente una voce interiore che gli dice che ¢ li, appeso
alla forca.

Il était encore vivant lorsque je passai devant lui. Sa langue était encore
rouge, ses yeux pas encore éteints. Derriere moi, j'entendis le méme
homme demander: - Ou donc est Dieu? Et je sentais en moi une voix qui
lui répondait : - Ot il est? Le voici — il est pendu ici, a cette potence ...

I brano da adito a due interpretazioni divergenti. Da una parte, puo
essere la testimonianza di una fede religiosa in procinto di estinguer-
si. Se cost fosse, il brano andrebbe letto come un riferimento alla mor-
te di Dio, 'uccisione del bambino andrebbe identificata con quella del-
la fede, e la voce interiore rientrerebbe nella sfera della comunicazione
IO-IO di cui parla Lotman. D’altra parte, I'epifania della presenza di
Dio nel corpo appeso del bambino potrebbe essere intesa come simbolo
di una nebulosa di contenuto di segno opposto. Dio si manifesterebbe
al testimone proprio la dove ogni logica umana sembra puntare alla sua
assenza, e la voce interiore acquisterebbe i tratti di una rivelazione tra-
scendente (IO-DIO). Anche questa interpretazione ¢ compatibile con
la lettera del testo, e le due letture contraddittorie possono coesistere in
sospensione, almeno finché l'esperienza estrema resta circoscritta alle
percezioni e ai pensieri confusi del testimone.

Dal punto di vista letterario Wiesel non ha bisogno di disambiguare
la sua Visione, autorizzando un’interpretazione a scapito dell’altra. Né
ha bisogno di spiegare — in rapporto alla seconda interpretazione — per
quale motivo Dio avrebbe deciso di rivelarsi (proprio a lui) attraverso il
martirio di un bambino. La forza espressiva del romanzo risiede nel suo
registro profetico, che riecheggia il motivo del sacrificio religioso, ricol-
legabile all’Aqedah (il sacrificio di Isacco) e ad altri episodi biblici in
cui la devozione degli uomini ¢ messa a dura prova da comportamenti
divini a dir poco imperscrutabili. Nel testo non c’¢ traccia di teodicea,
che sarebbe un tentativo di ricondurre la visione estatica a una struttura



La banalizzazione dell'estremo 43

intelligibile di senso. E anche quando, decine di anni dopo, in veste di
studioso del Talmud (dunque sdoppiandosi nel ruolo di Elaboratore),
Wiesel tornera sul problema della teodicea a proposito della storia di
Giobbe, che evidentemente assimila alla propria, lo fara in chiave pu-
ramente interrogativa: “domande, domande, nient’altro che doman-
de, una pit enigmatica, pit misteriosa dell’altra” (Wiesel 2000, p. 50).

4. Mauriac I’Elaboratore

Ma gli enigmi chiedono di essere sciolti. Quanto pit ¢ oscuro un te-
sto, tanto pil si avverte I'esigenza di interpretarlo: ¢ questa la forza, il
mana del simbolo. Una prima elaborazione si afferma contestualmente
alla pubblicazione della prima edizione di La nuit. Wiesel stila il breve
racconto (178 pagine) su sollecitazione di Frangois Mauriac, a partire
da un manoscritto di oltre 800 pagine scritto febbrilmente nel 1954.
Sarebbe interessante confrontare la versione scorciata di La nuit con il
suo (peraltro inaccessibile per ragioni non chiare) avantesto in yiddi-
sh per capire quanta influenza abbia avuto, nel processo di riscrittura,
Iincontro con il cattolico Mauriac. Ma quand’anche si scoprisse che
nel testo originale manca ogni riferimento alla voce di Dio — o, come
pare sia il caso secondo quanto testimonia chi ha potuto consultare
'ur-text, che mancano i toni ecumenici della versione francese — re-
sterebbe il fatto che la lezione registrata nell’enciclopedia ¢ quella di
cui stiamo parlando, con la sua irriducibile ambiguita (morte di Dio
oppure sua apparizione ad Auschwitz). Ambiguita che tuttavia, nella
prefazione all’edizione del 1958, Mauriac (primo Elaboratore esterno
del testo) contribuisce almeno in parte a ridurre, riportando il simbolo
del bambino appeso sui sentieri pervi di una consolidata tradizione te-
ologale per la quale ’Antico Testamento va inteso come prefigurazione
del Nuovo (il caso piut plateale, in Occidente, di cultural appropriation,
in quanto la Bibbia ebraica non pensava affatto di essere la prefigura-
zione di alcunché)®.

In questa chiave il prefatore sottolinea le analogie tra gli ebrei marti-
rizzati e “il Crocifisso, la cui Croce ha conquistato il mondo.” Abbiamo

(3) Devo questa chiosa a Daniele Giglioli, conversazione personale.



44 Valentina Pisanty

dunque un Simbolo oscuro (il bambino martirizzato) interpretato at-
traverso un altro Simbolo pit familiare (Cristo in Croce), per trasmet-
tere un messaggio ben pitt accessibile del riferimento enigmatico alla
assenza/presenza di Dio. Non c’¢ contraddizione tra le due letture: la
morte di Dio appeso alla forca prelude alla sua resurrezione. A con-
ferma di tale sintesi universalizzante, negli stessi mesi in cui pubbli-
ca La nuit Mauriac dedica il suo Le fils de ['homme (meditazione sul-
le Scritture e sul messaggio di Cristo) all’amico Elie Wiesel “che fu un
bambino ebreo crocifisso.” La forza simbolica del bambino di cui si par-
la nella testimonianza si trasferisce per osmosi sulla figura del testimo-
ne. Amalgamati in un’unica figura, i due bambini rimandano allo stes-
so contenuto “simboleggiato”: vago e nebuloso quanto il mistero della
resurrezione, certo, ma anche familiare quanto la figura di Cristo.

5. Altri Elaboratori

Al di 1a delle riserve che si possono avanzare circa I'opportunita di ri-
condurre il capitolo pit doloroso della storia ebraica agli articoli di fede
del cristianesimo, ¢ proprio in virtt di tale addomesticamento che la
testimonianza di Wiesel si fa largo nell’enciclopedia collettiva, racco-
gliendo attorno a sé una comunita estesa disposta a riconoscerne la for-
za simbolica. Basti ricordare che nel 1979 Giovanni Paolo II si riferi ad
Auschwitz come al “Golgota del mondo contemporaneo”. E che, sulla
stessa linea, nel 1998 il vescovo anglicano Hugh Montefiore ribadiva la
lettura cristologica della Shoah, adducendo la forza reattiva degli ebrei
nel dopoguerra a riprova della loro avvenuta resurrezione.
L’elaborazione di Mauriac non si limita a creare consenso fatico
presso le diverse comunita di cristiani. La sua lettura della Shoah come
martirio fa anche cortocircuito con 'idea — discussa da alcuni teologi
ebrei, sia pure in controtendenza rispetto alla cultura ebraica mainstre-
am — che il genocidio abbia avuto un senso, una direzione, una ragio-
ne d’essere di ordine trascendente. Cosi, alcuni commentatori ultraor-
todossi hanno inteso il nazismo come la punizione divina inflitta agli
ebrei laicizzati, colpevoli di avere abbandonato la Tora e di avere tenta-
to di accelerare la redenzione attraverso 1’idolatria socialista e sionista,



La banalizzazione dell'estremo 45

senza attendere I'avvento del Messia. Altri si sono soffermati sul valo-
re esemplare di coloro che, nei ghetti e nei lager, conservarono la fede
sino all’ultimo: le vittime dei lager sarebbero state scelte da Dio per rin-
saldare I’Alleanza e per ispirare gli inosservanti con I'esempio del loro
martirio. Altri ancora capovolgono linterpretazione che attribuisce al
sionismo le colpe della catastrofe. Anche qui, la colpa di cui Auschwitz
sarebbe la punizione ¢ I'assimilazione degli ebrei europei. Ma in questo
caso la retribuzione divina viene fatta coincidere con la (ri)fondazione
dello stato ebraico in terra d’Israele'.

Certo sarebbe frettoloso unificare il martirologio ebraico di matrice
cristiana a quello che fa capo alla teologia ebraica. E tuttavia su alme-
no un punto le interpretazioni convergono. Per i cristiani come per gli
ebrei, il tentativo di riassorbire la Shoah in un’interpretazione religiosa
che confermi (anziché mettere in crisi) lonnipotenza divina chiama in
causa lo schema biblico Catastrofe/Redenzione. Una matrice narrativa
profonda sufficientemente inclusiva da spogliare 'evento testimoniato
dei suoi contenuti storici specifici, ma anche dell’enciclopedia partico-
lare (la cultura chassidica da cui Wiesel proviene) che da forma all’espe-
rienza del testimone.

6. Risemantizzazione del testimone

E in questo formato ecumenico tutto sommato consolatorio che la
memoria della Shoah, filtrata attraverso la prospettiva, culturalmente
ritoccata, delle vittime®, conquista il centro dell’Enciclopedia, assur-
gendo al ruolo di Simbolo universale di non si sa bene cosa. Ma non ¢
della banalizzazione della Shoah che vorrei parlare qui (’ho gia fatto in
altre occasioni)®. Piuttosto, mi interessa approfondire la conseguente
risemantizzazione del ruolo del testimone, a sua volta assurto a simbolo
di ogni vittimizzazione passata, presente e futura.

Benché restio ad accreditare (ma anche a ripudiare) qualsiasi speci-
fica teodicea sull’Olocausto, Wiesel finisce per indossare i panni che gli

(4) Per approfondire ¢fr Cohn Sherbok [a cura di] (2002) e Giuliani (2014).
(s) Sull’egemonia del paradigma vittimario si veda Giglioli (2014).
(6) In particolare, in Pisanty (2012 ¢ 2020).



46 Valentina Pisanty

sono stati cuciti addosso dal suo primo Elaboratore, e da tutti coloro
che — sulla scia di Mauriac — nei decenni successivi lo eleggono a prin-
cipale portavoce delle vittime dell’Olocausto in America. In un famo-
so articolo del 1978 afferma che lo sterminio ebraico ¢ “I'evento ulti-
mo, il mistero ultimo che non potra mai essere compreso o trasmesso.
Solo coloro che erano li sanno cos’era, gli altri non lo sapranno mai”.
Gli fanno eco altri commentatori che riproducono i toni enfatici del te-
stimone nell’affermare che “I'Olocausto ¢ innanzitutto unico in quanto
si crea attorno a esso, come in un cerchio di fuoco, il limite da non at-
traversare, perché un certo orrore assoluto ¢ invalicabile: pretendere di
farlo equivale a macchiarsi della pit grave trasgressione” (cosi Claude
Lanzmann nel 1979). Per non parlare di Emil Fackenheim che gia nel
1967 sentenziava: “I’Olocausto ¢ un’esperienza messianica, non un’e-
sperienza storica. E qualitativamente diversa da tutte le altre storie. E la
sola storia reale che ci sia. E la storia umana perché ¢ la storia ebraica”?.

Dall’archivio in espansione di enunciati sull’indicibilita, U'irrappre-
sentabilita, 'incomparabilitd e I'unicitd della Shoah si configura un
atteggiamento particolarissimo — fondato sul principio della sacrali-
ta della testimonianza — che un po’ per volta egemonizza la retorica
della memoria, scalzando lo stile secolare di altri sopravvissuti (come
Primo Levi) per i quali I'atto di testimoniare ¢ motivato da ragioni
storico-documentarie.

Curiosamente, il dogma dell’indicibilita genera una proliferazione
di discorsi in cui, a forza di imitazioni, i tropi della memoria (inclusa la
professione di indicibilitd) si stilizzano al punto di diventare perfetta-
mente replicabili. Se ne appropriano alcuni aspiranti testimoni secon-
dari che, nati dopo la guerra, assorbono il carisma dei testimoni diret-
ti e ne assumono la postura profetica. Un esempio fra tanti: nel 1992
Alain Finkielkraut motiva il suo sostegno incondizionato alla causa cro-
ata sulla scorta di un privilegio enunciativo che gli deriva dall’essere, in
quanto ebreo, “guardiano dei morti”: “Se non fossi stato io stesso ebreo,
forse non avrei messo il tremendo ardore e insistenza che ha notato nel-
la mia difesa della Croazia. Ma [...] mi ¢ sembrato indispensabile rifiu-
tare la benedizione della memoria ebraica alla Serbia conquistatrice e
impedire il reclutamento dei morti, di cui sento di essere il guardiano,

(7) Emil Fackenheim, cit. in Chaumont (2002), p. 102.



La banalizzazione dell'estremo 47

da parte degli odierni addetti alla pulizia etnica” (Finkielkraut 1992,
pp- 5I-53). Ma non c’¢ bisogno di essere ebrei per occupare la posi-
zione inviolabile dell’Elaboratore simbolico. Per effetto trickle-down,
schiere di operatori culturali impegnati nel settore della memoria ne ri-
calcano lo stile, di cui oggi si trova traccia nella stragrande maggioran-
za dei discorsi epidittici sull’Olocausto.

Il senso generale che tutti i discorsi ispirati veicolano ¢: chi “era 1i”
(o chi si sente autorizzato a parlare a nome di coloro che erano li) ha vi-
sto o sentito cose che gli altri non possono neppure immaginare. Cose
che sfuggono a ogni analisi, confronto o spiegazione (ma che intanto
vengono rappresentate abbondantemente attraverso ogni possibile piat-
taforma mediale). Eppure il testimone — o chi ne fa le veci — non pud
sottrarsi alla spinta insopprimibile, indotta da forze ultraterrene, di tra-
smettere agli altri il senso fondativo di qualcosa che per definizione non
pud essere trasmesso. Non gli si chieda come e perché. Lo sa Dio (let-
teralmente). Ma intanto gli altri, testimoni di testimoni di testimoni,
Elaboratori delle Visioni e delle Elaborazioni altrui, non possono sot-
trarsi all’obbligo, altrettanto inderogabile, di aderire al patto enunciati-
vo attraverso il quale il Simbolo viene propagato.

Il consenso fatico a questo punto coinvolge meta della popolazione
mondiale, posto che dalla fine degli anni Settanta, e sempre di piti nei
decenni successivi, ’Olocausto ¢ stato eletto a simbolo universale che
parla al cuore di tutti, pietra di paragone, oggetto totemico e baricentro
morale di un Occidente in cerca di identitd. Di qui il cortocircuito di
un’esperienza al contempo “unicamente unica” (“solo coloro che erano
li sanno cos’era”) e paradigmatica: la Shoah come paradossale prototi-
po che non ammette altre occorrenze all’infuori di sé.

Soffermiamoci su questa aporia. Come si fa ad affermare che un
evento ¢ simultaneamente unico e universale? In quanto occorrenza ir-
ripetibile, I'Olocausto non dovrebbe poter dar luogo ad alcun concet-
to: ¢ puro token (hapax), in grado solo di rappresentare sé stesso. In
quanto tipo universale, dovrebbe viceversa comprendere ogni esperien-
za umana, per dare senso a una gamma illimitata di eventi: non solo i
grandi sconquassi della storia, ma anche le vicende piti 0 meno trauma-
tiche dei singoli, tutte rilette attraverso il filtro del paradigma vittima-
rio. Dal punto di vista logico, ¢ evidente che le due descrizioni non si



48 Valentina Pisanty

conciliano. O la Shoah ¢ unicamente unica, o ¢ una metafora poliva-
lente buona per tutti. O ¢ irrappresentabile, o ¢ oggetto di una dove-
rosa proliferazione testuale. O ¢ appannaggio esclusivo di chi “era 1i”,
o — come ha affermato lo stesso Wiesel a Yad Vashem nel 2002 — “Chi
ascolta un testimone, diventa a sua volta un testimone.” O ¢ incompa-
rabile, o la si pud impiegare come termine di paragone ogni volta che —
nella ex-Jugoslavia, in Medio Oriente, in Ucraina, e via dicendo — il ri-
chiamo al Male Assoluto serve a scuotere le coscienze in favore di una
determinata causa.

7. L’estremo a portata di tutti

Ed eccoci arrivati al veleno dell’argomento. Se della Shoah si parlasse in
termini laici, i diversi tentativi di rendere intelligibile un’esperienza og-
gettivamente estrema, ma pur sempre compresa nella serie degli eventi
storicamente possibili, verrebbero sottoposti al vaglio delle regole che
una comunita scientificamente orientata (come la intendeva Peirce) si
dovrebbe dare per selezionare le ipotesi, le spiegazioni e le narrazioni
pilt adatte: pit falsificabili, coerenti, esaustive, ecc. Come osserva Eco,
“dove c’¢ codice [estendendo la nozione di codice a ogni sistema di
regole comunemente accettate] il potere ¢ diffuso nelle maglie stesse del
sistema, il potere ¢ il codice”. Al contrario, nel modo simbolico “la lotta
per il potere ¢ la lotta per chi detiene il carisma dell’interpretazione mi-
gliore, in un contesto in cui 'interpretazione ¢ infinita”, poiché “¢ solo
in una comunita retta dall’ossequenza al modo simbolico che si avverte
lesigenza di una auctoritas” (Eco 1984, p. 241).

Si capisce la tentazione di mantenere discorsivamente attiva la posi-
zione dell’interprete visionario e dei suoi esegeti autorizzati. In un di-
scorso che fa il verso alla vertigine del sacro, chiunque occupi la posi-
zione enunciativa del profeta ¢ esentato dall’obbligo di argomentare la
sua visione del mondo sulla scorta di evidenze e di criteri interpretati-
vi pubblicamente condivisi, e dunque contestabili. Le eventuali con-
traddizioni sono riconsegnate alle intenzioni di Dio che, come nel fa-
moso dialogo con Giobbe, non ¢ tenuto a risponderne. Ma ¢ anche
investito del potere incontestabile di stabilire di volta in volta quali



La banalizzazione dell estremo 49

proprieta del Simbolo vadano rese pertinenti e quali no, e — di conse-
guenza — quali comparazioni possano essere autorizzate e quali stigma-
tizzate come inammissibili profanazioni, con tutti gli effetti pratici che
ne conseguono: con chi schierarsi, quando entrare in guerra, € cosl via.
Ove nessuno lo contesti, il vantaggio retorico di una simile intoccabi-
lita ¢ irresistibile.

La contraddittorieta dei luoghi comuni che formano larchivio di
una Memoria ormai istituzionalizzata non deve essere percepita come
tale dalla maggioranza delle persone, da un lato intimidite dall’intri-
co di precetti e divieti che confluiscono nel “dovere della memoria”,
dall’altro sedotte dalla “nebulosa di contenuto” che sembra rimetter-
le in contatto con una dimensione trascendente di cui evidentemente
sentono la mancanza. L’estremo a portata di mano. L'indicibilita a reti
unificate. La banalizzazione dell’estremo ¢ sintomo e causa di una de-
riva autoritaria che ha vinto la battaglia per il consenso mainstream: il
consenso di chi, pur di non accettare la radicale contingenza degli even-
ti umani, ¢ disposto ad appannare le proprie capacita logiche piu ele-
mentari di fronte a chiunque gli offra la possibilita di un rapporto a
buon mercato con Iassoluto.

Riferimenti bibliografici

CoHN-SHERBOK D. (2002) (a cura di), Holocaust Theology. A Reader, New
York University Press, New York.

Eco U. (1982) Semiotica e filosofia del linguaggio, Einaudi, Torino.

— (2008) “Dame e Madonne: la rappresentazione del sacro”, in N. M. Dusi e
G. Marrone (a cura di), Destini del Sacro: discorso religioso e semiotica della
cultura, Meltemi, Roma, 111-118.

— (2018) Simbolo, Luca Sossella Editore, Bologna.

FaBBri P. (2018) “Introduzione” in U. Eco, Simbolo, Luca Sossella
Editore, Bologna; disponibile nel sito https://www.paolofabbri.it/saggi/
dal-segno-al-simbolo-andata-e- ritorno/

FackenueM, E. (1967) “The 614" Commandment” in Cohn-Sherbok (a
cura di) 2002, 218-222.

FINKIELKRAUT A. (1992) Comment peut-on étre croate?, Gallimard, Paris.



50 Valentina Pisanty

GicLiour D. (2014) Critica della vittima: un esperimento con [etica,
Nottetempo, Milano.

GruLIaNI M. (2014), Teologia ebraica, Morcelliana, Brescia.

HermAN J. (1992) Trauma and Recovery. The Aftermath of Violence from
Domestic Abuse to Political Terror, Basic Books, New York.

LanzmanN C. (1979) “De 'Holocauste a «Holocauste» ou comment s’en
débarasser”, Les Temps Modernes (395), Gallimard, Parigi, 21.06.1979.

Levi P. (1986) I sommersi e i salvati, Einaudi, Torino.

Mauriac F. (1958) Le fils de 'homme, Grasset, Parigi.

P1santy V. (2012) Abusi di memoria: negare, banalizzare, sacralizzare la Shoah,
Bruno Mondadori, Milano.

— (2020) I guardiani della memoria e il ritorno delle destre xenofobe, Bompiani,
Milano.

WiEseL E. (1958) La Nuit, Editions de Minuit, Parigi.

— (1978) “Trivializing the Holocaust: Semi-fact and semi-fiction”, New York
Times, 16.4.1978.

— (2000) Sei riflessioni sul Talmud, Bompiani, Milano.

WITTGENSTEIN, L. (2009) [1921] Tractatuts logico-philosophicus, Einaudi,

Torino.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/97912218097254
pp. 51-73 (novembre 2023)

GUERRE, CONFLITTI, VIOLENZE:
QUANDO A TORTURARE E UNA DONNA.
L CASO DI INGRID OLDEROCK, LA MUJER DE LOS PERROS

Cristina Demaria

Abstract: The engendering of conflicts, violence, and sexuality is influ-
enced by various cultural, semiotic, and political mechanisms, which
often perpetuate and exacerbate underlying gender inequalities and
gender-based violence. However, a compelling question arises when
we encounter instances of female violence. What happens when the
perpetrator, the torturer, is a woman, leading her to be associated with
abhorrent acts and horrors? A violent woman represents the ultimate
transgression of gender boundaries and is frequently portrayed in nar-
ratives that either emphasize her uniqueness or deny her agency and
responsibility for her actions. In some cases, her violence is linked to a
sense of perversion, connected to notions of corrupt and deviant sex-
uality. The reason why violence against women remains incompletely
understood and impervious in meaning is a complex issue. Despite
significant discussions, such as those sparked by the dissemination of
images from Abu Ghraib, a comprehensive understanding of the sub-
ject continues to elude us. In recent times, there has been a growing
debate about the figure of the perpetrator, particularly within studies
of traumatic memories and testimonies. This debate has moved beyond
the traditional “victim paradigm” and seeks to explore the nuances and
complexities of the perpetrator’s role and identity. In this context, the
chapter will delve into the ways in which we attempt to ascribe mean-

ing to the figure of the violent woman, with a specific focus on Ingrid



52 Cristina Demaria

Olderock, an agent of DINA — Pinochet’s secret police — known as “la
mujer de los perros.” This exploration aims to shed light on the com-
plexities and challenges in understanding and interpreting instances of
female perpetration in violent contexts. By examining this case, we can
gain insights into the multifaceted dynamics at play when violence is
perpetrated by women and how societal perceptions and cultural con-

structs influence the way we comprehend such occurrences.

Keywords: Woman, violence, conflict, Chile, fngrid Oldersck

1. Donne e violenza

“La violenza & al centro della scena culturale del senso” (Alonso,
Bertrand e Lancioni, 2021, p. 1)?. Cosi si apre I'introduzione al nu-
mero monografico di Actes Sémiotique dedicato a una semiotica della
violenza, a come ogni atto di violenza si ponga, innanzitutto, come
una crisi del senso che poi, nelle sue rappresentazioni, spesso torna a
esser ricompreso entro orizzonti assiologici delimitati, strutture narrati-
vo-patemiche ricorrenti.

In questo mio contributo si incontreranno entrambi questi aspet-
ti: la violenza come crisi del senso, e la necessita di una sua articolazio-
ne, di una sua ricomprensione all'interno di schemi valoriali e strutture
narrative riconoscibili, a iniziare, pero, da una domanda: di quale sce-
na culturale si parla quando la violenza ¢ di genere? Quando a essere
violente sono le donne? E su questo nodo, sul senso impervio della vio-
lenza femminile che qui intendo soffermarmi, affrontando prima la re-
lazione tra donne e violenza o, meglio, il tabu delle donne violente, e
quindi illustrando un caso studio, quello di Tngrid Olderéck, capitana
della DINA, la polizia segreta cilena attiva durante i primi anni del re-
gime di Pinochet, cosi come viene ritratta in due testi: La mujer de los
perros, libro della giornalista investigativa Nancy Guzmadn (2014), e il
cortometraggio Bestia (Cile, 2021) di Hugo Covarrubias, a sua volta
ispirato all’'opera di Guzmdn.

(1) Se non diversamente specificato, tutte le traduzioni da brani citati da lingue straniere
sono mie.



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 53

Una premessa ¢ pero d’obbligo. Mi occuperod di donne violente in
scenari di guerre, conflitti e post-conflitti, e quindi non di violenze do-
mestiche, in cui si incontra una relazione diversa tra vittime e perpe-
tratori, diverse strutture di destinazione; e guardero soprattutto a come
culturalmente si ¢ cercato di comprendere e articolare una scena di vio-
lenza quando a commettere un crimine — una tortura, un abuso sessua-
le — ¢ una donna. E nemmeno mi occuperod di come le donne violente
si giustiﬁcano, ma di come vengono giustiﬁcate, descritte e raccontate,
rese mostruose ¢ abiette®.

La vastissima letteratura su donne, guerre e violenza (Cohn 2013;
Sjoberg 2014; 2016; Coates, Carter, Duffy, Sigler et al. 2020; Hagemann,
Dudink e Rose 2020), qui impossibile da approfondire, in realta poco si
¢ occupata delle donne come perpetratrici o criminali di guerra, soffer-
mandosi soprattutto sul ruolo opposto, quello di vittime di abusi e vio-
lenze, spesso sessuali. Ma al di la di come oggi, in parte superato il co-
siddetto “paradigma vittimario” (Giglioli 2014), piu attenzione venga
dedicata ai perpetratori® — solitamente maschi —, ¢ importante ricorda-
re come i ruoli di genere che ritroviamo distribuiti tra gli attori che pren-
dono parte a scenari di guerre e conflitti non sono incidentali; sono, al
contrario, un elemento che fonda e regola i modi in cui le guerre e i con-
flitti sono raccontati, giustificati e condotti. In altre parole, cid che giu-
stifica la violenza in tempi di guerre e conflitti ¢ un atteggiamento cultu-
rale profondamente radicato, lo stesso che sta al centro della costruzione
culturale e semiotica del genere, e della conseguente legittimazione di
una differenza sessuale fondata sul potere e sull’asimmetria. Vena Das
(2008) sostiene, per esempio, come sia la stessa fondazione dello stato
moderno a portare in sé la violenza in-generata che contraddistingue le
moderne forme di governo. I racconti fondativi, i discorsi sui cui lo sta-
to moderno si sostiene riguardano, non a caso, il dar vita alla nazione e il
morire per la nazione: gli uomini devono esser pronti a prendere le armi,

(2) Sulle retoriche dei perpetratori e delle perpetratrici, e su come provino a giustificare
la loro violenza, si veda Panico e Violi (2021), articolo pubblicato nello stesso numero di Aczes
Sémiotique citato in apertura.

(3) Nell’ambito, soprattutto, dei Memory Studies contemporanei (e su questo si veda

il sito della Memory Studies Association, ricco di riferimenti bibliografici: https://www.

memorystudiesassociation.org/) ¢ sempre pil attuale 'ambito dei cosiddetti “Perpetrator
Studies” che qui, purtroppo, non posso approfondire: ¢fr in particolare Bielby e Murer (2018).



54 Cristina Demaria

mentre le donne generano uomini che poi continueranno a combattere,
e morire, per la nazione. Il sesso e la morte, la riproduzione e la guerra,
sono parte di una stessa configurazione di valori e istituzioni attraverso
“cui lo stato nazione ha messo a punto quelle difese in grado di allonta-
nare I'incertezza causata da pericolosi alieni, e dalle devastazioni del tem-
po” (Das 2008, p. 285).

Ma cosa accade, invece, quando a difendere i confini simbolici dello
stato nazione, la formazione della sua stessa comunitd, ¢ una donna che
diversamente si sacrifica, che uccide e tortura? Come ci viene racconta-
ta? Per comprendere i posizionamenti attanziali, 'investimento modale
e, a livello discorsivo, i ruoli tematici che le vengono assegnati: se viene
presentata come un soggetto individuale, o 'incarnazione di soggetti-
vita collettive; se si tratta di soggetti che si muovono in base a una au-
todestinazione, oppure sono etero-diretti, ¢ necessario fare un passo in-
dietro, e provare innanzitutto a comprendere il rapporto tra genere e
violenza, ripercorrendo alcune riflessioni di Francoise Héritier (2002)
che ritengo ancora attuali.

Héritier osserva come, nell’ambito del campo culturale e semioti-
co del genere, esistano associazioni concettuali vincolanti basate su una
valenza differenziale dei sessi, una sorta di matrice di valori e significati
che governano le invarianti, socialmente costruite, della relazione tra i
sessi. Tale invarianza non ¢ fissa; al contrario, ammette forme instabili:

L’invariante ammette strutturalmente i contenuti variabili che di-
pendono dalle caratteristiche proprie di differenti culture, e gli attori,
nell’esprimere, spesso implicitamente e inconsciamente, tali contenuti,
nel rappresentarli quotidianamente, si riconoscono come membri di
una comunita.

(Héritier 2002, p. 37).

Vengono cio¢ a definirsi delle cornici concettuali che presuppongo-
no lesistenza di una natura femminile data, i cui tratti sono quelli della
dolcezza e della remissivita; una natura che viene poi usata per giustifi-
care I'opposizione tra il femminile come passivo e remissivo vs il ma-
schile come attivo e aggressivo. Avviene cio¢ una sorta di trasferimen-
to, di trasduzione di tratti fisiologici propri della corporeita femminile



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... S5

(tono e timbro della voce, morbidezza della pelle) in valori, in qualita
non piu solo corporee ma identitarie, comportamentali, che a loro volta
determinano una valenza differenziale dei sessi. Tali qualita divengono
ovvie e, appunto, naturali, grazie a una “restrizione” intellettuale basata
sul principio della valenza differenziale. Questa trasduzione trasforma le
differenze corporee in contenuti semantici, in significati che sono poi
non solo compresi, ma sentiti, percepiti come neutri”. Significati che
poi rientrano in quelle configurazioni di aspettative, valori, program-
mi narrativi, competenze e ruoli codificati culturalmente che chiamia-
mo stereotipi (la donna sensibile, passiva, emotiva, innocente, piena di
grazia e pura), che ancora influenzano le nostre vite pubbliche e priva-
te, e che ritroviamo, oserei dire aumentati, nei discorsi che concorrono
all’interpretazione culturale del rapporto tra donne, violenza e conflit-
ti. Dove il conflitto stesso va inteso come accadimento meta-culturale
che spesso porta alla luce, rende evidenti nel momento della loro stes-
sa messa in crisi, gli equilibri e i valori — le invarianti culturali — su cui
si sostiene la nostra vita collettiva (Demaria 2020; Montanari 2004).

Quali sono dunque le invarianti del rapporto tra donne e violen-
za evidenziate da Héritier? Quella che pit ci interessa riguarda la dop-
pia natura della donna (angelo e bestia, santa e puttana, mater doloro-
sa e combattente ribelle), che produce categorizzazioni contraddittorie,
le quali ritraggono il femminile al tempo stesso come fragile e puro ma,
in potenza, sessualmente vizioso e pericoloso. Per molti secoli le donne
criminali sono state giudicate come portatrici di un male intrinseco ai
loro corpi —Iisteria e le convulsioni sulle cui immagini ha, per esempio,
riflettuto Georges Didi-Huberman (1982) — e non importa se la vio-
lenza esercitata fosse una violenza suicida. La violenza agita dalle donne
¢ sempre stata raffigurata come una deviazione che comunque dipen-
de da un loro lato oscuro, e impervio. Non appena una donna cessa di
essere oggetto del desiderio, soprattutto appena cessa di essere fertile,
emerge la sua devianza, totalmente indipendente dal tipo di violenza di
cui ella ¢, in teoria, I'agente.

La violenza femminile ¢ la trasgressione estrema del confine tra i sessi;

(4) Il linguaggio perod non ¢& neutro, ed esprime, gia categorizzate, le tensioni e gli affetti di
cui iniziamo a fare esperienza a un livello somatico profondo: su questo si vedano Violi 1986
e Demaria 2019.



56  Cristina Demaria

¢ antinomica alla femminilita controllata, quella propria, per 'appun-
to, della donna fertile. La violenza maschile ¢ legittima perché serve a
mantenere 'ordine domestico interno ed esterno, mentre la violenza
femminile ¢ espressione della natura animale — de-umanizzata — del-
le donne, sempre sul punto di esplodere, se non fosse domata dall’agire
maschile. La violenza femminile ¢, dunque, illegittima; ¢, nel senso let-
terale del termine, bestiale. E infatti bestie sono state chiamate le donne
esemplarmente violente, dalle guardiane naziste dei campi di concen-
tramento, alla donna dei cani, di cui trattero nell’ultima parte di que-
sto scritto®.

La violenza legata ai sessi e al genere diviene, in altre parole, una sor-
ta di sfondo su cui determinati imperativi culturali — insieme ai fanta-
smi che li infestano — vengono a cristallizzarsi. E questo perché, come
gia anticipato in apertura, il tabu della sessualita femminile, e la costru-
zione culturale della differenza sessuale che da questo stesso tabu deri-
va, sono centrali alla formazione della stessa comunita di una nazione, e
delle sue regole, ma al tempo stesso la minacciano, ne indicano le pos-
sibili crepe. Un tabu, peraltro, non ¢ solo un divieto che si iscrive in
un oggetto o in un atto, puo iscriversi anche in un soggetto. La donna,
come colei che incorpora I'atto stesso del toccare, del contatto fisico, dal
momento che porta su di sé la trasgressione dei confini corporei grazie
alla riproduzione, ¢ sempre, potenzialmente, pericolosa.

L’appropriazione dei corpi delle donne ha percio voluto dire con-
trollare la loro pericolosa natura, e ha comportato per molti secoli la
loro esclusione dalla guerra, dalla politica, dalla sfera pubblica. Certo,
ci sono stati casi in cui cosi non ¢ stato, e gia nella mitologia greca, per
esempio, si incontra il racconto di Argo, in cui alle donne veniva per-
messo di combattere, indossando perd una barba finta. Le donne pos-
sono acquisire lo status di guerriere se mostrano un’anima e uno spi-
rito maschile ospitato, accidentalmente, in un corpo femminile, che
va pero riadattato. E solo I’eccezione, o I’eccesso che, a volte, garan-
tisce alle donne un’agentivita, di essere soggetti delle proprie azioni.
Oppure, linsignificanza desiderata e costruita delle donne puod essere

(5) Per quanto, come gid accennato, non si sia scritto molto sulle donne violente, le
guardie e le kapo naziste hanno ricevuto attenzione anche cinematografica. Su questo si veda il
lungo articolo di Clark (2012).



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 57

momentaneamente alterata, invertita, quando una nobile attitudine
prevale sul loro sesso, quando cio¢ a prevalere ¢ il loro cuore puro, che
le allontana dai piaceri del sesso. Mai una combattente viene descrit-
ta come donna fertile: quando non ¢ vergine, ¢ vedova, troppo giova-
ne, troppo spirituale, o troppo vecchia per essere riproduttiva. Quando
invece incontriamo colei che sfugge a queste categorizzazioni, spesso ci
viene descritta attraverso narrazioni che enfatizzano la sua singolarita.
Ella entra a far parte di un corpo collettivo — quello femminile — che & al
tempo stesso eterodiretto da determinate norme e invarianti culturali, a
cui pero sfugge. La sua autodeterminazione, nel commettere la violen-
za, diventa tale negando il suo genere; nella sua trasformazione in una
perversione, in un mostro a volte senza pitt alcun genere o, meglio, ol-
tre il genere. Diventa una donna non possibile.

Laura Sjoberg e Caron Gentry (2008, p. 3) a questo proposito
commentano:

In almost every culture and every period of history, a she-devil emerges
as an example of all that is rotten in the female sex. This Medusa draws
together the many forms of female perversion: a woman whose sexu-
ality is debauched and foul, pornographic and bisexual; a woman who
knows none of the fine and noble instincts when it comes to men and
children; a woman who lies and deceives, manipulates and corrupts. A
woman who is clever and powerful. This is a woman who is far deadlier
than the male, in fact not a woman at all.

Anni dopo lo scandalo di Abu Ghraib assistiamo ancora a cid che
Laura Sjoberg, in un testo successivo, descrive come “I'invisibilita con-
temporanea, oppure il sensazionalismo, delle donne che commettono
crimini a sfondo sessuale durante guerre e conflitti” (2016, p. 15). E
questo un discorso di genere che stabilisce e rinforza un insieme com-
plesso di relazioni di potere a cui ci si riferisce per interpretare non solo
i nostri ruoli quotidiani, ma anche quelli che sottendono i rapporti tra
stati, la politica globale. E pero, mentre le donne che perpetrano, par-
tecipano o comunque sostengono la violenza sessuale durante guerre e
conflitti non sono certo figure innocenti e pacifiche, quando guardia-
mo a come le loro azioni sono descritte e/o giustificate, raramente ci



58 Cristina Demaria

discostiamo da narrazioni che le descrivono come non femminili, op-
pure come donne che hanno subito un abuso, e per questo corrotte, an-
date (a) male, anomale. Ciononostante, esistono.

Ma affermarlo, si badi bene, dire che esistono le donne violente, non
significa affermare che la violenza ¢ neutra rispetto al genere. Vuol dire,
al contrario, provare a interrogare la complessita dell'ingenerazione del-
la violenza, e di quella sessuale, durante i conflitti. Cid che mi preme &
quindi non semplicemente riconoscere che le donne, come gli uomini,
possono mostrare comportamenti violenti, ma riconoscere che quelle
donne, cosi come quegli uomini che mostrano comportamenti violenti
o criminali, abitano un mondo che ¢ governato da aspettative, oppor-
tunita, sistemi e relazioni di potere attraversati dalla differenza di ge-
nere, e che, come gli uomini, hanno vissuto una vita costretta entro i
confini che il loro genere, la loro classe sociale, la loro “razza” — gli assi
differenziali del potere (Braidotti 2016) — hanno reso possibile, deter-
minando la loro identitd, ma anche il loro destino. Lo dico meglio, per-
ché anche questo ¢ senso impervio: identificare chi perpetra una violen-
za non cambia la natura di un atto di subordinazione di genere, sia per
il perpetratore, sia per la vittima. La stessa donna capace di vittimizzare
sessualmente e umiliare altre donne e uomini vive e fa esperienza di un
mondo le cui gerarchie dipendono dal genere.

Ma la “realtd” della violenza delle donne ¢ purtroppo sepolta, nasco-
sta, nel linguaggio sul e del sesso che caratterizza le storie che di loro ci
vengono raccontate. E un tipo di offuscamento, di nascondimento che,
al tempo stesso, se messo in questione, ci rivela la doppia trasgressio-
ne della violenza delle donne. Perché una donna violenta ha commesso
due crimini: 'aver commesso un atto violento, e I'aver sfidato gli stere-
otipi di genere che la condannano a essere, a priori, incapace di com-
mettere quell’atto. Questo ¢ il motivo per cui diviene una “donna non
possibile”. Le donne in quanto esseri singolari, i loro corpi sessuati, di-
vengono parte di un “corpo collettivo” perché ¢ sulle donne in generale,
e non su di una in particolare, che poggiano i ruoli tematici di madre,
sposa, prostituta. Assistiamo a una vera e propria de-individualizzazio-
ne delle donne che si fonda su una continua etero-destinazione dei loro
programmi narrativi. Difficile costruire un’altra competenza, perché gia
da sempre iscritta nelle norme culturali che sono loro imposte.



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 59
2. Distanziare il mostro

Ma quali sono le cornici di senso, le sceneggiature attraverso cui queste
concezioni trovano spazio? E che portano tutte iscritte, alla fine, quella
doppia natura del femminile di cui parla Héritier? Sjioberg (2016) indi-
vidua tre tipi di narrazioni in cui la scena della violenza viene codificata,
ricompresa — come si diceva in apertura — in schemi, sceneggiature,
stereotipi, configurazioni discorsive ricorrenti.

i. Quella incentrata sulla figura della madre. La maternita ¢ il motivo
del suo diventare violenta, o di partecipare alla violenza, perché geni-
trice di uomini violenti, o perché ha perso i figli, i suoi uomini, e cosi
agisce per vendetta o per protezione. E principalmente il suo ruolo,
tematico e patemico, a prevalere, prefigurando un destino inevitabile.

ii. Quella incentrata sulla figura del mostro, che spesso viene utilizza-
ta quando mancano i motivi espliciti della violenza, ma si devono
a ogni costo trovare. E un tipo di narrazione che incornicia la don-
na perpetratrice come una persona psicologicamente disturbata, piu
difficile da controllare e pit crudele dei mostri uomini. In questo
tipo di discorsi, la mostruosita della donna politicamente violenta ¢
esagerata, ¢ motivo di una rabbia, o di una frustrazione, irrazionale,
di cui solo le femmine sembrano capaci. La violenza delle donne, in
altre parole, ¢ frutto di una follia/un disturbo che deriva dall’aver fal-
lito in altri ambiti e programmi narrativi tipici del femminile.

iii Quella concentrate sulla figura della prostituta, della donna sessual-
mente eccedente e deviata. In questo caso, la violenza ¢ causata o da
una erotomania, da una ossessione per il sesso, oppure da una di-
sfunzione che rende i soggetti femminili — perché non lo desiderano,
o perché non ne sono capaci — di soddisfare sessualmente 'uomo.
La colpa della violenza in questo caso sta nelle irregolarita che con-
traddistinguono la vita sessuale di queste donne: non hanno trovato
marito, non hanno figli, o sono omosessuali. Quando sono incapa-
ci di soddisfare propriamente il desiderio maschile, le donne diven-
gono emotivamente disturbate, ¢ non possono che tradurre tale tur-
bamento in violenza. La loro competenza, in senso semiotico, non ¢
adeguata.



60 Cristina Demaria

Sicuramente queste narrazioni non esistono pure, si possono proble-
matizzare e sfumare, visto che il mostro, per esempio, ¢ spesso raccon-
tato come sessualmente deviante, e le stesse madri, se assetate di ven-
detta, divengono mostruose. Ma in ciascuna di queste cornici di senso
emerge quel dispositivo di sapere/potere che produce la figura del mo-
struoso, cosi come discussa da Michel Foucault (1966; 1999; si veda an-
che Nuzzo 2018), come materializzazione di uno spazio di esperienza
in cui il pensiero stesso testa i suoi limiti. In cui, potremmo aggiunge-
re, un pensiero basato su associazioni concettuali vincolanti mette alla
prova una esperienza del limite che rimanda all’abietto, cosi come de-
scritto da Kristeva (1980).

Le sceneggiature ricorrenti della in-generazione della violenza delle
donne insistono dunque sulla frattura, sull’eccesso che investe soprattut-
to, e non a caso, il loro corpo e la loro sessualita. Cosi facendo, in-gene-
rando gli atti di violenza, chiudendoli in narrative e ruoli riconoscibili,
se non stereotipati, e per nulla impervi, che o normalizzano o mistifica-
no le storie di violenza, la carica, il peso, I'assoluto che ogni atto di vio-
lenza rappresenta ¢ come cancellato. Nel momento in cui le donne vio-
lente vengono allontanate dalla concezione ideale di cosa ci si aspetta da
loro in quanto donne, non vi ¢ piti bisogno di una ulteriore spiegazione,
e il convincimento che le donne sono, o potrebbero essere, fondamental-
mente pacifiche, non necessita pit di essere messo in dubbio.

La donna impossibile, colei che perpetra violenze sessuali in guerre e
conflitti, nella maggior parte dei casi viene nascosta, occultata (come si
occulta una prova); poche volte diviene visibile, e succede sempre che,
se accade, se diviene visibile, lo diviene in modo esemplare. Negarla
crea uno spazio di invisibilita non solo intorno alle donne criminali, ma
anche alle donne e agli uomini vittime di queste donne. Bisogna inve-
ce sforzarsi di comprendere meglio la complessita dei processi di in-ge-
nerazione della violenza sessuale nelle guerre e nei conflitti, e del tipo di
esercizio di dominio che rappresentano.



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 6T
3. La mujer de los perros

E quello che proveremo a fare indagando la figura di Ingrid Felicitas
Olderdck Bernhad, la oramai defunta capitana della DINA, divenuta
tristemente famosa come la mujer de los perros, titolo del libro scritto
dalla giornalista cilena Nancy Guzmadn (2014) che contiene 'unica in-
tervista rilasciata da Ingrid circa il suo ruolo nella polizia segreta cilena.
Il testo di Guzmdn si pone come una particolare testimonianza seconda
(LaCapra 2014) che a sua volta ha ispirato il cortometraggio Bestia, a
cui sara dedicato I'ultimo paragrafo di questo scritto. Ingrid addestrava
cani e li usava per abusare e violare i detenuti (molti poi desaparecidos),
maschi e femmine, in molti centri di detenzione e tortura, il pil celebre
dei quali chiamato “Venda Sexy”, che troviamo ricreato nel piccolo
mondo possibile del cortometraggio.

La muger de los perros viene pubblicato solo molti anni dopo leffet-
tiva intervista, avvenuta nel corso di tre incontri, tra il luglio e 'agosto
del 1996, perché una delle accusatrici di Ingrid, una delle poche soprav-
vissute, chiese all’autrice di ritardare la pubblicazione, e attendere fino
alla morte della madre: troppo era la sua vergogna, troppa I'angoscia
e il dolore che avrebbe causato il rivelare la sua esperienza. L'opera di
Guzmdn non ¢, in ogni caso, una mera trascrizione dell’intervista, ben-
st un testo complesso in cui rientrano documenti d’archivio, interviste
con le vittime, e con quelli che oggi Michael Rothberg (2019) chiame-
rebbe “soggetti implicati”.

Nel difficile dialogo con Guzmdn, Ingrid nega ogni accusa, come
peraltro ha sempre fatto con i (pochi) giudici di fronte ai quali & com-
parsa nel periodo post-dittatura. Ingrid non ¢ visibile, di lei si sa poco e
poco si parla, e sono inoltre pochissime le testimonianze rilasciate dal-
le sue vittime, quasi nessuna relativa a casi di abusi subiti da uomini. E
forse non solo perché — suggerisce Guzmdn — gli abusati hanno archi-
viato quelle memorie “in quel luogo dove le paure e le vergogne insop-
portabili vengono sepolte” (2014, p. 7), ma anche a causa di una cul-
tura machista in cui un uomo stuprato da una donna, e dal suo cane, &
qualcosa che non era, e tuttora non puo essere, concepito. Questo stes-
so silenzio ha contribuito perd ad alimentare la credenza che I'uso di
animali per stuprare i detenuti da parte di un’agente donna fosse una



62 Cristina Demaria

diceria, quasi un mito, purtroppo, in realta, fondato. Guzman “sco-
pre” inoltre Iesistenza di Ingrid facendo ricerche sulle torture attuate
dal regime a meta degli anni '90, in un periodo di delicata transizione,
quando le vittime preferivano il silenzio per paura di minare un gia fra-
gile percorso di democratizzazione. E in un diverso clima politico, per
quanto ancora diviso, che dunque esce La mujer de los perros, in cui le
parole di Ingrid rientrano in un pitt ampio resoconto delle strategie del-
la “macchina dello sterminio” cosi come fu concepita dalla polizia se-
greta di Pinochet. In quanto testimone riluttante, Ingrid sz per, rap-
presenta e condensa, cid che Guzmdn (2014, p. 6) descrive come: “la
velocita, la precisione e la pulizia di quella macchina dello sterminio;
delle pratiche messe in campo per intercettare, sedurre e anche trasfor-
mare in spie e traditori i gruppi sociali pitt marginali”. Non posso qui
concentrarmi sull’opera di Guzmdn nel suo complesso; mi focalizzero,
invece, su come viene raccontata questa donna impossibile: cosa accade
in questa particolare versione della sua figura? Come, in altri termini, la
rende “possibile”, esplorando la sua stessa agency?

Nel corso del suo lavoro investigativo a Guzmadn viene fatto il nome
di Ingrid, e la giornalista la va a cercare, un giorno di luglio, al suo ul-
timo indirizzo conosciuto. Li la trova, e cosi descrive 'approccio alla
donna dei cani e all’'ambiente in cui vive:

Era una casa a un piano con intorno un giardino visibilmente incolto,
dove era parcheggiata una Chevette rossa, sul cui lunotto posteriore era
appiccicato un adesivo che recitava: “Amo i miei cani”.

Da far rizzare i capelli. Era un’addestratrice di cani e, in questo ruolo,
crea lo strumento di tortura piti oltraggioso che si possa concepire: un
cane che, reagendo ai suoi comandi, violentava prigionieri e prigionie-
re. Succedeva alla “Venda Sexy”, il nome del pit inquietante, eppure
rimasto sconosciuto, centro di tortura dell’epoca della dittatura.
(Guzmdn 2014, pp. 11-12).

E con la consapevolezza di questa “creazione”, subito condivisa con
il lettore, che Guzman giunge in un luogo in cui “tutto sembra in uno
stato di totale abbandono: la casa, il giardino, I'automobile, le sbar-
re che proteggono le finestre, la porta”. Ingrid I'attende sulla soglia, e



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 63

appare come “una donna dall’aspetto androgino. Aveva i capelli molti
corti di un grigio-biondastro, un corpo imponente, voluminoso, e mani
grandi. Era lei, la capitana della DINA” (ibid.) E cosi che ci viene pre-
sentata Ingrid: la sua figura acquista gia una forma definita, si puo dire
quasi che si materializzi in questo primo momento di agnizione (“era
lei”), di forte costituzione figurativa e patemica: una figura di donna
non certo femminile, imponente, che vive in un posto desolato, e che
ancora dichiara il suo amore per i cani. La casa in cui poi viene fatta en-
trare Guzmdn, “fredda, buia e umida”.

Grazie al punto di vista di questa particolare osservatrice e, al con-
tempo, voce narrante, subito veniamo calati in un’atmosfera passiona-
le precisa, in uno spazio di decadenza e degrado. Subito incontriamo un
“personaggio” collocato nel suo piccolo mondo gia ammobiliato, il cui
potere sembra gia essersi sgretolato, cosi come lo spazio che abita: la tana
del mostro una casa di periferia triste e decadente. E cosi che Guzman,
donna di posizioni politiche opposte a quelle di Ingrid, tornata in Cile
dopo un lungo esilio, vede Ingrid, e ce la fa vedere. Sin dalle prime pagi-
ne incontriamo non solo la figura della donna dei cani, ma il ruolo stes-
so della narratrice e del suo stesso sguardo, alle prese con il senso imper-
vio con cui ogni testimone secondo deve combattere: come affrontare la
responsabilita e, a volte, I'identificazione con le vittime di Ingrid?

O, al contrario, come interagire e trattare con una criminale che non
ha mai confessato i suoi crimini, mai chiesto perdono? Come trasmet-
tere quelle che poi, nell'intervista, si riveleranno poche e incoerenti me-
morie, e al tempo stesso prendere atto delle sue ripetute negazioni, dei
ripetuti proclami di innocenza? Ma, anche, come affrontare il disgusto
e la diffidenza che si prova, che ciascuno puo provare, nell'incontrare
una donna come Ingrid, sapendo degli abusi da lei perpetrati? Il ritratto
di questa donna viene ricompreso in un testo che non nasconde la sua
disomogeneita, il suo mescolare stili, tonalita, generi: mettendo insieme
Iintervista, il tono confessionale e intimo che viene a momenti cercato
con la lettrice, la presentazione delle prove raccolte; un testo che pro-
cede, inoltre, intercambiando anche i ruoli tematici e le posizioni che
via via la narratrice occupa: giornalista che indaga, militante di sinistra
esiliata, testimone seconda, a tratti anche destinante sanzionatrice delle
azioni compiute da Ingrid.



64 Cristina Demaria

Torniamo pero a come il testo ci parla di Ingrid, a come ce la fa ve-
dere. Cosa accade in questa narrazione ¢ cid che accade ogni volta che
si confronta una donna violenta, che sempre viene collocata al di la del
confine della femminilitd. Per quanto questo testo intrecci la sua storia
in un tipo di narrazione che non la appiattisce del tutto su uno stereoti-
po, 'immagine che viene lentamente composta ¢ anche il prodotto del
bisogno di distanziare il mostro, di inserirlo in una storia che produca
un qualche tipo di senso; di contenerlo in un mondo possibile e accet-
tabile ove I'inesplicabile viene limitato, confinato. Incontriamo anco-
ra il mostro come dispositivo di sapere e potere che ci spinge a verifica-
re, a toccare i limiti del nostro stesso pensiero, come bene puntualizza
Nuzzo (2018, p. 156): “Il mostro incarna, paradossalmente, la man-
canza di differenziazione o, meglio, ¢ la differenza non ammissibile che
minaccia la capacita della conoscenza e del potere di stabilire e ripro-
durre differenze entro un ordine dato”. Questa ¢ la ragione per cui bi-
sogna sotto-differenziarlo, trovare un modo per riconcettualizzarlo e al
tempo stesso alterizzarlo, per esempio rintracciando il momento della
sua origine, la sua impronta. E cosi il testo di Guzmdn ripercorre la vita
di Ingrid, fin da subito deviante rispetto a quella delle donne cilene del
tempo (anni Cinquanta e Sessanta del Novecento).

Ingrid fu la prima donna a entrare nei carabinieri, la prima paraca-
dutista cilena, esperta cavallerizza, cintura blu di judo, sin da giovane
appassionata addestratrice di cani, e come lei stessa si definisce, avven-
turosa e sempre pronta all’azione. Nel cercare perod le origini del suo
male, non incontriamo solo la sua mascolinizzazione, bensi I'ideologia
nazista trasmessale dalla famiglia, che Ingrid dichiaratamente abbrac-
cia come una fede improntata ai valori dell’ordine e dell’obbedienza.
E questo I'unico aspetto del suo passato che la donna dei cani aperta-
mente e orgogliosamente afferma: “Dice: ‘Sono stata una nazista sin da
quando ero piccola, sin da quando ho imparato che il periodo migliore
che ha vissuto la Germania ¢ stato quando i nazisti erano al potere: C’era
lavoro, la gente era tranquilla, e non c’erano ladri o farabutti in giro™.

E Guzman aggiunge i suoi stessi commenti a questi ricordi di “formazione”:

Il suo atteggiamento militarista, razzista, classista e anticomunista
ha radici nella sua educazione familiare, profondamente repressiva e



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 65

macchiata da una fanatica ammirazione per il nazismo. “I miei genitori
erano molto severi ed esigenti...a casa si doveva parlare solo Tedesco...
Ai miei genitori non piaceva che andassimo in giro con i cileni. I cileni
non gli piacevano perché erano troppo indios. Siamo cresciute nell’i-
solamento. Tutto a casa doveva sempre essere in ordine, altrimenti ci
ammazzavano di botte”.

(Guzmdn 2014, pp. 23-24)

A quanto pare non le piacevano solo l'ordine e la disciplina assicura-
ti dall'ideologia nazista, le piacevano anche alcune sue pratiche. Studia il
nazismo in modo approfondito, e sviluppa una grande ammirazione per
Pinfermiera tedesca Irma Grese, una figura divenuta leggendaria che la-
vord nei campi di sterminio, definita dai posteri come I'angelo della mor-
te, come la “Bella bestia” o “la Cagna di Belsen” perché aizzava i cani
contro i prigionieri fino a quando non venivano, letteralmente, sbrana-
ti. Come Ingrid, Irma usava i cani, e aveva abbracciato il nazismo duran-
te 'adolescenza, contro la volonta del padre, che fece poi incarcerare, cosi
come Ingrid fece incarcerare la sorella, rea di aver criticato il regime di
Pinochet. Come racconta a Guzmdn un procuratore militare vicino al re-
gime ed entrato in contatto con Ingrid: “Nelle feste che venivano orga-
nizzate in quel periodo, mentre il resto degli ufficiali si ubriacava sino a
perdere il controllo, lei si vantava della quantita di libri che possedeva sul
nazismo. E sempre ci diceva quanto ammirasse Irma Grese” (Guzmdan
2014, p. 26). Ma nei racconti e nelle testimonianze su Irma Grese (cfr per
esempio Brown 2019) emerge una giovane donna dall’apparenza ange-
lica, la sua “maschera” quella della femminilita classica; Ingrid ha invece
una voce molto rauca e profonda, e diversi prigionieri, bendati, la pren-
devano per un uomo. La figura che cosi emerge dal racconto ricomposto
da Guzmadn pare identificarsi nel ruolo, e nel modello, della sadica ufh-
ciale nazista, per cui i prigionieri sono cose di cui si puo disporre a piacere.

Peraltro, la dittatura di Pinochet si & sostenuta su un discorso mili-
tare nazi-fascista che produceva, distinguendoli, soggetti e non sogget-
ti, su cui presiedeva (Lessa and Druliolle 2007), perpetrando un tipo
di violenza sia di manipolazione, sia di sanzione e punizione (Alonso,
Bertrand e Lancioni 2021). Un tipo di violenza a sua volta sostenuta, e
possibile, grazie a soggetti come Ingrid che pero, ancor prima della fine



66 Cristina Demaria

del regime, iniziano a disfarsi, a crollare. La donna dei cani viene ufh-
cialmente allontanata dal servizio gia verso la fine degli anni Settanta,
relegata in un ufficio a smistare carte, fino a quando non subisce un ten-
tato omicidio da parte di due militanti di sinistra a cui sopravvive con,
perd, una pallottola in testa. Quando Guzmdn la incontra ¢ sofferente,
ormai priva del suo mondo militarizzato, del suo ordine e della sua di-
sciplina; cid che rimane di lei, in questo racconto, ¢ 'immagine di un
essere (umano?) ossessivo e paranoico, nevrotico, solo, arrabbiato. La
storia a cui viene ricondotta, narrazione che risolve il senso impervio
della sua esistenza, presenta, in fin dei conti, se non un lieto fine, il fine
sperato: il mostro non ¢ solo tenuto a distanza, ¢ sanzionato, catturato
— letteralmente e metaforicamente — in una dimensione molto lonta-
na dalla nostra vita normale, isolato nella sua gabbia, dove non puo pit
nuocere, apparentemente senza pitt memoria, come emerge dal dialogo
tra la giornalista e Ingrid a proposito della Venda Sexy:

-E mai stata alla Venda Sexy?

-La Venda Sexy? Dov’era? No!

-La Venda Sexy era una casa su due piani, con una scalinata centra-
le che conduceva al secondo piano, e si trovava all’incrocio tra Los
Platanos e Iran...

-Tra Los Platanos e Iran? No, non ricordo. Non la conosco, non ci
sono mai stata.

-Non ricorda il posto? Cerano anche dei cani, e funziono sino al di-
cembre del 1974.

-No, sono sicura che non ci sono mai stata. Se non mi crede, mi puo an-
che mettere alla prova con I'ipnosi...L’ho detto molte volte al Giudice:
mettetemi alla prova con I'ipnosi, ma non se ne ¢ mai preoccupata.
Non mi credera, ma sin dal mio incidente (il tentato omicidio) ho
dimenticato molte cose.

(Guzmdn 2014, p. 40)

Poche righe dopo questo scambio, la voce narrante di Guzmadn rie-
merge, per affermare:

Nonostante le ripetute negazioni, e il fastidio per le mie domande
insistenti, lei li ci era stata. Chi lo ha confermato ¢ I'ex prigioniera



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 67

Alejandra Holzhapfel Picarte, una studentessa di medicina veterinaria e
militante del MIR al tempo: “I torturatori erano per lo pitt uomini. In
generale erano uomini. L’unica donna presente — per lo meno I'unica
che ricordo — ¢ Ingrid Olderéck. La ricordo come una donna dalla voce
molto rauca. Inizialmente pensai si trattasse di un uomo.

(ibid.)

Una volta lasciato il corpo dei carabinieri, Ingrid non smise perd di
offrire saltuariamente i suoi servizi speciali alla polizia segreta (la DINA
venne sciolta e rinominata CNI), come racconta il procuratore milita-
re a Guzmdn. Nonostante fosse ancora utile, non aveva pero piu alcun
potere e, soprattutto, era disprezzata dagli altri agenti — afferma sem-
pre il procuratore — a causa del suo cattivo odore, della poca cura per il
suo aspetto fisico, soprattutto per la sua devianza (locura), perché tra-
eva il proprio piacere dal suo cane. E per un altro difetto significativo:
“veniva disprezzata, soprattutto, per essere una lesbica” (Guzmdn 2014,
p- 45). In Ingrid si concentrano tutti i motivi ricorrenti che ritroviamo
nelle descrizioni delle donne violente: non solo Ingrid pare un uomo
quando parla, ma puzza, ¢ trasandata, ¢ sessualmente deviante. In pit,
non solo ¢ doppiamente colpevole: per le violenze commesse, e per aver
trasgredito il confine tra i generi, ma per aver anche trasgredito quel-
lo tra specie. Ingrid ¢ un abominio che pero, a coloro che assistevano
ai suoi abusi, procurava quell’eccitazione derivante dall’oggettificazio-
ne del dolore, e dalla sua contemporanea negazione, rappresentato da
quella particolare “scena della violenza” che ¢ la tortura.

4. Una Bestia

Sette anni dopo la pubblicazione de La mujer de los perros, esce Bestia
(2021), cortometraggio realizzato con la tecnica dello szop motion, sceneg-
giato e animato da Hugo Covarrubias. Nominato agli Oscar nel 2022, e
vincitore di numerosi premi in diversi festival internazionali, Bestia ¢ tra
le molte opere audiovisive che testimoniano di come il Cile non abbia an-
cora fatto del tutto i conti con il suo passato, rimanendo, a tutt’oggi, un
paese diviso (Demaria e Panico 2022). Lo stesso regista, nelle interviste



68 Cristina Demaria

che hanno accompagnato l'uscita del cortometraggio, afferma la sua in-
tenzione di voler provare a elaborare — a pit di trent’anni dalla fine della
dittatura — una memoria storica ancora attraversata da una ferita:

De alguna forma, este corto se hace cargo de la memoria histérica. Creo
que nosotros como chilenos -porque mucha gente siempre dice: ‘por
qué Chile siempre habla de la dictadura’-, pues porque todavia nos
duele. Todavia no se ha hecho justicia. Creo que es algo que cruza toda
Latinoamérica. Por eso, creo que esta historia es la historia latinoameri-
cana que estd abriendo esta herida, que todavia no se cierra.

La storia del Cile ¢ attraversata da una crepa che alcuni possono de-
cidere di attraversare, oppure scegliere di percorrerne i bordi da cui
scorgere la profondita di un abisso, quale quello in cui ci puo gettare la
storia di Ingrid. Una storia che Covarrubias decide di riadattare a parti-
re dal libro di Nancy Guzmdn che incontra mentre sta lavorando a un
progetto sulle figure meno note del regime di Pinochet, sui personaggi
occultati, impossibili. Bestia parte, dunque, da una storia gia racconta-
ta, immaginando altre sue possibili ramificazioni e, soprattutto, dando
a Ingrid una consistenza diversa, una — letterale e materiale — visibilita,
per quanto particolare. Allontanandosi del tutto dal genere classico del
documentario, cosi come da quello della finzionalizzazione della Storia
(Kaes 1989), ¢ attraverso una tecnica che da vita a oggetti inanimati
grazie alla fotografia, generalmente poco usata per definire la personali-
ta o la dimensione intima e profonda dei personaggi, che Bestia riesce,
invece, a trasmettere l'orrore. Giocando proprio con gli effetti di una
tecnica spesso impiegata da film dedicati ai bambini, sulle stesse forme
e sostanze dell’espressione, Bestia mette in scena, tra il macabro e il naif,
bambole-giocattolo che sembrano di porcellana, i visi brillanti e lucci-
canti?”, alte tra i quindici e i venti centimetri e calate in ambientazioni
di soli quaranta centimetri.

(6) Sivedalintervistarilasciata il 7 novembre del 2021 per il settimanale on line “Antofacine”

s://culturizarte.cl/antofacine-entrevista-a-director-de-bestia-hugo-covarrubias-yo-siempre-
https://cult te.cl/antof: trevista-a-director-de-bestia-h b

e-pensado-que-todos-tenemos-alguna-historia-para-contar

h d todos-t al hist tar/

(7) Le bambole utilizzate hanno, in realtd, un corpo in panno e una faccia realizzata con
resina poliuretanica espansiva per dare volume senza appesantire, e ricoperte di resina cristallina
per dare lucentezza.



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 69

Il fatto stesso, perd, di usare una bambola per animare la figura di
Ingrid ci restituisce una prima e determinante lettura di questo per-
sonaggio e della sua agentivita: Ingrid non ha un suo pensiero, come
una bambola, un giocattolo, ¢ un oggetto, ¢ agita; o meglio, ma que-
sto lo sappiamo dal libro di Guzmadn, ¢ guidata da un destinante for-
te, da qualcosa che lei pensava fosse lealta e obbedienza a un regime in
cui fermamente credeva. Sia la tecnica utilizzata, e il genere proposto
sia, inoltre, il formato breve, costringono a ulteriori scelte enunciative
ed espressive: tutto ¢ ridotto al minimo, a poche azioni. Attraverso un
meccanismo di riduzione, di rarefazione e di sottrazione da cui & assen-
te ogni dialogo o commento verbale, le azioni ripetitive compiute dalla
bambola acquistano una incisivita maggiore.

In Bestia sono dunque colti, e rielaborati, alcuni momenti della sto-
ria di Ingrid che, come ho provato ad argomentare nel paragrafo pre-
cedente, ¢ anche la storia di Guzmdn, di cui si magnificano e al tempo
stesso narcotizzano alcune parti, nel momento, inoltre, della loro tradu-
zione intersemiotica: ci si concentra sulla routine giornaliera di Ingrid,
e su due degli spazi in cui si muoveva, e cio¢ la sua abitazione, in cui si
sveglia, fa colazione insieme al suo cane, suo unico compagno, che sie-
de insieme a lei al tavolo della cucina; e la Venda Sexy, in cui ogni gior-
no arriva, sempre insieme al cane, per portare a termine il suo lavoro.
Viene dunque mostrato il suo privato, il suo spazio domestico, e il luo-
go di “lavoro”, che al tempo stesso non ¢ pubblico, bensi totalmente oc-
cultato: la modalita del segreto invade entrambi gli spazi in cui si muove
Ingrid; tra questi due piccoli mondi, si mostra il tragitto sull’autobus,
che Ingrid e il suo cane ogni mattina prendono per recarsi alla Venda
Sexy. Anche i personaggi di questo cortometraggio sono ridotti al mini-
mo: I'attenzione ¢ concentrata sulla donna, qui di un solo cane, che non
appare per nulla minaccioso, trasformato in un pupazzo per bambini.
E un cane fedele, leale, che fa cosa gli dice la padrona, il suo strumen-
to di terrore, e anche di piacere. Ma chi ¢ la bestia, quindi? Chi assu-
me questo ruolo tematico che contiene, al contempo, un forte sguardo
giudicante? Si gioca molto, ovviamente, su questa ambivalenza: chi vie-
ne sanzionato come tale, a iniziare dal titolo? Quella della bestia ¢ una
posizione che nei quindici minuti del cortometraggio occupano anche
i compari di Ingrid, le guardie che non solo sorvegliano, ma presidiano



70  Cristina Demaria

quel luogo di tortura e cid che in esso accade, indifferenti e compiaciuti,
ma anche sdegnosi di fronte alla bestia Ingrid (cosi come gia avevamo
appreso dal testo di Guzmdn). E perd Bestia cortometraggio, nei pochi
minuti in cui articola la sua narrazione, riesce a giocare non solo con le
posizioni attanziali e con i suoi piccoli attori, ma anche con i tempi stes-
si della storia, con il suo ritmo e la sua aspettualizzazione.

Il corto si apre e si chiude con la bambola Ingrid su un aeroplano,
seduta di fronte a un pasto; la testa luccicante gia crepata dal foro della
pallottola con cui hanno cercato di ucciderla. Con uno zoom lo sguar-
do dell’osservatore ci porta a osservare il dettaglio del buco in testa, per
poi condurci dentro la testa di Ingrid, dentro il film, nella sua picco-
la e solitaria vita. Attraverso un primo piano, e poi un dettaglio venia-
mo cosi collocati in un tempo precedente, che diventa, per qualche mi-
nuto del corto, il tempo della sua routine come torturatrice, a cui perd
vengono alternate sequenze che animano i suoi incubi, le sue allucina-
zioni: Ingrid, di notte, nel giardino di casa uccide il suo cane decapi-
tandolo, alternate ad altre sequenze in cui esplora, di fronte a uno spec-
chio, il suo corpo voluminoso. Ci si muove percio tra la casa di Ingrid,
una vera e propria casa delle bambole i cui dettagli rimandano ai giocat-
toli del nord-est Europa, da cui la famiglia di Ingrid proviene: ordina-
ta e immacolata, fino a visitare il seminterrato delle torture. Un abisso
in cui non veniamo condotti subito, e che si vede prima dall’alto, assu-
mendo il punto di vista di Ingrid, e solo successivamente dal basso, as-
sumendo il punto di vista delle vittime. Alle azioni routinarie e iterative
fa da contrasto, grazie al montaggio e al cambio di punto di vista, I'irru-
zione dell’orrore, che sta dentro la testa di Ingrid, e che lentamente co-
nosciamo, scendendo giti, nelle cantine della Venda Sexy. Tranne che
per questa breve sequenza, in cui la violenza effettiva contro i detenuti ¢
colta nel suo momento incoativo, Bestia sceglie di raccontarla attraver-
so un modo di esistenza potenziale, nei momenti prima dell’atto, e in
quelli successivi, assente ma comunque sempre incombente.

Mentre ne La mujer de los perros ci avviciniamo a Ingrid attraverso il
filero di Guzmdn e di una narrazione che la mantiene a distanza, qui il
filtro, e tutto apparato di enunciazione/osservazione e messa in scena
opera diversamente: ci fa osservare da vicino questa bambola, entra nel-
la sua intimita, come nei momenti in cui esamina, scruta il suo stesso



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 71

corpo di pezza, si tocca, trae piacere dal cane. Ingrid si guarda, e vede
anche i suoi fantasmi, che non sono pero solo i suoi, bensi quelli che
ancora infestano il Cile. La differenza pili netta, e in parte inquietante,
tra questo cortometraggio e il libro di Guzman tocca la posizione stessa
dei soggetti narranti, che a sua volta rimanda al modo in cui i due auto-
1i si proiettano nei loro testi: una giornalista, pure lei donna, dell’eta di
Ingrid e di convinzioni politiche opposte; un giovane regista che fa an-
cora i conti con un passato che gli appartiene come una pesante eredi-
ta, ma che non ha mai vissuto.

Nel testo di Covarrubias ci sono momenti in cui questa bambola
grassoccia non sembra provare rimorso o essere sofferente, bensi proiet-
tare fuori di sé il suo “male”. In un sogno decapita il cane; in un altro
la casa si dissolve, in un altro ancora viene sospesa nel vuoto. Nel corso
dei pochi minuti del cortometraggio, il mondo immacolato, ordinato e
routinario che la circonda si disgrega lentamente, inizia a decadere, fino
al momento del tentato omicidio, che precede la sequenza finale, in cui
torniamo dentro ['aereo, con Ingrid che guarda fuori dal finestrino un
cielo popolato di nuvole su cui, pero, poggiano le sue vittime, insieme
ai suoi due attentatori. Come in un gioco di immedesimazione, in que-
sto caso davvero non semplice, questo testo prova a immaginare i pen-
sieri di Ingrid, a introdursi nella sua “mente” e nelle sue perversioni. Ci
fa vedere una bestia che, come tanti altri criminali, pud apparire comu-
ne e ordinaria. O, forse, ci suggerisce come la perversione si accompa-
gni a momenti e abitudini che sono umani e ordinari, animando una
vita solitaria e segreta, alla fine dominata dalle paure, dalle ossessioni e
dalla frustrazione; una vita impervia che si dipana entro un tempo non
lineare, bensi a spirale, come accade ancora in Cile, dove I'eredita della
violenza costituisce un trauma ancora non elaborato.

Cid con cui rimaniamo, alla fine di Bestia, cosi come di questo scrit-
to, ¢ la figura di una donna e delle sue abiette azioni: come scrive Julia
Kristeva (1980), nell’abiezione vi ¢ qualcosa che sembra provenire da
un fuori, o un dentro, comunque esorbitante, che viene come getta-
to entro i margini del possibile — la donna impossibile — del pensabi-
le. La violenza e l'orrore della tortura, specialmente quando commes-
si da una donna, costituiscono le delimitazioni, le frontiere dell’essere,
cio da cui ci allontaniamo e scansiamo ogni giorno per riuscire a vivere.



72 Cristina Demaria

La violenza legata al genere ¢ abietta perché, per citare ancora Kristeva,
disturba l'identitd, il Sistema, 'ordine. Non rispetta i confini, le posi-
zioni: P'abietto ¢ il traditore, il criminale che non si pente, lo stuprato-
re, o la stupratrice, che non ha vergogna. Torniamo da dove abbiamo
iniziato: il limite che si incarna nel mostruoso, nel bestiale, sempre se-
gna la fragilita della legge: 'abietto che rappresenta una donna violenta,
giocando con il limite, magnifica l'esibizione stessa di quella fragilita.

Riferimenti bibliografici

ALonso J., BERTRAND D., T. LANCIONI (2021) Pour une sémiotique de la vio-
lence, “Actes Sémiotiques”, 125: 1-15.

Braipottr R. (2016) “Four theses on posthuman feminism”, in R. Grusin
(a cura di), Anthropocene Feminism, University of Minnesota Press,
Minneapolis, 21-48.

BrownN D. P. (2019) 7he Beautiful Beast. The Life and Crimes of SS-Aufseherin
Irma Grese, Golden West Historical Publications, Ventura, CA.

BieLey C,, J. S. MURER (2018) (a cura di), Perpetrating Selves. Doing Violence,
Performing Identity, Palgrave Macmillan, London and New York.

Crark T. (2012) 7he Beautiful Beast. Why was Irma Grese Evil?,
Working paper produced for the Department of Sociological Studies,
University =~ of  Sheffield,  https://www.academia.edu/2183067/
The_beautiful_beast_Why_was_Irma_Grese_evil

Coatts D., CartER J., DUrry T., S1GLER D. ez al. (2020) (a cura di), Women
and War, Routledge, London and New York.

Conn C. (2013) (a cura di) Women and War, Polity Press, Cambridge.

Dages V. (2008) Violence, Gender, and Subjectivity, “Annual Review of
Anthropology”, 37:283-299.

DEemaria C. (2019) Teorie di genere. Femminismi e semiotica, Bompiani, Milano.

— (2020), “What is a Post-conflict Culture? Temporalities and Agencies of
Post-Conflict Memories”, in C. Demaria (a cura di), Post-conflict Cultures.
A Reader, CCCP Press, London, 11-47.

DEemaria C., M. Panico (2022) Remembering the other, repositioning oneself:
The right to a biography and autocommunication in perpetrator and collabo-
rator descendant documentaries, “Social Semiotics”, 32 (5): 689-707.



Guerre, conflitti, violenze: Quando a torturare é una donna. Il caso di Ingrid Olderick... 73

Dip1-HUBERMAN G. (1982) Invention de I'hystérie, Macula, Parigi.

Foucaurt M. (1966) Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humai-
nes, Gallimard, Paris (trad. it. Le parole e le cose. Un archeologia delle scienze
umane, Rizzoli, Milano, 2010).

— (1999) Les anormaux. Cours au Collége de France. 1974-1975, Paris,
Gallimard/Le Seuil (trad. it. A cura di V. Marchetti e A. Salomoni, G/
anormali. Corso al Collége de France (1974-1975), Feltrinelli, Milano, 2004).

GigrioL D. (2014) Critica della vittima, Nottetempo, Milano.

GOLDSTEIN ]. (2001) War and Gender: How Gender Shapes the War and Vice
Versa, Cambridge University Press, Cambridge.

GuzMAN N. (2014) La mujer de los perros, Montacerdos, Santiago de Chile.

HErrTier F. (2002) Masculin/féminin II. Dissoudre la hiérarchie, Editions
Odile Jacob, Parigi.

Hagemann K., Dupink S., Rose O. S. (a cura di) (2020), 7he Oxford
Handbook of Gender, War, and the Western World since 1600, Oxford
University Press, Oxford.

Kags A. (1989) From Hitler to Heimat: The Return of History as Film, Harvard
University Press, Cambridge, MA.

Kristeva J. (1980) Pouvoirs de I'horreur. Essai sur l'abjection, Seuil, Paris.

LaCarra D. (2014) Writing History, Writing Trauma, Johns Hopkins
University Press, Baltimora.

Lessa F., V. DruLIOLLE (2007) (a cura di), The Memory of State Terrorism in
the Southern Cone. Argentina, Chile, and Uruguay, Palgrave Macmillan,
London and New York.

Monrtanart F. (2004) [ linguaggi della guerra, Meltemi, Roma.

Nuzzo L. (2018) Il mostro di Foucault. Limite, legge, eccedenza, Meltemi, Roma.

Panico M., P. Vioti (2021), Difendere la violenza. Le retoriche dei perpetrato-
ri, “Actes Sémiotiques”, 125: I-15.

RotHBERG M. (2019) The implicated subject. Beyond Victims and Perpetrators,
Stanford University Press, Stanford.

SjoBERG L., C. E. GENTRY (2008) Reduced to Bad Sex: Narratives of Violent
Women from the Bible to the War on Terror”, “International Relations”,
22(1): 5-23.

SjoBERG L. (2014) Gender, War, and Conflict, Polity Press, Cambridge.

— (2016) Women as Wartime Rapists, New York University Press, New York.

Viowr P. (1986) Linfinito singolare, Essedue, Verona.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/97912218097255
pp. 75-89 (novembre 2023)

L'INTERPRETAZIONE ESTREMA IN MUSICA:
LA COVER TRA REINTERPRETAZIONE E LETTURA CRITICA

Lucio Spaziante

Abstract: Reinterpretation in the field of music questions both interpre-
tation in general and the extreme paths that specific forms of cultur-
al reinterpretation can take. The relationship between a musical com-
position and its performance historically constitutes a confrontation
ground on the idea of interpretation. A further and different meaning
of the term ‘interpretation’ is centered on its use in a musical, produc-
tive, and performative sense, while at the same time realizing a surplus
of knowledge. In popular music, the reinterpretation of a song consti-
tutes a test both for the text itself and for the artist performing it, and
poses a question of comparison, i.e., of less or more distance, or fideli-
1y, to the original version. It represents a re-creation, i.e., a (sometimes
‘extreme’) manipulation of the text, in order to bring out its unprece-
dented aspects. Covers are reinterpretations of a song by another artist,
and ‘extreme interpretations’ possess both the function of testing their
power of renewal and the possibility of bringing out a ‘hidden’ canon.
Patti Smith in 1974 realized a cover of the song Hey Joe according to a
gender key, with a kind of subjective-enunciative superimposition that
inserted a new narrative point of view, through the figure of Patricia
Hearst. This represents a key step in the historical hiatus that was tak-

in ace between classic rock and a new questioning of gender issues.
g place betw 1 k and quest g of gend

Keywords: Music, Cover, Reinterpretation, Semiotics, Patti Smith



76 Lucio Spaziante
1. Introduzione

Cosa significa “interpretare”? Interrogando i dizionari, otteniamo una
gerarchia di accezioni che parte innanzitutto dal “sradurre in termini
intelligibili 'essenza di un testo oscuro” (Devoto-Oli), e arriva al “com-
prendere e spiegare un testo, (...) nel suo significato piti recondito” (De
Mauro). Un senso che la traduzione semiotica ed ermeneutica vede for-
temente legato alla spiegazione dei testi sacri e pitt in generale allo stret-
to legame con la necessita di comprensione (Ricoeur 2004). A questo
significato primario, si associa sin da subito una nozione correlata ma
differente, ovvero quella dell™offrire una chiave di lertura” (Sabatini-
Coletti): modi, criteri, scelte, strategie per possibili percorsi interpreta-
tivi. Concentrarsi sul termine Jlezzura (Pareyson 1974) da questo punto
di vista puo risultare un’utile integrazione semantica: “leggere” un testo
pud significare declamarlo ad alta voce, ma anche “leggere in chiave
critica un’opera” (Devoto-Oli). Un’ulteriore e diversa accezione del ter-
mine “interpretare” ¢ incentrata sul suo impiego in un senso musicale,
produttivo e performativo, ovvero ¢ relativa all’“eseguire (o dirigere)
un brano vocale o strumentale, rendendo, attraverso la lettura criti-
ca, lo stile e le intenzioni dell’autore e la natura particolare del brano”
(Treccani). Rispetto alle indicazioni virtuali contenute in uno spartito,
eseguire una musica “attraverso una lettura” puo designare differenti
criteri di attualizzazione. La musica, dunque, integra e mette alla prova
la sola visione analitica e cognitiva del concetto di interpretazione per
come viene comunemente inteso dalla semiotica, e in generale dalle
scienze del testo ed ermeneutiche. In comune tra le diverse macro-ac-
cezioni del termine interpretare, vi sono elementi che vale la pena evi-
denziare: anche l'atto performativo dell’eseguire una musica contiene
elementi relativi alla traduzione e alla spiegazione dei significati oscuri,
cosi come alla lettura critica. Le interpretazioni musicali (ma lo stesso si
potrebbe dire del teatro) costituiscono azioni performative che allo stes-
so tempo realizzano un surplus di conoscenza, proponendo un diverso
punto di vista sul medesimo oggetto. Dunque, anche I'interpretazione
di un brano musicale presenta tratti di comprensione e spiegazione di
un testo, semplicemente secondo una modalita diversa rispetto alla spe-
culazione cognitiva. Questa considerazione ha una ricaduta rilevante:



Linterpretazgione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 77

osservare interpretazioni vuol dire accedere ad una traduzione di un
testo in un altro testo, e dunque accedere a nuovi percorsi di sapere.
La tradizione della musica colta occidentale, almeno a partire dall’Ot-
tocento, si ¢ interrogata sulle modalita di interpretazione di un brano,
dalle pitr fedeli alle pili estreme. 1 repertorio classico ha canonizzato un
insieme di autori e di opere che pitl frequentemente vengono eseguite o
rappresentate, e proprio per questo ¢ prassi che queste stesse esecuzioni
siano oggetto di giudizi e comparazioni rispetto ad una sorta di canone,
definito dalla memoria e dalle aspettative del pubblico e della critica. Il
rapporto tra una composizione musicale e una sua esecuzione costitui-
sce storicamente un terreno di confronto sull’idea di interpretazione, in-
centrato sulla fedelta rispetto alle indicazioni dello spartito e inoltre sulla
capacita di saper cogliere il senso “piti autentico” e intrinseco di un testo
(Cozzolino 2020). Ad esempio, 'esecuzione della Polonaise-fantasie op.
61 di F. Chopin ¢ naturalmente basata sulle indicazioni contenute nel
relativo spartito, oltre che dalla conoscenza delle esecuzioni precedenti,
dove sussistano. Ascoltare quel brano eseguito da celebri pianisti come
V. Horovitz, A. Rubinstein o M. Pollini, vuol dire comunque ascolta-
re tre interpretazioni diverse, anche solo leggermente, dello stesso bra-
no. Come del resto diverse saranno anche le esecuzioni dello stesso pia-
nista, che in epoche diverse modifichera la sua modalita interpretativa.

2. La reinterpretazione nella popular music: la cover

Se ci spostiamo nel campo della popular music — cioé in specifico quel
repertorio sviluppatosi dagli anni Cinquanta ad oggi che ha dato luogo
a generi come il pop, il rock, e le sue infinite derivazioni — il legame
tra testo ed esecuzione, e dunque tra autore ed esecutore si presenta
diverso (Spaziante 2010). Spesso chi esegue il brano ne ¢ anche 'auzore;
inoltre, la sua interpretazione non ¢ unicamente strumentale e non si
basa su uno spartito. Ad esempio, un artista che “esegua” un brano di
Bob Dylan, autore-esecutore della maggior parte dei propri brani, re-
alizzera di fatto un “altro” testo, o comunque un testo contraddistinto
da elementi ampiamente differenti. Nella popular music, composizio-
ne ed esecuzione sono processi fortemente connessi tra loro, dunque



78  Lucio Spaziante

nell’interpretazione di un brano effettuata da un diverso artista-esecu-
tore, i margini di alterazione di quello che alla fine risultera essere il
“testo”, appaiono molto pilt ampi.

Il valore estetico di una canzone comprende il rapporto tra parole e
musica, cosi come l'arrangiamento, le qualita sonore e timbriche, non-
ché le capacita performative del/della cantante. Per questo motivo in-
terpretare una canzone di Bob Dylan vuol dire di fatto reinterpretaria,
ovvero produrne una diversa versione e non una semplice ulteriore in-
terpretazione, come accadrebbe nel caso di Chopin.

La reinterpretazione di una canzone costituisce una messa alla pro-
va sia per il testo in sé, sia per l'artista che la realizza, e pone una que-
stione di comparazione, ovvero di minore o maggiore distanza, o fedel-
ta, rispetto alla versione originaria. Deve, cio¢, emergere quale sia il suo
senso: non pud essere troppo fedele, altrimenti diventerebbe un’inuti-
le replica; ma non pud essere neanche troppo diversa, pena la sua irri-
conoscibilita. Difatti, la trasformazione radicale del testo di partenza
ridurrebbe il legame con il testo originario, realizzando qualcosa di in-
sensato in quanto totalmente diverso. La reinterpretazione rappresenta
di fatto una ri-creazione, ovvero una manipolazione (talvolta “estrema”)
del testo, per farne emergere aspetti inediti (Spaziante 2000).

La popular music ¢ un ambito apparentemente libero dalla schema-
ticita di canoni prescritti secondo regole, se non quelle dettate dal mer-
cato discografico. Ma proprio questa sorta di vuoto istituzionale su cui
poggia, rivela la necessita di ricollegarsi alla tradizione, ovvero di inven-
tarne una. Se nella cultura alta lo status di classicita si acquisiva con una
prospettiva di lunga durata, le logiche accelerate dei media contempo-
ranei, basate sulla pressante necessita di novita e di rinnovamento, ren-
dono molto pitt breve I'acquisizione di quello status (Dusi, Spaziante
2006). I musicisti pop si confrontano spesso con il repertorio del pas-
sato attraverso le cosiddette cover, ovvero reinterpretazioni di un brano
da parte di un altro artista. Ed ¢ lo stesso atto di reinterpretare un brano
del passato a contribuire progressivamente a definirne lo statuto di clas-
sico: si vedano casi celebri come 7he Man Who Sold The World di David
Bowie (1970), che ha goduto di una popolarita tardiva grazie alla cover
dei Nirvana (1993), il che ne ha fatto un “classico”. Oppure al caso di
Hallelujah di Leonard Cohen (1984), oggetto di un notevole numero di



Linterpretazgione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 79

cover (delle quali la piti nota ¢ quella di Jeff Buckley del 1994), e dun-
que divenuta un classico, a tutti gli effetti.

Ma quali sono i percorsi che favoriscono questo tipo di processi? La
tradizione culturale delle musiche popular non passa, se non in misura
minore, dall’elaborazione teorica, dai libri, e dal sapere letterario o ac-
cademico. Si nutre di un’esposizione diretta e continua ai media: dalla
radio alla tv a internet. Sono forme di tradizione orale, sebbene di una
oralita secondaria, come direbbe Walter Ong (1986). E attraverso i me-
dia e la loro fruizione che avviene il processo di trasmissione e di eredita
culturale. Gli artisti che si affacciano per la prima volta alla scena musi-
cale, si connettono spesso e volentieri ad un filo che li possa collegare al
passato e alle celebrita musicali precedenti. La prassi della reinterpreta-
zione diventa cosi una sorta di fase di apprendistato, di porta d’accesso
tramite la quale I'artista o la nuova band emergente, tentano I'ingresso
nell’universo musicale. Sono frequenti i casi di celebrita che si sono for-
mate attraverso le cover, perché molto spesso le band nascono inizial-
mente proprio come cover band.

Le cover, come dicevamo, vengono giudicate anche a partire dalla
fedelta e dalla distanza rispetto all’originale. Per questo motivo, le “in-
terpretazioni estreme” possiedono sia la funzione di mettere alla prova
il potere di rinnovamento delle cover (donare una nuova giovinezza alla
canzone), sia la possibilita di far emergere un canone “nascosto”, come
vedremo nei casi che seguono.

Inoltre, in relazione al tema della fedelta si possono riprendere le ri-
flessioni di Umberto Eco (1990) relative al rispetto dell’intentio operis
nel testo. Egli propendeva per un’interpretazione del testo, ovvero per
un suo rispetto, da opporsi — in chiave negativa — ad un uso del testo,
cioe a forzature interpretative che portavano a conclusioni che non era-
no “sostenute” dal testo stesso. Ma quando ci riferiamo a una diversa
accezione di interpretazione, non pit analitica bensi performativa, ecco
che nel caso della cover musicale le categorie proposte da Eco appaiono
inadatte. Infatti, sono frequenti gli esempi di cover che inseriscono ele-
menti inediti ed estranei rispetto al testo originario (Daley 1998). Anzi,
i musicisti fanno emergere e definiscono la loro identita ancora germi-
nale proprio grazie ad uno scarto rispetto alla versione originale, fino
a produrre forme di interpretazione “estrema’, che cio¢ prescindono



80 Lucio Spaziante

dalla fedelta, a favore di una rilettura sviluppata attraverso la selezione
di uno o pochi tratti che vadano a prevalere sull’intero testo.

Alcuni brevi esempi che seguono possono descrivere efficacemente
questo tipo di procedura testuale.

Iniziamo da un brano del primissimo Elvis Presley Milk Cow Blues
Boogie (1954): un raro caso di canzone che contenga differenti livelli
enunciativi. Ovvero, per dirla in termini pitt semplici, ¢ come se duran-
te la canzone sentissimo aprirsi e chiudersi le virgolette di un discorso
diretto. Elvis inizia il brano in stile western swing, enfatizzando voluta-
mente la tipica lentezza di quel genere (ovvero una sorta di country da
ballo). Dopo averne dunque mostrato la noiosita, egli smette di canta-
re e si rivolge al resto della band, dicendo:

Hold it, fellas, that don’t move me, let’s get real, real gone for a change.

Un attimo ragazzi, ... cosi ¢ una lagna. Facciamo qualcosa per cambiare.

La canzone riprende con velocita e ritmo aumentati, e con un diverso
stile: non pit western swing, ma rockabilly (un rock’n’roll veloce, trascinan-
te e sincopato). Elvis mette in atto, all’interno della canzone, una compa-
razione tra due versioni mediante la quale esibisce lo scarto con il passato,
dichiarando al contempo la propria diversita e identita innovativa.

Un procedimento similare lo possiamo ritrovare — cambiando gene-
re e periodo cronologico — con i Fugees, una band hip-hop composta in
parte da immigrati di provenienza haitiana (da cui il nome Re-fugees),
che all’epoca dell’uscita della loro cover di un famoso successo di Roberta
Flack, Killing Me Softly with His Song (1973), era poco nota al grande
pubblico. L'introduzione ¢ perfettamente identica all’originale: una voce
solista femminile “a cappella” (solo voce), accompagnata da un coro con
sofisticate armonie vocali. Poi, nella cover dei Fugees, volutamente a sor-
presa, si ascoltano un campionamento di sitar indiano, e una base rit-
mica hip-hop con groove di batteria, e una sorta di conversazione par-
lata in cui avviene una presentazione dei componenti della band, prima
della ripresa del cantato. Una strategia tesa a rimarcare la diversita anche
culturale rispetto alla versione originale, sottolineando il proprio punto
di vista di immigrati. La nuova versione da un lato viene sostenuta dalla



Linterpretazione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 81

notorieta e dall’efficacia del brano originale, e dall’altro costituisce un
processo di appropriazione, in cui la cover, per cosi dire, “si appoggia”
alla versione precedente, costruendo una sorta di dialogismo interno.

Con un salto temporale all’indietro, ci concentriamo ora su una spe-
cifica fase dei primi anni Settanta, quando il rock prendeva come riferi-
mento la propria golden age conclusasi nel decennio precedente, sia in ne-
gativo, per superarla e se possibile distruggerla, sia in positivo, come una
classicita cui fare riferimento. La cosiddetta new wawe, imparentata con
lo spirito del punk, realizzd 'operazione di formalizzare e ricostruire il
rock secondo logiche rinnovate, dialogando con il proprio recente passa-
to, anche attraverso azioni iconoclaste, inversioni o ribaltamenti estremi.

Si puo citare a questo proposito il caso di (/ Can't Get No) Satisfaction
dei Rolling Stones (1965), ovvero “il” brano della ribellione rock per ec-
cellenza, che nel 1978 viene reinterpretato dai Devo, una band all’epo-
ca sconosciuta. La loro versione mantiene un vago riferimento alla melo-
dia, sebbene con una resa monotonale, e lascia quasi inalterate le parole.
Per il resto il brano viene completamente riformulato secondo esteti-
ca robotico-industriale che contraddistingueva il gruppo: il riff di chitar-
ra originario (quello che ha reso celebre la canzone a livello universale),
era stato rimosso. Un’operazione cosi folle da avere spinto il manager
del gruppo a richiedere il permesso a Mick Jagger per la pubblicazione
(Padgett 2017). Un atto di norma inconsueto, giustificato solo dall’ap-
proccio imprevedibile con cui il gruppo rimaneggiava la canzone: una
batteria martellante e ripetitiva, e una chitarra intenta a produrre glissati
rumoristici. Alla fine ¢ risultata un’operazione ironica e iconoclasta, ma
al tempo stesso un ossequio alla tradizione del rock. Per la band ha signi-
ficato un biglietto d’ingresso per la notorieta, quale spesso, come abbia-
mo gia detto, ¢ risultata essere la funzione delle cover.

3. Hey Joe: da Jimi Hendrix a Patti Smith, seguendo Patty Hearst

Un altro caso di inversione interno alla new wawe, e degno di un ap-
profondimento specifico, ¢ quello di Hey joe: una crime song che patla
di un uomo che, dopo avere visto la moglie in giro con un altro, decide
di spararle, per poi fuggire in Messico.



82 Lucio Spaziante

Patti Smith, all’epoca poetessa prima che musicista, e protagonista
di reading accompagnati dalla musica che poi la porteranno verso il
rock, realizza una rilettura del brano secondo una chiave femminile —
di genere, ma che forse non sarebbe corretto definire femminista — con
una sorta di sovrapposizione soggettivo-enunciativa. Inserisce, cioé, un
nuovo punto di vista narrativo, attraverso la figura di Patricia Hearst.
Colei che, come vedremo, decise di adoperare le armi come atto libera-
torio rispetto alla sua provenienza ricca e agiata, e come gesto di ribel-
lione nei confronti della sua famiglia.

La versione di Patti Smith presenta margini di ambiguita rispetto
alla posizione assunta nei confronti del brano e dei suoi contenuti, e ri-
sulta interessante anche per questo: ambigua ed estrema, sia nel tipo
di distanza presa dall’originale, sia, al contrario, per quella che appare
come una parziale adesione ai suoi contenuti.

Hey Joe ¢ una canzone dalla discussa paternita autoriale. Come mol-
te folk song, la canzone sembra essere passata di mano in mano attraver-
so diversi artisti che nei primi anni Sessanta ne hanno rivendicato I'au-
torialita: da Billy Roberts a Dino Valenti, poi fondatore dei Quicksilver
Messenger Service (Hicks 1999, pp. 44-51). Ciod che ¢ indubbio ¢ che
la versione che I’ha resa celebre ¢ quella di Jimi Hendrix del 1966. La
canzone tratta di quello che con uno sguardo attuale si puo definire un
“femminicidio”, sebbene la questione non sia stata affrontata dalla cri-
tica in questi termini. La scarsa sensibilita che vi era nel passato su que-
sta prospettiva pud avere anche portato a privilegiare una diversa chiave
di lettura, come anche la reinterpretazione di Patti Smith indurrebbe a
pensare. La sua versione, pubblicata su 45 giri, ¢ del 1974 e rappresenta
il suo debutto discografico, essendo anteriore alla realizzazione di Horses
(1975) primo album a suo nome.

La situazione discorsiva descritta nella canzone ¢ quella di un dialo-
go: un soggetto indefinito chiama (“Hey!”) un certo Joe, chiedendogli
dove stia andando con una pistola in mano. Egli risponde di avere vi-
sto la sua donna spassarsela in cittd con un altro uomo e di volerla pu-
nire per questo. Cosa che subito avverra: la donna viene colpita a mor-
te e giace per terra. Joe conclude dicendo che scappera in Messico, dove
nessuno “potra mettergli una corda al collo”.

Nella canzone ci appare come il racconto di una violenza quasi



Linterpretazione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 83

accettabile, simile a quella di un “delitto d’onore”, dato che la motiva-
zione del gesto omicida non viene minimamente messa in discussione;
anzi, viene suggerita la fuga, come un atto di liberta. Fuggire e farsi giu-
stizia da sé tramite la violenza, sembrano dunque essere i valori preva-
lenti, mentre viene del tutto trascurato il tema della violenza esercita-
ta su una donna.

Anche nella versione di Patti Smith non emerge una critica al fem-
minicidio, ma piuttosto, come vedremo, si mette in atto una sorta di
ribaltamento narrativo, di inversione dei ruoli, adattata allo specifico
contesto sociale del momento. Questa operazione di rilettura e di ri-
contestualizzazione ¢ in linea con la particolare identita artistica del
personaggio Patti Smith che, da poetessa, ha sempre conferito una spe-
cifica rilevanza alla semantica delle parole, adoperando la pratica del-
le cover anche come strumento di ri-valorizzazione di canzoni gia note
(Levy 2021). Un’attitudine presente sin dagli inizi della sua carriera,
come documentano le sue prime esibizioni dal vivo, nelle quali tro-
viamo reinterpretazioni di classici del rock degli anni Cinquanta come
Louie Louie oppure brani degli anni Sessanta di Who, Rolling Stones o
Velvet Underground. L'album 7welwe, pubblicato nel 2007, costitui-
sce, infatti una sorta di progetto esplicitamente dedicato alle cover (do-
dici, per 'appunto), che I'artista da sempre aveva in mente di realizzare.

Ritornando a Hey Joe, il femminicidio narrato nella canzone diven-
ta allora per Patti Smith lo spunto per una sorta di surreale ed estremo
empowerment, femminile e rivoluzionario, con al centro la figura quan-
tomai controversa di Patricia Hearst, una degli eredi della dinastia di
William Randolph Hearst (attorno al quale Orson Welles aveva ideato
il film Citizen Kane del 1941). Mentre studiava a Berkeley, nel 1974, la
ragazza fu rapita dallo S.L.A. (Symbionese Liberation Army), un grup-
po terroristico americano di sinistra, simile a quelli descritti da Philip
Roth in Pastorale americana (1997). Ma poco dopo il rapimento, ella
passo dalla parte dei rapitori, con un annuncio inviato ai media, per
poi essere addirittura ripresa da una telecamera a circuito chiuso di una
banca, come parte di un commando che aveva effettuato una rapina.

Verra arrestata due anni dopo, e condannata al carcere (con successi-
va riduzione della pena), ma la vicenda ha avuto strascichi durati decen-
ni, legati tra I'altro all'ipotesi di uno stupro perpetrato su di lei da parte



84 Lucio Spaziante

dei rapitori, dando anche spazio all’idea per la quale il suo coinvolgi-
mento sarebbe stato in realtd motivato dalla coercizione (Toobin 2016).

Quando Patti Smith realizzo la cover di Hey joe, Patricia Hearst era
ancora latitante. Il caso non si era concluso ed era ancora sotto il clamo-
re mediatico: aveva suscitato particolare scalpore la foto di Patty Hearst
con in mano il mitra, accanto al simbolo del gruppo terroristico (repe-
ribile su Internet).

Da questo clamore si pud supporre sia nata la spinta ad assumerlo
come innesco per la ricostruzione narrativa della vicenda, il che in parte
giustifica quella durezza e quel certo cinismo che emergono dalle parole
adoperate da Patti Smith. I riferimenti diretti a Patty Hearst permango-
no pero solo nella primigenia versione pubblicata su disco, mentre sono
scomparsi dalle successive esibizioni live del brano, in realtd abbastanza
rare; il che confermerebbe una sorta di “problematicita” della canzone,
figlia di un tempo e di una visione del mondo inconciliabile con quel-
la attuale.

Venendo ad un’analisi piti dettagliata, vediamo che la canzone ini-
zia con prologo recitato, senza musica, con una sorta di sovrapposizio-
ne ambigua e quasi onirica, tra i vari personaggi, ovvero, semioticamen-
te, tra differenti figure attoriali. Dapprima troviamo la messa in scena di
un’adorazione estatica e sessuale verso un chitarrista: una sorta di dia-
logo 7o/tu tra colei che potrebbe essere una fan o una groupie (o forse la
stessa Patti Smith) e un guitar hero, che potrebbe essere identificato in
Jimi Hendrix:

Honey, the way you play guitar makes me feel so...
Makes me feel so... masochistic

The way you go down low deep into the neck

And I would do anything, and I would do anything

Tesoro, il modo in cui suoni la chitarra... mi fa sentire cosi... mi fa
sentire cosi... masochista. Il modo in cui vai gili cosi tanto, lungo il
manico, ... io farei qualsiasi cosa, .... farei qualsiasi cosa.

Poi senza un legame apparente, il dialogo si dirige su Patty Hearst,
alla quale i si rivolge con una provocazione:



Linterpretazione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 85

And Patty Hearst, you're standing there in front of the Symbionese
Liberation Army flag, with your legs spread...

I was wondering will you get it every night from a black revolutionary
man and his women or whether you really did.

Patty Hearst, tu sei li in piedi davanti alla Bandiera dello SLA, con le
gambe divaricate, ... mi chiedevo se lo prenderai ogni sera da un rivo-
luzionario nero e dalle sue donne, o se gia I'hai fatto.

Qui 'enunciazione sembra assumere la prospettiva dell’americano
“medio”, una sorta di hater da social media ante litteram, che rispetto
al caso Patty Hearst si ponga domande a sfondo sessuale, anche legate
alle ragioni del suo comportamento.

Well you know what your daddy said Patty? You know what your
daddy said

Patty? He said, he said, he said...

“Well, sixty days ago she was such a lovely child, now here she is with
a gun in her hand”.

Beh, lo sai cosa ha detto tuo padre, Patty? Lo sai cosa ha detto tuo
padre, Patty? Ha detto, ... ha detto, ... ha detto: “Mah, due mesi fa

era una bambina cosi adorabile, e ora eccola con in mano una pistola”.

Concluso questo prologo recitato, inizia la canzone vera e propria
con un crescendo di pianoforte. Le parole in questa parte non presen-
tano variazioni sostanziali. Da un punto di vista musicale, I'esecuzio-
ne ¢ fortemente rallentata rispetto all’originale, con un andamento ini-
ziale quasi religioso, secondo uno stile che diventera tipico per Patti
Smith. Progressivamente il cantato diventa sempre piu intenso e talvol-
ta urlato, ma soprattutto le chitarre sviluppano un insieme rumoristi-
co e in forte crescendo, mantenendo comunque lo stesso tempo lento.
A questo punto viene aggiunta una parte in forma di epilogo, che aiuta
a comprendere e a rendere pitt manifesta la sua rilettura interpretativa.

La prospettiva assunta ora ¢ quella dell’“io” di Patricia Hearst, che
dichiara la propria condizione di raggiunta liberta, anche dalla morte.



86 Lucio Spaziante

Una trasformazione da ragazzina ricca e protetta a consapevole rivolu-
zionaria, che, tenendo in mano un fucile, avverte su di sé una forma di
potere quasi fisico che la rende invincibile.

And I'm standing there under that flag with your carbine between my
legs,

you know, I felt so free of death beyond me, I felt so free,

The F.B.I. is looking for me baby, but they’ll never find me, no, they
can hold me down like a ...

And I'm still on the run and they can speculate what 'm free

But daddy, daddy, you’ll never know just what I was feelin’

But I'm sorry, I am no little pretty little rich girl

I am nobody’s million dollar baby, I am nobody’s patsy anymore

I’'m nobody’s million dollar baby, ’'m nobody’s patsy anymore

And I feel so free

Sono li in piedi, sotto quella bandiera, con la tua carabina tra le mie
gambe, mi sentivo cosi libera dalla morte, al di la di me. Mi sentivo
cosi libera.

L’FBI mi sta cercando, ma non mi troveranno mai. Sono ancora in
fuga e potranno farsi quante domande vogliono su quanto io sia effetti-
vamente libera. Ma papa, tu non potrai mai sapere quello che provavo.
E mi dispiace per te, ma non sono piu la ragazzina ricca. Non sono pitt
la bimba da un milione di dollari per nessuno, non sono pitt il cucciolo
di nessuno, e mi sento davvero libera.

Patti Smith assume la voce di Party Hearst immaginando il suo sen-
so di liberazione, da giovane erede di una dinastia ricca e privilegiata, a
guerriera rivoluzionaria antisistema che agita un mitragliatore e compie
rapine, sotto il vessillo di un gruppo terroristico*.

Qualcosa in quelle parole, enfatizzato dal nome che avevamo in co-
mune, mi spinse a rispondere al suo messaggio. (...) La connessione tra
Party e Hey Joe era nel testo: una fuggitiva che gridava: “I feel so free”
(Smith 2010, pp. 255-256).

La figura della donna vittima di violenza, contenuta nella versione
originale della canzone, viene ribaltata nella figura di una donna che si



Linterpretazione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 87

affranca dal proprio ruolo predeterminato e dalla propria condizione
sociale. Il caso di Patty Hearst, storicamente unico nel suo genere, an-
che se in parte riconducibile alla nota “sindrome di Stoccolma”, sembra
qui assumere un valore simbolico, collocabile in quel periodo storico di
meta anni Settanta, attraversato da forti pulsioni rivoluzionarie che an-
davano anche in direzioni incontrollate: quelle che portarono alle va-
rie forme di terrorismo diffuse nelle societd occidentali, prima fra tutte
I'Italia, ma anche negli Stati Uniti, sebbene cio sia meno noto alle cro-
nache europee.

L’operazione di Patti Smith da questo punto di vista risulta in par-
te naif e fuori fuoco, se giudicata con la prospettiva contemporanea.
Per certi aspetti, puo ricordare la maglietta con riferimenti (errati)
alle “Brigade Rosse” e alla RAF tedesca indossata in concerto da Joe
Strummer dei Clash: forme di simpatia adolescenziale e ribellistica ver-
so generiche azioni rivoluzionarie, di cui evidentemente non si com-
prendeva Ueffettiva portata. E del resto anche I'assenza di un riferimen-
to critico alla narrazione del femminicidio risulta un altro elemento
problematico.

Ma, al di la del giudizio etico e politico sull’operazione, permane in-
vece la rilevanza estetica e semiotica del caso in oggetto. La cover di Hey
Joe di Patti Smith rappresenta un passaggio chiave nella cesura storica
che si stava venendo a verificare tra il rock classico — talvolta ribelle, tal-
volta consenziente verso il sistema — e una messa in questione di temi
di genere legati alla condizione femminile, nonché a questioni che oggi
potremmo denominare come LGBTQ+. Il rock stava iniziando quel-
la gia citata fase di profondo rinnovamento grazie al punk e alla new
wawe, movimenti dei quali Patti Smith viene considerata la legittima
progenitrice. Il modello del rocker maschio e macho veniva messo in
crisi da una poetessa, molto distante dai canoni tradizionali della fem-
minilita. Patti Smith andava a toccare le figure sacre del rock, a parti-
re dall’icona Jimi Hendrix: il sacerdote della chitarra come simbolo da
adorare, viene da lei ripreso non per una facile distruzione iconoclasta,
bensi per fornirne una rilettura poetica. L’adorazione per il guitar hero
viene da un lato fatta oggetto di ironia e dall’altro viene associata ad un
bruciante caso di cronaca, che metteva in crisi i valori borghesi e capita-
listi per eccellenza. Violenza, liberazione e rappresentazioni simboliche



88 Lucio Spaziante

diventano un materiale che Patti Smith mette in gioco per un’opera-
zione ambivalente e controversa. L’artista adotta nella canzone varie
forme enunciative — spesso adoperando la pitt impegnativa fra tutte,
come I'embrayage (la ricongiunzione soggettiva con la “prima persona”)
(Greimas Courtés 2010) — per una messa in scena teatrale utile a met-
tere in discussione sia eventi di cronaca come il rapimento di Patricia
Hearst; sia lo statuto della canzone rock, con i suoi contenuti temati-
ci; sia il ruolo degli idoli, come ¢ il caso di Jimi Hendrix. Si puo a ben
diritto parlare di interpretazione estrema, in quanto sia gli elementi se-
mantici della canzone originaria, sia vari elementi semiotici di contor-
no, vengono alterati e messi alla prova. Dunque, spingersi verso I'estre-
mo in questo caso significa sia violare la sacralita dei testi, sia adoperare
forme musicali e poetiche non allo scopo di realizzare prodotti edifi-
canti e “gastronomici”, per dirla & /z Brecht, ma trattando temi poli-
ticamente non corretti. Descrivere la brutalitd del mondo, e assieme la
scelta di soluzioni opinabili, ¢ semplicemente un altro modo di osser-
vare la realta: se risulta eticamente discutibile una canzone che descriva
un femminicidio con pura obiettivita, altrettanto risulta discutibile la
scelta di aderire ad un gruppo terroristico, per giunta dopo essere stati
oggetto di un rapimento. Eppure si tratta di eventi realmente accaduti,
che tuttora, a distanza di decenni, conservano margini problematici ri-
spetto alla loro interpretazione.

In conclusione, la reinterpretazione nel campo musicale apre strade
di riflessione sia sull'interpretazione in generale — mostrandone aspet-
ti poco considerati dalle scienze del testo — sia sui percorsi estremi che
specifiche forme di reinterpretazione culturale possono raggiungere.



Linterpretazione estrema in musica: La cover tra reinterpretazione e lettura critica 89
Riferimenti bibliografici

CozzoriNo L. (2020) L arte di interpretare, PM edizioni, Varazze.

DALeY M. (1998) Patti Smith’s ‘Gloria’: Intertextual play in a rock vocal perfor-
mance, “Popular Music”, 16/3: 235-253.

Dust N., L. SPAZIANTE (a cura) (2006) Remix remake: pratiche di replicabilita,
Meltemi, Roma.

Eco U. (1990) I limiti dell’interpretazione, Bompiani, Milano.

GREMAS A. ], J. COURTES (2007), Semiotica: dizionario ragionato della teoria
del linguaggio, B. Mondadori, Milano.

Hicks M. (1999) Sixties Rock: Garage, Psychedelic, and Other Satisfactions,
University of Illinois Press, Urbana.

Levy A. (2021) Patti Smith on Patti Smith, Chicago Review Press, Chicago

Onc W. J. (1986) Oralita e scrittura: le tecnologie della parola, il Mulino,
Bologna.

PapGert R. (2017) The Story Behind Devo’s Iconic Cover of the Rolling
Stones’ “Satisfaction”, “The New Yorker”, September 25, https://
www.newyorker.com/culture/culture-desk/the-story-behind-devos-
iconic-cover-of-the-rolling-stones-satisfaction

PAREYSON L. (1974) Estetica: teoria della formativita, Sansoni, Firenze.

RicoruR P. (2004) [1986] Dal testo all azione: saggi di ermeneutica, Jaca Book,
Milano.

SmitH P. (2010) Just kids, Bloomsbury, London (trad. it. Just kids, Feltrinelli,
Milano 2010).

SpPAZIANTE L. (2000) L ora della ricreazione, “Versus”, 85-86-87: 235-249.

— (2010) Sociosemiotica del pop: identita, testi, pratiche musicali, Carocci,
Roma.

TooBIN J. (2016) American Heiress: The Wild Saga of the Kidnapping, Crimes
and Trial of Patty Hearst, Doubleday, New York.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/97912218097256
pp. 91-99 (novembre 2023)

INTERPRETARE IL PARDES: POTENZIALITA E
PERICOLI DELL'ERMENEUTICA EBRAICA

Massimo Giuliani

Abstract: 'The Hebrew acrostic pardes summarizes the four levels in
which the hermeneutic process of rabbinic Judaism is articulated, rang-
ing from the literal to the mystical sense via symbolic-parenetic to phil-
osophical-speculative readings. By holding them together in a single
‘garden’, the rabbis attempted to enhance the interpretive freedom of
the sacred texts while preventing exegetical-theological meanings from
distorting the overall sense in which Judaism moves in its approach to
the Scriptures. Freedom and limits, however, have not prevented the
emergence of bold and not infrequently scandalous readings of pas-
sages or entire stories of the Bible, especially where the polysemy of
the sacred text offers ample room for semantic ambiguity. The mas-
ters of the Talmud take great pains to stigmatize such risks: the recur-
rent phenomena of false prophethood and pseudo-messianism are but
extreme pragmatic examples of these distortions and the dangers of
pardes themselves.

Keywords: Rabbinical exegesis, polysemy of Hebrew language, Jewish
mysticism



92 Massimo Giuliani

Origliare nel cosmo pensieri estremi
Evrias CANETTI (1905-1994)

Nel Talmud babilonese, trattato Chaghiga 14b-15° ¢ narrata una storia
apparentemente strana, che vede coinvolti quattro tra i maggiori rab-
bini ossi maestri di Isracle della loro generazione, quattro tannaiti che
vissero a cavallo tra il I e II secolo dell’era comune/cristiana. La storia
¢ un evidente mashal, ossia una parabola o un fabula morale, per cosi
dire, e non un episodio storico. Ecco il testo:

Hanno insegnato [i nostri maestri]: in quattro entrarono nel pardes
[qui traducibile come ‘giardino’] ossia Ben Azzai, Ben Zoma, Acher e
rabbi ‘Aqiva. (...) Ben Azzai [entratovi] sbircio e ne mori...; Ben Zoma
sbircid e perse il senno...; Acher [ossia Elisha ben Abuya] “strappo i
germogli” [espressione ebraica che indica il perdere la fede e non perse-
verare nel giudaismo, diventando ‘altro’, acher in ebraico]; infine rabbi
‘Aqiva entro in pace e in pace usci [integro].

Il testo ¢ ricco anche di citazioni bibliche, che qui tralasciamo.
Cerchiamo di capire di cosa si tratta, cos’¢ il pardes di cui parla questa fa-
mosa aggads e soprattutto cosa significa l'intera parabola. Cominciamo
dal contesto, che costituisce un esteso commento a un passo dell’'omo-
nimo trattato della Mishna che pone restrizioni, anzi un autentico veto
alla prassi mistica e/o, in generale, alla speculazione filosofico-metafisica:
non va bene che I'ebreo religioso si chieda “cosa v’¢ sopra, cosa v’¢ sot-
to, cosa v'¢ prima e cosa v'¢ dopo”, perché tali domande sull’ultra-terre-
no o sul mondo superiore o comunque inclini alla contemplazione mi-
stica deviano attenzione e tolgono energie dall’osservanza dei precetti, i
quali sono una questione concreta e non metafisica, concernono il fare
o il non-fare, e verrebbero messi in discussione e persino trascurati qua-
lora prevalesse un atteggiamento di mera curiosita o di indagine critica,
tale comunque da allontanarci dalla sfera del mondo concreto, quotidia-
no, del qui ed ora. Il sotteso di un testo halakhico ¢ questo: ci si deve ac-
contentare dei quattro cubiti di halakha, 1a cui osservanza ¢ gia molto
impegnativa e pil che sufficiente alla vita religiosa, il resto ¢ distrazione.



Interpretare il pardes: Potenzialita e pericoli dell ermeneutica ebraica 93

Proprio ai quattro cubiti di halakha sembrano contrapporsi quel-
le quattro domande paradigmatiche della ricerca filosofica, e si noti qui
Iemergere di uno schema a quattro (i maestri del pardes, le domande
vietate, e molte altre cose, che vengono dette a grappoli di quattro™)...
Perché la Mishna le proibisce? Dobbiamo ricordare che, all’epoca del-
la stesura del primo codice halakhico, I'inclinazione alla sapienza greca
o chokhma jevanit non era molto apprezzata e tantomeno raccomanda-
ta dai rabbini, perché considerata in alternativa, anzi in competizione e
in lotta con la sapienza ebraica, la chokhma dei bené Israel. Nel Talmud
si ritrovano molti esempi in tal senso (Jospe 2011). Anche la misti-
ca, coltivata nelle scuole neo-platoniche diffuse su tutte le sponde del
Mediterraneo, era allora percepita come una minaccia alla sopravviven-
za della vita ebraica o almeno come una corruzione e una contamina-
zione dell’identita religiosa e politica del popolo di Isracle, cioe della ci-
vilta giudaica. In tal senso, la citata parabola del pardes — che tratti di
una vera e propria ‘a/iya o salita in cielo (come pensa il commentatore
medievale del XI secolo Rashi) oppure di una visione in sogno (come
credono i successori della sua scuola, i Tosafisti) oppure di altro anco-
ra, ad esempio di una polemica anti-gnostica e anti-filosofica, come io
stesso ho argomentato alcuni anni fa (Giuliani 2013), ripeto, la parabo-
la veicolerebbe un messaggio chiaro: state attenti voi, sapienti ebrei, che
vi dedicate alla speculazione (mistica e/o filosofica) perché tre su quat-
tro di voi non ne uscirebbero illesi.

Ma cosa significa la parola pardes? Secondo una lunga tradizione in-
terpretativa, il suo primo significato sarebbe quello di giardino, aven-
do il termine una probabile origine persiana. In questo primo signifi-
cato riecheggia molto immaginario biblico-rabbinico: dal gan Eden o

(1) Il numero quattro, per gli antichi simbolico di una totalita (dai quattro elementi naturali
ai quattro punti cardinali) in ambito ebraico si trova ad es. nell’antico commento midrashico
noto come Mekhilta de-rabbi Yishma'el (parashar Bo’), dove si elencano quattro diversi ‘tipi’ di
studenti: il saggio, il malvagio, il semplice e quello che non sa neppure formulare una domanda
(tipi ripresi poi dall’ Haggadir shel Pesach, il testo-base con cui si celebra la pasqua ebraica, con
le quattro fondamentali domande iniziali: Ma nishtana...?) bevendo quattro calici di vino, a
rimarcare i quattro verbi-chiave della liberazione dall’Egitto. In quanto schema mnemonico, il
quattro torna nel trattato mishnico dei Pirgé Avor. Sorprendentemente, quattro rabbini-maestri
intenti a studiare, che alludono forse proprio al contesto del pardes come sistema di approcci
ermeneutici, sono stati raffigurati (caso unico, credo, nella storia dell’arte cristiana) su una
vetrata della cattedrale di San Rombaldo a Mechelen in Belgio.



94 Massimo Giuliani

giardino primordiale, il cosiddetto ‘paradiso terrestre’ — e il termine
‘paradiso’ viene da pardes — all’orto sapienziale nel quale fiorisce I'ezz
chayim, 1”albero della vita’ di cui si legge in Mishlé/Prov 3,18: “feli-
ce chi si stringe a tale albero!”, fino al parco rigoglioso di tutta la flo-
ra simbolica descritta nella Sapienza di Ben Siral Siracide al capitolo 24
(vi si trovano menzionati cedri del Libano e cipressi dell’Hermon, pal-
me dell’oasi di Ein Gad e rose di Gerico, platani e ulivi, terebinti e viti,
nonché arbusti aromatici e fiori). Ma forse I'orto meglio alluso dal ter-
mine orientale pardes ¢ quello che leggiamo nel non meno profumato e
cifrato Shir ha-shiriml Cantico dei cantici, esso stesso una specie di ‘orto
botanico’ dato che la protagonista-narratrice, al femminile (almeno in
alcuni poemi ivi raccolti) paragona se stessa a un chavatzelet ha-Sharon,
un ‘giglio di Sharon” e a una shoshanat ha- amagqim, una ‘rosa delle vall?’
(2, 1) e descrive il suo amato come un melo tra gli alberi del bosco; le fa
eco 'amato definendola un gan na %, un ‘giardino recintato’, e un par-
des rimmonim, un ‘orto di melograni’ nonché di arbusti speziati come
cinnamomo, nardo, zafferano, calamo ed hénna (4, 12-14 ez seq.)... per
culminare (6, 11) nel ghinnat egoz o ‘giardino delle noci’, un frutto alta-
mente simbolico nella tradizione ebraica perché composto da una ruvi-
da, dura scorza che va aperta e scartata al fine di giungere al frutto vero
e proprio, la polpa, intesa come il nutrimento dello studio: lo studio ¢
duro e faticoso ma il premio di chi lo persegue ¢ delizioso come i gheri-
gli 0, con immagine analoga, come i chicchi della mela granata.
Quella del giardino delle noci ¢ metafora ripresa proprio dalla gab-
bala nel corso del medioevo, allorché diviene il titolo di una fortu-
nata opera mistica sull’alfabeto ebraico del rabbino castigliano Joseph
Giqatilla (1246ca-1325), un allievo del mistico estatico Avraham
Abulafia; il Ghinnat egoz fu da lui composto (secondo la letteratura
agiografica) a soli 26 anni e venne pubblicato la prima volta nel 1615
ad Hanau. In questo titolo rimarchevole non ¢ solo il simbolismo della
noce, ma anche il termine ghinna, derivato ovviamente dal termine ma-
schile gan, che al femminile assume valore di acrostico per ghematria,
notarikon e temura, ossia le tre grandi tecniche esegetico-ermeneutiche
per accostarsi e interpretare le Scritture: la ghematria ¢ la decifrazione
sulla base del valore numerico di ogni lettera dell’alfabeto ebraico, che
associa ogni parola ebraica a un certo numero, individuando un senso



Interpretare il pardes: Potenzialita e pericoli dell ermeneutica ebraica 95

comune a parole diverse ma che hanno la medesima somma aritmetica
delle lettere. Esempio classico ¢ il serpente, nachash, il cui valore nume-
rico ¢ 358, lo stesso della parola mashiach, ‘messia’: in tal modo il giu-
daismo vede I'inizio della storia, il mito di Bereshit/Gen 3, in contiguita
semantica con la sua fine, I’éra messianica. La seconda tecnica ¢ il nota-
rikon: esso associa e unisce le iniziali di alcune parole o di alcune frasi,
creando in tal modo nuove parole-cifra. Ne ¢ esempio la parola ebrai-
ca cheder, cioe la scuola elementare, letta come acronimo di tre fonda-
mentali valori: chesed-pieta, din-giustizia e rachamim-misericordia. La
terza tecnica ¢ la femura, Parte della permutazione delle lettere tra loro
dentro uno stesso termine ebraico, secondo alcuni complessi ma preci-
si schemi alfabetici (Busi 1998, p. 25). Ora, come nel termine ghinna
sono sintetizzati i tre principali sistemi di lettura dei testi sacri, lo stes-
so avviene anche per il termine pardes, composto dalle quattro conso-
nanti pe-resh-dalet-samekb e teso a riunire i quattro livelli di esegesi pra-
ticati da sempre dal giudaismo rabbinico. Questi livelli sono altrettanti
metodi di studio, considerati tutti legittimi e quasi necessari dalla tradi-
zione dei maestri di Israele ma solo nella misura in cui stanno insieme
e non si escludono mutualmente. Cosa dunque indica tale acronimo?

La consonante pe sta per peshat ossia 'approccio semplice/letterale;
la resh sta per rémez, il livello allusivo/allegorico che per alcuni inclu-
de l'interpretazione filosofica praticata ad Alessandria; la dalet sta per
derash come senso parenetico/midrashico, usato nelle derashot, le ome-
lie dei maestri; infine la samekb sta per sod, il livello segreto/mistico, og-
getto polemico della pagina talmudica da cui I'aggadi ¢ presa. Questi
quattro approcci, tipici della prassi ermeneutica ebraica, sono stati te-
matizzati da parte di molti rabbini di etd medievale, come il gia citato
Abraham Abulafia nel XIII secolo e Bachya ben Asher tra XIII e XIV
secolo. ‘Entrare nel pardes’, stando a queste teorie ermeneutiche, vuol
dire saper usare correttamente ciascuno di questi approcci, si che il sen-
so di una data parola o versetto o pericope scritturistica non ‘esca’ mai
dall’alveo della Tradizione.

La Tora, insegnano i rabbini, non puo essere compresa a prescinde-
re dal suo senso letterale, dal peshat; e tuttavia gli stessi rabbini non si ac-
contentano mai del solo senso letterale, e affermano con audacia che la
Scrittura ha settanta significati (70 volti, shivim panim). L ebraista Paolo



96 Massimo Giuliani

De Benedetti aggiungeva un settantunesimo senso (De Benedetti 1992,
pp- 7-20), al fine di rompere il numero magico della compiutezza e della
totalitd, settanta. Ma a tale scopo si pud persino affermare che ogni pa-
rola e versetto e pericope della Tora hanno in vero seicentomila signifi-
cati, tanti quanti ’hanno udita la prima volta ai piedi del monte Sinai.

Resh sta per rémez. Per integrare ed espandere il peshat, la lettera, oc-
corre la penetrazione del senso allusivo e piu spirituale, un senso che
la ragione umana — attraverso le tecniche esegetiche — fa scaturire dalla
stessa lettera: non oltre la lettera ma dentro di essa; non contro la lette-
ra ma a riprova della sua infinita potenzialita. Tuttavia, la ragione non
puo parlare solo alla testa, occorre che parli anche al cuore, e percio il
senso allusivo deve farsi al contempo senso educativo, affabulante, ag-
gadico: ¢ la dalet, il livello del derash, lo scavo che da origine al midra-
sh, giustamente considerato I'ars interpretandi rabbinica per eccellenza.
Per quanti osano di pil e cercano i sizré ha-Tora ovvero i ‘segreti della
Tord’®, ecco il sod, dalla consonante samekh, che permette, entro certi
limiti, 'indagine esoterico-teosofica, che mira all’esplorazione dei mon-
di superni e del loro Reggitore Ultimo, Colui che la gabbalia chiama Ein
Sof; il Senza-Fine, I'In-finito.

A questo punto siamo dinanzi a due distinte occorrenze del termi-
ne/concetto di pardes: U'accezione botanica, seppur in chiave metafo-
rico-aggadica, esposta nel trattato Chaghiga, visto sopra, e I'accezione
esegetico-ermeneutica codificata nel corso del XIII-XIV secolo sempre
in ambito sefardita. Chiediamoci: queste due accezioni di pardes han-
no qualche relazione tra loro? All’apparenza la storia di Chaghiga ¢ a sé
stante, ed esprime qualcosa di diverso rispetto alla teoria della polise-
mia testuale o della stratificazione semantica epitomizzata nell’acroni-
mo. Il pardes dell’ aggadi mishnico-talmudica ¢ certamente a sua volta
polisemico, sebbene alluda piu all’etica dello studioso che a una teoria
interpretativa. Infatti, storicamente parlando, che Ben Azzai sia morto
per cause mistiche o che Ben Zoma sia impazzito per troppa contem-
plazione ¢ del tutto improbabile; in pit, cid sarebbe irrilevante e persi-
no fuorviante se non ‘entriamo’ a nostra volta nella logica del midrash,
se non cogliamo cio¢ il messaggio del mashal, che denuncia i rischi dello

(2) Di “segreti della Tord” parla anche il filosofo ebreo nonché halakhista, di tendenza
razionalista, Mos¢ Maimonide (XII secolo) nella sua Guida dei perplessi 11, 33.



Interpretare il pardes: Potenzialita e pericoli dell ermeneutica ebraica 97

‘sbirciare’ la sapienza altrui, lasciandosene abbagliare come abbagliereb-
be il ‘marmo’ delle statue o dei templi, che sono simbolo e veicolo di
idolatria. Infatti, secondo la narrazione di Chaghiga, rabbi ‘Agiva aveva
avvertito e ammonito i suoi tre compagni: “Quando arriverete presso la
pietra di marmo puro, non gridate: ‘acqua, acqua!’”. L’acqua ¢ la Tora,
il marmo ¢ l'illusione idolatrica. Neppure, secondo il mashal, conviene
ed ¢ utile 'andare troppo a fondo nell’esplorazione, perché si rischia di
abbracciare lo scetticismo finendo con il rifiutare la fede o 'abbandona-
re l'osservanza dei precetti, come nel caso della drammatica personalita
di Elisha ben Abuya, che fece abiura®.

Tentiamo allora un daver acher, una ‘diversa interpretazione’, acco-
stando ciascuno dei quattro tannaiti sopra menzionati a ciascuno dei
quattro approcci ermeneutici elaborati dagli esegeti medievali. Occorre
qui tener conto che i livelli dell’acrostico pardes — peshat, rémez, derash,
sod — subiscono a loro volta una permutazione (una temura), e che nella
spiegazione di Bachya ben Asher 'ordine diventa: peshat, derash, rémez
e sod. Altri maestri adottarono questa permutazione, che forza 'acroni-
mo senza perd mutarne il significato.

Il primo tannaita ¢ Ben Azzdj, e leggiamo la sua disgrazia, una mor-
te improvvisa, come se il testo dicesse: persino un sapiente come Ben
Azz3j simbolicamente ‘muore’, o morirebbe, se 0 quando si attenga al
solo peshat: una lettura appiattita sul senso letterale uccide chi studia il
testo rivelato, perché gli nega i settanta significati ovvero la sua poten-
zialita polisemica. Il letteralista ¢ una variante del fondamentalista, e di
fondamentalismo si muore.

Il secondo tannaita ¢ Ben Zoma, colui che perde il senno, il lume
della ragione. Sempre sul piano simbolico, ¢ come se I'aggada dicesse:
persino il grande Ben Zoma perderebbe la ragione o diverrebbe irrazio-
nale se praticasse un approccio esclusivamente allegorico (come succe-
deva nelle scuole di Alessandria d’Egitto), o peggio un approccio stret-
tamente tipologico (come si praticava nelle scuole di Antiochia e come
stava facendo la nascente teologia cristiana). Bachya ben Asher fa coin-
cidere questo livello derash con il derekh ha-midrash in quanto esplora-
zione puramente allegorico-metaforica; se isolato dagli altri tre, anche
quest’approccio, pur cosi popolare tra i maestri, depaupera la polisemia

(3) Per una riflessione su questo anomalo tannaita si veda Giuliani 2017 pp. 35-40.



98 Massimo Giuliani

e, riducendo la concretezza o la storicita del testo, risulta fuorviante e
lesivo della pienezza dei suoi significati.

Il terzo saggio ¢ il tannaita Elisha ben Abuya, il quale (alla luce di
quel molto che di lui sappiamo) pare quasi un ‘esempio storico’, per
cosi dire. Il suo gesto, il gitzér be-neti'ot ossia lo ‘strappare i germo-
gli’ va anche simbolicamente contro tutto cio che il giudaismo esprime
in positivo con i simboli del giardino, dell’orto e degli alberi. Pertanto
nel Talmud il Ben Abuya ¢ chiamato Acher, che vuol dire semplice-
mente ‘altro’. Il gesto di Elisha ben Abuya vuol significare che perse la
fede perché — avendo abbracciato la cultura greca e il dualismo onto-
logico — si concentro solo sulla speculazione intellettual-razionale, che
Bachya chiama derekh ha-sekbel o ‘sentiero dell’intelletto’. Sulla base
delle fonti, gli studiosi (da Ephraim Urbach a Guy Stroumsa) tendono
a concordare sull’ipotesi che questo maestro abbia davvero abbracciato
una qualche setta gnostica, che insegnava la dottrina del bi-teismo, os-
sia che esistono in Cielo due poteri, uno buono e uno malvagio, e che
¢ quest’'ultimo a reggere il mondo. A tanto porterebbe, sembrano dire
i rabbini, la speculazione filosofica di matrice greca. Ricordiamo che,
stando all'impostazione di Bachya, il rémez/allusione e il derash/omelia
sono ora invertiti rispetto all’ordine consonantico del termine pardes;
ma proprio tale permutazione rende 'esemplarita talmudica del mashal
nonché il suo valore pedagogico ancor piu espliciti. Vi ¢ quasi un c/i-
max tragico nell’elenco dei primi tre maestri, come se perdere il senno
fosse peggio di morire, e perdere la fede fosse il culmine di ogni pazzia.

Il quarto e ultimo maestro, infine, capovolge il climax e lo rende si-
gnificativo. Rabbi ‘Aqiva, si sa, ¢ venerato come il maggiore tra i mae-
stri della sua generazione: egli entra nel pardes, dice il testo, be-shalom,
‘in pace’, e ne esce be-shalom, ‘in pace’, vale a dire incolume ed integro,
perché ¢ il solo che riesce a tenere insieme tutti e quattro gli approcci e
a coniugare tra loro il senso letterale e il significato mistico, la dimen-
sione simbolica e la spiegazione razionale, senza che un approccio esclu-
da o confligga con I'altro. Lo sguardo sintetico, pluralista e inclusivo di
rabbi ‘Agiva gli permette di assurgere a modello ideale del maestro, di
ogni maestro: un saggio che non separa mai fede e ragione, prassi (I'ha-
lakha) e teoria (il midrash), elevazione mistica e fedelta alla terra e al po-
polo di Isracle. Cosi egli rimane sulla retta via, nella mesillat yesharim



Interpretare il pardes: Potenzialita e pericoli dell' ermeneutica ebraica 99

(cfr Tehillim/Salmi 86,11), che &, anche nel mondo ebraico antico e
medievale, una via media o mediana tra estremi o estremismi tutti in
qualche modo pericolosi.

Riferimenti bibliografici

Bust. G. (1998) La Qabbalah, Laterza, Roma-Bari.

DE BeNEDETTI P. (1992) Cid che tarda avverra, Qiqajon, Magnano.

GruLiaNt M. (2013) “Entrare nel pardes”, in Id. (a cura di), La filosofia ebrai-
ca, oggi: Orizzonti, percorsi e problemi, Esedra, Padova 2013, 93-103.

— (2017) “Elisha ben Abuya, un maestro tra eresia e tragedia”, Servitium
231/maggio-giugno: 35-40.

JospE R. (2011) “Yafet in the Tents of Shem: Attitudes towards the Wisdom
of Greek”, in O. Ombrosi (a cura di), Tra Torah e Sofia: Orizzonti e fron-
tiere della filosofia ebraica, Marietti, Genova-Milano 2011, 119-166.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/97912218097257
pp. 101-116 (novembre 2023)

RAGIONARE OLTRE L'ESTREMO:
FRAMMENTI DI UNA DISCUSSIONE MEDIEVALE E POST-MEDIEVALE

Costantino Marmo

Abstract: In the second half of the 13™ century, many Parisian masters
of the arts faced a couple of apparently absurd problems: “Can a species
be preserved if there is only one individual?”; and again “Can a genus
be preserved if only one of its species survives, or even only one indi-
vidual of that species survives?”. It has been discussed for decades, with
very subtle distinctions, in the university classrooms in Paris. What was
at stake was our conceptual and cognitive structure, made up of cate-
gories, intermediate genres and lower species, and at the same time the
structure of our lexicon, made up of superordinate names (hypernyms)
and subordinate names (hyponyms): would these structures survive
the catastrophic extinction of all animal species, except humans? And
what if only Socrates were saved, of all men? This intervention tries to
frame the debate in the medieval cultural framework, that was far from
thinking of any animal species in terms of their possible extinction and
much less of evolution and shows a modern follow up of the debate in
Thomas Hobbes: in both case a line of reasoning was carried beyond
the limit of the possible, an impossible thought experiment from which

to draw anyway conclusions of general and current interest.
Keywords: Medieval Logic and Semantics; Medieval Commentaries

on Porphyry; God’s Absolute and Ordained Power; Thomas Hobbes;

Annibilatio mundi

101



102 Costantino Marmo
1. Introduzione

Nella seconda meta del XIII secolo molti maestri delle arti parigini af-
frontano un paio di problemi apparentemente insensati: “una specie
[qualunque cosa essa sia] si pud conservare se esiste solo un individuo?”;
e ancora “un genere [qualunque cosa essa sia] si pud conservare se so-
pravvive solo una sua specie, o addirittura un solo individuo di quella
specie?”. Se ne discute per decenni, con sottilissime distinzioni, nelle
aule universitarie di Parigi. La posta in gioco ¢ in primo luogo di tipo
ontologico: esiste o pud esistere una specie che includa un solo indivi-
duo? In secondo luogo, riguarda la nostra strutturazione concettuale
e cognitiva, fatta di categorie, generi intermedi e specie specialissime,
e delle possibilita di inferenza che essa produce (problema cognitivo);
riguarda infine la struttura del nostro lessico, fatta di nomi generali
(iperonimi) e nomi subordinati (iponimi) (problema semantico): come
reagirebbero queste strutture alla catastrofe della cancellazione di tutte
le specie animali, tranne ovviamente quella umana? E se si salvasse solo
Socrate, tra tutti gli uomini, cosa succederebbe?

In questo intervento cercherd di mostrare da dove derivi questa serie
di problemi, inizialmente considerati impossibilia (S1), come nel XIV
secolo si introduca una variante teologica che conduce 'eventualita del-
la catastrofe nel novero delle possibilita (§2) e come questa venga poi ri-
presa in un analogo esperimento mentale, nel XVII secolo, da Thomas
Hobbes (§3). In tutti i casi, si tratta di ragionamenti portati oltre il li-
mite del senso e dell’esperienza comune, esperimenti mentali sull'im-
possibile o sul possibile improbabile da cui trarre comunque conclusio-
ni di interesse generale.

2. Il dibattito su generi e specie nei commenti all’Isagoge di Porfirio
La prima meta del secolo XIII: dal quantificatore universale al genere e

alla specie

Guglielmo di Sherwood, nei suoi Syncategoremata (ca. anni’30 del XIII



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 103

secolo), si interroga sull’'uso del quantificatore omnis (ogni/tutti) e so-
stiene che per usarlo in modo corretto il termine cui si applica deve
avere sotto di sé almeno tre individui se si tratta di un nome di specie
specialissima, o di almeno tre specie, se si tratta di un nome di genere®:

Intendiamoci: se (il quantificatore applicato a un termine comune) di-
stribuisce per le sue parti secondo il numero (¢ quindi distribuisce un
nome di specie specialissima) richiede almeno tre individui (appellata);
e se distribuisce per le sue parti secondo la specie (¢ quindi un nome di
genere intermedio o sommo), richiede tre entita secondo la disposizio-
ne (habitualiter = non in atto) o pitr.”’

Queste considerazioni (o stipulazioni semantiche, come diremmo
oggi) hanno a che vedere con I'uso dei quantificatori universali, ma si
accompagnano a posizioni che derivano dall’ fsagoge di Porfirio relativa-
mente alla definizione di nozioni come “specie” o “genere”. Nel cap. 2
della sua Isagoge (Introduzione), infatti, Porfirio cosi definisce il genere
(seconda definizione):

il genere ¢ cid che si predica di piu cose che differiscono per specie, per
quel che riguarda 'essenza, ad esempio animale.”’

Analoga ¢ la definizione della specie infima: basta sostituire “per spe-
cie” con “per numero”, e 'esempio di animale con quello di uomo.
Quel che rimane costante ¢ il riferimento a una pluralita di entita (cose,
oggetti: in greco si tratta di un genitivo neutro plurale, katd mAedvov).

(1) Anche Ruggero Bacone, Summa de sophismatibus et distinctionibus, ed. Steele 1937, pp.
157-158, sostiene le stesse posizioni, a differenza di Pietro Ispano, Tractatus, X1, ed. de Rijk
1972, p. 205, che le rifiuta.

(2) Guglielmo di Sherwood, Syncategoremata, in O’Donnell 1941, p. 49 (cit. in Braakhuis
(1977), p. 124, n. 39): “Sed intellige quod, cum distribuit pro partibus secundum numerum,
requirit tria appellata actualiter entia, et cum pro partibus secundum speciem, requirit tria ha-
bitualiter entia vel plura”.

(3) Porfirio, Isagoge, ed. Busse, p. 2.15-17; tr. it. di G. Girgenti, Milano, Bompiani, 2004,
p. 61: “yévog etvorn AéyovTeg 10 KoTd TAEOVEV Kai Slpepovtey ¢ £idet v 1) Ti 0Tt KoTnyopodpEvoV
otov 10 {@ov”; in latino: “genus esse dicentes quod de pluribus et differentibus specie in eo quod
quid sit praedicatur, ut animal” (la traduzione di Boezio si puo leggere nel suo secondo com-
mento: Anicio Manlio Severino Boezio, n Isagogen Porphyrii Commentorum editio secunda, ed.
Brandt, p. 180).



104 Costantino Marmo

E infatti i principali commentatori dell’/sagoge della prima meta del
XIII secolo, come Roberto Kilwardby, ammettono tranquillamente che
il genere richiede almeno due specie in atto, perché ogni genere riceve
la propria suddivisione da una coppia di differenze”. Non ¢ cosi per la
specie infima che — come spiega pili avanti lo stesso Kilwardby — si divi-
de nei propri individui a causa della materia (il principio di individua-
zione) e non di una coppia di differenze. Commentando il cap. 3, sul-
la specie, Kilwardby si pone il problema del rapporto tra specie infima
e individui: come ¢ possibile che Porfirio proponga questa definizione,
se ci sono specie che hanno un solo individuo, come la fenice, il sole, la
luna o il cielo stesso? E qui si serve dell’espressione latina che sara cru-
ciale in seguito e cio¢ “salvari’:

Si dubita di conseguenza a proposito del modo in cui la specie si pre-
dica di una pluralita di cose differenti per numero, dal momento che
esistono specie che si conservano (sa/vantur) in un solo invididuo..."”

Alberto Magno (all’inizio degli anni 60 del XIII secolo) lo segue ab-
bastanza fedelmente (come al solito)®: il genere richiede almeno due
specie in atto, la specie infima no, perché non si suddivide in individui
se non attraverso la materia”; alla specie infima basta avere la disposi-
zione a essere moltiplicata in una pluralitd di individui (soluzione che
segue quanto accennato da Kilwardby) e cosi si spiega il caso del sole e
della luna (sono unici perché la loro forma universale in potenza, impe-
gna tutta la materia disponibile lass1). Laddove invece la forma non oc-
cupa tutta la materia disponibile, come nel mondo sublunare, ecco che
la materia unendosi alla forma della specie specialissima produce una
molteplicita di individui.

(4) Roberto Kilwardby, Nozule super librum Porfirii, trascr. di P. O. Lewry e A. D. Conti
(che ringrazio per avermela messa a disposizione): “Item queratur hic quare genus exigit duas
species de necessitate actu, et species non requirit duo indiuidua. Et causa huius est quia genus
recipit diuisionem per differencias oppositas, et una differencia cum genere constituit speciem
unam, et opposita oppositam; non sic autem est ex parte speciei.”

(5) Ibid.: “Dubitatur consequenter qualiter species predicetur de pluribus differentibus
numero, cum sint species que sa/vantur in unico individuo numero, ut fenix, sol, luna, celum.”
(corsivo mio).

(6) Siveda in proposito Ebbesen (1981).

(7) Alberto Magno, Super Porphyrium de V universalibus, IV.6, ed. Santos Noya, p. 73b.



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 105

E Alberto, a mia conoscenza, il primo ad avanzare 'ipotesi contro-
fattuale che possa esistere una sola specie e a proporre I'analisi delle con-
seguenze di questo fatto:

Occorre sapere che non c’¢ alcun genere che non abbia una pluralita di
specie (subordinate). Quindi se poniamo che non esista altra specie di
animale che I'uomo, allora sarebbe corretta I'inferenza ‘se ¢’¢ un uomo,
c’¢ un animale’; ma cid non implicherebbe che I'animale sia genere,
per la causa che si ¢ detta (ovvero perché mancherebbero le differenze
divisive).®

In definitiva, uomo e animale, nel caso esistesse solo la specie uma-
na, sarebbero semplicemente sinonimi: cio permette di mantenere la
correttezza dell’inferenza, ma non lapplicazione al termine “anima-
le” della qualifica di “genere” rispetto a “uomo”. Nell’avanzare I'ipotesi
controfattuale, da parte di Alberto, non c’¢ alcun riferimento all’even-
tualita che questa situazione possa effettivamente verificarsi. Vedremo
che in seguito la cosa si fa sempre piu concreta, passando dallo statuto
di ipotesi controfattuale (impossibilita di fatto e di diritto) a quello di
possibilita (in determinate condizioni) (§2).

La seconda meta del secolo XIII: diverse domande, diversi problemi

I commentatori successivi, negli anni 70-’90, affrontano la medesima
questione dandone tuttavia almeno tre formulazioni diverse che non
sempre tirano in ballo l'ipotesti controfattuale avanzata da Alberto
Magno. 1) Alcuni si attengono alla formulazione di Kilwardby: il gene-
re (o la specie) richiede (requirit) pit specie (o individui)? (utrum genus
requirat plures species; utrum species exigat multitudinem suppositorum);
2) altri si servono del verbo continere: il genere contiene una moltitudine

(8) Alberto Magno, Super Porphyrium de V universalibus, IV .6, ed. Santos Noya, pp. 73b
“Est ergo sciendum, quod genus non est, quod non habet plures species. Unde si ponamus non
esse aliquam speciem animalis nisi hominem, tunc quidem sequitur ‘si homo est, animal est™:
sed non sequitur, quod animal sit genus propter causam quae dicta est.” Cfr Ibid., 111.3, p. 47:
“Quod si etiam poneretur, quod non esset nisi una specie, ut diceremus non esse nisi hominem
et nullam speciem animalis, adhuc praedicaretur animal de homine ut genus, quia de potestate
et ambitu naturali animalis est et de aptitudine generis, quod dividatur opositis differentiis.”



106 Costantino Marmo

di specie? (utrum genus contineat multitudinem specierum; non mi pare
ce ne siano sulla specie e I'individuo con questa formulazione); 3) altri
ancora si servono del verbo salvari, introdotto da Kilwardby e usato
anche da Alberto Magno: il genere (o la specie) pud essere conserva-
to(a) da una sola specie (o da un solo individuo)? (utrum genus possit
salvari in unica specie; utrum species possit salvari in unico invididuo).
Nessuno, anche nell’ultimo caso, modifica il senso controfattuale dell’i-
potesi (o mostra di considerare questa come una effettiva possibilita). Al
di la delle diverse formulazioni, comunque, tutti rispondono agli stessi
quesiti di fondo: un genere deve avere piu specie in atto? Una specie
specialissima deve avere pill individui in atto? Sono le risposte che co-
minciano a variare®.

Quanto al problema della specie infima in rapporto agli individui,
si cominciano distinguere, sulla scia di Alberto, gli esseri sublunari da
quelli celesti, perché il rapporto tra materia e forma, qui e 13, ¢ diverso
(come si ¢ accennato): la la materia ¢ tutta impegnata da una sola forma
(c’¢ un solo sole, benché sia una specie: non avevano idea — né potevano
averla — del fatto che anche il sole & una stella e che ci sono altri soli, at-
torno a cui ruotano pianeti...), qui invece, composto Socrate con un po’
di materia, la forma umana ¢ ancora disponibile per costituire altri indi-
vidui. Cio che viene ribadito continuamente ¢ che alla specie basta la di-
sposizione a essere moltiplicata di una forma per farne un universale.

Quanto al problema del rapporto tra genere e specie, tra anni 60 e
’70, alcuni seguono Kilwardby e Alberto, come Boezio di Dacia e il suo
socio Pietro di Alvernia (prima generazione dei grammatici e logici mo-
disti), e cio¢ che il genere non pud essere conservato anche da una sola
specie, ma richiede pit specie"”; altri invece se ne distaccano, come

(9) Una panoramica dettagliata richiederebbe uno spazio molto maggiore di quello
previsto per quest articolo.

(10) Cfr Anonimo di Basilea, Questiones super Porphyrium, q. 14 (utrum species possit
salvari in unico individuo), in Marmo 2021, pp. 314-317; Durando di Alvernia, Questiones
super Porphyrium, q. 13 (utrum hoc — scil. quod species exigat multitudinem suppositorum —
habeat veritatem), ms Palermo, Biblioteca Comunae, 2 Qq D 142, f. 6vb-7ra (su cui si veda
Tabarroni 1994), che ¢ parallelo a Simone di Faversham, Questiones super libro Porphyrii, ed.
Mazzarella q. 26 (utrum ad rationem speciei requiratur multitudo suppositorum), pp. 46-49.

(11) Pietro di Alvernia, Quaestiones super Porphyrium, q. 12 (utrum genus possit salvari in
unica specie), in Tine (1997), p. 294; Boezio di Dacia, Quaestiones super librum Topicorum, IV .4
(utrum genus requirat necessario plures species), ed. Pinborg & Green-Pedersen, Copenhagen,

GEG Gad, 1976, pp. 205-206.



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 107

Martino di Dacia, che formula il problema nei termini dell’ipotesi con-
trofattuale di Alberto, ma sostiene che il genere puo essere conservato
anche da una sola specie (sempre I'uomo)“*:

tutta la natura/essenza del genere pud essere conservata in una sola spe-
cie. E si mostra cosi: infatti se anche un solo uomo esistesse al mondo,
questa proposizione sarebbe vera T'uomo ¢ un animale’...?

Come si puo notare, ¢ sempre in riferimento alla verita di enuncia-
ti o inferenze che si misura la plausibilita di una conclusione, nel caso
dell’ipotesi limite dell’esistenza di una sola specie. E che sia solo 'uvomo
a esistere a questo punto non ¢ casuale, essendo I'unico a poter enuncia-
re frasi del genere (analiticamente vere, diremmo) o trarre un’inferenza
come ‘se ¢’¢ un uomo, allora ¢’¢ un animale’.

I logici della generazione successiva si allineano alle posizioni di
Martino di Dacia, articolando meglio gli ambiti entro i quali la doman-
da si pone. A partire da Simone di Faversham, il problema della con-
servazione del genere si sdoppia: da un lato, ci si interroga sull’essenza
del genere distinta dalla sua esistenza (problema ontologico); dall’altro,
ci si chiede cosa significhi il termine che corrisponde al genere (proble-
ma semantico). La risposta al problema ontologico ¢ piuttosto articolata
e rappresenta un superamento dell’opposizione netta tra chi sosteneva
seccamente una posizione e chi quella contraria (come per esempio, nel-
la generazione precedente, Pietro di Alvernia e ’Anonimo di Madrid):

Se si considera il genere quanto alla sua essenza, allora non richiede una
molteplicita di specie, anzi esso non contiene in sé alcuna specie (...).
Se si considera quanto alla sua esistenza, dipende se lo consideriamo
quanto alla sua esistenza nell’anima o alla sua esistenza al di fuori di
essa. Nel primo caso non richiede una molteplicita di specie; nel secon-
do, la richiede ma solo potenzialmente."

(12) Martino di Dacia, Quaestiones super Porphyrium, q. 18 (utrum genus requirit plures
species actu), ed. Roos 1961, pp. 143-144.

(13) Martino di Dacia, Quaestiones super Porphyrium, q. 18, ed. Roos 1961, p. 144:
“tota natura generis potest salvari in unica sola specie. Cuius declaratio est: nam solo homine
existente in mundo haec est vera: homo est animal...”

(14) Simone di Faversham, Questiones super Porphyrium, q. 20 (utrum genus contineat
multiplicitatem specierum que sunt sub eo), ed. Mazzarella 1957, pp. 38 e 39: “genus potest



108 Costantino Marmo

Quanto all’essenza del genere, Simone precisa che questa non ha
un’esistenza (al di fuori dell’anima) autonoma rispetto alle sue specie,
e riformula il problema dell'indipendenza del genere dal punto di vi-
sta semantico:

Se il genere significasse una essenza reale in diverse specie, un’essenza si
dividerebbe in pili essenze (...). Dico percio che il genere non significa
un’essenza, ma significa diverse essenze di diverse specie in quanto sono
comprese dall’intelletto sotto uno stesso concetto comune”.

Relativamente all’essenza del genere, tuttavia, Simone precisa che
quest’essenza in quanto tale non ha un’esistenza propria, indipendente
dalle proprie specie, e — di fronte a un’obiezione che sottolinea questo
fatto — propone di riformulare il problema dell’'indipendenza del gene-
re dal punto di vista semantico:

Se il genere significasse una essenza reale in diverse specie, un’essenza si
dividerebbe in pili essenze (...). Dico percio che il genere non significa
un’essenza, ma significa diverse essenze di diverse specie in quanto sono
comprese dall’intelletto sotto uno stesso concetto comune®.

Rodolfo il Bretone, negli anni 9o del secolo, nel discutere la questio-
ne se il genere possa essere conservato da una sola specie o addirittura da

dupliciter considerari, vel quantum ad suam essenciam, vel quantum ad suum esse. Si
consideretur quantum ad suam essenciam, sic non requirit multitudinem specierum, ymmo,
quod plus est, in essencia generis non includitur aliqua species, nec una, nec plures. (...) Si vero
consideretur quantum ad suum esse, sic potest dupliciter considerari, vel quantum ad esse quod
habet in anima, vel quantum ad esse quod habet in re extra.” Soluzioni molto vicine a questa
sono presenti sia in Durando di Alvernia, Questiones super Porphyrium, q. 9, ms Palermo, BC,
2 Qq D 142, f. 51b; e Durando Monacense, Questiones super Porphyrium, q. 13, ms Miinchen,
Staatsbibliothek, Clm. 18917, pp. 6a-b (con diverse lacune).

(15) Simone di Faversham, Questiones super Porphyrium, q. 20, ed. Mazzarella 1957, p.
39: “Si autem genus significaret unam naturam realem in diversis speciebus, una quiditas
divideretur in plures quiditates (...). Dico tunc quod genus non significat unam quiditatem,
sed significat diversas quiditates diversarum specierum secundum quod sub aliquo conceptu
communi veniunt apud intellectum.”

(16) Ibid.: “Si autem genus significaret unam naturam realem in diversis speciebus, una
quiditas divideretur in plures quiditates (...). Dico tunc quod genus non significat unam
quiditatem, sed significat diversas quiditates diversarum specierum secundum quod sub aliquo
conceptu communi veniunt apud intelleccum.”



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 109

un solo individuo di una sola specie esistente, respinge questa soluzio-
ne, sostenendo che il nome di genere non significa le sue specie (perché
si andrebbe incontro a conseguenze paradossali) e articola ulteriormen-
te anche il problema cognitivo"”, che per Simone si limitava a ricono-
scere al genere un’unita concettuale. Senza addentrarci nella complessa
articolazione della soluzione di Rodolfo (che suscitera comunque re-
azioni avverse in alcuni logici parigini del primo decennio del secolo
XIV)"®), si possono avanzare alcune considerazioni.

In primo luogo, Rodolfo aderisce a un’ontologia moderatamente
realista (come gli altri maestri che hanno preso parte al dibattito), e
quindi non assegna al genere un tipo di esistenza comparabile all’essen-
za specifica: questa corrisponde infatti a un principio formale unitario
(forma substantialis che & parte della natura communis, in quanto diffe-
renza specifica), che pud trovarsi distribuito in una pluralita di indivi-
dui; il genere come essenza percio non ha un’esistenza autonoma, se-
parata dalle essenze specifiche in cui acquista consistenza ontologica.
Questo, come si ¢ visto, ¢ un punto molto importante e condiviso dai
diversi maestri delle arti che prendono parte al dibattito". In secon-
do luogo, per Rodolfo, il problema sollevato a proposito della conser-
vazione del genere ¢ un problema non solo ontologico, ma soprattutto
cognitivo e puo essere riformulato in questi termini: se si estinguesse-
ro tutte le specie animali tranne quella umana, 'uomo sarebbe anco-
ra in grado di formarsi una gerarchia di concetti paragonabile a quelli
che si forma nello stato attuale? L’organizzazione cognitiva umana, in
altri termini, sarebbe ancora la stessa? La risposta di Rodolfo al quesito
¢ affermativa, perché la generalita del concetto di animale e dei concet-
ti analoghi appartenenti alle altre gerarchie concettuali o predicamen-
tali, che 'uomo (fosse anche sopravvissuto un unico individuo) rie-
sce a formarsi grazie alle sue capacita di ragionamento, si conserva®.

(17) Rodolfo il Bretone, Questiones super Porphyrium, q. 13A (u. genus possit salvari in
unica specie), in Roos (1974); q. 13B (w. genus possit salvari in unica specie), ms. N = Niirnberg,
SB, Cent. V.21, ff. 65vb-66va; e Sophisma “Homo est animal”, ms. P = Paris, BnF, Nouv. Acqg.
Lat. 1374, ff. 96vb-98ra.

(18) Per un esame pit approfondito del dibattito, si veda Marmo 2022.

(19) In Rodolfo il Bretone questa posizione si accompagna a una presa di posizione contro
la teoria della pluralita delle forme sostanziali, su cui si veda Ebbesen 2001, 460. Cfr anche
Marmo (in corso di stampa).

(20) Rodolfo il Bretone, Questiones super Porphyrium, q. 13A, in Roos (1974), p. 337:



110 Costantino Marmo

L’indeterminatezza (confusio) del genere ¢ infatti collegabile, da parte
dell’'uomo, a un concetto di tipo generale grazie a una capacita di ragio-
namento per analogia che continua a funzionare anche in questa nuova
situazione: “L’intelletto, conoscendo qualcosa di simile, giunge alla co-
noscenza di qualcosa d’altro simile al primo”®".

Infine, Rodolfo, a proposito del problema semantico, sostiene che il
genere non significa le sue specie, ma un principio che sta alla base di
alcune caratteristiche proprie degli animali, come muoversi e avere per-
cezioni (moveri et sentire)*”. Questa presa di posizione mi pare piut-
tosto importante e forse ¢ quella meno compresa dai suoi critici con-
temporanei: si tratta infatti di riconoscere alle parole di cui ci serviamo
per descrivere il mondo una strutturazione semantica di tipo gerarchi-
co analoga a quella dei concetti e delle relative conoscenze, ma distin-
ta da essa. In questo, Brito si oppone alla concezione sostenuta dai suoi
predecessori (e da lui stesso, nel primo periodo del suo magistero®)
che identificava banalmente il significato del termine di genere (come
animal) con le sue specie subordinate. In maniera analoga a quanto
sostiene a proposito del significato dei termini di specie specialissima
(come homo), per cui il significato che non si identifica con gli indivi-
dui cui si applica (posizione anti-referenzialista)®*?, anche a proposito
del nome di genere sostiene che esso non significa le proprie specie su-
bordinate. Nel proporre le proprie soluzioni, Rodolfo parla semplice-
mente di Aypothesis (calco dal greco che ¢ tornato in auge con la ripresa

“quia intellectus noster ex uno similium iudicat (indicat, ed.) reliquum sive simile in alio.
Modo in aliis rebus videmus, quod ex apparenti magis imperfecto sumitur ratio generis et ex
apparenti magis perfecto sumitur ratio speciei vel differentiae.”

(21) Rodolfo il Bretone, Questiones super Porphyrium, q. 13B, N 66ra: “intellectus ex uno
simili cognito devenit in cognitionem alterius similis”. La formulazione riecheggia, non a caso,
la definizione di segno di Agostino, dandole — come accade anche in Scoto (¢ff Marmo (1995),
p- 176) — una “curvatura” inferenziale.

(22) Rodolfo il Bretone, Questiones super Porphyrium, q. 13A, in Roos (1974), pp- 337-338.

(23) Cfr Rodolfo il Bretone, Questiones super Metaphyisicam, V11.25 (utrum genus significet
plures naturas), ms Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conv. Soppr., E.1.252, ff. 299ra-
va, in Ebbesen (2001), pp. 488-490; Quaestiones super libro Divisionum Boethii, q. sBr (utrum
genus significet plures naturas vel unam), ms Bruxelles, Bibliotheéque Royale de Belgique, 3540-
47, ff. 464va-4661b (I'edizione ¢ in corso di stampa presso Brepols, a cura di Sten Ebbesen e del
sottoscritto). In questi testi Rodolfo riprende la posizione comune (sostenuta anche da Simone
di Faversham, Questiones super Porphyrium, q. 20, ed. Mazzarella 1957, p. 39), secondo cui il
nome di genere significa le proprie specie subordinate.

(24) Su questo punto rimando a Marmo (2018).



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 111

dei Secondi Analitici), nel delineare uno scenario che all’epoca era ri-
tenuto verosimilmente impossibile di fatto e di diritto, ovvero quello
della scomparsa di tutte le specie animali tranne una, 'uvomo: impos-
sibile di fatto, perché non si ¢ mai realizzato, nel corso naturale degli
eventi; di diritto, perché le specie naturali, per i filosofi medievali, han-
no una garanzia di esistenza da un lato nella mente divina (dove risie-
dono le loro idee, i modelli cognitivi cio¢ a partire dai quali sono state
create), e dall’altro nella successione continua della generazione dei loro
individui: in questo senso le specie sono perenni (se non eterne) e im-
mutabili. Eppure, per quanto impossibile, si tratta di uno scenario su
cui si puo ragionare, da cui si possono trarre inferenze a proposito del-
le nostre strutture cognitive e semantiche. Non ¢ chiaro, ad ogni modo
— perché nessuno vi ci sofferma pit di tanto —, se le riflessioni relati-
ve all'uomo o agli uomini che sopravvivono all’estinzione (non si par-
la neppure di estinzione, ad essere sinceri) siano adulti, se cio¢ abbiano
avuto esperienza di altri animali in precedenza, oppure se siano infanti,
con un’anima che ¢ come una zabula rasa e che deve costruire da zero i
propri strumenti cognitivi e linguistico-semantici. Come vedremo, per
Hobbes lo scenario sara diverso e molto piu chiaro.

3. La potentia dei absoluta entra in gioco: sviluppi in eta moderna

Negli stessi anni in cui Rodolfo il Bretone insegna a Parigi, Giovanni
Duns Scoto, un teologo francescano, sviluppa nei suoi scritti teologici
l'opposizione tra una potenza divina ordinata e una assoluta: la prima
¢ quella che si adegua alle leggi di natura che dio ha stabilito nell’atto
di creare I'universo e non fa nulla che le trasgredisca; la seconda, in-
vece, ¢ definita a partire dall’assunto che Dio possa fare tutto cio che
non implica contraddizione e quindi possa andare contro le leggi di
natura e creare o annientare entita, ponendo in essere situazioni che se-
condo l'ordine naturale delle cose sarebbero impossibili®?. Negli scritti
dei logici del XIII secolo, non si fa alcun riferimento alla plausibilita
dell'ipotesi della distruzione di tutte le specie tranne una che rimane un

(25) Rimando su questo all’ormai classico Randi (1987) e agli interventi raccolti in
Beonio-Brocchieri Fumagalli (a cura di) (1986).



112 Costantino Marmo

mero esperimento mentale, discusso tra le ultime decadi del XIII secolo
e la prima del successivo. Per i filosofi e teologi del XIV secolo, I'intro-
duzione della distinzione tra le due potenze divine, estende il campo del
possibile, permettendo di considerare come possibile secondo la poten-
za assoluta cio6 che ¢ invece impossibile secondo la potenza ordinata®®.
Lo scenario delineato quindi come pura ipotesi controfattuale, a partire
dal XIV secolo, diventa una possibilita tra le altre: il mondo contingen-
te attuale diventa uno dei mondi possibili. Guglielmo di Ockham si
serve sistematicamente di questa opposizione per proporre definizioni
di concetti e fenomeni “purificati” dalle limitazioni dell’ordine stabi-
lito, cosi da arrivare a pensare che si possa dare intuizione di oggetti
non-esistenti (cosa che ha prodotto e continua a produrre non pochi
grattacapi teorici)®”. Non ho ancora trovato la menzione del caso della
distruzione di tutte le specie animali, tranne 'uomo, ma sono abbastan-
za sicuro di poterla trovare tra i filosofi e teologi del tardo medioevo.
Sard un’occasione per tornare sull’argomento.

Quel che ¢ stato rilevato®® ¢ come questa opposizione tra potenza
assoluta e ordinata stia probabilmente alla base di una ipotesi che ci ri-
corda molto da vicino quanto abbiamo visto nei commenti a Porfirio
del XIII secolo: I'ipotesi cioe della distruzione del mondo, tranne I'uo-
mo, che si trova nella seconda parte del De corpore di Thomas Hobbes.

Nella maniera migliore (...) faccio cominciare la filosofia naturale dalla
privazione, cio¢ da una finta sottrazione del mondo (ficta universi su-
blatione). Ma supposto tale annichilimento di tutte le cose, qualcuno,
forse, mi chiedera se non rimarrebbe qualcosa intorno a cui un uomo
(Punico che sottraiamo all’annichilimento di tutte le cose) (quem ab hoc
universo rerum interitu unicum excipimus) possa filosofare o pienamente
ragionare, o che possa imporre, per ragionare, un nome a qualcosa.?

(26) Sullo sviluppo di questi concetti modali da parte di Duns Scoto, in riferimento alla teoria
aristotelica (o interpretazione ‘statistica’) delle modalitd, ¢fr Knuuttila 1981 € 1993, pp, 139-149.

(27) Sulla distinzione esistono numerosi studi: si veda la recente messa a punto di Panaccio
e Piché 2010 (con ulteriori riferimenti bibliografici).

(28) Zarka 1987, pp. 36-58. Per 'uso della distinzione da parte di Hobbes, si veda Pacchi 1986.

(29) Thomas Hobbes, De corpore. Pars secunda: Philosophia prima , 7.1, pp. 81-82; tr.
it., p. 145. Sulla funzione metodologica dell’annihilatio mundi, si veda, oltre a Zarka 1987,
Gargani 1971, pp. 134-148.



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 113

Quel che rimane all'uomo, anzi a quell’'unico uomo che ¢ sottrat-
to all’annientamento dell’'universo, non sono altro che idee, immagi-
ni conservate nella memoria delle grandezze, dei movimenti, dei suoni,
dei colori ecc. oltre che dell’ordine reciproco e tra le loro parti. Di qui,
dalla messa tra parentesi del mondo sensibile e corporeo, muove la rico-
struzione delle strutture cognitive e linguistiche dell'uomo da parte di
Hobbes, a partire dallo spazio e dal tempo®®. L’ipotesi cambia legger-
mente quando nel cap. successivo, Hobbes suppone che qualcos’altro
venga riproposto o creato di nuovo (supponamus deinceps aliquid eorum
[externorum rerum] rursus reponi, sive creari denuo)®?: di qui le nozio-
ni di corpo e di accidente (come modo di concepire il corpo), e il resto
della strumentazione concettuale necessaria a rendere conto dei feno-
meni fisici, secondo un metodo quantitativo.

Gli obbiettivi non sembrano molto lontani da quelli che erano sta-
ti perseguiti nelle riflessioni sulla conservazione del genere nel XIII se-
colo dai commentatori di Porfirio: certamente, ¢’¢ maggiore chiarez-
za sul senso metodologico dell'ipotesi dell’annientamento del mondo
(o delle altre specie animali), che deriva probabilmente dall’assunzione
del modello ockhamista da parte di Hobbes. Maggior chiarezza c’¢ an-
che sul tipo di uomo che sopravvive: si tratta di un uomo che ha avuto
esperienza (e non poca) delle cose, cosi da aver potuto immagazzinare
in memoria le idee prodotte dalle cose e la loro organizzazione, concet-
tuale e linguistica. Come aveva infatti precisato nella prima parte del
De corpore, riprendendo in forma anche pit radicale il nominalismo di
Ockham, l'universale non ¢ altro che un nome di seconda intenzione
ovvero un nome di altri nomi (i nomi comuni) (vocis sive nominis no-
men)?, e sempre di seconda intenzione (cioé nomi di nomi e delle loro
relazioni gerarchiche) sono i termini ‘genere’ e ‘specie’®?.

(30) Thomas Hobbes, De corpore. Pars secunda: Philosophia prima , 7, pp. 81-89.

(31) [bid., 8, p. 90.

(32) Thomas Hobbes, De corpore. Pars prima: Computatio sive Logica, 2.9, p. 18: “Est ergo
nomen hoc universale, non rei alicuj us existentis in rerum natura, neque ideae, sive phantasmatis
alicujus in animo formati, sed alicujus semper vocis sive nominis nomen.”

(33) [bid., 2.9-10, p. 18: “9.(...) Communium etiam nominum, alia sunt magis, alia minus
communia; magis commune est quod plurium, minus quod pauciorum rerum nomen est. Ut
animal magis commune est quam Aomo, vel quam eguus, aut leo (...) itaque nomen magis
commune, respectu minus communis, quod sub ipso continetur, genus vel generale dici solet,
hoc vero illius species vel speciale dicitur. 10. Atque hinc distinctio nominum tertia existit,



114 Costantino Marmo
4. Conclusioni

Gli esperimenti mentali, fictiones, hypotheses, imaginationes, hanno
stimolato e nutrito la riflessione filosofica lungo tutta la sua storia.
L’esempio che ho proposto, i suoi sviluppi teologici e le sue possibili
espansioni in etd moderna rappresentano solo un caso tra i tanti, ma
applicato a un ambito e a problemi che ancora oggi in qualche misura
ci assillano: 'aspetto personale e privato, ma anche specie-specifico del-
la nostra organizzazione cognitiva, da un lato; I'aspetto semantico-lin-
guistico e pubblico che riflette questa organizzazione, in modi diversi
in diverse culture, dall’altro; modi che comunque sono riconducibili
a rapporti gerarchici (iper- e iponimia; sinonimia e omonimia), op-
positivi e inferenziali (regolati che siano dai primi o da altre strutture
cognitive come i frame o altro).

Per i filosofi medievali (come per Hobbes e oltre, ancora per secoli)
la struttura dell’albero delle sostanze di Porfirio rappresentava un mo-
dello cognitivo e semantico capace di sopravvivere a ogni catastrofe,
come un’estinzione di massa (sia pur selettiva), una struttura in grado
di garantire la predicazione del genere rispetto alla specie e I'inferenza
da specie a genere, in particolare: il fatto che non esista altra specie ani-
male se non 'uomo, non modifica la differenza semantica tra genere e
specie (animale e uomo), tra concetti di ordine superiore e di ordine in-
feriore, senza renderli sinonimi, grazie alla capacita tutta umana di ra-
gionare per analogia, a partire da cid che appare.

Riferimenti bibliografici
Fonti
ALBERTO MAGNO, Super Porphyrium de V universalibus, ed. M. Santos Noya,

Miinster i. W.: Ashchendorff, 2004.
BAcoNE, RUGGERO, Summa de sophismatibus et distinctionibus, ed. R. Steele,

videlicet ut alia primae, alia secundae intentionis dicta sunt. Primae intentionis sunt nomina
rerum, ut homo, lapis, secundae sunt nomina nominum et orationum, ut universale, particulare,
genus, species, syllogismus et similia.”



Ragionare oltre ['estremo: frammenti di una discussione medievale e post-medievale 115

Oxford: Clarendon Press, 1937 (Opera hactenus inedita Rogeri Baconi, 14).

Bokz1o, ANIC10 MANLIO SEVERINO, 2 [sagogen Porphyrii Commentorum edi-
tio secunda, ed. S. Brandt, Vindobonae-Lipsiae, Tempsky-Freytag, 1906.

Bokzio p1 Dacia, Quaestiones super librum Topicorum, eds. J. Pinborg & N.].
Green-Pedersen, Copenhagen, GEG Gad, 1976.

Hosses, THoMAS, Elementorum philosophiae 1osntrodu prima: De corpore.
Pars secunda: Philosophia prima, in Thomae Hobbes Malmesburiensis
Opera 10sntroductiverosrosuae latine scripsit, a studio et labore Guilelmi
Molesworth, London, Bohn, 1839, vol. I (trad. it., / corpo, a cura di A.
Negri, UTET, 1972).

MarTINO DI DACIA, Quaestiones super Porphyrium, ed. H. Roos, Copenhagen,
GEC Gad, 1961.

PIETRO DI ALVERNIA, Questiones super Porphyrium, in Tine (1997).

PieTRO IspaNO, Tractatus, in de Rijk 1972.

PorrIrIO, [sagoge, ed. A. Busse, Berlin, Reimer, 1887 (CAG 4.1) (trad. it.
Porfirio, Introduzione, a cura di G. Girgenti, Bompiani, Milano, 2004).

Studi

Beonto-Broccuier FumacaLLl T. (a cura di) (1986) Sopra la volta del mon-
do. Onnipotenza e potenza assoluta di Dio tra Medioevo e Eta Moderna,
Lubrina, Bergamo.

Braakuuis HA.G. (1977) The Views of William of Sherwood on Some
Semantical Topics and Their Relation to Those of Roger Bacon, “Vivarium”,
15/2: 111-142.

EBBESEN S. (1981) “Albert (the Great?) Companion to the Organon”, in A.
Zimmermann (a cura di), Albert der Grosse. Seine Zeit, sein Werk, seine
Wirkung, De Gruyter, Berlino e New York, 89-103.

__ (2001) “Radulphus Brito on the Metaphysics”, in J. Aertsen, K. Emery,
e A. Speer (a cura di), Nach der Verurteilung von 1277. Philosophie und
Theologie an der Universitit von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts.
Studien und Texte, De Gruyter, Berlin-New York, 456-492 (ristampato in
S. Ebbesen, Topics in Latin Philosophy from the 12-14" Centuries. Collected
Essays of Sten Ebbesen, Volume 11, Farnham—Burlington, Ashgate, 2009,
cap. 12).

GARGANI A. (1971) Hobbes e la scienza, Einaudi, Torino.



116 Costantino Marmo

Knuuttiea S. (1981) “Time and Modalities in Scholasticism”, in S. Knuuttila
(a cura di), Reforging the Great Chain of Being. Studies in the History of
Modal Theories, Reidel, Dordrecht, 163-257.

_(1993) Modalities in Medieval Philosophy, Routledge, Londra e New York

Marmo C. (2018) “La semantica anti-referenzialista di Rodolfo il Bretone
in una quaestio sugli Analytica Posteriora (e sul De interpretatione)”, in L.
Bianchi, O. Grassi e C. Panti (a cura di), Edizioni, traduzioni e tradizioni
Silosofiche (secoli XII-XVI). Studi per Pietro B. Rossi, vol. 1, Aracne, Roma,
173-186.

__ (2021) The Questions on Porphyry by the Anonymous Basileensis (MS Basel
UB F.II1.20, ff. 1251a—134vb), “Cahiers de I'Institut du Moyen Age grec
et Latin” 90: 265-362.

__ (2022) Se il genere possa essere conservato da una sola specie: un dibattito pa-
rigino nei commenti a Porfirio di fine XIII secolo, in “Studi sull’aristotelismo
medievale (secoli VI-XVI)” 2 (Special Issue. Conoscenza e realta nella storia
del pensiero tardomedievale. Studi per Onorato Grassi) (in corso di stampa).

__ (in corso di stampa) “The Semantics of individuum in Brito’s Questions
on Porphyry”, in The Philosophy of Radulphus Brito, eds. P. Emamzadah and
C. Girard, Brepols, Turnhout.

O’DonnNeLL J. R. (1941) The Syncategoyemata of William of Sherwood,
“Medieval Studies” 3: 46-93.

PaccHIA. (1986) “Hobbes e 'onnipotenza divina”, in M. T. Beonio Brocchieri
Fumagalli (a cura di), Sopra la volta del mondo: onnipotenza e potenza assolu-
ta di Dio tra Medioevo ¢ et moderna, Lubrina, Bergamo, 79-92.

Panaccio C., D. Picut (2010) “Ockham’s Reliabilism and the Intuition
of Non-Existents”, in H. Lagerlund (a cura di), Rethinking the History of
Skepticism: The Missing Medieval Background, Brill, Lagerlund, Leida e
Boston, 97-118.

Rano1 E. (1987) 1] sovrano e ['orologiaio. Due immagini di Dio nel dibattito
sulla «potentia absoluta» fra XIII e XIV secolo, La Nuova Italia, Firenze.
Ryk, LAMBERT M. DE (1972) Peter of Spain, Tractatus called afterwards

Summule logicales, van Gorcum, Assen.

TiNE A. (1997) Le Questioni su Porfirio di Pierre d’Auvergne, “Archives d’Hi-
stoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age”, 64: 235-333.

ZARKA Y. C. (1987) La décision métaphysique de Hobbes. Conditions de la po-
litique, Vrin, Parigi.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/97912218097258
pp. 117-139 (novembre 2023)

L'IMPOSSIBILE CHIMERA®

Martina Corgnati

Abstract: The chimera, once a mythological monster and the focus
of tales, disappears from texts and visual representations during the
early Middle Ages. However, references to the chimera resurface in
the works of Isidore of Seville, particularly in relation to Lycia and
Bellerophon’s defeat of the creature. Interestingly, after centuries
of obscurity, the chimera reemerges in the 11th and 12th centuries
through frescoes and mosaics. It becomes a symbol of exotic mon-
strosity and an embodiment of the impossible, representing an enig-
matic and contradictory essence beyond comprehension. Bernard of
Clairvaux references the chimera’s obscurity in a letter, using it as a
metaphor for himself. Paradoxically, Bernard, who disapproved of
Romanesque sculpture’s eccentricities, played a role in reviving the
metaphorical chimera. The exact connection between the numerous
chimeras of that time and the French abbot remains uncertain. It is
also unclear why Lombardy, in particular, features a relatively high
occurrence of chimera imagery and the potential influences between
the related sites. Interestingly, the 12th-century chimeras share simi-
larities and deviate from classical models, resembling the sole surviv-
ing Carolingian image of the monster. Perhaps the artists and patrons

sought to convey a message of obscure and impenetrable meaning,

(1) Ringrazio: Daniele Di Cola, Antonino Tranchina, Luigi Carlo Schiavi, Costantino
Marmo, Ugo Volli.

117



118 Martina Corgnati

presenting a chaotic and contradictory wonder that transcends time’s

comprehension, alongside the aesthetic appeal.

Keywords:  Chimera, Medieval Art, Iconography, Monsters,

Romanesque Art

Sotto un gran cielo grigio, in una gran piana polverosa,
Senza strade, senza erba, senza un cardo, senza un’ortica
Incontrai parecchi uomini che camminavano curvi.
Ognuno portava in spalla un’enorme chimera....
CHARLES BAUDELAIRE

1. Introduzione

Fra tutti i mostri, i demoni, gli esseri ibridi che popolano 'immaginario
medievale, antico e moderno, la chimera ¢ probabilmente il piu bizzar-
ro e controverso, il piu elusivo e sfuggente. Gia gli autori classici sug-
geriscono che la chimera non esiste qualificandola invece come manife-
stazione dell'impossibile, meglio un paradigma di creatura impossibile,
quindi un mero fatto letterario. Nonostante questo, o forse proprio per
questo, la chimera gode di notevole fortuna nel mondo classico, greco
ed etrusco, medievale e nella mitografia di tutte le epoche; non per nul-
la, fra tutti i mostri medievali, grifoni e pseudo-senmurv, fenici e ketos,
¢ l'unico, forse, che ha ancora un suo posto nell'immaginario collettivo
e nella lingua: “chimera”, infatti, ¢ parola che parla a molti, biologi e
botanici, scrittori e artisti, medici e filologi®.

Scopo di questo lavoro ¢ di ricostruire almeno per sommi capi i
mutamenti semantici, le eclissi e le emergenze della chimera nelle

(2) 1l sostantivo “chimera” ha significati specifici in botanica, zoologia, biologia, araldica,
mitologia (Treccani).



Limpossibile chimera 119

rappresentazioni visive dal tardo-antico al medioevo romanico, inse-
guendone per quanto possibile significati e simbologie. Chimere, in
forma di mosaico o rilievo o miniatura, sono relativamente rare nel tar-
do-antico, fino al VI secolo compreso. In questa fase il mostro ¢ sem-
pre parte di un contesto narrativo, quale illustrazione del mito greco di
Bellerofonte oppure I'episodio dell’ Eneide in cui I'eroe protagonista di-
scende agli inferi. Il primo, narrato fra gli altri da Omero® ed Esiodo,
¢ notissimo: 'eroe Bellerofonte, ospite del re di Tirinto, respinge le
avances della moglie di quest’ultimo che, per vendicarsi, tenta di far-
lo morire. Bellerofonte viene cosi mandato in Licia il cui re Iobate gli
chiede di uccidere la chimera, il mostro dalla triplice natura di leone,
capra e coda di serpente, certo che lo scontro si sarebbe risolto con la
fine del giovane. Ma egli, con I'aiuto di Atena, in groppa al cavallo alato
Pegaso, riesce invece nell’eroico e rischioso intento. Nell’ Eneide la chi-
mera compare soltanto fra i mostri privi di una reale esistenza fisica, che
accolgono Enea sulle soglie degli Inferi. In quanto tale, cio¢ come puro
fantasma, la chimera ¢ attestata nella prima e pil autorevole enciclo-
pedia medievale, le Etimologie di Isidoro di Siviglia. Nel mondo caro-
lingio invece, quando essa appare in diversi codici e almeno in un plu-
teo", avviene la transizione semantica dell’elemento mitico in simbolo
morale, e il guerriero che la uccide viene assimilato a un re o a un santo,
che piti tardi verra identificato con Giorgio. Il mostro acquista ora con-
notazioni specifiche che non perdera pitt per alcuni secoli, mostrando-
si isolata e auto-significante in epoca romanica, momento in cui si ve-
rifica un’autentica fioritura di queste rappresentazioni dipinte su velari,
composte in mosaici o scolpite in forma di rilievo.

(3) “[...] Era il mostro di origine divina, / leone la testa, il petto capra, e drago / la coda;
e dalla bocca orrende vampe / vomitava di foco: e nondimeno, / col favor degli Dei, I'eroe la
spense [...]” lliade, V1, vv. 180-184, trad. V. Monti.

(4) Teogonia, vv. 319-324, trad. Romagnoli: “Idra, poi partori Chimera, che fuoco spirava,
che immane era, tremenda, veloce nei piedi, gagliarda. Essa tre teste aveva: la prima di fiero
leone, laltra di capra, la terza di serpe, d’orribile drago. Bellerofonte prode con Pegaso morte
le diede”.

(s) Si tratta del pluteo del patriarca di Aquileia, Massenzio, personaggio delle nette
simpatie filoimperiali e, in quanto tale, apertamente contrapposto al potere di Bisanzio. Jurgis
Baltrusaitis, 7/ Medioevo fantastico, Milano, Adelphi, 1973-88.



120 Martina Corgnati
2. Etimologia e breve excursus sulle fonti latine

L’italiano “chimera” viene dal greco yinopa, propr. «capra» o “giovane
capra”. Un epiteto che non ci aiuta a immaginarne I'aspetto e non ne
lascia intuire nemmeno la mostruosa, arcaica potenza: il nome ¢ smen-
tito dalle sue stesse gesta.

Ovidio, autore specialmente influente e studiato nel medioevo, par-
la della chimera in tre diversi passi delle Metamorfosi, attribuendole di-
verse sfumature di significato: III, v.420 “s’innamora di una chime-
ra”, a proposito di Narciso. Chimera qui sta per ombra vana, inganno.
VI, v.339 “raggiunta la patria della Chimera, nel territorio di Licia”.
Chimera qui ¢ attributo distintivo di un luogo. IX, v.646-7 “e I'altu-
ra sulla quale abitd Chimera, che dal ventre spira iamme e ha petto e
muso di leonessa, coda di serpente”. Chimera ¢ di nuovo la connotazio-
ne di un luogo, cui aggiunge una descrizione precisa.

Lucrezio dedica alla chimera un lungo passaggio del quinto libro
del De rerum natura, volto a confutare 'esistenza di questo “mostro dei
mostri” e altre creature dell'immaginario, prive di consistenza raziona-
le, di credibilita scientifica alcuna. V, 902-906: “Flamma quidem «vero»
cum corpora fulva leonum / tam soleat torrere atque urere quam genus
omne / visceris in terris quodcumque et sanguinis exstet, / qui fieri po-
tuit, triplici cum corpore ut una, / prima leo, postrema draco, media
ipsa, Chimera / ore foras acrem flaret de corpore flammam?”©.

Virgilio, come gia detto, al verso 288 del VI libro dell’Eneide, la
menziona fra i mostri incorporei che popolano il vestibolo degli inferi:
“horrendum stridens flammisque armata Chimaera”. Ma si tratta sol-
tanto di una vana apparenza, come la Sibilla conferma ad Enea: “[...] ni
docta comes tenuis sine corpore vitas admoneat volitare cava sub imagi-
ne formae, inruat et frustra ferro diverberet umbras”.

E abbastanza evidente dunque come, nelle fonti latine, la chime-
ra non sia ritenuta una creatura esotica ma un paradosso letterario op-
pure un’indicazione geografica riferita a una montagna costiera della
Licia, dove il mostruoso figlio di Tifone ed Echidna abitava e dove

(6) “Come sarebbe potuto avvenire che un unico essere con triplice corpo / nella parte
anteriore leone, nella posteriore drago, nella mediana lei, / la Chimera, spirasse per la bocca una
fiamma violenta uscita dal corpo?”.



Limpossibile chimera 121

viene ucciso dall’eroe Bellerofonte in groppa a Pegaso.

Non a caso, proprio perché la chimera non ¢ un animale esotico, il
Fisiologo, fortunata opera d’ambiente gnostico alessandrino (II-III sec),
fra i diversi mostri ed ibridi che prende in considerazione, sirene, cen-
tauri e unicorni, non menziona affatto la chimera. Questa assenza spie-
ga la loro mancanza in molti bestiari che dal Fisiologo derivano. Ne
parla invece, in diversi passi, Isidoro di Siviglia nelle Etimologie, in rela-
zione ai generi letterari e ai portenti”.

I, XL, 4: “Della grammatica”, con esplicito riferimento a Lucrezio:

Ad natura rerum fabula fingunt... ut illa triformis bestia: prima leo,
postrema draco, media ipsa Chimaera... id est caprea, aetatis homi-
num per eam volentes distinguere: quarum ferox et horrens prima ado-
lescentia, ut leo; dimidium vitae tempus lucidissimus, ut caprea, eo

quod acutissime videat; tunc fit senectutis casibus inflexis, draco. ©

XI, 11, 36:

Fingunt et Chimaeram triformem bestiam; ore leo, posteris parti-
bus draco, media caprea. Quam quidam Physiologi non animal sed
Ciliciae montem esse aiunt, quibusdam locis leones et capreas nutrien-
tem, quibusdam ardentem, quibusdam plenum serpentibus. Hunc
Bellerophontes habitabilem fecit, unde Chimaeram dicitur occidisse. ©

Isidoro, dunque, il primo enciclopedista del Medioevo o 'ultimo
del mondo antico, non si dilunga troppo sul mostro classico che consi-
dera una favola, un simbolo delle tre eta dell’'uomo, oppure ancora un

(7) Isidoro, Etimologie o Origini, a cura di A. Valastro Canale, vol. II, Utet, Torino 2004.

(8) Ibidem, vol. I, p. 179: “...favole create per spiegare la natura del mondo, sono, ad
esempio [...] quella della famosa bestia triforme resta di leone, coda di drago, corpo di chimera
(cio¢ di capra). Ove chimera sta per capra — attraverso la quale si vogliono distinguere le
differenti eta dell'uomo: fiera e ribelle come un leone I'adolescenza; lucidissima, come la capra
che ha vista assai acuta, I'etd matura; curva come un drago la vecchiaia”.

(9) Ibidem, vol. I, p. 933: “immaginano che la chimera sia una bestia triforme, con il volto
di leone, la coda di drago e il corpo di capra. Alcuni studiosi dei fenomeni fisici dicono che non
si tratta di un animale, ma di un monte della Cilicia, che in determinati punti offre nutrimento
a leoni e capre, in altri arde e in altri ¢ pieno di serpenti: Bellerofonte lo rese abitabile e per
questo si dice che uccise la chimera”.



122 Martina Corgnati

ambiente, un luogo in cui si sarebbe svolta la battaglia fra Bellerofonte
e il mostro. Un mito per significare una regione geografica

Questa particolare posizione nella letteratura classica e post-classica
assicura alla chimera un posto molto speciale fra ibridi, mostri e creature
polimorfe: essa si distingue da tutti gli altri grazie alla sua non-esistenza,
al suo essere mero protagonista di una bella favola popolare e rappresen-
tata relativamente spesso nel mondo classico e tardo antico.

3. Le immagini fra Tardo-Antico e alto Medioevo

Probabilmente, la pit antica rappresentazione di una chimera che ci
sia rimasta in Occidente, riferibile alla fine del IV — inizio V secolo, &
inclusa al fol.47v del codice pergamenaceo Vat. Lat. 3225, noto come
Virgilio Vaticano, nella miniatura che illustra il passaggio del testo dedi-
cato alla discesa di Enea agli Inferi.

Di particolare rilevanza 'aspetto di questa chimera, dato che il codi-
ce ¢ stato punto di riferimento essenziale per I'arte altomedievale e per
lo scriptorium di Tours in particolare, dove esso era stato trasferito in
epoca carolingia (Wright 1985, pp. 53-66). Si tratta di una chimera fe-
roce, aggressiva, molto leonina, con la testa della capra rivolta all'indie-
tro, quindi in direzione opposta a quella del leone.

E certa poi la presenza di una bellissima chimera corredata dal
suo Bellerofonte nei mosaici pavimentali del palazzo imperiale di
Costantinopoli®, realizzati dopo la rivolta della Nika nel 532 d.C., in
piena epoca giustinianea®. La bestia, elastica e slanciata, sta tentan-
do di scagliarsi sul suo persecutore: le tre teste, leone, capra e serpente,
agiscono concordi e sputano flamme. L'immagine ¢ elegante, raffinata
e degna del miglior ellenismo. Pili problematica invece I'identificazio-
ne dell’animale raffigurato in uno dei mosaici del palazzo imperiale di
Ravenna, un frammento con una scena di caccia interessato da un’am-
pia lacuna?. Si tratta forse di una chimera? Oppure, pill probabilmen-

(10) Oggi al Great Palace Mosaics Museum di Istanbul.

(11) Nel corso della rivolta, infatti, il palazzo fu quasi completamente distrutto; ¢f Grabar
1966, p.105.

(12) Questi mosaici, rinvenuti negli scavi effettuati nell’area del cosiddetto “Palazzo di
Teodorico”, all'inizio del Novecento, sembra che fossero pertinenti al palazzo imperiale usato



Limpossibile chimera 123

te, di un semplice leone? Quel che & certo comunque ¢ che in queste
immagini la chimera si riveste ancora pienamente del suo significato
classico, ¢ protagonista di una storia, di un mito lontano nel tempo ma
ancora gradevole da ricordare e vedere nelle scene figurate di soggetto
paganeggiante ma svuotate da implicazioni religiose.

Una prima metamorfosi semantica della chimera si attesta invece in
eta carolingia, cosi entusiasta delle riprese classiche e classiciste; in que-
sta fase, la chimera appare in alcuni codici e viene anche menziona-
ta in una fonte importante, il Liber Monstruorum de diversis generibus,
testo di area anglosassone composto fra VIII e inizio del IX secolo"?.
“Chimaeram Graeci scribunt quandam fuisse bestiam triplicis mon-
struosa corporis feoeditate terribilem quam flammis dicunt armatam,
eo quod tria capita ignem habuisset vomentia”4.

Una scattante chimera appare inoltre al fol. 9v della cosiddetta
Bibbia di Viviano, o Prima Bibbia di Carlo il Calvo (BnF. Lat.1), scritta
e miniata nello scriptorium di Tours, ante 851, anno di morte del com-
mittente, appunto 'abate Viviano (Fig. 1). La chimera accompagnata
da Bellerofonte compare incastonata nei pennacchi compresi fra I'ar-
co e la cornice che inquadrano la doppia colonna del testo della Genesi

(XLVII-LXXXII), nei passi dedicati alle storie di Giuseppe.

~~ CAPITVL LIBGENS &

Figura 1. Biblia_[Bible_de_Vivien_dite_[...] Maitre_C_btvib8455903b_26 fol.gv.

Benché a prima vista non appaia evidente alcuna relazione fra il pas-
saggio narrativo e 'immagine del mostro, in realta fra I'eroe greco e il
personaggio biblico ¢’¢ almeno un importante punto in comune, che

nel V secolo dagli ultimi sovrani d’Occidente. Probabilmente raffigurano scene circensi.
(13) Porsia 2012, pp. 276-7; alla chimera ¢ dedicato il cap. 11 del libro II, “De Beluis”.
(14) “T Greci scrivono della chimera che essa era una belva terribile e mostruosamente
ripugnante per il suo triplice corpo, in quanto dicono fosse armata di flamme che vomitava
dalle sue tre teste”. Ibidem



124 Martina Corgnati

personalmente ritengo non fosse sfuggito all’acuta attenzione degli au-
tori carolingi: entrambi erano stati vittima dell’'adultera concupiscenza
di una donna potente ed entrambi si erano sottratti a quella peccamino-
sa bramosia, pagando per questo un prezzo molto alto che, nel caso di
Bellerofonte, aveva comportato appunto la lotta col mostro. Per quan-
to riguarda poi la facies della bestia, ai dotti commentatori dell’epo-
ca il corpo leonino e la coda sauriforme della chimera avranno forse ri-
cordato il Salmo 91 (90), 13 “super aspidem et basiliscum ambulabis, et
conculcabis leonem et draconem”, che non a caso si trova rappresentato
sulla coperta dell’Evangeliario di Lorsch (Musei Vaticani)"?, riferibile
alla stessa epoca. Interessante anche il fatto che lo scontro fra il virtuo-
so Bellerofonte e la chimera risulti del tutto isolato in questa parte del
codice, mentre altri mostri decorano i pennacchi posti sopra alle tavo-
le dei canoni, dal fol. 325 in avanti. Qui, in coerente sequenza, si trova-
no affrontati due grifoni, due pseudo-ketos dalla testa di caprone (fol.
3271) e due elefanti. Una riprova che la chimera non c’entra con gli al-
tri suoi simili ma potrebbe invece essere utilizzata per sottolineare una
specifica, e cristianissima, virtu dell’eroe Bellerofonte: la castita.

E opportuno chiedersi se questa chimera allungata e rampante,
con le tre teste rivolte tutte verso il suo nemico, venga da un proto-
tipo bizantino o magari da quella rafligurata nello stesso mosaico di
Costantinopoli, cui appare assai prossima per atteggiamento e fat-
tezze generali, differenziandosi invece da a quella del Vat. Lat. 3225,
codice che pure in quel periodo, come si ¢ detto, era probabilmen-
te a Tours"®. Il suo autore ¢ generalmente identificato con 'anonimo
Meister C"7, un miniatore la cui mano ¢ stata riconosciuta in diver-
si codici della stessa epoca e dello stesso scriptorium, fra cui il cosiddet-
to Evangeliario di Lotario (BnF. Lat. 266), dove infatti, al fol. 11or., si
trova una bellissima chimera, sempre accompagnata da Bellerofonte. In
questo caso i contendenti, collocati sul lato superiore della cornice, de-
corano una pagina della prefatio, cio¢ il sommario al Vangelo di Luca,

(15) Biblioteca Apostolica Vaticana - Pal. Lat. so.

(16) Cfrn.1s.

(17) Cosi W. Koehler ha definito 'anonimo magister, di formazione a suo parere remsese,
al servizio del conte e abate Viviano e molto vicino al centro del potere carolingio negli anni
di passaggio fra Lotario e Carlo il Calvo; ¢fr Kochler 1930-1933, 1.1, p. 241, 403-405 ¢ 1.2, p.
334 e pl. 98-105.



Limpossibile chimera 125

in corrispondenza dei vv. XXXVI-XLVII, preceduti questa volta, sul-
le pagine immediatamente anteriori, da altri animali e mirabilie, come
cervi e pseudo-ketos affrontati.

In questo caso, ¢ ancora piu difficile reperire relazioni significative
col testo; i due codici perd sono molto vicini, provengono dallo stes-
so scriptorium di Tours, sono stato commissionati dal medesimo abate
Viviano e sono riferibili agli stessi anni, 843-51 d.C. Secondo Koehler,
il Meister C si era formato a Reims, dove forse aveva avuto accesso a
prototipi e modelli bizantini: questo spiegherebbe I'aspetto delle sue
chimere, cosi prossime a quelle costantinopolitane pit vecchie di tre-
cento anni.

E comunque in un contesto sensibile sia al classicismo sia alla cul-
tura orientale che la chimera ricompare nei codici carolingi, apparente-
mente ancora in forma di, relativamente innocua, decorazione a mar-
gine ma gia capace di rinfrescare le memorie di una favola pagana dal
chiaro sfondo morale, e per questo pronta a cambiare stazus simbolico
e semantico grazie alla virtuosa integrita dell’eroe-cavaliere, prossimo a
diventare santo.

Il seguito della storia perd non si trova piu in ambito carolingio: lo
scriptorium e tutte le attivitd di Tours, infatti, subiscono una violenta bat-
tuta d’arresto quando 'abbazia di San Martino viene distrutta dai nor-
manni nell’853; la Bibbia di Viviano viene sottratta alle spoliazioni e do-
nata da Carlo il Calvo alla cattedrale di Metz nell’869 in occasione della
sua incoronazione a re della Lotaringia®; tuttavia, a Metz non si trova-
no pit tracce della chimera. Certo ¢ che il culto della regalita e I'assimila-
zione dell'immagine del re e dell'imperatore a quella dei suoi predecessori
classici a cavallo avvengono in contesto carolingio: a confermarlo baste-
rebbero la celebre statuetta equestre del Louvre™, il rilievo dato alla lotta
dell’eroe contro il drago sul perduto Arco di Eginardo e sul trono di Carlo
il Calvo (Zchomelidse 1996, pp. 144-7) e le notizie relative alle spoliazio-
ni perpetrate da Carlo Magno ai danni di Ravenna e a vantaggio della sua
nuova capitale, Aquisgrana, spoliazioni che includevano una monumen-
tale statua equestre, probabilmente di Teodorico ma identificato errone-
amente con Costantino (Hoffmann 1962, pp. 318-35).

(18) Nees 2001, pp. 121-177 € spec. p.143
(19) OA 8260.



126 Martina Corgnati

Si comprende dunque che, in un ambiente del genere, la figura di
Bellerofonte potesse acquisire quasi naturalmente connotazioni positi-
ve e addirittura salvifiche, a maggior ragione conoscendo il senso del-
la storia antica e il motivo dell’originaria contrapposizione dell’eroe alla
chimera. Entrambi infatti, a questo punto, tendono a diventare figu-
re generiche, rispettivamente emblemi del bene e del male, un mo-
stro irredento e feroce vs un re o santo cavaliere, molto prossimo a san
Giorgio a cui era dedicata (Zchomelidse 1996, p. 80) a Roma la diaco-
nia di San Giorgio al Velabro, dove in seguito papa Zaccaria (741-752),
forse non a caso di origine greca, avrebbe traslato con tutti gli onori le
reliquie del santo cappadoce, rinvenute miracolosamente in una pre-
ziosa teca durante il riassetto del palazzo in Laterano®. E anche i riva-
li longobardi avevano dedicato negli stessi anni, 751, a san Giorgio 'o-
monima chiesa “in Palazzo” a Milano.

Intorno alla chimera si addensano dunque, in questi secoli, fra IX e
X, implicazioni morali e aspettative nuove che tendono ad assimilarla
ai tanti mostruosi nemici della fede, redenti e redimibili solo dall’inter-
vento di una figura su cui si ¢ posata la mano redentrice e protettrice di
Dio. Grazie ad esse, il mostro diventa autonomo, comprensibile anche
in assenza del suo antagonista Bellerofonte, come emblema del male o
come degno obiettivo di un santo eroe in cerca di un’impresa degna di
lui. Non a caso d’ora in avanti esso appare anche da solo e in conte-
sti del tutto diversi da quelli proposti dalle fonti classiche. E il caso di
un’iniziale miniata nel Sacramentario di Warmondo™, vescovo di Ivrea
intorno all’anno 1000; entro il 1002 in questo codice, ricco di iniziali
miniate, si trova una chimera senza Bellerofonte sotto la lettera “D” di
“Dabit tibi dominus vitam sempiternam et implevit splendoribus anima
tua. ... Te verte a malo et fac bonum”. Immediatamente al di sopra sono

(20) “Huiusdemque temporibus magnum thesaurum dominus Deus noster in hac Romana
urbe per eundem almificum pontificem propalare dignatus est. In venerabile itaque patriarchio
sacratissimum beati Georgii martyris hisdem sanctissimus papa in capsa reconditum repperit
caput; in qua et pittacium pariter invenit, litteris exaratum grecis, ipsud esse significantes. Qui
sanctissimus papa omnino satisfactus, ilico adgregato huius Romane urbis populo, cum hymnis
et canticis spiritalibus in venerabili diaconia eius nomini, sitam in hac Romana civitate, regione
secunda, ad Velum aureum, illud deduci fecit, ubi immensa miracula et beneficia omnipotens
Deus ad laudem nominis sui per eundem sacratissimum martyrem operare dignatur”. Cfy Liber
pontificalis, 1, ed. Duchesne.

(21) Biblioteca Capitolare di Ivrea, Fondo manoscritti, Ms. 31, LXXXVI.



Limpossibile chimera 127

state raffigurate una veglia funebre e una cena; in basso la rapace, insi-
diosa chimera. Il nesso simbolico, secondo Zchomelidse, ¢ fra la scelta
fra il bene e il male: fra le pratiche buone e pie, quali rendere onore ai
defunti, e invece il darsi ai piaceri della gola, cadendo cosi vittima della
chimera, cio¢ del demonio (Zchomelidse 1996, p. 145).

Da questo momento sembra possibile osservare una valenza porta-
trice di significato non solo all'immagine in quanto tale ma alla sua po-
sizione rispetto all’insieme della scena — o delle scene — rafhigurate: la
chimera infatti tende a stare in basso, a essere “inferiore” (infernum)
rispetto a quanto ¢ superiore, elevato, che quindi sta sopra (caelum).
Infatti, nella vera e propria proliferazione di chimere che avviene nella
seconda meta dell’XI secolo e continua nel XII, un tipico “contesto” se-
mantico e, al tempo stesso, spazio fisico in cui cercarle ¢ il velum, la de-
corazione pittorica dispiegata sulla fascia inferiore di numerosi emicicli
absidali e, meno spesso, sulle pareti, a imitazione di tessuti veri. Giulia
Bordi, riprendendo Osborne (Osborne 1992), sostiene che tali deco-
razioni diffuse a Bisanzio compaiano nelle chiese altomedievali roma-
ne intorno al VII sec., subentrando alle pit ricche crustae che in questa
fase spariscono. Contrariamente a Osborne, pero, 'ipotesi di Bordi ¢
che tali elementi non rivestano una funzione puramente decorativa ma
veicolino anche significati precisi, in dialogo, per cosi dire, a distanza,
con le pratiche in uso a Bisanzio, punto di riferimento per le correnti
ellenizzanti della Citta Eterna. Nel X sec. Tali velari, in precedenza pu-
ramente aniconici, incominciano ad accogliere immagini di animali re-
ali e fantastici, attestati, in verita, gia nel IX sec. Dal Liber Pontificalis
in relazione a Leone III (795-816) e ai pontefici successivi. Una tra-
sformazione che segue appunto la moda di Bisanzio: “tra IX e X sec.
Tessuti con animali, rappresentati a tutto campo, divennero di moda a
Costantinopoli, soggetto privilegiato molto spesso anche di doni diplo-
matici inviati dalla corte macedone ad altri sovrani”®?. Le attestazio-
ni sono numerose, da Santa Maria Antiqua a San Crisogono, da Santa
Cecilia in Trastevere a San Lorenzo fuori le Mura. E, spesso, ¢ proprio
nei velari che si annida la chimera a partire dall’XI sec, quando piti chia-
ra si fa la natura visuale e simbolica di questa componente della deco-
razione, “soglia” fra il mondo fisico e quello ultraterreno ove dimora

(22) Cfr Bordi 2021, pp.77-104 ¢ in particolare pp. 96-97.



128 Martina Corgnati

Cristo, come nella chiesa di Santa Balbina, ma anche, al tempo, stesso,
complemento dialettico delle figurazioni soprastanti, mondo “basso” in
relazione al mondo “alto” dipinto sopra.

Roma ¢ uno dei centri indiscussi di queste trasformazioni, in vivo
contatto e scambio con Bisanzio, almeno fino alla meta dell’XI seco-
lo; ed ¢ a Roma che, probabilmente, anche qualche chimera appare sui
velari. Peccato che non se ne sia conservata traccia. Invece ¢ nel nord
Italia, dalla diocesi di Novara a quella di Como fino ad Aquileia, che
appaiono numerose le chimere dipinte sui velari e anche scolpite nei ri-
lievi. Si tratta di casi diversi per stato di conservazione, impegno e ac-
curatezza dell’opera, atteggiamento e aspetto della chimera, dei mostri
e dei personaggi che la affiancano, come anche per i materiali e I'epo-
ca: le prime compaiono negli ultimi decenni dell’XI secolo, le pit tar-
de gia in pieno Duecento.

Alcune fra quelle dipinte presentano somiglianze cosi profonde da
suggerire o che siano state realizzate dalla stessa maestranza oppure che
discendano da un prototipo comune, da riconoscersi forse in una di
esse. Certo ¢ che queste proliferanti chimere pongono questioni diver-
se e complesse: innanzitutto va osservato che si tratta, nella totalita dei
casi, di figure ormai del tutto autonome rispetto alla narrativa del mito
antico, quindi prive di Bellerofonte, prive di un antagonista cavalie-
re, inteso a priori come rappresentante del bene. Esse compaiono in-
vece spesso affrontate o accostate ad altri mostri, di preferenza grifoni,
oppure talvolta draghi e centauri. Possiamo dedurre da questo che la
chimera sia diventata un mostro come gli altri? Oppure che la rinasci-
ta di interesse nei confronti dell’astrologia e della cosmologia cosi spic-
cata fra XI e XII secolo abbia permesso di associare un nuovo signifi-
cato alla sua triplice natura, di carattere appunto astrologico? Secondo
Ezio Albrile, per esempio (Albrile 2014, pp-113-142), il serpente pud
essere associato alla costellazione del drago, mentre leone e capra si col-
locherebbero ai due estremi opposti dell’eclittica, in relazione rispetti-
vamente ai segni zodiacali del leone e del capricorno, quasi opposti tra
loro. Nella chimera si nasconderebbe quindi una possibile mappa ce-
leste o, al tempo stesso, una possibile indicazione temporale, relativa al
momento o ai momenti in cui queste costellazioni appaiono nel cie-
lo. E poi, e ancora, perché tante chimere fioriscono proprio adesso? A



Limpossibile chimera 129

spiegarlo, ¢ sufficiente la passione esotizzante, il rinnovato gusto per
mostri e avventure? E a quali modelli guardavano i loro artefici? A mio
parere ¢ molto improbabile che alla base di queste immagini ci sia sta-
to un ritrovamento eccezionale, quale per esempio quello della chime-
ra di Arezzo, come suppone Corrado Ricci (Ricci 1928, pp. 19-34), che
avesse improvvisamente ispirato i magistri dei cantieri romanici, tanto
i pittori quanto i lapicidi. Piuttosto si pud immaginare che la chime-
ra, scivolata fuori dal mito antico attraverso la mediazione carolingia e,
forse, ottoniano-bizantina, entri a far parte di un immaginario nuovo e
composito, abitato da mostri, figure esotiche alternativamente benigne
e piu spesso maligne, segni zodiacali, costellazioni. Le fonti di questo
non parlano: la chimera ¢ quasi sempre assente dai bestiari inglesi e nor-
manni con l'eccezione di quello di Westminster, peraltro molto tardo
(1275-1300) ed estraneo al periodo preso in esame in questo studio®?.
Ma la popolarita della chimera ¢ attestata dalla menzione che inaspet-
tatamente ne fa Bernardo di Chiaravalle, che per il mostro sembra aver
provato una singolare curiosita se non attrazione. Proprio colui che de-
testava le bizzarrie e le eccentricita delle sculture e delle immagini roma-
niche®, risveglia perd la metaforica chimera dall’oblio in un’accezio-
ne diversa, limpidamente razionale, forse suggestionato proprio da una
di quelle immagini ricomparse nelle decorazioni dei velari e dei mosaici
pavimentali. In una celebre lettera a Bernard de Varey, Bernardo infat-
ti si paragona alla misteriosa chimera: “Chimaera mei saeculi, nec cleri-
cum gero, nec laicum”®.

Non ¢ questa la sede, né chi scrive ha le competenze necessarie per
approfondire la posizione di Bernardo, mentre vale la pena di esami-
nare almeno in parte alcune fra le chimere piti interessanti fra le tante
che appaiono su velari, mosaici e rilievi fra XI e XII secolo®, per esplo-
rare almeno i principali aspetti iconografici e semantici che emergono
da queste immagini e gli elementi comuni. Il primo caso di notevole

(23) Westminster Abbey Library, MS 22.

(24) Apologia ad Guillelmum, 1127 (XII, 29).

(25) Bernardo da Chiaravalle, Epistola 250, 4.

(26) Un elenco parziale e limitato alla sola penisola italiana, ne comprende almeno una
ventina, tuttora identificabili: si presume che siano state ben pili numerose e non si esclude
che altre verranno trovate in un prossimo futuro. L’elenco completo ¢ riportato alla fine del
presente articolo.



130 Martina Corgnati

interesse si trova in Lazio, a Ceri dove, sulla parete settentrionale del-
la navata centrale della chiesa oggi intitolata a Santa Maria Immacolata
ma forse in origine al papa e martire romano San Felice, c’¢ una bel-
la e bellicosa chimera (Fig. 2). Zchomelidse, che si ¢ occupato dell’in-
tero ciclo pittorico della chiesa un tempo esteso anche alle altre pareti e
oggi limitato a tre fasce disposte orizzontalmente, una sopra l'altra, sul-
la sola parete settentrionale, lo attribuisce a una bottega romana attiva
negli ultimi anni dell’XI secolo, 1099-1110, la stessa che sarebbe inter-
venuta nella basilica di San Clemente a Roma durante il pontificato di
Gregorio VII, voluta da una committenza assai altolocata: doveva dun-
que trattarsi di una maestranza qualificata e importante.

Figura 2. Chimera di Ceri.

A Ceri la chimera ¢ posta su un pilastro immediatamente sopra allo
zoccolo, alla stessa altezza di altre due immagini, prive perd di alcu-
na evidente relazione con essa: una lotta fra demoni e una vivace sce-
na di cucina®. Non mancano invece possibili collegamenti con quan-
to la sovrasta direttamente, la vittoria di San Silvestro sul drago che

(27) Ibidem, pp. 131 et seq.



Limpossibile chimera 131

infestava la cittd di Roma ai tempi di Costantino. E suggestivo ricorda-
re che il luogo in cui Silvestro si sarebbe calato per imprigionare il dra-
go, nelle vicinanze del tempio di Vesta, a partire dal IX sec., era noto
come infernus®®. Spiccano lampanti le similitudini con la situazione
descritta mille anni prima da Virgilio: Enea, scendendo agli inferi, in-
contra nel cupo antro la chimera. E, quindi, ben possibile che questa
maestranza romana vicina al pontefice abbia rievocato il vecchio mito
della chimera romana, fieramente leonina, facendone non solo un ge-
nerico simbolo del male ma una creatura specifica, quasi un avatar del
drago di Silvestro dipinto proprio immediatamente sopra, sottoposta
e impotente non solo di fronte al potere di redenzione del santo cava-
liere orientale, cio¢ del San Giorgio, erede tipologico di Bellerofonte,
che compare puntualmente in un altro punto del ciclo di affreschi di
Ceri, ma all’azione legittimante e salvifica del papato riformato, capa-
ce di sconfiggere i draghi.

Silascia intuire qui una prossimita “funzionale” e morale fra chime-
ra e draghi, suggerita dall’affinita morfologica della coda serpentiforme
della chimera, e fra questi ultimi e grifoni, che permettera, nel corso
del XII secolo, nuove associazioni e nuovi progetti decorativi, sempre
genericamente ispirati alle sovrumane capacita redentrici dei santi e
della chiesa. A queste capacita potrebbe essere sotteso anche, come ri-
corda gia Le Goff*, uno sfondo folclorico, legato alla bonifica di luo-
ghi malsani e paludosi, infestati da draghi e anche da chimere: un’ope-
razione in cui santi cavalieri, eremiti e vescovi dei primi secoli, da san
Marecello a san Martino, oltre naturalmente a San Silvestro, sono indi-
scussi specialisti.

Un panorama semantico non troppo dissimile si intuisce anche a
Varallo Pombia, dove una bellissima chimera, questa volta pero relati-
vamente poco leonina, si trova affrontata a un grifone nel ve/um dipin-
to, o piuttosto disegnato con un tratto rosso, nella cappella superiore
dell’esonartece addossato alla chiesa di San Vincenzo in Castro (Fig. 3).
Accanto a loro, sullo stesso velum, si indovina un uccello dalle ali aper-
te, forse un’aquila, un animale maculato che assomiglia a un cervo e al-
tre figure oggi illeggibili. Immediatamente al di sopra, un santo barbuto

(28) Ibidem, pp. 112-13 e Pohlkamp 1983, 78, pp.1-100.
(29) Le Goff 1977, pp. 209-255.



132 Martina Corgnati

Figura 3. Pombia, Chiesa di San Vincenzo Esonartece Velario.

dalla lunga veste, in posizione orante, schiaccia sotto i piedi un mostro
demoniaco dalla testa di lupo. Quale sia I'identita di questa figura au-
torevole ¢ molto difficile da capire allo stato attuale delle nostre cono-
scenze sulla chiesa e, in particolare, sulla funzione e 'epoca di costruzio-
ne dell’esonartece a due piani (Perotti 2000, pp. 35-72). Si tratta di un
personaggio dall’aspetto maturo, lo sguardo intenso, la barba bianca,
abiti preziosi. Un vescovo? Lo stato di conservazione, pessimo, rende
difficile l'interpretazione del programma iconografico di queste pittu-
re, apparentemente di alto livello qualitativo e difficile datazione; al-
cuni hanno sostenuto addirittura che gli affreschi siano collocabili nel
terzo quarto del X sec., cio¢ in etd proto-ottoniana, ma personalmen-
te concordo con chi pensa invece alla meta dell’XI secolo o persino ol-
tre (Chierici 1979-2001, pp. 270-272). In ogni caso anche qui sembra
riproporsi, o annunciarsi, il medesimo schema compositivo, e proba-
bilmente semantico, di Ceri, con creature o scene associate al male e
all infernum, poste in basso, nel velum, e al di sopra la promessa di re-
denzione mediata dai santi e realizzata dal Cristo in mandorla, appena
visibile alla sommita della volta.



Limpossibile chimera 133

Il velum di San Vincenzo in Castro appartiene a un’intera famiglia
di simili decorazioni che, fra XI e XII secolo, si moltiplicano sulla fa-
scia inferiore delle absidi nelle chiese dei colli e delle montagne lom-
barde, quasi tutti tracciati con un solo colore, ocra o rossastro su fondo
bianco, e quasi tutti caratterizzati da una fascia aniconica, puramen-
te decorativa, a losanghe con un punto rosso nel mezzo. Purtroppo lo
stato di conservazione di tutti questi cicli, da San Biagio di Cittiglio a
San Colombano di Postalesio®, & talmente compromesso da rende-
re impossibili letture e interpretazioni iconografiche attendibili e ve-
rificabili, benché gli studiosi che si sono occupati dei singoli casi non
esitino a sottolineare le affinitd compositive e tematiche di questi cicli,
per cui avrebbero potuto essere all’opera maestranze culturalmente as-
sai prossime fra loro e influenzate le une dalle altre: “...animali con fun-
zione allegorica e morale, oltre che decorativa, ricorrono in vari esem-
pi di tessuti dipinti di epoca romanica. Tra questi noto ¢ il caso delle
pitture frammentarie del velario di San Martino di Carugo a Mariano
Comense (prima meta del XII secolo), per il quale Elena Alfani (Alfani
2000, pp. 171-173) ha proposto un confronto iconografico con il plu-
teo in stucco che fiancheggia il lato sinistro dell’ingresso alla chiesa di
San Pietro al Monte a Civate, utile anche nel nostro caso per compren-
dere le ipotetiche forme della fiera (...) Non sembra pertanto inop-
portuno ritenere che il primo atelier operante a San Colombano si ri-
facesse a simili modelli, ispirati alla tradizione dei bestiari medievali,
e che tali immagini potessero alludere alla lotta tra il bene e il male e
alla vittoria della virtti sul peccato”, scrive per esempio Dell’Agostino
(Dell’Agostino 2022, p. 104).

Differente ¢ il caso dei mosaici di Bobbio e di Aosta e, naturalmen-
te, dei bellissimi stucchi di San Pietro al Monte a Civate, in cui alcuni
studiosi tendono a riconoscere un possibile prototipo delle numerose e
pitt modeste decorazioni citate fin qui. A Civate una magnifica chime-
ra (Fig. 4), incisa nel riquadro centrale di una lastra in stucco, accoglie
i pellegrini appena entrati in chiesa dall’ingresso orientale, posizionata
proprio di fronte a un grifone di analoga fattura e concezione. Secondo

(30) Su questo, e sulla chimera che ornava il pili antico dei due velari sovrapposti, risalente
alla seconda metd dell’XI secolo, si veda Dell’Agostino 2022, pp. 97-178 e in particolare

pp.103-5.



134 Martina Corgnati

Figura 4. Civate, San Pietro, Chimera.

Paolo Piva i pellegrini, nell’itinerario fisso previsto per loro nella chie-
sa, avrebbero dovuto 7zon guardare questi mostri, restando concentra-
ti sullimmagine salvifica del Crocifisso sul ciborio sopra I'altare che
contiene le reliquie di san Pietro (Piva 2006, pp. 87-147; Piva 2010,
pp- 113-123). La natura dei due animali sarebbe quindi senz’altro ma-
ligna, benché il grifone non sia sempre e soltanto un simbolo negati-
vo, ma anche una sorta di esemplificazione della doppia natura dell’uo-
mo o addirittura della condizione del Cristo, spirito e materia, forza e
acutezza. Interessante anche che entrambi, chimera e grifone, siano ri-
volti verso 'esterno della chiesa, come osserva Schrade (1963, pp. 79 et
seq.), quasi volessero fuggirne, scacciati dalla forza apostolica di Pietro e
Paolo, due santi, ancora una volta, “romani” cui il santuario ¢ dedicato
gia a partire dall’orientazione, non ovest-est come consueto, ma est-o-
vest, a somiglianza della basilica di San Pietro a Roma. Un’orientazione
fisica ma anche, ¢ lecito supporre, politica, cio¢ aderente agli ideali del-
la riforma espressi da Gregorio VII nel Dictatus papae: lo stesso ponte-
fice che potrebbe aver ispirato, anche solo indirettamente, la decorazio-
ne della chiesa di Ceri.



Limpossibile chimera 135

Diverso lo spirito del mosaico di Bobbio che costituiva il pavimen-
to della chiesa romanica, oggi scomparsa, riferibile alla committenza
dell’abate Agilulfo, fra il 1140 e 1150 (Fig. 5). Qui, insieme a un ci-
clo dei mesi e alla lotta di Giuda Maccabeo contro i pagani, si trova un
curioso riquadro abitato da quattro mostri in lotta fra loro: un centau-
ro dalla pittoresca testa equina e il corpo parzialmente umano, una chi-
mera, un lemnas, cio¢ una specie di grillo dalla testa incastrata sul petto
(Baltrusaitis 1973-88, pp. 43-50 ez seq.), e un drago. Due diversi scon-
tri hanno quindi luogo quindi uno accanto all’altro, senza relazione ap-

parente: da un lato quella dei giusti contro gli empi in un contesto, la
citta di Antiochia, che richiama le imprese crociate, dall’altro quella di
quattro mostri fra di loro, senza che il trionfo di chiunque fra essi sem-
bri preferibile a quello di qualunque degli altri. Forse la chimera ha per-
duto ormai le proprie valenze specifiche ed ¢ diventata una semplice
curiosita esotica, maligna invero ma non pitt e né meno dei suoi anta-
gonisti. Ad Aosta pero, in un mosaico pavimentale frammentario non

Figura 5. Mosaico abbazia di Bobbio.



136 Martina Corgnati

molto posteriore a quello di Bobbio, riferibile forse alla fine del XII se-
colo o all'inizio di quello successivo, la chimera acquista connotazioni
ancora differenti, in relazione a una vera e propria cosmogonia, o raf-
figurazione simbolica dello spazio e del tempo, quindi del mondo, che
Iinsieme presenta (Raul Dal Tio 2013, pp. 49-67; Fig. 6). Come ¢ sta-
to autorevolmente e da pit parti illustrato, si tratta di una tetraktis sim-
bolica, purtroppo frammentaria, in cui chimera ed elefante si trovano
affiancati a due dei quattro fiumi del Paradiso, all’esterno di una serie di
quadrati e cerchi inscritti che simboleggiano, attraverso gli animali e le
forme geometriche, I'organizzazione quadripartita del mondo e le cor-
rispondenze fra elementi, virth cardinali, profeti, evangelisti. Benché il
significato ultimo della chimera, e dell’elefante, resti misterioso — essi
possono simboleggiare tanto una regione del mondo quanto un ele-
mento e un aspetto morale, non necessariamente negativo — ¢ chiaro
che ormai 'antica creatura tripartita ha cambiato ambiente, e alle con-
notazioni morali ne associa — o ne sostituisce — altre, forse geograﬁ—
che o addirittura cosmologiche, risalendo dunque verso quel caelum da
cui Bellerofonte e tutti i suoi successori cristiani 'avevano abbattuta. Il

el W | SV N

Figura 6. Mosaico cattedrale di Aosta, da Aubert.



Limpossibile chimera 137

senso della chimera resta cosi, alla fine, aperto e capace di continuare a
trasformarsi ancora interrogando per generazioni saperi, fantasmi e in-
quietudini umane: fino a oggi.

Chimere fra XI e XII secolo
Dipinti murali, stucchi

Santa Maria Immacolata a Ceri (RM) — dipinto murale

San Vincenzo in Castro a Pombia (NO) — velario

San Maurizio a Roccaforte Mondovi (CN) — velario®?

San Biagio a Cittiglio (VR) — velario

San Giovanni in Conca a Milano (MI) — velario

San Pietro al Monte a Civate (LC) — rilievo in stucco

San Michele al Monte, Porto Valtravaglia (VR)

San Martino a Gattedo di Mariano Comense (CO) — velario®?
San Colombano di Postalesio (SO) — velario, primo strato

Ciripta della basilica di Aquileia (GO) — velario

Mosaici

Abbazia di San Colombano, Bobbio — mosaico pavimentale
Cattedrale di Aosta — mosaico pavimentale

Sculture e rilievi

Santa Trinita da Lungi, Castellazzo Bormida (AL) — rilievo
Stipite del portale, Duomo di Genova (GE) — rilievo

(31) Gabrielli (1944, pp. 55-60) descrive le decorazioni della chiesa ma non riconosce la
chimera, che pure appare con chiarezza sul velum dell’abside della navata destra, fra un elefante
e una sirena bicaudata. A quanto mi consta, la mia ¢ la prima segnalazione di questa chimera.

(32) Ne parla Fabio Scirea (2012, pp. 52-53).



138 Martina Corgnati

Ambone di Sant’Ambrogio, Sant’Ambrogio, Milano (MI) — rilievo
Stipite del portale, Santa Cristina, Bolsena (VT) — rilievo alla base del
tralcio, contrapposta al grifone

Ambone erratico, Musei Civici di Como — rilievo, contrapposta a un
grifone, calpestati entrambi da un angelo.

Riferimenti bibliografici

AvBriLe E. (2014) Chimere, Trimorfismi gnostico-iranici nell'arte romanica,
“Studi sull'Oriente Cristiano”, Accademia Angelica-Costantiniana di
Lettere, Arti e Scienze, 18, 2: 113-142.

Avrant E. (2000) Santi, supplizi e storia nella pittura murale lombarda del
XII secolo. La cappella di San Martino a Carugo, Mariano Comense, Nuova
Argos, Roma.

BALTRUSAITIS J. (1988 [1973]) 1/ Medioevo fantastico, Adelphi, Milano.

Boro1 G. (2021) La mediazione dell ornamento. Vela dipinti nella Roma me-
dievale, in F. Marazzi e M. Cuomo (a cura di), Pittura parietale aniconica e
decorativa fra Tarda Antichita e Alto-Medioevo, atti del convegno al Museo
Nazionale Archeologico di Napoli, 7-8 settembre 2019, Cerro al Volturno
(IS), Volturnia Edizioni, 77-104.

Cuigrict S. (2001 [1979]) Il Piemonte e la Val d’Aosta, in 1d., L arte romanica
in Piemonte, Edizioni Angolo Manzoni, Torino.

DaL T1o R. (2013) Forme geometriche e rappresentazioni del cosmo: geometria e
teofania in un mosaico del XIII secolo della Cattedrale di Aosta, “Bulletin de
I’Académie Saint Anselme d’Aoste”, nouvelle série, XIV, 49-67.

DELL’AGosTINO V. (2022) Le vestigia sparse dell apparato decorativo di San
Colombano: tra perduto, restauri e scoperte, in A. Rovetta e Rita Pezzola (a
cura di), San Colombano di Postalesio, Franco Angeli, Milano, 97-178.

GABRIELLI N. (1944) Repertorio delle cose d’arte in Piemonte, Le pitture romani-
che, Centro Studi archeologici e artistici del Piemonte, Torino.

GRraBARA. (a curadi), (1966) [ mosaici, in L 'eta d'oro di Giustiniano, Feltrinelli,
Milano.

Hans H. (1962) Die Aachener Theoderichstatue, in V. H. Elbern (a cura di.),
Das erste Jahrtausend. Kultur und Kunst im werdenden Abendland am Rhein
und Rubr, vol. 1, 1. Shwann, Diisseldorf, 318-35.



Limpossibile chimera 139

Koenrer W. (1933 [1930] Die karolingischen Miniaturen, 1. Die Schule von
Tours, 3 vol., Auftrag des Deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft, Berlin.

Le Gokr J. (1977) Cultura ecclesiastica e cultura folclorica: san Marcello di Parigi e il
drago, in1d., Tempo della chiesa e tempo del mercante, Einaudi, Torino, 209-255.

NEEs L. (2001) Problems of Form and Function in Early Medieval Illustrated Bibles
from Northwest Europe, in J. Williams (a cura di), maging the early medieval
Bibles, The Pennsylvania University Press, University Park PA, 121-177.

OsBORNE ]. (1992) Textiles and Their Painted Imitations in Early Medieval
Rome, “Papers of the British School at Rome”, 60, 309-351.

PeroTTI M. (2000) “La chiesa di San Vincenzo a Pombia”, in Associazione
Storica Pombiese (a cura di), atti del convegno, 13-14 giugno 1998,
L Ovest Ticino nel Medioevo: terre, womini, edifici, Interlinea, Novara, 35-72.

Piva P. (2006) “San Pietro al Monte di Civate: una lettura iconografica in
chiave contestuale”, in E. Alfani, I. Bruno, V. Cavallaro, E. Lampugnani,
P. Piva, B. Rossini, F. Scirea (a cura di), Pittura murale del Medioevo lom-
bardo, Jaca Book, Milano, 87-147.

__ (2010) “L’abbazia di Civate: San Calocero al piano e San Pietro al Monte”,
in P. Piva e R. Cassanelli (a cura di), Lombardia romanica. I grandi cantieri,
Jaca Book, Milano, 113-123.

Porrkamr W. (1983) Tradition und Topographie: Papst Silvester I (314-335)
und der Drache von Forum Romanum, ,Romische Quartalschrift fiir chri-
stliche Altertumskunde und Kirchengeschichte, 78, 1-100.

Porsia F. (2012) (a cura di), Liber Monstruorum de diversis generibus, 11, 11,
Liguori Editore, Napoli.

Riccr C. (1928) La Chimera, “Nuova Antologia. Rivista di lettere, scienze ed
arti’, 338, 19-34.

ScHrADE H. (1963) Malerei des Mittelalters, Verlag DuMont Schauberg, Koln.

Scirea F. (2012) Pittura ornamentale del Medioevo lombardo, Jaca Book, Milano.

WrigHT D. H. (1985) ,When the Vatican Vergil was in Tours®, in K.
Bierbrauer, P. Klein e W. Sauerlinder (a cura di), Studien zur mittelal-
terlichen Kunst — 80o0-1250. Festschrift fiir Florentine Miitherich zum 7o.
Geburtstag, Prestel Verlag, Miinchen, 53-66.

ZcHOMELIDSE N. M. (1996) Santa Maria Immacolata in Ceri, Archivio Guido
Izzi, Roma.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/97912218097259
pp. 141-162 (novembre 2023)

LA LUCE COME PROMESSA DI TRASCENDENZA:
INDAGINI PITTORICHE E FOTOGRAFICHE

Maria Giulia Dondero

Abstract: In this paper, I will review different moments of the Western
pictorial and photographic tradition during which attempts have been
made to stage or to capture the mystery of transcendence. It is notably
in the depiction of the diaphanous, of transparency, of the explosion
of light and of impenetrable shadows that painters and photographers
have modulated coloristic and luministic matter in order to account
for something otherworldly, for something lying beyond. My corpus
includes Baroque painting, occult photography, fine art photography,
and scientific photography, especially of the kind devoted to the dis-
semination of astrophysics. The paper will address particular compo-
sitions at their level of expression (clouds, blurred outlines, unnatural
colors, elongated shapes, etc.), examining images that are, in terms of
content, related to religion, to reflections on human existence, to the
afterlife, to the overcoming of the limits of the human body, and to
our relationship with the immensity of the universe. My goal is to un-
derstand the different types of representations of transcendence: that of
religion, which has already been much studied, that of the existential
sacred, and that of exceeding the human condition.

Keywords: Photography, Religious Painting, Byzantine Icon, the
Sacred, Transcendance.

141



142 Maria Giulia Dondero
1. Introduzione

Questo articolo ha come obiettivo di analizzare la maniera in cui sono
stati rappresentati 'ultraterreno e il trascendente in fotografia, soprat-
tutto nella fotografia detta “spiritica”, ma anche nella fotografia artistica
contemporanea e, infine, nell'immagine che divulga la ricerca in astro-
fisica. Della rappresentazione della trascendenza in fotografia ho gia
avuto modo di occuparmi in un libro pubblicato nel 2007, intitolato
Fotografare il sacro. Studi semiotici, Meltemi, Roma™. E da questo libro
che prende le mosse il presente articolo, che ne ¢ la continuazione e il
commento. Partird da alcune considerazioni sulla pittura, che ¢ stato il
medium che ha pili e meglio testato molteplici tipi di rappresentazione
del trascendente; anche la pittura di icone bizantine sard un riferimento
costante lungo questo articolo al fine di poter confrontare le strategie
enunciative della fotografia con altre soluzioni tecniche e mediatiche.

2. La trascendenza come sfida rappresentazionale in pittura e in
fotografia

Vorrei cominciare il mio intervento citando una frase sulla rappresen-
tazione del trascendente in pittura, letta la prima volta ormai piu di
venticinque anni fa. Questa frase ha guidato molte delle mie ricerche
posteriori, sia sulla rappresentazione del sacro che sulle analisi scientifi-
che prodotte in astrofisica:

Infatti, che sia Dio, — ma anche il Cristo, o la Vergine e persino I'In-
ferno, le linee, i colori, i movimenti si sottraggono alle esigenze della
rappresentazione. Le Figure si ergono, si piegano e si contorcono li-
berate da qualsiasi figurazione. Esse non devono pil rappresentare o
narrare nulla, poiché in questa sfera si limitano a rinviare al codice
esistente della Chiesa. [...]. Ogni cosa sara fatta passare attraverso il
codice; 7/ sentimento religioso verra dipinto con tutti i colori del mondo.
Non si deve piu dire: “se Dio non ¢’é, tutto ¢ permesso”. Piuttosto il
contrario. Infatti con Dio tutto é permesso. Proprio con Dio. Non solo

(1) Questo libro & stato tradotto in francese da Francois Provenzano sotto il titolo di La
photographie et le sacré. Ecrits sémiotiques, Hermes, Parigi, 2009.



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 143

moralmente, perché le violenze e le infamie trovano cosi sempre una
santa giustiﬁcazione. Bensi, cosa ben piltl importante, esteticamente, poi-
ché le Figure divine sono animate da una libera attivita creatrice, da una
ﬁzm‘a&z’a cui tutto e permesso.

(Deleuze 1981, p. 30)

Secondo Deleuze, ¢ stato grazie alla necessita di rappresentare Dio e
la trascendenza che la pittura ha potuto testare i propri limiti, esplorare
i limiti di quello che ¢ rappresentabile, i limiti della deformazione dello
spazio, del corpo e della luce. Pensiamo ai dipinti di El Greco, dove i cor-
pi si allungano al fine di raggiungere il cielo pili rapidamente o si pie-
gano e si contorcono per il tormento di non poterlo raggiungere. Per
seguire I'esempio di Deleuze, ricordiamo San Francesco riceve le stim-
mate di Giotto, nella Basilica San Francesco d’Assisi (1292-1305), dove
il corpo di Ciristo ¢ trasformato in un aquilone, in un quasi aeropla-
no. Anche Victor Stoichita ha messo in luce questi tipi di deformazioni
in Cieli in cornice (2002): la parte celeste dei quadri di visione mistica,
quella che normalmente si trova nella parte alta del quadro, sfugge alle
regole della prospettiva e del realismo dei colori e dei corpi.

Molto ¢ stato detto anche sulla funzione delle nuvole nella rappre-
sentazione della trascendenza, soprattutto da Hubert Damisch (1972).
Laddove ¢ impossibile rappresentare, laddove si tratta di rappresentare
I'indicibile, un mondo sconosciuto, ulteriore, superiore, allora ci si af-
fida alle nuvole, le quali possono mostrare e nascondere, suggerire sen-
za determinare le forme in maniera certa e determinata. Le nuvole per-
mettono di mettere in scena il fatto che non conosciamo e che questa
non conoscenza dell’aldila del visibile e dell’aldila dell’'umano ¢ condi-
visa con l'osservatore. Questo, la pittura lo sa fare benissimo: mostrare
Iinaccessibile per approssimazione, mettere in scena i resti della visibi-
litd, quel poco che resta del visibile, il poco che ci ¢ concesso. Perché &
solo attraverso un lavoro di approssimazione che ¢ possibile avvicinarsi,
per via negativa, a quel che ¢ al di la della nostra portata. E noi possia-
mo approssimarci riunendo gli indizi di quel che non potremo vedere/
conoscere®.

(2) In semiotica, questo tipo di visibilitd interrotta e ostruita si puo analizzare secondo i
suggerimenti di J. Fontanille (1989), che parla di enunciazione come dispositivo di conflitto sul



144 Maria Giulia Dondero

Per la fotografia, le cose sono un po’ diverse rispetto alla pittura.
Soprattutto perché, sin dai suoi inizi, la fotografia ¢ stata considerata
come un mezzo di rappresentazione di quel che abbiamo davanti agli
occhi, cioe di tutto quel che é disponibile, a portata di mano: dunque,
tutto il contrario della pittura, che poteva mettere in scena qualsiasi
evento visionario o immaginario, fra cui quello religioso. Ma quali stra-
tegie ha introdotto la fotografia per farsi considerare degna di poter rap-
presentare qualcosa che non dimora nel regno del visibile? Gia a partire
dalla meta dell’Ottocento, e per un lungo periodo, diverse pratiche fo-
tografiche hanno tentato di trovare una sorta di legittimazione rovescia-
ta, concessiva rispetto al riconoscimento della “fedelta” del dispositivo
fotografico, per impedire che la resa del reale finisse per essere conside-
rata come una resa al reale. Infatti, fin dalle sue origini, la fotografia ha
mostrato una certa ambizione a fare concorrenza alla pittura per rende-
re rappresentabile 'invisibile e/o il trascendente. Non si tratta tanto del
movimento del pittorialismo in generale, quanto dell’'uso dello sfoca-
to come strategia attraverso la quale la fotografia ha potuto mostrare al
mondo che anch’essa poteva mettere in scena qualcosa di ultraterreno e
di ultramondano. Le Sacre famiglie di Julia Margaret Cameron ne sono
un famosissimo esempio (cfr Holy Family, 1872)%. Anche in fotografia,
infatti, si tenta di rappresentare, spesso un po’ accademicamente, sce-
ne dell’iconografia religiosa in pittura. Se in pittura si usavano le nuvo-
le, in fotografia appare lo sfocato. Non si tratta pil di usare forme del
mondo®, le nuvole, o cromatismi assurdi, come in pittura, ma di ap-
profittare della specificita della tecnica fotografica®”, del suo processo di

sapere (e sul vedere) che si gioca tra enunciatore ed enunciatario. Il caso della visione mistica ¢
un caso di ostruzione della visione, che si definisce in rapporto all’esposizione, all’accessibilita e
all’inaccessibilitd. Come spiegato in Dondero (2020), 'immagine mostra tanto quanto nasconde
e P'analisi semiotica mette in luce tutti i dispositivi visivi che permettono di sottrarre la visione,
di mettere in scena il mistero, di suggerire il segreto attraverso una porta socchiusa, una tenda
tirata, o una scena rappresentata a una grande distanza rispetto al primo piano dell'immagine.
A questo proposito, e specificatamente sulle tende e le porte, ¢fr Stoichita (1993).

(3) Da non dimenticare che lo sfocato ¢ stato anche considerato un difetto che si tenta di
correggere sopprimendo dalla lastra, ad es. lo sfocato del movimento (Chik 2011).

(4) Per una critica alla rappresentazione delle iconografie religiose provenienti dalla
tradizione pittorica, ¢fr Dondero (2007).

(s) Sullo sfocato, ¢fr Dondero (2020), in cui si distingue tra sfocato enunciaro (dove
I'iniziativa della non sincronizzazione tra modello e produttore della foto ¢ presa dal modello)
e sfocato enunciativo (dove l'iniziativa della non sincronizzazione tra modello e produttore della



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 14

produzione, sia nella cattura dell'impronta che nel processo di sviluppo,
per poter rendere conto di un mondo dove le forme non sono piu cer-
te, dove i limiti di ogni forma non sono definiti una volta per tutte ma
possono espandersi. Rappresentare il trascendente ¢ appunto un proble-
ma che concerne la messa in scena dell’espansione. Si tratta di mostra-
re dei corpi e degli oggetti che possono espandersi al di li dei limiti fisici dei
loro corpi. Lo sfocato permette di mettere in scena il diafano dell’aria,
dell’etere, qualcosa che ¢ dappertutto e da nessuna parte, che si infiltra
nei corpi e che non possiamo possedere, proprio come il sacro, che ¢ de-
finito da Gregory Bateson (1997) come qualcosa che non possiamo né
negoziare né produrre'®.

3. L’anima nella fotografia spiritica

Un caso estremo di uso dello sfocato ¢ la fotografia spiritica, che ¢ mol-
to ben illustrata e documentata nel libro Le troisiéme il. La photo-
graphie et locculte (AA.VV 2005). In questo catalogo dell’esposizione
omonima, si discute della maniera attraverso la quale gli involucri di
luce si fissano via l'atto fotografico secondo la durata dell’esposizione,
apertura dell’otturatore e altre strategie produttive. La foto riesce in
questo modo a mettere in scena l'intersezione di presenze tra corpo sa-
cro e corpo profano, corpo diafano 'uno e corpo concretamente fissato
sulla carta fotosensibile attraverso una certa nettezza di contorni, ’altro.
Questa intersezione non potrebbe funzionare in modo efficace senza
Pintervento della fotografia in quanto medium che attesta e garantisce?.

foto ¢ presa dal fotografo). I due si presentano sulla superficie della fotografia in modo molto
diverso: il primo tipo di sfocato appare su una parte dell’'immagine, mentre il secondo concerne
I'intera superficie della foto. Vedi anche Basso Fossali & Dondero (2011) sulla funzione dello
sfocato nei diversi statuti dell'immagine fotografica (come errore nello statuto dell’amateur nel
campo della fotografia di famiglia, come strategia metafotografica nelle avanguardie degli anni
Venti, come messa in scena di una difficolta tecnica nello statuto scientifico dell'immagine, ecc.).
(6) Secondo questa concezione, il sacro, per mantenersi tale, deve non essere pensato,
argomentato, riprodotto, pena la sua sparizione. Come afferma Bateson (1997, p. 124): “Non
si puo costruire qualcosa e poi dire che € sacro”. Il sacro ¢ qualcosa con il quale non dobbiamo
interferire ¢ che non ¢ possibile costruire ad hoc. “Ci sono molte questioni e molte circostanze
in cui la coscienza ¢ indesiderabile e il silenzio ¢ d’oro, sicché la segretezza puod fungere da segno
per indicare che ci stiamo avvicinando a un terreno sacro” (Bateson e Bateson 1987, p. 224).
(7) Questa intersezione di presenze attraverso l'incontro di involucri corporei ¢ la



146  Maria Giulia Dondero

Figure 1, 2. John Beattie, UK, Spiritualist Séance, June 1872, two albumen silver
prints, American Philosophical Society Library, Philidelphia.

Nelle fotografie delle sedute spiritiche in particolare (Fig. 1 ¢ 2), i gru-
mi di luce mettono in relazione le potenzialita del medium fotografico con
i poteri soprannaturali del medium di professione che commercia con le
anime dei morti. Le possibilita di rendimento delle diverse tecniche era-
no gestite dai produttori, sia in termini di stratagemmi e falsificazioni du-
rante I'atto di istanziazione, sia in termini di punto di vista e di messa in
scena della seduta spiritica da fotografare. Ma non ¢ sicuro che i produt-
tori di queste foto, per quanto manipolassero le condizioni dello scatto
fotografico o il trattamento del negativo, non credessero affatto ai risul-
tati raggiunti. La manipolazione stessa della foto era rivalorizzabile come
tentativo di zarare lo strumento affinché qualcosa giungesse a manifestazio-
ne: un qualcosa di u/teriore rispetto alla barriera dell'immediatamente vi-
sibile. Si supponeva che nel dato fotografico esistesse una scrittura esoteri-
ca che bisognava portare alla luce e decifrare: si tentava cosi di conquistare
una trascendenza attraverso il virtuosismo tecnologico.

In un certo senso, il mito della fotografia come dispositivo di resa
del referente ¢ utilizzato per un fine in parte paradossale: la fotogra-
fia, in quanto copia dell’esistente e del vero che assicura una garanzia

definizione che Benjamin (193 5) da di “aura”. Sull’intersezione di presenze a partire dalla teoria
benjaminiana, ¢fr Basso (2002) e, per quanto riguarda la fotografia, ¢fr Dondero (2005).



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 147

dell’esistenza del fotografato, ¢ usata per garantire la veridicita dell’ultra-
mondano e del trascendente. Nel caso della fotografia spiritica, in special
modo, la fotografia attesta, in quanto strumento di garanzia, quel che ¢
rappresentato come effettivamente esistente attraverso la forza veriditti-
va dell'impronta sulla placca e questa credenza nella veridicita dell’'im-
pronta permette di garantire I'esistenza anche del corpo del morto, che
si infiltra fra i vivi in quanto ombra dell’anima. Il successo di queste fo-
tografie spiritiche si spiega soprattutto attraverso le credenze e le inter-
pretazioni che, fin dalla nascita del fare fotografico, sono state legate al
funzionamento della macchina fotografica e alle cui tecniche si sono at-
tribuiti poteri magici. Il deficit di sapere sull’istanziazione della traccia
fotografica ha portato a interpretare ogni iscrizione inspiegabile sulla su-
perficie dellimmagine come manifestazione di “forze ulteriori” e miste-
riose. Inoltre, I'effetto di “congelamento del tempo”, attribuito dall’o-
pinione pubblica alla fotografia, ha portato a interpretare la persistenza
dei soggetti catturati e fissati sulla lastra come “trascendenti” rispetto al
flusso della vita. Ma anche la possibilita di lasciare una traccia del movi-
mento, e addirittura del movimento del pensiero, ¢ ugualmente valoriz-
zata dalla fotografia dell’occulto. Nel caso della fotografia dei fluidi e del

pensiero (Fig. 3) si tratta di rappresentare il pensiero come movimento.

Photogeaphie e Reve
L Adgle
Ol lesrec es {acaumt o jrtagae
et

Late M,dufr—u aae Ded

a mmﬂw ‘gh ?qu“‘}e/megﬂ('{}"j_“
: o, 2’0“ = M; j/!é‘ma(x b g o e 4rjmw0¢/

Figura 3. Louis Darget, Dream Photograph: The Eagle, Fluidic Ohotograph of Thought,

gelatin silver print, 25 June 1896.



148 Maria Giulia Dondero

Come descritto molto bene da Margareta Christian in un articolo
del 2018, intitolato Cameraless Photography and Its Imponderable Media,
le foto di fluidi sono prodotti senza macchina fotografica. Queste foto
sono interessanti perché, come dice 'autrice, rivelano la presenza di due
media all'interno delle immagini: quello dell’apparato tecnico (il liqui-
do emulsionante) e quello dell’'ambiente circostante (il fluido dell’aria).
Qui ¢ 'aria che agisce sulla piastra emulsionata ed ¢ letta come un flu-
ido vitale dai suoi produttori, Baraduc in Francia e Darget negli Stati
Uniti. Questa fotografia ¢ commentata con queste parole da Margareta
Christian:

[...] Although Darget claims to capture thoughts, his images are a-rep-
resentational depictions of thoughts as well as illustrations of the think-
ing process, insofar as we see the activity of thinking in the movements
of the vital fluid. The images present thinking as movement and arrest
its form; they imply that thinking is a form of immaterial movement.
Darget’s Photo de la Pensée (Photograph of Thought) conflates two mean-
ings — that of pensée (thought) and penser (to think) — and illustrates
both the content of thought and the activity of thinking. (Christian
2018, p. 326)

Si & cosi arrivati a considerare la fotografia come un dispositivo 7i-
velatore, che ha il potere di registrare le forze che sfuggono al pote-
re dell’occhio e alla constatazione di quel che ¢ davanti ai nostri occhi,
e che appartengono a un a/tro ordine di manifestazione. Ordine a/tro,
quello dell’aldila, che trasporta con sé nel gui e ora presenze per lo pit
gradite, come nel caso delle sedute spiritiche®.

(8) Ma questo ordine a/tro ¢ stato anche considerato suscettibile di sottrarre qualcosa al
nostro mondo, come avviene nel caso del famoso “furto dell’anima”, di cui svariate analisi
antropologiche hanno testimoniato. Per esempio, la cosiddetta “caparra di morte” riguarda
il rischio che molti contadini del Sud Italia annettevano al farsi fotografare: il rischio di un
anticipo sulla morte. Infatti, come testimoniano diversi studiosi della cerchia di Ernesto De
Martino, nei primi anni di diffusione della fotografia, in ambito rurale, si credeva che il “farsi
prendere” dal fotografo portasse con sé il sortilegio del “sottrarre 'anima” (De Martino 1961).



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 149
4. Il sudario, la fotografia e 'icona

Se, come detto all’inizio del mio testo, ¢ sempre stata la pittura ad oc-
cupare il terreno della messa in scena della trascendenza, ¢ necessario
ricordare che sono state proprio le strategie dell'impronta e, in specifico
modo, del funzionamento a impronta tipico dello sviluppo fotografico,
che ci hanno permesso di rivelare sul sudario il corpo di Cristo e a met-
terne in luce la specificitd. In questo senso, sia il negativo fotografico
che il sudario assumono lo statuto di impronte non ancora sviluppate,
ancora da rivelare. Come ricorda Sicard (1998), il negativo della foto-
grafia di Secondo Pia del 1898 del Santo Sudario, invertendo le zone
scure e le zone chiare, fa apparire in negativo il disegno di un corpo. Il
drappo appare dunque come il negativo di un corpo umano®.

Alcuni studi scientifici hanno mostrato che le immagini del sudario
sono nate da un’azione naturale, cio¢ non intenzionale tra il corpo e la
stoffa, e che non sarebbe opera né di un artista né di un falsario. Mi per-
metto di far notare che siamo qui al polo opposto della concezione della
fotografia spiritica finemente gestita dai fotografi-medium, dove tutto
cio che appariva sulla lastra era frutto di calcoli prospettici e interventi
del produttore di grande virtuosismo.

Con questi studi sul sudario nasce il mistero dell'immagine senza
mediazione, senza autore, prodotta senza passare attraverso mani uma-
ne, intoccabile, sacra. Da quel momento la fotografia, come afferma
Mondzain (2002), ¢ stata interpretata negli ambienti teologici come
tecnica acheropita, non dipendente da mano umana, addirittura come
un autoritratto e come un ready-made. In questo modo, il processo di
sviluppo del negativo fotografico, come la rivelazione del santo suda-
rio, ¢ stato accolto come se parlasse a nome della trascendenza stessa".
Il meccanismo fotografico stesso assume cosi una “nobilitazione” per-
ché prende come modello la rivelazione prototipica offertaci dal san-
to sudario.

La connessione tra meccanismo di sviluppo del negativo e rivelazio-
ne di una trascendenza caratterizza il santo sudario: per comprendere la

(9) Vedi anche Belting 2007.
(10) 1l Santo Sudario, non prodotto da mani umane, ¢ anche una reliquia del corpo di
Cristo, non solo una traccia indiziaria prodotta da un’enunciazione impersonale.



150 Maria Giulia Dondero

relazione tra fotografia e Santo Sudario, infatti, & necessario non tanto
riferirsi al processo di cartura fotografica o alla prospettiva, che ¢ invece
pertinente nella fotografia spiritica, quanto all’automatismo del dispo-
sitivo, al meccanismo fisico-chimico, cio¢ ai processi di iscrizione “natu-
rale” e di sviluppo che, nel caso di un’istanziazione senza mani, diventa
il paradigma di un’immagine prodottasi naturalmente e in maniera to-
talmente impersonale sul modello del sudario di Ciristo.

Un’altra grande tradizione della rappresentazione religiosa ¢ lega-
ta alla pratica dell'impersonalita della produzione e all’iscrizione natu-
rale: si tratta della pittura di icone. In un certo senso, I'icona bizantina
avrebbe tentato di imitare ante litteram la genesi ad impronta, per man-
tenere attraverso le copie — le icone sono sempre delle copie — un con-
tatto con la primigenia rivelazione. Ma in che senso I'icona ¢ sempre una
copia?"? La ripetitivita dei modelli dell’icona mira a garantire una re-
lazione di impronta e di contatto con un’immagine primigenia, di cui le
singole icone possano trattenere qualcosa dell’origine miracolosa del sa-
cro volto che si stampa come un’impronta e “naturalmente” nella mente e
negli occhi dei Padri della Chiesa"?. La diversita delle varie riproduzio-
ni di un’unica icona protorivelata mostra non la soggettivita del pro-
duttore ma, come afferma Florenskij nel libro Le Porte regali (1997, p.
73): “La vivente realtd che rimane sempre se stessa”. L’icona deve esse-
re prodotta e riprodotta per contatto con I'esperienza della visione dei
misteri celesti. A questo proposito, Florenskij afferma che: “Una crea-
zione nuova per contatto con una nuova esperienza dei misteri celesti si
colloca perfettamente entro le forme canoniche gia rivelate” (op. cit., p.

(11) Zoublouli (2017) afferma che licona ¢ allografica per definizione, riprendendo
Genette (1998). Esisterebbe quindi un prototipo che funzionerebbe come una notazione e
una moltitudine di icone che lo ripropongono attraverso una somiglianza ipostatica. Dire che
Cristo e I'icona condividono la stessa ipostasi coinciderebbe col dire che 'icona ¢ un’esecuzione
fedele della figura di Cristo, che varrebbe, quest’ultimo, come una notazione da eseguire.

(12) Zoublouli (2017) afferma che tutte le immagini archetipiche sono da intendere come
delle predeterminazioni e delle prefigurazioni. L’autrice cita queste parole di Vernant, che
distinguono tra I'idolo e I'icona: “L’idole fait du visible qui est tout son étre une fin en soi. Elle
arréte le regard qui s’abime en elle et lui interdit d’aller plus loin. L’icone, au contraire, porte
d’emblée en elle son propre dépassement” (Vernant 1996, p. 385). Sulla relazione tra idolatria
e iconofilia a Bisanzio e nel Rinascimento, ¢fr Lingua (2006, p. 15), che afferma che I'icona non
idolatrica si distingue per la sua “qualitd transitiva, la sua capacita di essere una via che conduce
verso qualcosa di pilt originario che traspare dalla somiglianza della raffigurazione, ma in essa
non si risolve”.



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 151

85, corsivo nostro). In questo caso, ogni creazione ¢ sempre ripetizione.

Ma come fare per ripetere precisamente quello che ¢ gia stato fatto e
rivelato? Non possiamo dimenticare che la produzione materiale dell’i-
cona poteva essere realizzata solo da chi conduceva un certo tipo di vita
e di scelte etiche e religiose, e che dipingere un’icona richiede una lun-
ga preparazione spirituale. L’icona ¢ una missione, un destino: per pro-
durre un’icona ¢ necessario che I'iconografo si incammini su un percor-
so ascetico destinato a coinvolgere radicalmente la sua esistenza. La vita
dell’iconografo ¢ al servizio della creazione dell’icona, anche se si tratta
di una creazione né personale, né libera: essa ¢ guidata dalle regole fissa-
te dai Padri della Chiesa. La vita dell'iconografo deve farsi impersonale,
quasi straniata da sé per aderire alla riproduzione dell’opera e far perdu-
rare la rivelazione. Infatti, i valori della vita delliconografo sono decisi
da qualcosa di pitt decisivo che la sua stessa vita: 'opera, appunto, é deci-
sa a sua volta dal rivelarsi dei Sacri Misteri. In questo caso, ¢ pertinente
parlare di una vita “destinata all’opera”: I'iconografo diviene qualcuno
che sa rinunciare a sé per votarsi all’opera, per essere guidato e superato
da essa. Il destino di sé ¢ eteronomo ed ¢ volto a un superamento di sé.
Il Destino si vede dotato degli attributi del sacro perché “decide della
condotta e della realizzazione [...] della nostra vita, della Vita” (Boyer
1992, p. 71)"¥. L’icona in quanto opera e la vita del suo produttore co-
stituiscono un’ecologia sacra di valori®.

Focalizziamo ora la nostra attenzione sulla produzione dell’ico-
na, che si compie come lo sviluppo di un negativo fotografico. Infatti,

(13) In Occidente, al contrario, un dipinto religioso non domanda nessuna scelta spirituale
al produttore, che si accontenta di essere un artista. Invece, rispetto all’'icona, “per essere
davvero sacra non ¢ certo sufficiente che 'arte pittorica, come accade in Occidente, si muova
nell’orizzonte del religioso. Per connotarsi come arte sacra, essa dovra invece rinunciare alla
libera creazione” (Bernardi 2007, p. 84, sottolineature nostre). Sulla vita ¢ 'opera del pittore
rinascimentale e del pittore di icone, rispetto al religioso e al sacro, ¢fr Dondero (2013).

(14) Sul sacro come relazione ecologica c¢fr Bateson ¢ Bateson (1989). La libera
creazione del dipinto religioso occidentale appare come la negazione di un’ecologia sacra
in senso batesoniano, ecologia che si manifesta nelle pratiche della pittura di icone di cui
parla anche Florenskij: “La pittura di icone ¢ un tipo di arte [...] nella quale tutto é uno e
unificato: la materia, la superficie, il disegno, I'oggetto e il significato del tutto, le condizioni
di contemplazione, ecc.; questo collegamento di tutti gli aspetti dell’icona é conforme all'integrita
della cultura ecclesiale. Viceversa, la cultura rinascimentale nella sua essenza profonda ¢ eclettica
e contraddittoria, ¢ analiticamente frammentata, composta di elementi fra loro ostili e tesi
ciascuno all’autoaffermazione” (Florenskij 1997, p. 168, sottolineature nostre).



152 Maria Giulia Dondero

benché si tratti di pittura, le forme dell’icona sono prodotte e appaio-
no come se sopraggiungessero dalle tenebre, come avviene durante lo svi-
luppo del negativo fotografico. Questa mia ipotesi sulla relazione tra
produzione dell'icona e sviluppo e rivelazione fotografica”s mi pare
giustificata da alcuni passi di Le porte regali. Saggio sull’icona di Pavel
Florenskij (1997), che descrivono la delicata istanziazione dell’icona, di
quello che potremmo definire un processo di impressione sulla tela dei
colori e della visione:

Quando sulla futura icona si ¢ annunciata la prima concretezza [cio¢]
la luce dorata, allora anche i profili bianchi della figurazione iconica
attingono un primo grado di concretezza. [Prima] erano soltanto delle
astratte possibilitd dell’essere [...]. Per parlare tecnicamente, si tratta
di riempire internamente i contorni dello spazio col colore, sicché la
campitura astrattamente bianca risulti ora concreta o pill precisamente
cominci a essere concreto il profilo colorato. Tuttavia, questo non &
ancora il colore nel senso proprio della parola, soltanto non é tenebra,
¢ giusto non-tenebra, & il primo riflesso di luce nella tenebra; lz prima
manifestazione dell essere dall’inesistenza. [...]. Nella pittura d’icone non
¢ possibile la pennellata, non essendoci mezzitoni e ombre: /a realt
emerge, a gradi, con la rivelazione dell'essere, ma non si compone di parti.
[...] Quando la base ¢ asciugata, il contorno del volto, dentro e fuori,
si rifa col colore, passa cioé dallastratto al primo grado di visibilita, come
se il volto ricevesse un primo grado di animazione. (Florenskij 1997, pp.
156-160, COrsivo nostro)

Nell’icona, le forme emergono come sempre piu evidenti, sempre
pitt marcate. Come durante I'atto di rivelazione dello sviluppo fotogra-
fico, avviene che pian piano si affinano le forme, si delineano per emer-
genza di differenze, di approfondimenti, sottolineature, contornature,
riempimenti. Le forme dell’icona si precisano come se emergessero da
uno spazio confuso; emergono a strati ¢ non a parti"®. “Il pittore di ico-

(15) Sulla comune sintassi figurativa dell’icona e della fotografia, ¢fr Dondero (2008).

(16) Mi fa notare Iva Carlos Lopes (comunicazione privata) che esiste un paradosso fra
I'icona che si produce a strati e che mira a produrre come effetto di senso una totale mancanza
di profondita al fine di significare un contatto perfetto con I'essenza di Cristo, e la produzione
per parti (e non per strati) della pittura a olio rinascimentale, che ¢ sostenuta dalla prospettiva
e che ha come caratteristica principale quella di mettere in scena la distanza, attraverso tutte le



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 153

ne procede dal tenebroso al luminoso, dall’oscurita alla luce. [Si tratta
di] una graduale rivelazione dellimmagine” (op. cit., p. 166): nell’'icona
si stendono tre strati successivi di colori mescolati a stucco in modo che
ciascuno sia pist luminoso del precedente.

La relazione tra le sintassi figurative della fotografia e dell’icona risul-
ta quindi molto piu profonda rispetto a quella tra icona e dipinto rina-
scimentale perché, come afferma Florenskij, la pittura di icone raffigu-
ra le cose come prodotti della luce, e non come illuminate da una fonte
di luce (0p. cit., p. 170)"7. Anche sul piano del contenuto, se I'icona
offre una speciale esemplificazione dell'incarnazione, il dipinto religio-
so rinascimentale non per forza presenta il sacro, piuttosto ¢ chiamato a
rappresentarlo. Infatti, soprattutto nella tradizione occidentale del rina-
scimento, il quadro a tematica religiosa non era necessariamente lega-
to al sacro, inteso come ecologia di valori che tiene insieme la vita del
produttore e la produzione materiale dell’opera. L’interrogazione sui va-
lori decisivi, fondamentali dell’esistenza, che riguarda la sfera del sacro,
si associa nel caso dell’icona con la sfera religiosa, il che non avviene in
Occidente. Se il pittore di icone deve traguardare sé stesso, dissolversi
nell’opera via un’impersonaliti del fare, fino a diventare egli stesso me-
diazione, il pittore occidentale ¢ pienamente artista e artefice unico e as-
soluto del suo prodotto.

5. Lo sfocato e la fotografia contemporanea

Abbiamo visto che, per rappresentare l'irrappresentabile, la pittura de-
forma i corpi o mette in scena oggetti deformabili o espandibili (le
nuvole), attraverso colori e prospettive eccentriche. Per la fotografia le
cose sono differenti, perché essa ha potuto contare sul fatto di essere
direttamente scrittura di luce e di poter giocare sulla sua stessa materia,

sue gradazioni e modulazioni dei volumi e delle dimensioni.

(17) Cio significa che sia 'icona che la fotografia mostrano che ¢ la luce a creare gli oggetti
e le forme, e non soltanto a modularli: “La pittura di icone vede nella luce non qualcosa di
esteriore rispetto alle cose, ma neanche I'identita esistenziale intima della loro sostanza: per
la pittura di icone la luce regge e crea le cose, ne ¢ la natura oggettiva, che percid non pud
considerarsi soltanto esterna, ne ¢ il principio creativo trascendentale, che in esse si manifesta
ma non si esaurisce” (Florenskij 1997, p. 172).



154 Maria Giulia Dondero

la luce, attraverso tutte le sue gradazioni, quali lo sfocato.

Riprendo quindi la questione dello sfocato dove I'avevo lasciata, a
Juliet Margaret Cameron e allo spiritismo. Come scritto nel mio li-
bro Fotografare il sacro (Dondero 2007), ho analizzato la produzione
di Duane Michals come erede delle tradizioni fotografiche della meta
dell’Ottocento. Infatti, come dice Livingstone (1997), “Il suo lavoro
potrebbe essere descritto come una storia degli sforzi per superare le li-
mitazioni che si erano sempre considerate proprie del medium” (op.
cit., p. 7). Le sue avanzate tecniche fotografiche (doppie esposizioni,
movimento offuscato, fotomontaggio) non possono essere considera-
te fini a se stesse, ma strumenti per tematizzare la condizione umana,
la nostra vulnerabilita, la mortalita e, pit generalmente, il valore della
vita. Ne risulta che anche la fotografia, attraverso la modulazione della
luce, testualizzata in modo pili 0 meno compatto, pitt 0 meno diffuso,
pitt 0 meno informe, pitt 0 meno “eccedente”, riesce a rendere la presen-
za al di la della forma, o la forma nel suo processo di espansione.

5.1. La morte e la perdita di consistenza del corpo

Nelle sue numerose serie fotografiche (Death Comes to the Old Lady,
1969"Y, The Spirit Leaves the Body, 1968, The Fallen Angel, 1968%,
The True Identity of Man, 19727, nonché The Journey of the Spirit
After Death, 1970%?), Michals mira a rappresentare I'immateriale e il
trascendente, attraverso delle tematiche quali il mistero della morte, la
resurrezione, 'autocoscienza dopo la morte. Nella serie Death Comes
to the Old Lady, la riflessione sulla morte e sulla perdita di consistenza
del corpo nell’atto del morire viene rappresentata come un “andare in
fumo”, uno sfuggire alle forme definite, uno smaterializzarsi, un diffon-
dersi nell’aria che porta a dissociare la presenza dalla forma. Foucault
(1982) afferma a questo proposito:

(18) Death Comes to an Old Lady. (2023, 12 marzo). Artic.

(19) The Spirit Leaves the Body. (2023, 12 marzo). Metmuseum.

(20) Duane Michals. The Fallen Angel, 1968. (2023, 12 marzo). Ridmuseum.

(21) Duane Michals. The True Identity of Man, 1972. (2023, 12 marzo). Carnegic Museum
of Art.

(22) Duane Michals. The Journey of the Spirit after Death, 1970. (2023, 12 marzo). Artnet.



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 155

La confusione delle figure ottenuto sia attraverso il movimento del
modello, sia per sfregamento della traccia, ha per effetto di dissociare
— come in Bacon — la presenza e la forma; questa ¢ distorta, cancellata,
irriconoscibile, ma la presenza ¢ resa tanto pil intensa con la sparizione
delle linee e di tutti i tratti che permetterebbero allo sguardo di fissarla:
dal visibile cancellato sorge Iinafferrabile presenza. (Foucault 1982, p. X,
corsivo nostro) [trad. it.].

Anche in The Spirit Leaves The Body (1968), il tema della serie, costi-
tuita da sette sequenze, ¢ quello della morte. Eppure, qui non abbiamo
la rappresentazione di un corpo che si disfa, piuttosto uno sdoppiamen-
to fantasmatico del corpo del morto. La figura fantasmatica che mantie-
ne le forme del corpo umano ci appare come una silhouette, un’ombra
del corpo, che ne mantiene la forma, ma non la densita materica. Se il
corpo morto, sdraiato, inerme viene rappresentato attraverso una den-
sita di particelle luminose necessarie e sufficienti perché lo si possa con-
siderare come una figura in carne ed ossa, la silhouette della figura fan-
tasmatica, al contrario, ¢ costituita da un diverso rapporto tra materia
ed energia luministica.

Nelle diverse serie, per rappresentare 'esperienza della morte e del-
la trascendenza, Michals ci mette di fronte a delle strategie di: 1) polve-
rizzazione del corpo di chi sta morendo e rafhigurazione di un corpo che
evapora verso 'alto sopraffatto da forze di dissipazione (Death Comes to
the Old Lady); 2) costruzione di un doppio fantasmatico del corpo, che
continua a mantenere le fattezze del corpo umano pur essendo costitui-
to da una materia diffusa e vaporosa. Questo raddoppiamento/sdoppia-
mento del corpo attraverso la silhouette del’ombra mostra la separazio-
ne dell’anima dal corpo (7he Spirit Leaves the Body). Sia le forme che si
disfano dissipandosi, che gli aloni auratici che contornano i corpi, che le
silhouette fantasmatiche che mantengono i tratti formali e 'integrita del
corpo, ci rimandano alla tradizione figurativa della fotografia spiritica.

In una terza serie, 7he Human Condition, 1969°? (Fig. 4), la mes-
sa in scena di un corpo avvolto da una luce si manifesta come talmen-
te intensa da arrivare a “bruciarlo” e farlo scomparire. L’“entrata” del
corpo del morto nella luce abbacinante, dove l'osservatore non puo se-
guirlo, costruisce un rovesciamento delle coordinate del nostro mondo.

(23) Cfr Nora Haime Gallery. (2023, 12 marzo). Artnet.



156  Maria Giulia Dondero

Figura 4. Duane Michals, 7he Human Condition, 6 gelatin silver prints with hand-ap-
plied text, 5 x 7 inches, edition 22/25, © Duane Michals.

5.2. La condizione umana e il distale come destino

Nella prima sequenza della serie 7he Human Condition, composta di sei
immagini, viene rappresentata una fermata della metropolitana: men-
tre un treno si ferma per far salire e scendere i passeggeri, un uomo
da le spalle al treno e si offre di faccia a noi osservatori. Il personag-
gio ci appare subito come il centro dell'immagine perché gli altri pas-
seggeri sono solo figurine anonime fotografate di profilo o di spalle.
All'estremita destra dell'immagine scorgiamo un rotondo orologio ana-
logico appeso che emana una luce bianca quasi incandescente. Nella
seconda sequenza, ad attirare la nostra attenzione non ¢ solo la luce
dell’orologio, quasi irreale, ma anche quella del neon che sembra “di-
scendere” sull'uomo e trasformarne i contorni. Nella terza sequenza, la
luce che scende dal neon si ¢ fatta ancora pili avvolgente, fino ad assu-
mere una consistenza densa e palpabile all'interno della quale 'uomo
sembra dissolversi. Questa nuvola di luce che scende dall’illuminazione



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 157

al neon lancia attorno a sé delle piccole lingue di fuoco, delle scintille
che inondano l'intero spazio della rappresentazione. Nella quarta se-
quenza, la stazione sotterranea della metropolitana ¢ scomparsa e quei
puntini identificati come scintille sparse emanate dalla nuvola di luce
appaiono ora come stelle nel firmamento. Tutto cio che attorniava 'uo-
mo, o cio che resta di lui, ¢ scomparso: ¢ apparso invece un cielo stellato
all’interno del quale 'uomo viene avvolto da una lingua di fuoco che da
rettangolare si fa sempre pit ovale. Il passaggio del fascio luministico
da una forma piuttosto rettangolare a ovale deriva dalla trasformazione
progressiva delle linee: se le figure dalle linee rette appoggiano al suolo
grazie alla base estesa, le figure ovali non dispongono di una base stabile
su cui poggiare e sembrano reggersi da sole, essere dominate da un’al-
tra, incommensurabile qualita atmosferica. Oltre alla lingua di fuoco
bianco che avvolge la figura del’'uomo ormai resa quasi irriconoscibile,
alla destra di questa ritroviamo una forma rotonda, luminescente. Visto
il nuovo contesto, la identifichiamo come una galassia, molto simile
a quella di Andromeda, che tiene in memoria uno degli oggetti pit
profani del nostro mondo, I'orologio. Le lancette dell’orologio non si
erano affatto mosse nel passaggio dalla prima alla terza sequenza, come
a significare che tutto avviene nell’istante, in un tempo altro rispetto
a quello della quotidianita, un tempo incommensurabile al dominio
umano. Il fatto che sia proprio 'orologio a trasformarsi in stella®, in
galassia, mostra come I'evento soprannaturale ha due tempistiche inas-
similabili al tempo umano: l'eternitd e Pavvenire non fisicalista irrom-
pono sulle connessioni causali naturali.

Se nelle prime due immagini eravamo di fronte a una scena costrui-
ta su un normale ammobiliamento del mondo, con la terza e soprattut-
to la quarta sequenza il regime della visione cambia. La quarta sequenza
tiene solo flebilmente in memoria le forme della stazione metropolita-
na, i contorni luminosi dell’orologio, 'uomo in piedi sulla pensilina:
dall’estrema vicinanza tra noi e il personaggio enunciato, che ci fissava
negli occhi, siamo passati a una distanza siderale, quella della galassia e
dell'universo. Dal dialogo faccia a faccia in un ambiente metropolita-
no e ordinario, siamo passati alla rappresentazione di una lontananza

(24) Ricordiamo a questo proposito i legami dell’aura con la stella filante secondo
Benjamin (1935).



158 Maria Giulia Dondero

estrema, quella della luce imperscrutabile che deforma le forme. La for-
te concentrazione di energia luministica, situata al centro della forma
ovale della quarta sequenza, si dissipa a mano a mano che si procede dal
suo centro alla periferia: attorno ad una luminescenza pit densa, appa-
iono i volatili contorni. Se la zona di luce incandescente ci appare come
senza forma riconoscibile, ma allo stesso tempo come presente, I’alone
che si crea al suo intorno la rende una presenza lontana da noi: come
aura, ¢ una “apparizione unica di una lontananza, per quanto possa
essere vicina” (Benjamin 193y, p. 70). Anche I'aura ¢ senza forma, cio¢
le contiene tutte in potenza. La lontananza e I'incommensurabilita tra
noi e la rappresentazione si accentua quando, nella quinta sequenza, la
lingua di fuoco che avviluppava 'uvomo lo dissipa completamente. Qui
la forma ovale si dispone in diagonale rispetto all’asse dell'immagine e
gli osservatori perdono qualsiasi possibile coordinata corporea di rife-
rimento spaziale con lo spazio enunciato. Nella sesta immagine, siamo
di fronte a una galassia contornata da un alone che ne descrive il movi-
mento circolare nell’universo: la configurazione ¢ costituita da un cen-
tro di irradiamento della luce e da un alone costituito da un gradiente
di energia luministica piu lieve e sfilacciato. Tutto cio che ha contorni
indefiniti appare come un’emanazione che deriva la sua energia diretta-
mente da se stessa, o che non ha causa che in se stessa: la forza immate-
riale pare autogenerarsi.

Dalla prima all’ultima fotografia di 7he Human Condition siamo pas-
sati dall'immagine dell'uvomo nella stazione metropolitana, che ci guar-
da negli occhi alla rappresentazione della galassia, quindi dalla relazio-
ne dialogicamente personale alla relazione distale, impersonale, o meglio
alla relazione con I'impersonale per eccellenza: 'universo, il cielo stel-
lato, la galassia, la forma non-antropomorfa. La serie di Michals pone
la condizione umana in tensione tra 'ordine di esistenza fenomenico e
ordine di esistenza soprannaturale. L'ordine soprannaturale si manifesta
come accadimento dell'impersonale, dell'incommensurabile e del lonta-
no nell’esperienza quotidiana. In questa serie ¢ quindi trattata la doman-
da fondativa su di noi e sul mondo, e questa domanda si manifesta nella
trasformazione di una scena di totale banalitd quotidiana in una dissi-
pazione ed esplosione dell’esperienza quotidiana in un fenomeno total-
mente altro. Questa disuguaglianza si prospetta in primo luogo come



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 159

inserimento di una discontinuiti di progetto. Un qualcosa giunge da un
altro luogo, lontano, e decide di noi, del valere della vita. Un luogo lon-
tano che ¢ quello della galassia, del totalmente incommensurabile sia a li-
vello di spazio che di tempo. Non puo essere un caso innocente che la ga-
lassia si presenti attraverso un’immagine molto simile a quelle prodotte
dalla divulgazione scientifica. Infatti, le immagini in astrofisica riunisco-
no le migliaia di misurazioni del gradiente di luce ottenute attraverso del-
le catture fatte da diverse latitudini e diversi tempi. Queste foto non met-
tono in scena un oggetto al momento della presa fotografica, ma tutta la
sua storia, precedente e futura. Si tratta quindi di immagini che posso-
no essere definite mosaici temporali (Dondero 2009): sono costruite dal-
la somma integrata dei processi di trasformazione dell’astro. Questa im-
magine puo anche essere definita 'immagine “finale” di una stella perché
puo essere colta come la trasduzione di diverse scenografie (le moltepli-
ci rilevazioni secondo diverse lunghezze d’onda), che permettono un’in-
telligibilita delle trasformazioni e fissano in un unico oggetto visivo tutta
la storia del fenomeno, una storia che ci ¢ totalmente incommensurabi-
le perché estesa su diversi secoli. La stabilizzazione iconografica di questa
immagine che integra tutte le trasformazioni in una sola visione si pre-
senta come la riduzione di un’osservazione potenzialmente interminabile.

6. Conclusioni

Il nostro percorso si chiude, almeno provvisoriamente, con un’immagi-
ne ottenuta in astrofisica, scienza che ha attirato sempre molto pubblico
generico, in ragione della relazione di questa disciplina con il lontano
che ci governa. Che relazione ci puo essere tra quest’ultima immagine e
quelle con le quali abbiamo cominciato, quelle appartenenti alle speri-
mentazioni della fotografia spiritica (e dei fluidi del pensiero), di moda
alla meta dell’Ottocento tra Francia e Stati Uniti, e le icone bizanti-
ne? In astrofisica, le immagini sono costituite da milioni di captazioni,
ovvero da nessuna prospettiva o punto di vista particolare, come nel
caso delle immagini dette acheropite del sudario di Cristo e dell’icona
bizantina. E, con la fotografia spiritica, ugualmente si ottiene una vi-
sione della rivelazione, di qualcosa che, per quanto prodotto attraverso



160 Maria Giulia Dondero

tecniche sofisticate, a livello di effetti di senso appare come la visione di
una discesa del trascendente in seno alla vita terrestre. Certo, si tratta
di una discesa del trascendente prodotta attraverso la domanda terrena
dei medium e in questo senso essa funziona semanticamente in modo
molto diverso rispetto alla serie di Duane Michals, dove I'evento non
¢ programmato ma sopraggiunge. Se in Duane Michals si tratta di un
evento che decide di noi a nostra insaputa, nella foto spiritica la venuta
dello spirituale ¢ scrupolosamente calcolata. Se in Duane Michals si
tratta di un evento impersonale, in astrofisica siamo di fronte a un’im-
magine finale creata da milioni di prospettive che si annullano in una
“prospettiva dall’alto”, che ¢ quella che ¢ stata chiamata “punto di vista
di Dio”® in senso epistemologico.

Riferimenti bibliografici

AA. Vv. (2005) Le troisiéme eil. La photographie et l'occulte, Gallimard, Paris.

Basso FossaLr P. (2002) Il dominio dell'arte. Semiotica e teorie estetiche,
Meltemi, Roma.

___ (2006) “Testo, pratiche e teoria della societd”, Semiotiche, 4, 209-239.

BatesoN G. (1976) Verso un'ecologia della mente, Adelphi, Milano.

_(1997) Una sacra unita, Adelphi, Milano.

BatesoN G., Bateson M.C. (1989) Dove gli angeli esitano. Verso un'epistemo-
logia del sacro, Adelphi, Milano.

BenjamiN W. (2000 [1935]) Lopera darte nell'epoca della sua riproducibilita
tecnica, Einaudi, Torino.

BertinG H. (2007) La vera immagine di Cristo, Bollati Boringhieri, Torino.

Cuik C. (2011) Limage paradoxale: Fixité et mouvement, Presses universi-
taires du Septentrion, Villeneuve d’Ascq. https://doi.org/10.4000/books.
septentrion.46661.

(25) Sul punto divista di Dio, ¢fr Putnam 1999: “But what my “model theoretic argument”
showed was that interpretations of our language - even ones that make true the very sentences
that are “really true,” true from a “God’s eye view” (assuming, as realism traditionally does,
that the notion of a God’s eye view makes sense) - can agree on what those inputs are while
disagreeing wildly on what our terms actually refer to.” (p. 16). Per una critica semiotica sul
punto di vista di Dio, ¢fr Basso (2006).



La luce come promessa di trascendenza: Indagini pittoriche e fotografiche 161

CHRISTIAN M. 1. (2018) Cameraless Photography and Its Imponderable Media,
“History of Photography”, 42, 4, 319-337 https://doi.org/10.1080/0308
7298.2018.1540182.

Dawmiscu H. (1972) Théorie du nuage: pour une histoire de la peinture, Seuil,
Paris.

DELevzZE G., (1981) Francis Bacon. Logica della sensazione, Quodlibet, sl.

DE MartiNO E. (1961) La terra del rimorso. Contributo a una storia religiosa
del Sud, 11 Saggiatore, Milano.

Donbero M.G. (2005) L’iconographie de I'aura: du magique au sacré, £/C,
Rivista dell’Associazione Italiana di Studi Semiotici, 1-17, http://www.ec-
aiss.it/archivio/tematico/visualita/fotografia.php.

__(2007) Fotografare il sacro. Indagini semiotiche, Meltemi, Roma.

__ (2008) Le texte et ses pratiques d'instanciation, “Recherches Sémiotiques/
Semiotics Inquiry”, 27: 1-2.

__ (2009) La stratification temporelle dans l'image scientifique, “Protée”, 37, 3:
33-44. https://doi.org/10.7202/038803ar.

__ (2013), Picturing Transcendence, “Image & Narrative”, 13: 4, 221-234

_ (2020) I Linguaggi dellimmagine. Dalla pittura ai Big Visual Data,
Meltemi, Roma.

Frorenskyy P. (1997) Le porte regali. Saggio sull’icona, Adelphi, Milano.

FonTaNILLE ]. (1989) Les Espaces subjectifs. Introduction a la sémiotique de
lobservateur: discours-peinture-cinéma, Hachette, Paris.

Foucaurt M. (1982) “La pensée-émotion. Texte d’introduction au catalogue
de exposition” Duane Michals; photographies de 1958 & 1982, Musée d’Art
Moderne de la Ville de Paris.

GENETTE G. (1998), L opera dell'arte, Clueb, Bologna.

Lingua G. (2006) Licona, lidolo e la guerra delle immagini. Questioni di teoria
ed etica dellimmagine nel cristianesimo, Edizioni Medusa, Milano.

Monbpzain M.]. (2002) “Holy Shroud/How Invisible Hands weave the
Undecidable”, in B. Latour e P. Weibel (a cura di), Iconoclash. Beyond the
Image Wars in Science, Religion and Art, MIT Press et ZKM Karlsruhe, s.1.,
324-335.

Purnam H. (1999) The Threefold Cord: Mind, Body, World, New York,
Columbia University Press.

Sicarp M. (1998) La Fabrique du regard. Image de science et appareils de vision
(Xve-XX siécle), Odile Jacob, Paris.



162 Maria Giulia Dondero

Stoicurta V. 1. (1993) L'invenzione del quadro, 1l Saggiatore, Milano.

__ (2002) Cieli in cornice. Mistica e pittura nel secolo d'oro dell’arte spagnola,
Meltemi, Milano.

VERNANT . P. (1996) Figuration et image, “Métis” V, 1990, p. 225-238, re-
pris in Entre mythe et politique, Paris, Le Seuil, 1996.

ZousouLl M. (2017) “L’icéne e(s)t l'original”, in K. Mitalaité e A. Vasiliu
(a cura di), Licone dans la pensée et dans [art. Constitutions, contestations,
réinventions de la notion d’image divine en contexte chrétien, Turnout Brepols

Publishers, 93-110. https://doi.org/10.1484/M.SBHC-EB.5.111928.

Sitografia

Death Comes to an Old Lady. (2023, 13 marzo) Artic.

hetps://www.artic.edu/artworks/12 1 129/death-comes-to-an-old-lady.

Duane Michals. The Fallen Angel, 1968. (2023, 12 marzo). Ridmuseum.

https://risdmuseum.org/art-design/collection/fallen-angel-70062.

Duane Michals. The journey of the spirit after death, 1970. (2023, 12 marzo).
Artnet.

https://www.artnet.com/artists/duane-michals/
the-journey-of-the-spirit-after-death-KSjBJ 1 VdvqKSmeH9c3AUZA>.

Duane Michals. The True Identity of Man, 1972. (2023, 12 marzo). Carnegie
Museum of Art.

https://collection.cmoa.org/objects/6baye2fa-as71-41be-872d-4ee-
2dbof8246.

Nora Haime Gallery. (2023, 12 marzo). Artnet.

hteps://www.artnet.fr/artistes/duane-michals/

the-human-condition-a-0QaYFT8WNHU 3rW7gxy WWnw2



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972510
pp. 163-175 (novembre 2023)

EXTREME EXPRESSIONS OF 20TH-CENTURY ARTISTIC PRACTICES

Gerhard Gliiher

Abstract: A strong force of 20™ century art was the endeavor to break
boundaries and find forms that never existed before. In the process,
not only were genres, styles and media created anew and others de-
stroyed, but boundaries were also transgressed that had been untouch-
able in the centuries before. Works of art that were exceptional were
admired, distinguished and entered the texts of history. The quality of
the extraordinary, however, always referred to the exceptionally beau-
tiful, the exceptionally monumental and the exceptionally technically
perfect work. An important question is whether artists had no other
means of pushing the boundaries or whether they were merely indi-
vidual obsessions? It could be possible under conditions of extreme
concentration and extreme exposure to achieve the sublime, but this
happens in duration. The text looks at three topics under which artists
have explored practices which reached the extreme and the sublime.
These three means are reduction and actions with one’s own bodies
that demanded the unbearable for the performers and the spectators,
the “nothingness” of time in video art and the non-colours black and
white in painting. The reduction manifests itself in forms of expres-
sion of almost nothing and is analysed in the white paintings of Robert
Ryman, the black Abstract Paintings of Ad Reinhardt, and the film
piece Zen for Film by Nam June Paik. The body actions focus on the
life-threatening performances Rhythm o and Rest Energy by Marina

163



164 Gerhard Gliiher

Abramovic, the live video-transmitted surgical interventions by Orlan,

and finally Stelarc’s body experiments exoskeleton and cell cultures.

Keywords: Transhuman Bodies, Performance Art, the Void, Black and
White Paintings, Time

1. Introduzione

In order to be able to use the term extreme, it is necessary to define
three parameters:

— The normal;
— The limit that maintains the normal;
— The judgement to recognise the differences and to accept the criteria.

Whether we make a judgement that a phenomenon is extreme or nor-
mal depends on relations, tolerances, and negotiations. If one wants to
judge art forms and practices of 20th century and contemporary artists as
extreme means of expression, one has to put them in relation to similar
typologies and genres. This setting is necessary in order to be able to ob-
serve concepts and fields and to have reference points on which to base
one’s judgements. One must always bear in mind that a central effort of
modernist art was to use the new as a guiding figure, to subject the audi-
ence to harsh tests and to tolerate an ever broader concept of art. To cre-
ate and invent something that did not exist before is a driving force that
can be labelled creativity or creatorship (to use a now obsolete term). This
force drives arts and audiences because it is no longer a matter of achiev-
ing the highest technical results or the tolerated limits of the aesthetic,
the mythological, the narrative, within the normal, and then gaining at-
tention and prestige in the fulfilment of these standards. The unexpected,
perhaps even what cannot be expected, is an important standard for art-
ists to strive for and audiences to experience. The unexpected and the rad-
ically new are driving forces for artistic practices and forms of expression
in 20th century and contemporary art that must be described as extreme
in comparison to previous attitudes and concepts. Extreme positions are,



Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices 165

for example, radical experiments with the production processes of art-
works or with unprecedented combinations of the non-coherent. Images
were produced by machines and apparatuses, the hand lost its former de-
terminant role as the tool of realising ideas. The body was discovered as a
source of enquiry, a field of possibilities for communication without lan-
guage. But it also became a living biological material, radically subject-
ed to the will of artistic boundary extension and used for transformation
into a new form of being,.

As I said, there must be a line or a point that is crossed in order to
reach the realm of the extreme. The minimal and the transhuman are, in
my opinion, two positions that fulfil the conditions. Less than the min-
imal would be nothingness and more than the human body is the mon-
strous, a manifestation of the extreme. Not making art and declaring it
to be art has been practiced. I refer to Marcel Duchamp, who gave up
the production of artworks and practiced chess professionally as art. We
can equally refer to the statements of Lawrence Weiner, who defined the
work of art and artistic activity as pure possibilities when he said:

“1. the artist can realise the work;
2. the work can be produced by others;
3. the work need not be done.” Weiner (1970, p. 134)

This really extreme position of so-called “concept art” consistently
executed, would lead to the fact that no more works of art need to be
produced, but the idea about a work of art would be art in itself. As a
manifesto, such sentences certainly marked the end point of radical re-
duction of the artist as creator and the artwork as a material artefact,
but they remained sentences, hypotheses to raise the concept of art to
a purely intellectual and immaterial level. No artist has aspired to such
a goal and even the most abstract concepts of what a work of art just
needs to be accepted as such are rarely found. Thinking about a work
of art as a work of art must remain an interesting hypothesis, because
the thought must be transformed in some way, i.e. realised, into a per-
ceptible entity. This entity must be accessible to other people in or-
der to be able to begin the necessary discourse at all. The thought must
be spoken, sung, played, danced, written, in whatever way, but you



166 Gerhard Glither

need a shaped and formed substance, an artefact, to put into the world.
Humans do not master telepathy, for it would be the only way to over-
come the material. I have put forward this construction to show that it
is impossible to investigate nothingness as perhaps the most radical art
form of the extreme, if one does not want to get lost in the self-referen-
tial loops of metaphysics.

Therefore, I have sought out artists and artworks that occupy a state
of almost-nothingness and much-too-much. In these art forms, the ex-
treme limits have been reached that are physically and psychological-
ly possible or bearable. These extreme limits are marked by the follow-
ing radical positions: Firstly, the radical reduction of painting in the
two so-called non-colours black and white. In the paintings of the se-
ries entitled Black Paintings by Ad Reinhardt and the white paintings
by Robert Ryman, this extreme form is perfectly achieved.

Secondly, the radical reduction and concentration of movement as
form in film and video. The dimension of time has reached a state in the
video piece Zen For Film by Nam Yune Paik, which in its barely percep-
tible realisation represents the fourth dimension without showing it.

Thirdly, the human body as an art form in extreme expressions of
interactions with the audience and as interventions in the physicality
to expand possibilities of action and aesthetic norms. The performances
Rest Energy and Rhythm o by Marina Abramovic, the surgical interven-
tions of Orlan and the mechanical body extensions of Stelarc are the ex-
amples I have chosen here.

In order to actually meet the criterion of the extreme, I have set the
additional condition that the artists had to have dealt with the themes
of black and white, time, and the body for years or their entire lives.
One finds numerous works in 20th century art that are experiments
and confrontations with the above-mentioned positions of the extreme,
but they remain singular in the oeuvre of the artist who created them.
Only when both conditions are fulfilled can one speak of extreme at-
titudes. This concentration or reduction to one theme can be called a
mania or fanaticism. Mastery or professionalisation in any métier re-
quires the most intense study, many repetitions of the same, mastery
of self-control and the strength to overcome failure must be present.
But the extreme in the execution of such artistic practices is more than



Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices 167

perfection - it presupposes all these skills and then goes one step too
many, one intensity too high, one work phase too far. Such practice can
quickly lead to loneliness and rejection of the work. The audience is no
longer able or willing to accompany the artistic path, because the ex-
treme work of art also demands a great deal of psychological stress from
the recipient. Let us now study the examples in detail.

2. Black and white

We start with a quotation by the American painter Robert Ryman, fa-
mous for his white paintings. “It was never an intention of mine to make
white paintings” he said. “The white is just a means of exposing other
elements. White enables other things to become visible.”® The question
immediately arises as to what Ryman means by “other things” or “other
elements”? Anyone entering an exhibition of Ryman’s paintings will have
the impression for some time that they are in fact only white paintings,
produced using various techniques. In order to be able to understand
the whiteness as a concept, two procedures of perceiving the picture are
required, which actually have to take place simultaneously. The observers
must understand the dialogues of the paintings with the space and the
walls on which they are placed, and they must also see the plastic material-
ity of the white colours applied to the substrates or groundings. Since this
is not possible, compromises have to be found. Only the close-sighted,
the trained eye can discern the subtle differences in colour temperatures,
shading, blends, materials and substances from which Rymans builds his
paintings. It would be necessary to reduce the distance to the picture to
such an extent that the pastosity of the colour can be discovered as a relief,
as a landscape or as the body of the picture. It is not possible to get that
close to the paintings in the museum, because the protective measures
allow us to approach within one meter and that is not sufficient for the
analytical gaze. The images in exhibition catalogues can show the details
because the photographers had permission to get very close. A paradoxi-
cal situation arises because a second image medium replaces the original

(1) Cited: www.guggenheim.org/pastexhibitions_singular_forms/highliths_sa.htm (last
access 23/03/2023)



168 Gerhard Glither

here and we have to be satisfied with a substitute. The second kind of
observing requires finding a point of view that captures the images in
relation to the wall, because Ryman specifically works with the classical
paradigm of the white gallery wall, which in modernism has always been
the point of reference, occasionally even the condition for the effect and
aesthetic value of the images. ® Ryman pushes the relationships between
the white space and the white image to that extreme limit where the
manner of placement, distance and light are equally important factors
in determining what is image and what is background. Only when these
three components are precisely coordinated can the dialogue between the
manifestations of white take place. There is no need to say specifically
that the exhibition begins long before the hanging and that the artist al-
ways arranges the pictures himself, because even the slightest disturbance
of the coordination of white space and white picture destroys the entire
composition of the spatial installation.

Ad Reinhardt is the painter from whom the infamous sentences
originate: “Art is Art. Everything else is everything else” (Reinhardt
(1991, p. 51). This statement follows the Romantic motto of /art pour
['art, but if one adds line 23 of his manifesto, one understands the rad-
icalism with which Reinhardt pursued his painting: “The extreme im-
personal way for the truly personal” (Reinhardt 1991, p. 52). When
one takes into account that Reinhardt had also studied philosophy and
had been a connoisseur of East Asian philosophy, one understands
that the artist associated “art is art” as an aesthetic of black with pu-
rity or purification. His early paintings from the 1940s featured bold
geometric shapes and patterns like many painters of the “New York
School” did, but he worked with an increasingly limited range of col-
ours. These paintings appear to be unmodulated fields of black, but are
in fact subtle compositions incorporating intensely dark shades of red,
blue and green. They are made of many layers of these elementary col-
ours but each layer reduces the colour more and more. The “blackness”
of Reinhard’s paintings is for this reason a kind of synthesis or synchro-
nization of all colours together. This kind of engagement is driven by
a similar urge for material compression and contemplation as Ryman

(2) It most important text is: O’Doherty, B: Inside the White Cube. The Ideology of the
Gallery Space, (1976) Santa Monica, San Francisco, The Lapis Press.



Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices 169

had, but his sublimation goes into the depths of the painting, the access
to which he blocks so strongly in the process of glazing layers of paint
applied on top of each other that even close-up viewing no longer re-
veals anything of the mental and physical effort this artist has expended
to achieve a black as the radical consequence and end point of all col-
ours: everything is there and nothing is visible anymore - perhaps this
attitude can be called paradoxical and nonsensical, but it doesn’t get
much closer to extreme painting. Reinhardt’s assertion: “A picture is
finished when all traces of the means used to bring about the end have
disappeared” extends this hypothesis once again, because the artist also
wants the author of the artwork to become invisible.®

3. Stopped time

When examining the possibilities of almost nothing, one can find a
work that could be classified between the still image of painting and
the moving image of film. It is Nam Yune Paik’s work Zen for Film,
also known as Fluxfilm No 1. It was probably created between 1962
and 1964. In 2015, the work was exhibited again at the BBC Gallery
- but what could be exhibited as a material artefact in the first place,
or in other words, what was the artwork? Heike Helfert describes one
of the rare photos, Brad Iverson shot: “In an endless loop, unexposed
film runs through the projector. The resulting projected image shows
a surface illuminated by a bright light, occasionally altered by the ap-
pearance of scratches and dust particles in the surface of the damaged
film material.”® There is another version of this piece, and this was the
“New Cinema Festival I at Film makers Cinematheque”, New York
1964. A Photo by Peter Moore shows Paik himself, standing in front
of the running projector while performing Zen for Film as part of this
festival.”) The Museum of Modern Art NY shows a version from 2013,
the projector on a high pedestal with a modified mechanism for the
16mm film strip. They dated the piece in 1965 and indicated its

(3) The Editors of Artnews, “Less is more: Ad Reinhardt's 12 Rules for Pure Art”, Art
News, January 24, 2015.

(4) www.medienkunstnetz.de/works/zen-for-film/ (25/02/2023)

(s) A detailed media theoretical and art historical analysis is provided by Hélling 2015.



170 Gerhard Gliiher

duration to “20 min. (approx.)” (Lee 2019, p. 88). © To indicate the
approximate duration of the film is completely against the intention
of its creator, because the loop has no beginning and no end - the film
runs as long as the motor of the projector drives the mechanism, as
long as the lamp is lit and as long as the film strip is not torn. It is the
mechanical processes of an apparatus that produce a rectangle of light
here, nothing else. The viewer only realises that this work is about the
movement or perhaps also the standstill of time when he identifies the
“disturbing” spots in the white rectangle, which appear in fractions of a
second, as damage to the film material. Only then can he conclude that
light is projected through a transparent piece of film, that it is therefore
a process in time, because he cannot see it. Just as indirectly, the sound
of the projector also refers to movement and the passing of time. We
know that the motor drives the film spools and the fan cools the lamp.

There is no plot in this film, no tension, there is nothing to see ex-
cept white light. The spectator must remain outside the light projection,
otherwise he would destroy this non-image with his shadow. By doing
so, he would banalise the work of art into a folkloristic shadow theatre.
Paik’s performance, on the other hand, was itself an intended disruptive
action, but he himself did nothing other than stand still in the light for
a long time. Zen for Film needs the presence of the audience, their time
and their patience, so it is also a performance without a performer. But
because nothing happens, there is nothing to observe, the feeling of bore-
dom will soon set in, but it also opens up dynamic relationships between
the aural, the visual and the physical space. The spectators stand and wait,
but they are disappointed. Siegfried Kracauer says that waiting is an ac-
tive state consisting of a tense activity and of an engaged self-preparation.
“[...] Then boredom becomes the only proper occupation, since it pro-
vides a kind of guarantee that one is, so to speak, still in control of one’s
own existence. If one were never bored, one would presumably not really
be present at all and would thus be merely one more object of boredom,
as was claimed outset.” (Krakauer 1995, pp. 331-334).

If, however, one has the patience, the sort of patience specific to le-
gitimate boredom, then one experiences a kind of bliss that is almost
unearthly. Boredom, or emptiness, is an essential category of Zen and

(6) www.moma.org/collection/works (accessed 11/03/2023).



Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices 171

Paik himself describes it: “Boredom itself is far form being a negative
quality. In Asia, it is rather a sign of nobility. To repeat, the confusion
<surrounding video art> finds its origin in our confusion of INPUT-
time with OUTPUT-time” (Mollona 2018, p. 177). I think it’s about
maintaining the expectation that something will happen, it’s an endless
repetition of emptiness, if you can even think of that character.

In Zen for Film there is an absolute visibility, but it is the visibility of
the absence of an image. In the Italian word “spectator” we have very
interesting linguistic connections to “spectral” and to “spectacle” and
if we pull together the implicit fields of meaning here, we get a ghostly
performance for a spectator who witnesses a spectacle of traces of light.

4. Borderline experiences with the body as material in art

In an interview, the curator Hans Ulrich Obrist asked the artist Marina
Abramovic whether her performances all have to do with danger, with
extremes, and she answers: “Yes, that is really what interests me. 'm in-
terested in the art that disrupts and that pushes this moment of danger;
the people who watch get the same --- they really watch this kind of
performance ... you can’t be in Honolulu with your mind while your
body is in the audience. You have to be here and now. Let the danger
come to you; that’s the whole idea -- to bring you to the focal point of
now” (Obrist 2010, p. 27).
Let’s let the artist herself talk about these two performances:

Rhythm o and Rest Energy are two pieces, which for me was the most
difficult in my entire life of performance artist, because in both pieces
I was not in charge.

In Rest Energy we actually hold one arrow on the weight of our body
and the arrow is pointing my heart. We have two small, little micro-
phones on our hearts where we can hear the sound of the heart beating.
As our performance is progressing heart beats become more and more
intense and it’s just four minutes and ten seconds, for me it was, I
tell you it was forever. So, it was really a performance about complete
trust.”)

(7) https://www.moma.org/audio/playlist/243/3120 (last accessed 12/03/2023).




172  Gerhard Gliiher

We explore what these statements mean by describing the perfor-
mances Rhythm o and Rest Engergy in more detail. Abramovic per-
formed Rest Energy with her partner Ulay. Rhythm o Duration: 6 hours,
1974, Studio Mora, Naples unknown number of visitors (between 30
and 100) and Rest Energy Duration 4 minutes, 10 seconds, August 1980
ROSC’80 Dublin, 150 visitors.

In Rhythm o Abramovic surrended complete control to her audience
as she stood impassively, next to a table with objects that they could use
on her as desired. She revisited this vulnerable state in Rest Energy, a
collaboration with her longtime partner, Ulay. Rest energy was recorded
on 16mm film, later transferred to video for 4:07 min (colour, sound).

The danger here, which is not metaphorical but real, is the possibil-
ity of being seriously injured or even dying during the actions. The ex-
treme here is not the possibility of death, but the trust in participants
and the partner that they can control themselves enough not to fail and
not to use the deadly devices. She could trust in her partner Ulay in Resz
Energy, but even in these 4 minutes and 10 seconds the artist did not
know if an unpredictable little thing would make the arrow fly and hit
her heart. There was a lot of footage and some reports from Rhythm o
and through this it is evident that as the day went on and the number
of people increased, the actions of the audience became more violent,
more dangerous and the artist was actually injured. However, she did
nothing, it was the audience that ended the performance. The line was
certainly crossed at a certain point in the action, but the actors crossed
that threshold themselves, until the art reached the line of death. Of
course, there is the connection to cult acts with blood sacrifices of peo-
ple, but not in art as a form of expression as we know it today. Even
when Abramovic exposed her body to extreme situations, even when
she inflicted cuts and injuries on herself - for example in 7homas Lips,
Rhythm s and Work Relation or the artist fainted, its physical state re-
mains intact.

If we see the human body as a medium, as a vehicle that express-
es and transports artistic action, its physical form is a stable reference
to which the spectator can refer, even if extraordinary things are real-
ised with it. This taboo of inviolability is violated in the works of the
Australian performance artist Stelarc and the French performance artist



Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices 173

Orlan, the pseudonym of Mireille Suzanne Porte. Both are performers,
both work with the idea of shaping and expanding their bodies them-
selves, both become famous for their post-organic research. I call the re-
sults transhuman bodies and with this attitude they arrive in the field of
the extreme. Today it is very difficult to determine who or what Orlan
actually is. She has undergone many operations to transform herself
into a human figure, which is actually many, and there is no longer a
clear self- identity. It is not only difficult to determine gender, but to
even be able to clearly say what is left of her original face. She herself
uses the terms carnal art and self-hybridisation and disfiguration-refig-
uration and, by way of montage, synthesises her already artificial face
with masks from African and Indian tribes that mutate into grotesque,
frightening heads. In her current work Z.A. ET Robot, she has a robot
built that can move like a human being and is covered with artificial
skin that Orlan had moulded from her head. She describes the concept

of operations / performances:

My work, and its ideas incarnated in my flesh, pose questions about the
status of the body in our society and its evolution in future generations
via new technologies and up-coming genetic manipulations.” ... “Each
performance - operation is built on a philosophical, psychoanalytical
or literary text. The operating room becomes my studio from which I
am conscious of producing images, making a film, a video, photos, and
objects that will later be exhibited. I try to inscribe again in substance
the same ideas that presided in the elaborations of the performances -
from which they issue - so that the quality of this materiality reveals the
essence of these ideas.®

The most radical or extreme answer given by Stelarc 2018 to the
question “What potential do you see in bodies?” Stelarc:

The body is profoundly obsolete. [...]

The biological body is an evolutionary architecture that operates and
becomes aware in the world. Its survival parameters are very slim. Its
longevity is relatively brief. It is soft and damages easily. It is vulnerable

(8) Cfr the website of the artist: https://www.orlan.eu; quotations are taken from there
(index: Carnal Art).



174 Gerhard Gliither

to microorganisms that are invisible but often fatal to it. Historically,
it is an unstable construct, not only socially and culturally, but now its
musculature is modified by machine augmentation and its cognitive
capabilities amplified by computational systems. The more that this
body performs, the more it realises it has no mind of its own-not any
mind at all in the traditional metaphysical sense. The body has always
been a zombie body that performs involuntarily and it has already be-
come a cyborg body, performing in increasingly automated and re-
motely distributed ways.

(Stelarc 2015, pp. 20-44).

A connection opens up between Abramovic’s performances de-
scribed above and Stelarc’s position: both transcend the capacity of
the human body to suffer and both explicitly refer to the relation-
ship between mental and physical presence. The hic et nunc in Marina
Abramovic’s work is concentrated attention, practically the synchronic-
ity of body and mind. Stelarc, on the other hand, wants to expand the
capacity of the physical body with mechanical and electronic appara-
tuses and prostheses. The body is still necessary as the material of the
experiment with the extreme, but if in the distant future it should actu-
ally be “overcome” for human existence in its present form, we would
judge this hypothesis to be an extremely daring speculation. As soon
as this speculation becomes reality, the extreme changes into the nor-
mal, because the concepts and judgements are relative to the systems in
which we use them.

Bibliographical references

CHAEYOUNG L. (2019) Nam June Paik Media ‘n’ Mediea, Exhibition Catalogue
Nam June Paik Center, Gyeonggi Cultural Foundation, Seoul.

Hovuing H. B. (2015) Revisions - Zen for Film, Bard Graduate Center, New
York.

Krakauer S. (1995) “Boredom” in Krakauer, S. 7he Mass Ornament:
Weimar Essays, translated by Thomas Y. Levin, Harvard University Press,
Cambridge, Mass., 331-336.



Extreme Expressions of 20th-Century Artistic Practices 179

MotrroNa M. (2018) The Legacy of Nam June Paik for the Museum of the
Commons, Nam June Paik Center, Seoul.

O’DoHErTY B. (1976) Inside the White Cube. The Ideology of the Gallery Space,
The Lapis Press, Santa Monica, San Francisco.
REeINHARDT A. (1991) “25 Lines of Words on Art: Statement”, in B. Rose

(ed.), Art-as-Art: The selected Writings of Ad Reinhardt, University of
California Press, Berkely, 51-54.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972511
pp. 177-190 (novembre 2023)

LA FORMA IMPERVIA: BIRKENAU, PITTURA E ENUNCIAZIONE ESTREMA

Angela Mengoni

Abstract: The paper explores the realm of trauma as a privileged area for
“impervious” meaning, with special reference to the relationship be-
tween trauma and artistic form in contemporary arts. Starting from the
well-known debate around the idea of “non representability” aroused
by the four photographs taken in August 1944 by a member of the
Sonderkommando inside the Auschwitz-Birkenau camp, the paper fo-
cuses on the crucial importance of the framing devices in those pho-
tos, emphasized by Georges Didi-Huberman in his book /mages malgré
tout. The acknowledging of the witnessing power of those marks of
visual enunciation in the pictures will be the starting point for a re-
consideration of Gerhard Richter’s paintings Birkenau (2014), where
the artist refers to the four Birkenau photographs and even transposes
them on the canvas, only to cover them with thick layers of “abstract”
painting. Far from interpreting the work as a far too literal gesture of
effacement of the subject - in the double meaning of figurative theme
(sujet) of the painting and inscription of an anthropomorphic point
of view — we will argue that the emerging of the materiality and the
gesture of painting itself takes into account the witnessing power of the
photographic enunciation marks.

Keywords:  Trauma; Memory; Enunciation; Visual ~Semiotics;
Contemporary arts

177



178 Angela Mengoni

La questione del #rauma ha avuto nell’area degli studi visuali e della
teoria dell’arte contemporanea un ruolo cruciale negli ultimi decenni,
nonostante si tratti di orizzonti apparentemente distanti dal suo origi-
nario luogo di elaborazione psicoanalitica. Cid ¢ ancor pil significativo,
giacché questo interesse non ¢ legato ad una interpretazione psicoana-
litica della creazione artistica o dell’istanza autoriale, ma trova piutto-
sto nel trauma un paradigma che permette di ripensare la relazione tra
immagine e “realtd”, tra opera e orizzonte referenziale cui essa fa segno.
In altre parole, la centralita del trauma sembra legarsi proprio al tipo
di relazione che l'aggettivo “impervio” coglie, delineando un processo
relazionale fondato sulla non pervieta o, meglio, fondando la possibilita
stessa della relazione con I'oggetto in un tratto di opacita, di resistenza
e di costitutiva inassimilabilita.

L’evento che ¢ al cuore dell’esperienza traumatica non ¢, infatti, ac-
cessibile se non 77 quanto inaccessibile, non ¢ cio¢ recuperabile come ri-
cordo o “immagine” mnemonica poiché, lungi dall’essere esistente ma
“rimosso”, ¢ costitutivamente mancato e si manifesta non rappresen-
tandosi, ma ri-presentandosi. Il reale traumatico, per cui si rivela im-
possibile la messa a distanza temporale necessaria al ricordo, si ripre-
senta come passaggio all’atto che riattiva costantemente il passato nel
presente ingombro dell’apres-coup, forma paradossale di “memoria-ri-
petizione” che espunge il tratto processuale ed elaborativo tipico del-
la memoria “critica” (Ricoeur 2000, p. 96)". Il dispositivo a due tem-
pi dell’evento traumatico prevede difatti un rapporto di coimplicazione
tra evento e suo ritorno, tra passato e presente, un rapporto ben espres-
so dal termine freudiano Nachtriglichkeit e dall’aggettivo nachtriglich,
poi tradotti con aprés-coup, dove il nach tedesco rinvia, al contempo, a
un rapporto di posteriorita (“dopo”), ma anche a un rapporto di dipen-
denza da (“secondo”) e, in questo caso, di retroattivita per cui il presen-
te nachtriglich ¢ dipendente dall’evento, riattivante il passato, e dunque
“va indissociabilmente nei due sensi della freccia del tempo” (Laplanche
2006, p. 27). E solo in quel tempo “secondo” che 'evento primario si
manifesta, dato che quel primo evento in sé ¢ mancato a causa di un
tratto di dismisura, ¢ letteralmente assente, cosicché la questione della
rappresentazione chiede di essere riformulata in altri termini: “come far

(1) Le traduzioni delle citazioni in italiano sono sempre dell’autrice.



La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema 179

venire alla presenza cid che non ¢ dell’ordine della presenza?” (Nancy
2001, p. 20). La questione non ¢ allora tanto quella di una irrappresen-
tabilita o rappresentazione impossibile, ma di una rappresentazione in-
terdetta “nel senso di sorpresa e sospesa davanti a questo altro dalla pre-
senza” come dice ancora Jean-Luc Nancy (2001, p. 20).

Anche la troppo sommaria evocazione di questi pochi elementi aiu-
ta a comprendere perché la questione del trauma abbia fornito un mo-
dello cruciale per dar conto di come le forme artistiche possano cogliere
il tratto di inassimilabilita di certi orizzonti di senso, attraverso strategie
semiotiche capaci di “far accedere al senso, al sensibile nel linguaggio,
proprio cio che lo nega” (Bertrand 2007, p. 3). Se cid6 ha comportato
un ampliamento dell’idea di trauma ben oltre il legame con le regioni
estreme dell’esperienza, suscitando anche un dibattito sulle implicazio-
ni di questa espansione®, cio ¢ avvenuto nella convinzione che “pensa-
re il trauma come modello interpretativo” possa condurre a “ripensare,
anche teoricamente, la stessa categoria di esperienza e la sua riscrittura”
(Demaria 2012, p. 51) e, laddove questa riscrittura si avvalga delle ri-
sorse del visibile, a ripensare lo stesso rapporto tra immagine e orizzon-
te del ‘reale’ in accezione non mimetico-rappresentazionale. E proprio
lo statuto centrale di questa “riscrittura” dell’esperienza, cio¢ le strategie
testuali in grado di restituirla e testimoniarla iz quanto esperienza lacu-
nare, che consente di superare 'opposizione pretestuosa tra un “trauma
strutturale che rimanda a una concezione radicale di assenza”, in ulti-
ma analisi trans-storica, e un trauma storico, situato (ivi, p. 46): in altre
parole, ¢ proprio analizzando le forme narrative, discorsive, enunciative
che fanno segno allo statuto lacunare dell’orizzonte referenziale trauma-
tico, che sara possibile cogliere anche la specificita storica dei fenomeni.

Questo comporta anche una rimodulazione, o una pil accurata defi-
nizione, della concezione stessa di “realismo”, come quella proposta da
Hal Foster (1996) che sottrae la pop art americana alla falsa opposizione

(2) Cathy Caruth rivendica esplicitamente questo ampliamento nei suoi lavori sulla lettera-
tura: “If traumatic experience, as Freud indicates suggestively, is an experience that is not fully as-
similated as it occurs, then these texts, each is in its turn, ask what it means to transmit and to the-
orize around a crisis that is marked, not by a simple knowledge, but by the ways it simultaneously
defies and demands our witness” (Caruth 1995, p. 5). Proprio in risposta a questo lavoro, Ruth
Leys (2000) denuncia invece il concetto postmoderno di una “crisi della veritd” e la completa so-
vrapposizione tra storia e memoria cui contribuirebbe I'accezione allargata del trauma.



180 Angela Mengoni

tra lettura simulacrale e lettura realista tematico-referenziale, per ride-
finirla nei termini di un “realismo traumatico”, ossia come arte capace
di cogliere il “reale come ritorno [real as return]”, il reale in quanto dif-
ferito, schermato, impervio appunto, e di coglierlo, ed ¢ questo il pun-
to, attraverso strategie testuali, articolazioni e messa in forma di materia
sensibile; cosicché non si tratta solo di mobilitare la concezione laca-
niana di un incontro mancato con il reale, ma di esplorare le forme di
questo differimento, ad esempio nell’opera di Andy Warhol, dove, pit
che i temi violenti delle Disaster series, sono le forme della schermatura
a far segno al reale come traumatico: la ripetizione stessa delle serigrafie
o certi accidenti casuali, come le chiazze d’inchiostro del processo seri-
grafico che interagiscono in modi inattesi con la scena figurativa crean-
do dei cortocircuiti di senso.

E perd quando si misura con gli orizzonti dell’esperienza propria-
mente estrema che, in modo piu stringente, si pone la questione della
forma appropriata alla impervieta del senso; e la parallela argomentazio-
ne che nessuna forma possa e debba essere appropriata per la incom-
mensurabilitd radicale di certe esperienze. Su questo tema resta para-
digmatico il dibattito ripercorso da Georges Didi-Huberman nel suo
Immagini malgrado tutto (2003) nel quale 'autore compie un’accora-
ta “confutazione dell'inimmaginabile” — come egli stesso la definisce

— analizzando da vicino quattro fotografie scattate da un membro del
Sonderkommando del campo di Auschwitz-Birkenau (Fig. 1).

Figura 1. Anonimo, membro del Sonderkommando di Auschwitz-Birkenau, agosto
1944, negativi 277, 278, 282, 283, Oswiecim, Museo di stato di Auschwitz-Birkenau.

Proprio a quelle foto Gerhard Richter dedica, nel 2014, una serie
di quattro quadri che affrontano a loro volta, con i mezzi propri della



La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema 181

pittura, la questione dell’irrappresentabile in modo paradossale e me-
ritevole di una riflessione attenta: Richter optera, alla fine di un lungo
processo di creazione artistica, per la totale cancellazione di quelle scene
figurative che pure aveva in un primo tempo trasposto sulla tela e che
coprird, infine, con strati sovrapposti e spatolati di materia pittorica. Si
potrebbe sbrigativamente pensare che egli abbia voluto cosi far rientra-
re quelle “immagini malgrado tutto” nella sfera dell'inimmaginabile in
un gesto di sostanziale negazione, ma ¢ proprio cosi? Oppure la pittura
accetta e rilancia la sfida del senso impervio e la stesura di quegli strati
di impasto pittorico non va intesa come mera cancellazione del figura-
tivo, ma come una presa in carico della posizione/enunciazione “estre-
ma” di quel soggetto? E questa seconda ipotesi che guideri la nostra in-
terrogazione di quelle opere.

Le quattro tragiche fotografie gia citate furono scattate clandestina-
mente nell’agosto 1944 da un membro del Sonderkommando che ope-
rava al crematorio V del campo di sterminio di Auschwitz-Birkenau®.
Si trattava del momento di afflusso straordinario degli ebrei ungheresi,
quando furono scavate cinque ulteriori fosse di incinerazione all’aper-
to proprio dietro al crematorio. Ed ¢ qui, da dentro il crematorio guar-
dando verso le fosse e poi dietro all’edificio nel boschetto di betulle, che
le foto sono state scattate. Le prime due dall’'interno delle camere a gas
in cui il prigioniero si nascondeva, con una variazione di inquadratura
che denota un leggero avanzamento tra i due scatti, contribuendo a si-
tuare il soggetto, ma restituendo al contempo le implicazioni passiona-
li di quella prassi enunciativa:

Terribile paradosso di questa camera oscura: per riuscire a estrarre la
macchina dal secchio e a scattare le prime fotografie il fotografo ha
dovuto nascondersi nella camera a gas appena svuotata — e forse non
completamente — dei suoi cadaveri. L’'uomo resta al riparo, nell’ombra;
Ioscurita e la posizione angolata lo proteggono. Poi si fa coraggio, cam-
bia asse e avanza: la seconda inquadratura ¢ piu frontale e leggermente

(3) 1l prigioniero, chiamato Alex, era probabilmente il fotografo ebreo greco Alberto
Errera, ma l'operazione richiese la complicita di diversi altri prigionieri tra cui Alter Fajnzylberg
(conosciuto anche come Stanislaw Jankowski), i fratelli Shlomo e Josel Dragon, e David
Szmulewski. La pellicola sard poi portata fuori dal campo in un tubetto di dentifricio da una
impiegata della mensa delle SS, Helena Danton.



182  Angela Mengoni

pili ravvicinata. Pit arrischiata quindi, ma anche paradossalmente piu
posata, pitt netta. Come se la paura fosse sparita per un istante dinanzi
alla necessita di questo compito, strappare un’immagine.
(Didi-Huberman 2003, p. 25 tr.it.)

Le altre due fotografie, scattate all’esterno dell’edificio, presentano
quasi esclusivamente le marche enunciative di estrema urgenza della
loro produzione, la sfocatura dell'inquadratura instabile e 'obiettivo
puntato solo sulle chiome degli alberi, ma una di esse riesce a inseri-
re nell'inquadratura un gruppo di donne che si dirigono, nude, verso
il crematorio. La natura tragicamente documentale o “informativa” di
quelle fotografie, sottolinea ancora Didi-Huberman, non risiede unica-
mente in che cosa esse inquadrano (quei corpi, quei cadaveri) ma anche
in come sono state scattate, nelle marche di urgenza, precarietd, rischio
e coraggio della loro inquadratura, marche di soggettivita che sono cru-
ciali anche per comprendere il gesto di Richter.

In occasione dell’esposizione dei quattro scatti nella mostra Mémoires
des camps (Chéroux 2001) Didi-Huberman scrisse infatti il testo (poi
ripubblicato nel suo volume) in cui rilevava I'importanza cruciale del-
le marche enunciazionali in quelle fotografie”, suscitando durissime
reazioni e accuse di “idolatria” da parte di Gérard Wajcman e Claude
Lanzmann, attacchi cui 'autore rispose poi con le argomentazioni del
libro. Il dibattito ruotava essenzialmente attorno alla legittimita di ap-
plicare a quelle immagini i medesimi strumenti analitici delle immagini
tout court. E, in effetti, la critica di Didi-Huberman si rivolge anzitut-
to alla portata semantica e valoriale di interventi formali, ossia i ritocchi
e le sistematiche operazioni di re-inquadratura subite da queste imma-
gini al momento della loro pubblicazione in alcuni volumi sulla sto-
ria dei campi®. Cio avviene soprattutto con le due immagini scattate
dall'interno dei locali delle camere a gas, dalle quali si elimina sistemati-
camente la zona scura prodotta dalla posizione del fotografo e che pro-
duce una spessa incorniciatura nera all’'interno della foto. Cosi facen-
do pero, si compie un’operazione semiotica che, lungi dall’essere solo
formale, epura I'enunciato delle sue marche enunciazionali generando

(4) Le sfocature dovute all'inquadratura, cosi come altri elementi che rinviano alle
condizioni dello scatto, hanno lo statuto semiotico di marche che manifestano all’interno
dell’enunciato/testo fotografico un effetto di ritorno all’enunciazione.

(s) Per esempio nel volume: Auschwitz. A History in Photographs (Indiana University Press 1993).



La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema 183

una perversa relazione tra il supposto aumento dell’informazione (nelle
intenzioni di chi, ritoccando la foto, intende vedere “meglio”) e, inve-
ce, una drammatica riduzione della portata testimoniale dell'immagine:

Ma reinquadrando queste fotografie, si effettua una manipolazione al
tempo stesso formale, storica, etica e ontologica. La massa nera che
circonda la visione dei cadaveri e delle fosse, questa massa in cui nulla
¢ visibile restituisce, in realtd, un segno visivo altrettanto prezioso della
rimanente superficie impressionata. Questa massa in cui nulla ¢ visibile
¢ lo spazio della camera a gas: la camera oscura in cui ¢ stato necessa-
rio ritirarsi per porre in luce il lavoro del Sonderkommando, fuori, al
di sopra delle fosse di incinerazione. Questa massa nera ci restituisce
dunque la situazione stessa, lo spazio di possibilita, la condizione di
esistenza delle fotografie. Sopprimere una zona d’ombra (la massa visi-
va) a beneficio di una luminosa “informazione” ('attestazione visibile)
equivale inoltre ad affermare che Alex aveva potuto tranquillamente
scattare le sue foto all’aria aperta. Significa disprezzare il rischio da lui
corso e la sua astuzia di resistente.

(Didi-Huberman 2003, p. 57 tr.it.)

Siamo di fronte al paradosso per cui pensando di preservare “il do-
cumento (il risultato visibile, I'informazione distinta)” e avendo sen-
z’altro “volontd di awvicinarsi isolando ‘quanto c¢’¢ da vedere’ se ne
sopprime paradossalmente “la fenomenologia, tutto cid che faceva di
questa immagine un evento (un processo, un lavoro, un corpo a cor-
po)”. L’intento di “avvicinarsi” elimina una dimensione presentativa
dell’'immagine® che in questo caso ¢ direttamente testimoniale: I'im-
mersivitd non pud consistere nell’'ipertrofico rafforzamento della deci-
frabilita dell'immagine nella sua sola dimensione rappresentativa e il
senso impervio sembra dunque implicare anche una critica, nel senso
di una disamina dell'immersivita.

Sulla base di queste osservazioni possiamo tornare ad interrogare la
stratificazione apparentemente occultante di Birkenau.

Il pittore ¢ venuto a conoscenza delle quattro fotografie — ad ecce-
zione di quella che aveva trovato in un libro, da studente — proprio

(6) Riprendo il termine da Louis Marin (1994) che sottolinea come ogni rappresentazione
abbia una dimensione presentativa, ossia “si presenta rappresentando”.



184 Angela Mengoni

attraverso I'edizione tedesca di Images malgré tout; quando ha deciso di
lavorare su quelle immagini, nel 2013, ha invitato I'autore nel suo ate-
lier e, a quel confronto, sono seguite quattro lettere rivolte all’artista e
accompagnate da una rilevante documentazione fotografica del lavoro
pittorico apparsa anche in altre pubblicazioni (Didi-Huberman 2016a
e 2016b; Buchloh 2016). Il fotografo Jon Hage ha infatti fotografato le
varie fasi dell’opera dal febbraio 2014 al gennaio 201 5: anzitutto la pro-
iezione di ogni singola fotografia direttamente sulla tela di grande for-
mato (260 x 200 c¢m), per ripassarne i tratti con una punta di grafite,
come avviene per ogni Fotobild (Fig. 2); sei mesi dopo ¢ documentato il
primo uso di pigmenti e pittura a olio a partire da quell’ossatura figura-
tiva, dopodiché in sole tre settimane Richter stende a pit riprese un im-
pasto policromo di pittura che copre la scena figurativa, strati di rosa e
grigio, poi verde e rosso e infine grigio e nero via via sovrapposti e grat-
tati con 'uso di una grande spatola, sino al risultato finale (Figg. 3 e 4).

July 15, 2014 July 29, 2014

Figura 2. Fotografie delle fasi di lavorazione di Birkenau tratte da: Benjamin H.D.
Buchloh, Gerhard Richter’s Birkenau Paintings, Walther Konig, Kéln 2016, p. 30.



La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema 185

Figure 3, 4. Gerhard Richter, Birkenau, 2014, olio su tela, cm 260 x 200, dettagli
(foto dell’autrice).

Come leggere I'evidente iato tra le quattro fotografie e la versione fi-
nale dei quadri astratti?

Una parte della critica si ¢ prevedibilmente concentrata sull’eviden-
te rifiuto di assumere l'orizzonte figurativo di quelle immagini. E il caso
della lettura di Benjamin Buchloh (2016) che, in sintesi, vede nel gesto
di Richter il corrispettivo del monito adorniano contro “I'estetizzazione



186 Angela Mengoni

(...) di una rappresentazione mimetica della sofferenza (...) la cui im-
magine, persino la piu fedele, posiziona lo spettatore a una distanza di
sicurezza quasi pornografica dall’evento, facendolo sentire ‘in control-
lo” della scena rafigurata” (Buchloh 2016, p. 18)7.

L’autore trova in questa rappresentazione mancata 'ennesima con-
ferma che alle cosiddette seconde avanguardie non resti altro se non
il compito di testimoniare il fallimento di ogni elaborazione memo-
riale e di quella attivazione mnemonica del documento e dell’archivio
che era ancora possibile per le prime avanguardie. Una tale prospetti-
va, tuttavia, si concentra esclusivamente sui contenuti ﬁgurativi e sul-
la dimensione mimetica di quei documenti, ignorando proprio le stra-
tegie enunciative il cui ruolo ¢ indicato come cruciale proprio nel libro
in cui l'artista li ha rinvenuti. E cosi Buchloh letteralmente non vede la
possibilita di riflettere sulla “traduzione” di strategie enunciative 7 le
foto e i quadri astratti che, tra l'altro, sono esposti assieme nelle mostre.
Per lui I'unico confronto possibile sara quello con gli altri lavori astrat-
ti di Richter rispetto ai quali vi sarebbe una diminuzione di “spettaco-
larizzazione” che si situerebbe in una gestualita meno esuberante e in
questioni di ridotta scala cromatica, sino ad affermare che “la sola con-
nessione con le immagini inizialmente pubblicate nello studio di Didi-
Huberman consiste nella scelta finale del titolo, Birkenawu”, cosicché le
quattro tele varrebbero, in ultima analisi, come ingiunzione a una me-
moria impossibile.

Nella prospettiva di una semiotica delle arti per la quale “conta meno
cid che un’opera d’arte ‘rappresenta’ di cid che #rasforma” (Damisch
1992, p. 40)"¥, la relazione con quelle foto non & solo questione di rap-
presentazione e di contenuto tematico-figurativo, ma di presentazione
e, del resto, Richter le espone addirittura assieme ai quadri nella prima
mostra all’Albertinum di Dresda nel 2015, poi a Baden Baden e altrove.

Le foto scattate nelle condizioni estreme del campo presentano, lo
abbiamo visto, le marche enunciative della messa in discorso che ¢& loro
propria: le sfocature, I'incorniciatura nera che inserisce nel frame lo
spazio del nascondimento del soggetto, il disorientamento figurativo

(7) Ilriferimento ¢ al testo di T.W. Adorno “Engagement” (in Id., Nozen zur Literatur I11,
Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1965, pp. 109-135).

(8) Questa la regola fondamentale di una “estetica strutturale” secondo Hubert Damisch
(1992, p. 140 trad. mia).



La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema 187

dell’'ultimo frame, con il reticolo di betulle appena riconoscibili, senza
alto né basso, al limite dell’astrazione, senza possibile orientamento di
un frame che non sta inquadrando ma solo registrando il movimento
di un corpo, tutti questi elementi hanno, lo abbiamo visto, straordina-
ria portata testimoniale.

E proprio quest’ultima fotografia quella che pud meglio aiutarci a
comprendere come la relazione con la serie di Richter si costruisca pro-
prio intorno alla dimensione fenomenologica dello stesso atto d’enun-
ciazione, quella che inscrive nel testo fotografico il drammatico statuto
fenomenologico di un soggetto che “nonostante tutto” resta un sog-
getto enunciante. Di quell’ultima foto nella quale, rispetto alla “scena”
parzialmente inquadrata dalla foto precedente, I'obiettivo si ¢ alzato in
modo incontrollato cogliendo solo tronchi e rami appena riconoscibi-
li, & stato detto che essa non ha “alcuna utilita”, intendendo con questo
che essa non ha alcun contenuto storicamente e documentariamente ri-
levante. E ancora Didi-Huberman (2003, p. 57 tr. it.) a riportare e con-
futare questa argomentazione: la portata testimoniale di quella fotografia
consiste, infatti, nel suo essere “pura enunciazione, puro gesto, puro atto
fotografico senza obiettivo, senza orientamento” cosicché essa “offre I'e-
quivalente dell’enunciazione nella parola di un testimone: interruzioni,
silenzi, tono affaticato”. Segnalare la gravita della cancellazione di queste
marche enunciazionali non ¢, dunque, “una fantasia da storico dell’ar-
te formalista”, al contrario, solo rilevandole si potra cogliere come quelle
foto esibiscano le condizioni di possibilita dello stesso aver luogo del lin-
guaggio: “questa massa nera ci restituisce la situazione stessa, lo spazio di
possibilita, la condizione di esistenza delle fotografie” (ibidem).

E se la cancellazione dell’universo figurativo delle foto, invece di rin-
viare alla pura impossibilita della rappresentazione, esibisse, per via tut-
ta pittorica, con il riaffermarsi della materialita del gesto e dell'impasto,
le stesse condizioni di possibilita della rappresentazione? Proprio come
nell’affanno della voce, ancor prima che nel contenuto della parola del
testimone, si affaccia per un attimo la phoné che consente di raccontare?

Ancor prima del contenuto semantico del linguaggio, il “dire prima-
rio” che Michel de Certeau (2015) individuava nel discorso glossolalico
apre “uno spazio in cui la possibilita di parlare si mostra per se stessa”,
svincolando la voce dalle articolazioni semantiche. Nel momento in cui



188 Angela Mengoni

Pautore rileva la carica utopica di una voce che riafferma la propria ecce-
denza rispetto alla funzione transitiva del linguaggio, egli si rifa alla ri-
flessione di Louis Marin (2021, 255-314) sul neutro, affermando che la
glossolalia, “utopia vocale del parlare”, ¢ un neutro linguistico: né 'u-
na né l'altra delle lingue positive, ma sostrato che le rende possibili tut-
te. Plasmata e articolata secondo i fini sintattici e semantici del logos,
la phone torna ad eccedere ne/ linguaggio e a riaffermare cosi un senso
altro “gia uscito dal silenzio, ma non ancora asservito a una particolare
lingua” e alla sua vocazione referenziale. E precisamente cid che Marin
intende con neutro come dimensione “originaria”: il neutro indica la
condizione di possibilita della presa di parola, o della rappresentazio-
ne, la dimensione originaria necessaria ad ogni produzione semantica,
a patto di comprendere questa originarieta nei suoi termini non geneti-
ci ma generativi?. Il neutro non viene “prima”, neutro ¢ anzi “I'inache-
vé toujours-1a” nel testo: ¢, I'incompleto sempre gia presente, anche nel
pit “finito” dei dipinti, poiché ¢ il sostrato potenziale di ogni articola-
zione, che puo tornare a riaffermarsi e ad opacizzare la dimensione mi-
metica. Marin non ha mai smesso, in effetti, di rilevare la carica utopi-
ca di questa opacita, di questa estrazione del fondo che rende possibile
ogni rappresentazione — “Grund sur lequel la représentation s’enleve en
Particulant”® — e che, manifestandosi, crea un effetto di ritorno alla
stessa enunciaizone, si direbbe in termini semiotici, allo stesso aver luo-
go del linguaggio: “Il neutro ¢ intransitivo (...) un ‘pensare’, un ‘parla-
re’, senza che si sappia chi parli e di che, chi pensi e che cosa, virtuali-
ta pura che ¢ il fondo sul quale I'atto di discorso ritagliera le sue figure,
che le permette e le fonda al contempo” (Marin 1973, p. 28), una inar-
ticolazione carica di potenzialita.

In termini pittorici, il riaffermarsi dell'impasto materico e la dimen-
sione sensibile della pittura, che si rende visibile in tutta la sua opacita,

(9) Si veda su questo, ad esempio, il testo su “Klee, ou le retour a lorigine” ove 'idea di
“origine” ¢ da intendersi in senso non genetico ma generativo, come materica condizione di
possibilita di ogni articolazione figurativa (Marin 2021, pp. 227-236).

(10) In una conversazione con Pascale Cassagnau, pubblicata postuma nel 1992 con il titolo
De ['entretien, Marin torna su questa dimensione potenziale in termini pittorici, riporto per intero
il passaggio da cui la citazione: “dans I'ceuvre de peinture et son regard, il reste toujours a voir.
Le résidu de la transformation du réel en représentation est plus qu'un simple reste. C’est une
dimension fondamentale de la représentation, je veux dire qui lui donne son fondement et son
fond, ses conditions de possibilité et le Grund sur lequel elle s’enléve en larticulant”.



La forma impervia: Birkenau, pittura e enunciazione estrema 189

cessando di essere esclusivamente a servizio della rappresentazione mi-
metica e da essa riassorbito, ¢ precisamente un manifestarsi della condi-
zione di possibilita del linguaggio stesso e, in ultima analisi, dell’enun-
ciazione stessa. E allora utile rileggere I'analogia tra materia pittorica
e suono delle parole, tenendo a mente 'impasto astratto delle tele di
Richter e le condizioni storiche nelle quali il soggetto delle fotografie da
cui sono tratte ha osato “prendere la parola”:

Se le parole sono in grado di dipingere e presentificare, se il linguaggio
descrive facendo vedere, ¢ solo grazie alla forza che lo attraversa e che
¢ articolata dalle parole, ¢ solo grazie all'incarnazione della voce resa
possibile dalle frasi. Questo ¢ cid che Poussin, con i teorici italiani della
musica del XVI secolo, chiamava il suono delle parole, per formularne
I’analogia con le modalita di rappresentazione propriamente pittoriche
dei colori e della disposizione delle figure. Oltre le parole e le frasi, la
forza di queste figure del linguaggio traccia, all'interno dell’opera pit-
torica o verbale, la confusa sintassi del desiderio che anima il pittore o
I'oratore, insieme ai suoi effetti patemici; di essi il corpo dello spettato-
re diventa a sua volta sede. (Marin 1994, p.125 tr.it)

Le quattro grandi tele coperte di pittura astratta mi paiono allora tra-
durre e, per cosi dire, rilanciare cid che le marche del gesto fotografi-
co del soggetto iscrivevano nelle quattro foto scattate clandestinamente
nel campo: la forza che ¢ condizione di ogni aver luogo del linguaggio, le
condizioni di possibilita della presa di parola nel luogo, il campo, dell’an-
nientamento programmatico di ogni soggettivita, di ogni presa di parola.
Se le fotografie manifestano quelle marche enunciazionali iscrivendo uno
sguardo nella scena figurativa, la trasposizione visiva di un “io vedo” che
¢ quello della vittima tra le vittime, Richter cerca invece una via alterna-
tiva, quella dell’apparizione del gesto pittorico stesso, dell’emersione del-
la pura materia sotto la quale permangono, ¢ bene ricordarlo, le traspo-
sizioni delle quattro fotografie, quasi a voler marcare in modo radicale lo
scarto tra il punto di vista dell’enunciatore Alex e quello dell’enunciata-
rio, traducendo il gesto di enunciazione che quelle foto coraggiosamen-
te producevano, ma conservando, al contempo, 'asimmetria rispetto allo
sguardo esercitato da una posizione che ¢ e deve restare inoccupabile.



190 Angela Mengoni
Riferimenti bibliografici

BERTRAND D. (2007) Lécriture de 'expérience extréme, “E/C Rivista dell’As-
sociazione Italiana di Studi Semiotici on-line”, data di pubblicazione
20/3/2007: 1-13.

Bucuron B. H. D. (2016) Gerhard Richter’s Birkenau Paintings, Walther
Koenig, Koln.

CarutH C. (1995) Unclaimed Experience. Trauma, Narrative and History,
Johns Hopkins University Press, Baltimore and London.

CuEroux C. (2001) Mémoire des camps. Photographies des camps de concentra-
tion et d extermination nazis 1933-1999, Marval, Paris.

DawmiscH H. (1992) Le jugement de Piris. Iconologie analytique 1, Flammarion,
Paris.

DE CerTEAU M. (2015) Utopie vocali. Dialoghi con Paolo Fabbri e William J.
Samarin, a cura di L. Amara, Mimesis, Milano.

Demaria C. (2012) Il trauma, l'archivio, il testimone. La semiotica, il documen-
tario e la rappresentazione del ‘reale’, Bononia University Press, Bologna.

Dipr-HUuBerMAN G. (2003) Images malgré tout, Minuit, Paris (trad. it.
Immagini malgrado tutto, Cortina, Milano 2005).

__ (20164a) Sortir du plan | Deux lettres & Gerbard Richter, “Les cahiers du
musée national d’art modern”, 135: 74-105.

__. (2016b) Sortir du plan 2. Lécorcement 3e et 4e lettres & Gerhard Richter,
“Les cahiers du musée national d’art modern”, 137: 17-59.

Foster H. (1996) The Return of the Real. Art and Theory at the End of the
Century, MIT Press, Cambridge.

LAPLANCHE ]. (2006) problématiques VI. L aprés-coup, Presses Universitaires
de France, Paris.

Leys R. (2000) Trauma. A Genealogy, Chicago University Press, Chicago.

MaRrIN L. (1973) Utopiques: jeu d’espaces, Minuit, Paris.

__ (1994) De la représentation, Gallimard-Seuil, Paris (trad. it. parziale Della
rappresentazgione, a cura di L. Corrain, Mimesis, Milano 2014).

_ (2021) Evénements de contemporanéité. Et autres écrits sur lart au XXe
siécle, a cura di A. Mengoni, X. Vert, Les Presses du réel, Dijon.

Nancy J.-L. (2001) “la représentation interdite”, in Id. (a cura di), L arz et la
mémoire des camps. Représenter, exterminer, Seuil, Paris, 13-39.

Ricokur D. (2000) La mémoire, ['histoire, ['oubli, Seuil, Paris.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972512
pp. 191-208 (novembre 2023)

“CRISI DELLA PRESENZA™ E SACRO

Felice Cimatti

Abstract: Philosopher and anthropologist Ernesto De Martino’s notion
of “crisis of presence” can be understood both as a fearsome and risky
condition to be overcome as soon as possible (through the cultural
device of the ritual) but, also and above all, as a condition in which
human individuality vacillates; in such existential vacillation the seem-
ingly impossible experience of the sacred opens up. Indeed, the sacred
can only show itself where the self-reliance of the subject comes into
crisis, and in the void that opens up something appears that goes be-
yond, to the point of risking overwhelming, subjectivity. This paper
then discusses how the notion of “crisis of presence” can be used to

develop a theory of the fundamental human experience of the sacred.
Keywords: Ernesto De Martino, Arthur Clarke, “presence”, “crisis of
presence”, sacred

1. Il dispositivo ierogenico

Il sacro appare (van der Leeuw 1975; Burkert 2003; Otto, 2010). In

questo senso il sacro ¢ qualcosa di ‘oggettivo’. L’apparire del sacro, tut-

tavia, non ¢ oggettivo nello stesso senso in cui un albero ¢ oggettivo per
un essere umano o per un cinghiale, per i quali — anche se percepito e

191



192 Felice Cimatti

pensato in modi almeno in parte diversi — ¢ qualcosa che vedono con
gli occhi, qualcosa che non dipende dalla loro volonta né dalle loro
aspettative. L’albero ¢ /i fuori, non sta nelle loro teste. Il sacro non ¢
oggettivo nello stesso modo dell’albero. In realtd lo stesso albero, se
osservato in un modo particolare, pud apparire come sacro. Ci interessa
proprio questa possibilitd — il sacro ¢ questa onnipresente possibilita
di vedere nel quotidiano il mostrarsi di qualcosa che lo trascende —
che trasforma un albero in un evento in qualche modo soprannaturale.
L’esempio dell’albero mostra che I'apparire del sacro non dipende da
cio che appare (& sempre lo stesso albero ad essere visto una volta come
legname da un falegname e un’altra come evento sacro da un devoto),
quanto da una particolare disposizione d’animo. Anche se non si pud
escludere che I'esperienza del sacro non sia limitata alla specie Homo
sapiens (Schaefer 2015; Kiihl ez 2l 2016) qui ci interessa come possa
succedere che un essere umano possa ‘vedere’ in un albero il mostrarsi
del sacro (Cimatti, 2009).

Piti in particolare ci interessa quello che potremmo chiamare il i-
spositivo ierogenico che pud innescare in qualunque essere umano, e non
solo e nemmeno principalmente nella persona religiosa, questo transi-
to improvviso dal profano al sacro (il sacro — in quanto fenomeno uma-
no — riguarda l'ateo, il credente e I'agnostico). Sacro da intendere, allo-
ra, come lo scarto attraverso cui nel quotidiano e nel noto traspare un
aspetto affatto straordinario e inatteso. Il sacro, inteso in questo modo,
non ¢ propriamente ¢io che appare (ad esempio I'albero, oppure il tuo-
no che atterrisce), quanto la lacerazione del tessuto del quotidiano che
lascia intravvedere un al di la impensabile ed enigmatico. Da notare
che il sacro ¢ impensabile non perché sia difficile da capire, come se si
trattasse di un problema particolarmente complesso; piuttosto il sacro
coincide con la sua stessa impensabilita. Cio¢ il sacro non si puo pen-
sare perché non rappresenta altro che l'interruzione del pensabile. Nel
sacro il pensiero si scopre intrinsecamente limitato. Nel sacro il pensie-
ro vede la propria insuperabile limitatezza. Il sacro, quindi, non coinci-
de con la sorpresa — che in fondo, in quanto inattesa, non fa che con-
fermare lo sfondo indubitabile delle nostre certezze; 'apparire del sacro
rende di colpo insensate (nel senso di essere del tutto al di la del sensa-
to e del comprensibile) proprio quelle presunte certezze. Il sacro ¢ I'urto



“Crisi della presenza” e sacro 193

con I'impensabile, cio¢ con cio che in nessun modo riusciamo a ricon-
durre all'interno delle categorie con cui abbiamo finora (ingenuamen-
te, possiamo dire a posteriori) creduto di poter dare un senso al mondo.

Si puo illustrare questo punto facendo ricorso alla fondamentale dif-
ferenza posta da Wittgenstein nel 77actatus fra Uesperienza del come &
fatto il mondo rispetto al fatto che il mondo ¢. Quest’ultima esperienza
¢ quella che Wittgenstein definisce il ‘mistico’: “il mistico non ¢ come il
mondo ¢, ma che esso ¢” (Wittgenstein 2022, § 6.44). Il mondo ¢ cosi
e cosi. La scienza cerca di dare conto del perché il mondo sia proprio
cosl e cosi, e non, invece, cosa e cosa. Questo particolare tipo di ricerca
(quella scientifica, e razionale in genere) cerca appunto di spiegare come
¢ fatto il mondo, e quindi anche perché ¢ fatto nel modo in cui ¢ fatto.
Si tratta di un tipo di sguardo che vede il mondo come un problema da
risolvere, come una specie di incognita, una x a cui assegnare un valo-
re determinato. L’altro tipo di sguardo, quello mistico, vede il mondo
non come problema da risolvere. Al contrario, prende atto con stupo-
re e ammirazione del fatto che il mondo c’¢, semplicemente. In questo
senso lo sguardo mistico non osserva il mondo come fa, ad esempio, il
biologo attraverso il microscopio, o il fisico che cerchi di capire come
siano fatte le particelle subatomiche ‘prodotte’ da un acceleratore cir-
colare. Torniamo al caso dell’albero, visto appunto non come potreb-
be vederlo un botanico o un commerciante di legname, bensi visto in
modo mistico. In questo caso 'albero non ¢ piti né un fenomeno biolo-
gico né una merce: in primo piano c’¢ solo il puro e semplice fatto che
I'albero c’¢, senza bisogno di spiegazioni né di azioni da parte nostra.
C’ l'albero, ¢ il mondo. Un’esperienza cosi radicale che svuota lette-
ralmente il soggetto, che abbandona la propria separatezza dal mondo
(cioe la fondamentale distinzione fra io e non-io) e rifluisce nell’albero,
e attraverso |'albero direttamente nel mondo. A questo punto, prose-
gue Wittgenstein, facciamo la sconcertante scoperta che “I'enigma non
esiste” (§ 6.5). Non vediamo pit il mondo come un problema da spie-
gare, e quindi come qualcosa di separato da noi; propriamente non lo
vediamo nemmeno (secondo il dualismo metafisico soggetto-oggetto),
¢ il mondo stesso che si vede attraverso i nostri occhi, siamo tutt'u-
no con il mondo. Siamo diventati mondo che vede il mondo. Quello
che Wittgenstein chiama il “mistico” ¢ molto vicino a quello che qui



194 Felice Cimatti

chiamiamo il “sacro”. Nel sacro allo stesso tempo il mondo appare sem-
plicemente iz quanto mondo, e il soggetto sfuma nel mondo. Nel sacro
il soggetto diviene-mondo, e quindi, correlativamente, si espone all’e-
sperienza indicibile della desoggettivazione.

Quella del sacro, allora, ¢ esperienza limite — perché se la si prova
si fa la paradossale esperienza dello svanire di quello stesso soggetto che
¢ la condizione perché possa aversi esperienza in generale — di un fuo-
ri radicale rispetto allo spazio del noto e del quotidiano. Il sacro ¢ I'im-
pensabile irrompere del fuori. Prima di provare ad analizzare pit in det-
taglio il dispositivo ierogenico ¢ pero il caso di presentare un esempio
letterario di questa esperienza, in cui il carattere liminale e quasi intol-
lerabile del fuori si mostra in piena evidenza.

2. Desperienza del fuori

E il rapporto della cittd — come luogo esemplare di uno spazio delimi-
tato e conosciuto — con il fuori il tema del capolavoro di Arthur Clarke,
lo scrittore che insieme a Stanley Kubrick ha ideato il film 2001 A Space
Odlyssey. La citti e le stelle, questo ¢ il titolo del romanzo, ¢ la storia di
una cittd perfetta chiamata Diaspar, che ¢ rimasta immutata e chiusa
in sé per oltre un miliardo di anni (il noto ¢ senza tempo, la tempora-
lita appare proprio con il sacro). Il pianeta terra ¢ ormai ridotto ad un
deserto inabitabile, e solo Diaspar, chiusa in una bolla protettiva che
la isola completamente dal resto del pianeta, ¢ riuscita a sopravvivere:

come una gemma scintillante la cittd riposava nel cuore del deserto.
Un tempo aveva conosciuto sviluppi e mutamenti, ma ora il Tempo
le scorreva intorno senza toccarla. Il giorno e la notte s’inseguivano
per la distesa del deserto, ma a Diaspar era sempre giorno, e 'oscurita
non scendeva mai. Le lunghe notti d’inverno potevano spruzzare di
brina il deserto, quella brina causata dal congelarsi delle ultime tracce
di umidita rimaste nella sottile atmosfera della Terra ... ma la citta non
conosceva né il freddo né il caldo. Diaspar non aveva contatto con il
mondo esterno; era un universo a sé.

(Clarke 1975, p. 5)



“Crisi della presenza” e sacro 195

In questo senso Diaspar ¢ la citta perfetta, perché ¢ rimasta chiusa in
sé fin dalla sua fondazione, da subito e per sempre del tutto completa.
Puro spazio senza tempo. Chi vive a Diaspar puo cosi condurre tutta la
propria esistenza, peraltro lunga millenni, senza mai avere la necessita
di avventurarsi oltre le altissime mura che la separano dal deserto. In re-
alta gli abitanti della cittd nemmeno propriamente si rendono conto di
questi limiti: “cio che si trovava oltre le mura della cittd non li riguar-
dava: era qualcosa che era stato tagliato fuori dalle loro menti. Diaspar
era tutto cio che esisteva, tutto cio di cui essi avevano bisogno, tutto cio
che essi potevano immaginare” (ibidem, p. 6). La citta perfetta ¢ la citta
che non immagina che possa esistere uno spazio diverso da sé. In questo
senso la citta ¢ perfetta proprio perché si basa sulla presunzione di po-
ter escludere la stessa possibilita di un fuori. Tuttavia, e proprio per es-
sere la cittd che non ha bisogno di nulla al di fuori di sé, Diaspar allieta
i suoi abitanti con quella che oggi chiameremmo la realta virtuale, dove
i suoi abitanti possono vivere straordinarie avventure immaginarie. Ma
che cos’¢ che rende gli abitanti di Diaspar cosi soddisfatti di quello che
trovano nella citta, senza sentire mai il bisogno di uscirne? In realta
ogni cittadino di Diaspar ¢ la ‘riproduzione’ di un modello ancestrale
che di millennio in millennio viene di nuovo portato alla vita a partire
dai “Banchi-Memoria” che governano la citta: “Diaspar” — come dice
Khedron, una sorta di menestrello che di tanto in tanto mette in scena
delle sorprese per scacciare, almeno temporaneamente, la noia:

¢ una cultura cristallizzata, che non pud cambiare al di fuori di limi-
ti molto angusti. I Banchi-Memoria conservano molte cose, oltre agli
schemi dei nostri corpi e delle nostre personalita. Conservano, ad esem-
pio, 'immagine stessa della cittd, mantenendone rigido ogni atomo
contro ogni cambiamento che il trascorrere del tempo potrebbe appor-
tare. [...] [Flinché esistera energia che alimenta i Banchi-Memoria, e
finché le matrici che essi contengono riusciranno a controllare il disegno
della citta, la struttura fisica di Diaspar non subira alcun mutamento.

(Ibidem, pp. 49-50).

La citta, il MODELLO della citta, pud esistere soltanto perché esi-
stono i Banchi-Memoria. E la memoria che preserva la citta. Ed ¢ la



196  Felice Cimatti

memoria che condanna la citta all'immobilismo e al terrore del fuori.
Il sacro, al contrario, non ha precedenti, ¢ sempre un’intrusione, senza
passato né modelli a cui riferirsi. Ma il fuori, proprio perché irriducibi-
le alle logiche della citta, ¢ sempre sul punto di emergere dal suo stes-
so interno. Nel romanzo di Clarke I'inevitabilita di questo dentro-fuori
prende le sembianze di Alvin, un giovane che per ragioni che sulle pri-
me non conosciamo rappresenta, diversamente da tutti gli altri abitan-
ti di Diaspar, un esperimento unico dal momento che non esiste, nei
Banchi-Memoria, alcun modello preesistente a cui la sua esistenza pos-
sa essere ricondotta. E infatti Alvin si stanca presto della realta virtuale,
non si accontenta dell'immagine di una montagna, ne vuole vedere una
che esista effettivamente: “‘A te non sarebbe piaciuto vedere la monta-
gna?’ dice ad un certo punto alla fidanzata Alystra; lei spalancd gli oc-
chi, sgomenta. ‘Ma questo avrebbe voluto dire ... andare fuord”” (ibi-
dem, p. 10). L'impensabilita del fuori, appunto. In fondo il “fuori” non
vuol dire altro che cid che ¢ impensabile: “Alvin sapeva che era inutile
proseguire nella discussione [con Alystra]. Era proprio quella la barrie-
ra che lo divideva dalla gente del suo mondo [...]. Lui provava sempre
il desiderio di uscire, di raggiungere 'esterno, sia nella realta che nel so-
gno. E invece per chiunque altro, a Diaspar, la semplice idea dell’ester-
no era un incubo, che nessuno osava affrontare” (ibidem).

Chi ¢, al di 1a dell’espediente narrativo, Alvin? Quello che conta di
questa figura ¢ che non proviene dall’esterno, dal deserto, ma dall’in-
terno stesso della citta, perché il fuori ¢ gia da sempre dentro la citta,
cosi come quella stessa citta ¢ mossa da una irresistibile pulsione verso
cio che ¢ fuori di essa. Allo stesso modo il sacro non ¢ che I'altra faccia
del profano. Il dispositivo ierogenico, infatti, agisce solo sul vivente che
passa tutta la sua esistenza nel campo del quotidiano e del prevedibile.
Ma questo vuol dire che questo stesso spazio apparentemente solo casa-
lingo e accogliente ¢, in realtd, attraversato da una irresistibile pulsione
che lo spinge verso il fuori. Il sacro, allora, ¢ allo stesso tempo la causa e
Ieffetto della lacerazione del tessuto del noto e del familiare. Per questa
stessa ragione il fuori, propriamente, ¢ invisibile, perché se fosse inve-
ce visibile non sarebbe nemmeno un vero fuori. Lo scopre Alvin quan-
do cerca, nella memoria del computer centrale che controlla Diaspar e
che possiede al suo interno il modello della stessa citta, un’immagine di



“Crisi della presenza” e sacro 197

quel fuori che lui ha visto dai bastioni della cittd. Qui Alvin comprende
fino in fondo I'impensabilita, per la cittd, di un fuori-citta:

quando 'immagine della grata di pietra comincio a espandersi davanti
a lui, gli parve quasi di sentire il gelido vento che soffiava incessante-
mente in quel condotto da quasi un miliardo di anni, e che stava sof-
fiando anche in quel momento. Giunse [nel cammino virtuale dentro
la memoria del calcolatore centrale] davanti alla grata, guardo fuori ...
e non vide niente. Per un momento la sorpresa fu cosi grande che egli
fu sul punto di dubitare dei propri ricordi: la sua visione del deserto
non era stata, allora, altro che un sogno? Poi ricordd una cosa, e sco-
pri la veritd. Il deserto non faceva parte di Diaspar, e di conseguenza
nel mondo fantasma che lui stava esplorando non ne esisteva alcuna
immagine. Nella realta, al di la di quella grata avrebbe potuto esistere
qualsiasi cosa; quello schermo non I'avrebbe mai rivelato.

(Ibidem, p. 74).

Alvin, per la comunita cittadina, ¢ del tutto incomprensibile: “tu,
Alvin”, gli dice il suo tutore Jeserac, “solo di tutta la razza umana, non
hai mai vissuto prima d’ora. Per esprimere la pura verita, nel senso let-
terale, possiamo dire che tu sei il primo bambino che nasca sulla Terra,
da almeno dieci milioni di anni” (ibidem, p. 21). Alvin come un bambi-
no che non riproduce alcuno schema depositato nei Banchi-Memoria,
ossia appunto come qualcosa di radicalmente nuovo. In effetti se tutti
i ‘normali’ abitanti di Diaspar sono umani, e se ogni umano ¢ la repli-
ca di un modello memorizzato, allora Alvin ¢ inumano, dal momento
che la sua nascita ¢ il frutto di una “permutazione accidentale” (ibi-
dem). In questo senso Alvin mette in questione la normale vita quoti-
diana di Diaspar, perché con le sue azioni, di cui lui stesso non cono-
sce né le ragioni né le conseguenze (il sacro ¢ sempre avventuroso), in
fine costringeranno la popolazione di Diaspar ad uscire dall’isolamento
millenario, verso 'aperto e il fuori. E I'esperienza terribile che accade a
Jeserac, che alla fine si convince a seguire Alvin: “il sole era ormai basso
sull’orizzonte, e un vento gelido spirava dal deserto. Ma Jeserac aspet-
to ancora, immobile, dominando i propri terrori; e infine, per la pri-
ma volta in vita sua, vide le stelle” (ibidem, p. 213). Jeserac vede le stel-
le, ossia, scopre che Diaspar, che fino a quel momento aveva pensato



198  Felice Cimatti

coincidesse con 'intero mondo, non era che un granello di sabbia sper-
duto nell’infinito. Vede il mondo oltre il mondo, o, per usare la distin-
zione di Wittgenstein, finalmente vede che ¢ il mondo. In effetti che
interesse pud ormai avere, per chi a visto il mondo, chiedersi che cosa
sia, cio¢ come funzioni, il mondo? Jeserac, grazie ad Alvin, ha scoperto
che i confini di Diaspar non coincidono con i confini del mondo. Ma
questo significa che Jeserac aveva sempre saputo, in fondo, che Diaspar
non poteva esaurire tutto il mondo (perché, altrimenti, spingersi fino
alle mura della cittd?). In questo senso la possibilita del sacro ¢ conte-
nuta in quello spazio profano che, invece, sembra esserne la sua nega-
zione. In effetti solo un umano, a quanto ne sappiamo, pud cogliere la
differenza fra vedere le stelle come un qualunque altro oggetto visibile e
vederle, invece, come un’apertura verso un fuori radicale.

3. Sul bordo

Secondo De Martino un essere umano non ¢ semplicemente vivo, cosi
come sono vivi il cinghiale o I'albero; per 'umano 'essere non ¢ soltan-
to un dato biologico, bensi ¢ una sorte di dovere: “la vitalita umana non
¢ la vitalita ‘cruda e verde’ [...] questa ¢ la vitalita della pianta o dell’a-
nimale, non dell’'uomo. La vitalith umana ¢ la presenza, cio¢ la vita che
si fa presente a sé stessa e si fa centro di energia sintetica” (De Martino
2019, p. 426). Un gatto, al contrario, non ha bisogno di sforzarsi per
essere un gatto; per essere un gatto ¢ sufficiente essere un membro della
specie animale Felis silvestris catus. Che cosa vuol dire De Martino? Un
essere umano vive come qualunque altro vivente, tuttavia la comunita
di cui non pud non fare parte (I'uomo isolato ¢ qualcuno che si ¢ allon-
tanato dalla comunita, che quindi preesiste al suo isolamento) si aspetta
da quell’essere umano un certo comportamento, a cui corrispondono
azioni e pensieri determinati. Ognuno ¢ cosi chiamato in prima per-
sona a prendere posizione rispetto a sé stesso. Non ¢ sufficiente essere
cosi come si ¢ nati, ¢ necessario ‘decidere’ di essere in un certo modo.
Torniamo al processo ontogenetico del gatto. Nasce da qualche parte,
impara dalla madre una serie di azioni (a cacciare, ad esempio), altri
comportamenti sono invece largamente innati (come 'istinto sessuale).



“Crisi della presenza” e sacro 199

Si tratta di un processo non predeterminato, ché ¢ aperto alla variazio-
ne locale e culturale (Alger, Alger 2003), ma che tuttavia non sembra
richiedere al gatto uno sforzo esplicito per diventare quel particolare
gatto che poi diventera. Al contrario agli esseri umani si chiede esplici-
tamente di assumere su di sé la responsabilita di diventare un determi-
nato essere umano. L’essere semplicemente biologico del gatto diventa
il dover essere dell'umano: “presenza, esserci nel mondo, esserci nella
storia sono espressioni equivalenti per designare la vitalita umana in
atto di distinguersi dal vitale biologico e di aprirsi alla distinzione delle
distinte potenze operative creatrici di cultura e di storia: I'utile, la vita
morale, l'arte, il logos” (De Martino 2019, p. 429).

In questo senso la “presenza” dell'umano a sé stesso non ¢ un puro
dato biologico, e quindi acquisito una volta per tutte, bensi una carat-
teristica che cosi come si acquisisce allo stesso modo si puo perdere, o,
meglio ancora, ¢ sempre sul punto di essere persa. Il caso pit terribile di
perdita della presenza ¢ quello descritto da Primo Levi nei Sommersi e
nei salvati quando descrive 'inumana condizione del cosiddetto “mus-
sulmano”™ “era comune a tutti i Lager il termine Muselmann, ‘mus-
sulmano’, attribuito al prigioniero irreversibilmente esausto, estenuato,
prossimo alla morte” (Levi 1991, p. 73). Questa ¢ la figura spaventosa
di chi ha perso quasi del tutto la propria “presenza”: “il musulmano ¢
un essere indefinito, nel quale non soltanto 'umanita e la non-umani-
ta, ma anche la vita vegetativa e quella di relazione, la fisiologia e I'eti-
ca, la medicina e la politica, la vita e la morte transitano le une nelle al-
tre senza soluzione di continuita” (Agamben 1998, p. 43).

Poiché la “presenza” non ¢ una condizione naturale, ¢ appunto una
caratteristica che si puo perdere. Qualsiasi membro della specie Homo
sapiens, si trova sempre in una situazione in cui puo perdere la propria
umanita. Pertanto, 'umanita oscilla tra queste due situazioni: quella del-
la “presenza” e quella della “perdita della presenza”. Cio che pil interes-
sava a De Martino era il modo in cui un mondo culturale permette di
recuperare la “presenza” dopo una grande crisi, come ad esempio la fine
del mondo contadino di fronte alla moderna societa industriale urbana:

(1] vissuto di fine del mondo diventa piti pertinente e pil pro-
fondo quando assume come punto di partenza la presenza come



200 Felice Cimatti

trascendimento della situazione nel valore, trascendimento che ¢ mi-
nacciato dal non-trascendimento, e quindi dal rischio di non-esser-
ci-nel-mondo. Il “mondo” nasce e si mantiene nell'impegno del tra-
scendere, nella presenza che “oltrepassa” la situazione, e che sta tutta in
questo oltrepassare cosi come la mondanita sta tutta nel vario risultato
che procede da questo movimento. Il crollo della presenza, il ricadere
dell’energia del trascendere, il venir meno dell’oltrepassare come com-
pito, ¢ quindi il crollare del mondo: il mondo si avvia verso il finire
perché si avvia verso il finire della presenza chiamata a iniziarlo e a
mantenerlo sempre di nuovo: il firmamento crolla perché Atlante piu
non lo regge.

(De Martino 2019, p. 225)

La “presenza” ¢ inseparabile dal “rischio di non esserci-nel-mondo”,
cio¢ lonnipresente possibilita della “fine del mondo”. Propriamente “pre-
senza” non significa altro che il movimento opposto e contrario rispetto a
quello della “perdita della presenza” (cio¢ “fine del mondo”), e viceversa;
queste due condizioni sono le due spinte di una stessa condizione, quella
dell’'umano che deve essere umano. La “fine del mondo”, in particolare,
rappresenta una continua tentazione verso cui tende la “presenza”, perché
la “presenza” ¢ faticosa da mantenere e sopportare. Perché la “presenza” &
un dovere e mai un dato né un’acquisizione definitiva.

L’oscillazione fra queste due posizioni ¢ regolata da quello che De
Martino chiama il “valore” ossia dell’insieme delle forme culturali —
inteso come “trascendimento” della semplice situazione naturale, del
semplice vivere. “Presenza” significa cogliere il mondo come un tutto
dotato di senso sentendosi partecipi di un progetto collettivo e transin-
dividuale. Quindi significa innanzitutto “essere con gli altri”, sentirsi
parte di un tutto che ¢ molto pitt ampio della propria ristretta indivi-
dualitd. Queste due situazioni sono sempre in tensione; la “presenza”
non ¢ mai acquisita per sempre, perché il mondo “culturale” sopravvive
solo finché chi lo abita lo sente vitale. Ogni “mondo culturale” ¢ sem-
pre sul punto di crollare, proprio perché ¢ culturale. L’esperienza del-
la “fine del mondo” subentra quando un certo mondo culturale finisce.

q
Tuttavia, non bisogna pensare che la “fine del mondo” sia una condi-
zione eccezionale: di fatto, ci si trova sempre in una situazione del gene-
re quando si deve decidere tra diverse alternative. Un “mondo” significa



“Crisi della presenza” e sacro 201

un sistema di scelte comodo, disponibile e alla mano; quando si presen-
ta una situazione imprevista, in quel momento un “mondo” sta per fi-
nire. L’esperienza della “fine del mondo” ¢ tale quando non si puo fare
affidamento su modelli di comportamento preesistenti. Un mondo ¢ fi-
nito quando i comportamenti tradizionali non hanno piu alcun valore
culturale. Diventano inutili. E la situazione di Jeserac quando, nono-
stante la sua paura (o forse proprio grazie alla sua spinta), ‘decide’ di la-
sciarsi vedere dal deserto al di la delle mura di Diaspar. Quando decide
di lasciarsi prendere dal fuori.

4. Presenza e decisione

Ma che succede, propriamente, nel momento in cui Jeserac rinuncia
al mondo confortevole della citta, ossia rinuncia al sistema di credenze
che lo aveva sostenuto — e che sostanzialmente gli aveva impedito di
dover pensare al deserto fuori delle mura — fino ad allora? O, per es-
sere piu precisi, rinuncia a rinunciare ad avventurarsi nel fuori? Nella
finzione narrativa ¢ Alvin che rompe la bolla protettiva che separava
Diaspar dal resto del mondo. Si tratta ora di capire in che consista
quello che potremmo chiamare il momento-Alvin, ossia il momento
in cui il tessuto che tiene insieme un mondo determinato si lacera, e
attraverso la lacerazione si intravvede un altro mondo: “la presenza ¢ de-
cisione, trascendimento della situazione secondo valori intersoggettivi:
¢ quindi del tutto comprensibile che il rischio di perdere la presenza si
manifesta, in uno dei suoi episodi limiti, come ambivalenza, urto irri-
solvente tra si e no, che dilaga in tutta la vita psichica, e investe 'intero
fronte dei possibili trascendimenti” (ibidem, p. 239). Che cosa rende
una qualunque situazione un “situazione limite”? Se torniamo al caso
dell’albero discusso pil sopra, ¢ evidente che qualunque situazione pud
diventare una “situazione limite”; allo stesso tempo, una situazione che
sembrerebbe assolutamente al limite, ad esempio un terremoto, non
per questo non pud essere percepita anche come un ‘semplice’ pericolo
concreto da affrontare in modo razionale. Non ¢ la situazione che ¢ al
“limite”, bensi l'atteggiamento verso di essa che la rende in qualche
modo speciale e liminare.



202 Felice Cimatti

In questo senso il “fuori” non ¢ fuori in un senso spaziale (come il
deserto per Diaspar). La possibilita del “fuori” ¢ inseparabile dallo spa-
zio a cui sembra contrapporsi, quello del “dentro” (il deserto ¢ da sem-
pre stato nell'inconscio di Diaspar). Alvin ¢ un cittadino di Diaspar. Il
fuori ¢ dentro, cosi come il dentro tende sempre verso il fuori. In realta
'occasione del fuori si mostra, come scrive espressamente De Martino,
ogni volta che ci troviamo di fronte all"“urto irrisolvente tra si e no”.
Siamo nel cuore di quello che abbiamo chiamato dispositivo ierogeni-
co. Il sacro ha a che fare con la decisione. Ma che cosa, propriamente,
decide la decisione? Torniamo al caso del gatto. Vede un topo, e si av-
venta contro di lui. Il gatto ha deciso di aggredire il topo. E vero, nes-
suno lo ha spinto all'inseguimento del topo. Tuttavia, la presenza del
topo, nell’ambiente naturale del gatto, non ¢ oggetto di decisione: nel
mondo del gatto ci sono i topi, e qualche volta il gatto prova a pren-
derne uno, qualche altra volta invece no. In questo caso la decisione si
¢, intransitivamente, decisa da sola. La decisione di Jeserac ¢ di un al-
tro tipo. Nel suo caso non si tratta di mettere in atto una decisione che,
in realtd, ha gia ‘preso’ per lui la storia evolutiva del gatto; appartene-
re alla specie animale Felis silvestris catus comporta infatti che prima o
poi ci saranno dei topi da cacciare. La scelta del gatto ¢ locale, ‘caccio
questo topo’ oppure ‘non caccio questo topo’. La scelta a cui ¢ chia-
mato Jeserac, invece, ¢ di tutt’altro tipo, ¢ una scelta globale nel senso
che mette in questione tutto il suo mondo, perché ogni scelta umana
¢ senza precedenti. La scelta del gatto rimane all’interno del suo mon-
do — che per il gatto rimane 'unico esistente (i gatti non sono mai usci-
ti da Diaspar) — mentre quella di Jeserac lo pone nella sgradevolissima
condizione di scoprire che quello che considerava il mondo era soltan-
to il ‘suo’ mondo. Una scelta che lo proietta improvvisamente fuori del
mondo. Questo succede perché diversamente da quello che il topo rap-
presenta per il gatto — che in qualche modo ¢ gia ‘previsto’ dalla storia
naturale dei gatti — le scelte di Jeserac non rientrano nel suo ambien-
te naturale (si potrebbe anche dire che 'ambiente naturale dell’anima-
le umano ¢ quello della scelta, e quindi della mancanza di risposte in-
nate). Jeserac, cio¢, non ha una risposta gia disponibile per ‘rispondere’
alla sfida del fuori. In effetti Jeserac non deve immediatamente agire,
come fa il gatto con il topo (caccia o non caccia), ma deve decidere per



“Crisi della presenza” e sacro 203

il si o per il no. Il gatto decide, infatti non ¢ obbligato a saltare addos-
so al topo; tuttavia, la sua decisione non richiede che prenda coscienza
del fatto che sta decidendo: si avventa sul topo, oppure no. Jeserac, in-
vece, prima di avventurarsi verso la grata in pietra che si affaccia sul de-
serto, deve rispondere alla domanda ‘vado o no a vedere quello che c’¢
in fondo alla galleria?’. Una domanda che richiede una risposta espli-
cita, ‘si’ 0 ‘no’. Il punto ¢ che fra la grata e la decisione si interpone il
diaframma della domanda che richiede una risposta. Quel diaframma
interrompe il flusso continuo percettivo-operativo che, nel caso del fe-
lino, porta naturalmente il gatto a cacciare il topo oppure no. Jeserac,
di fronte alla grata, si arresta, e in quella sosta si accorge di esistere in
quanto agente di una scelta possibile. Una sosta che non consiste in al-
tro che nella domanda, ‘ci vado o no?’, una semplice domanda, tutta-
via, che rende la sua posizione radicalmente diversa da quella del gatto.
Esitando di fronte all’azione Jeserac istituisce sé stesso come qualcuno
che puo scegliere, cioe istituisce sé stesso come un soggetto capace di
decidere. Esitando Jeserac scopre la propria stessa “presenza”. Ma nel-
lo stesso tempo in cui si rende conto di esserci, si accorge anche, ovvia-
mente, che potrebbe non esserci, dal momento che non c’¢ niente che
garantisca la sua stessa “presenza”. Una scoperta che il gatto non fara
mai, dal momento che non deve esitare di fronte alle sfide del mondo,
salto sul topo oppure no, non ci sono dubbi radicali da risolvere. Ecco,
quindi, che la “presenza” diventa immediatamente e inestricabilmen-
te anche “crisi della presenza”, I'esserci inaugura la consapevolezza del-
la possibilita di non esserci.

5. La tentazione del sacro

Il sacro ¢ lo spazio invivibile (ché 'umano vorrebbe sempre vivere come
un gatto, senza mai porsi il problema del fuori) e impensabile (ché sacro
vuol dire non avere alcun mezzo per rappresentarsi questo stesso fuori)
che ¢ sempre sul punto di aprirsi. Il sacro, allora, ¢ strettamente legato
alla “crisi della presenza”, perché solo quando la soggettivita vacilla puo
aprirsi all’esperienza del fuori. In questo senso la “crisi della presenza”
non ¢ soltanto una condizione da superare quanto prima riportando la



204 Felice Cimatti

“presenza” all'interno dello spazio della storia e della cultura (dentro le
mura di Diaspar). Solo quando la coscienza esita sul bordo della propria
stessa perdita il sacro puo apparire. Ma allora la “crisi della presenza”
puo diventare anche un (peraltro) inabitabile luogo in cui sostare, non
solo uno da abbandonare il pili rapidamente possibile. In effetti quella
della perdita della presenza ¢ si un “rischio”; tuttavia, ¢ anche “sempre
presente come tentazione” (ibidem, p. 129). In effetti gli abitanti di
Diaspar hanno sempre saputo che un tempo gli esseri umani viaggiava-
no nello spazio interstellare; tuttavia, non credevano davvero a queste
storie, preferivano pensare che fossero miti e leggende che non avevano
alcun rapporto con la realtd. In effetti la “presenza”, come abbiamo
visto, ¢ una conseguenza del dover affrontare situazioni che richiedono
un preventivo ‘si’ o ‘no’, ossia una scelta esplicita. In questo senso se
per un verso “I'uomo ¢ distacco dalla immediatezza del vivere” (ibidem,
p. 189) — perché per poter scegliere occorre tirarsi via dal mondo, e
valutarlo dall’esterno (il contrario di quello che fa il gatto, che ¢ sempre
in presa diretta sul mondo) — per un altro I'umano ¢ sempre preda della
“tentazione” di dismettere questo stesso distacco per potersi abbando-
nare alla “immediatezza del vivere”.

La “connessione [...] fra la crisi e la sfera del sacro” (ibidem, p. 115)
consiste nel fatto che la possibilita del sacro richiede una precedente (in
realtd contemporanea) crisi della presenza: non c¢’¢ sacro senza crisi della
presenza. Tuttavia, non ogni crisi dischiude al sacro, sia perché una crisi
radicale — con la scomparsa definitiva della presenza — impedisce di fare
esperienza di alcunché (senza presenza non ¢’¢ nemmeno esperienza),
sia perché il modo tradizionale per superare quella stessa crisi ¢ attraver-
so un’operazione rituale (la forma borghese di questo rito oggigiorno
¢ rappresentato dalla psicoterapia), che serve appunto a ricostituire la
consistenza della presenza all’interno di un mondo culturale; in questo
modo la crisi ¢ superata. Ma ogni crisi superata in fondo ¢ un’occasione
perduta. Perché il sacro possa apparire occorre invece sostare nella crisi
della presenza. In effetti solo una “presenza”, per quanto appunto inde-
bolita e insicura di sé, puo fare esperienza della crisi; allo stesso tempo
la crisi ¢ per definizione uno stato transitorio, indeciso, aperto a diverse
possibilita. Nel sacro questa indeterminatezza rimane aperta, senza bi-
sogno di essere chiusa. Ancora una volta ci pud aiutare a capire questa



“Crisi della presenza” e sacro 205

situazione il caso di Jeserac. Quello che vede, quando guarda attraver-
so la grata in pietra all’estremo bordo della citta, non ¢ tanto il deserto,
quanto appunto le stelle. Vede, ciog¢, 'apertura indeterminata del fuo-
ri. Di fronte a quella visione la presenza vacilla, tuttavia Jeserac né tor-
na indietro, verso la confortevole sicurezza cittadina, né perd prova a ol-
trepassare il confine della citta, perché in questo caso sarebbe soltanto
morto nel deserto. Jeserac non vuole, ciog¢, superare la “crisi della pre-
senza”, vuole piuttosto provare a sopportare quella crisi perché si rende
conto che attraverso quella sorta di prova potra finalmente uscire dal-
la chiusura della citta, ossia uscire dalla condizione di chi ¢ sempre co-
stretto a scegliere fra un ‘si’ e un ‘no’. Del tutto diversa la situazione de-
scritta nel celebre caso del contadino calabrese di Marcellinara, che non
sopporta invece di uscire dallo spazio protetto del suo habitat ‘naturale’:

Ricordo un tramonto, percorrendo in auto qualche solitaria strada cala-
brese. Non eravamo sicuri della giustezza del nostro itinerario, e fu per
noi di sollievo imbatterci in un vecchio pastore. Fermammo l'auto e gli
chiedemmo le notizie che desideravamo, ma le sue indicazioni erano
cosi confuse che lo pregammo di salire in auto e di accompagnarci sino
al bivio giusto, a pochi chilometri di distanza: lo aviemmo compensa-
to per il disturbo. Accolse con qualche diffidenza la nostra preghiera,
come temesse un’insidia oscura, una trama ordita ai suoi danni: forse
lontani ricordi di episodi di brigantaggio dovevano affacciarsi nella sua
immaginazione. Lungo il breve percorso la sua diffidenza aumentd, e si
andd tramutando in vera e propria angoscia, perché ora, dal finestrino
cui sempre guardava, aveva perduto la vista familiare del campanile di
Marcellinara, punto di riferimento del suo minuscolo spazio esisten-
ziale. Per quel campanile scomparso, il povero vecchio si sentiva com-
pletamente spaesato: e a tal punto si ando agitando mostrando i segni
della disperazione e del terrore, che decidemmo di riportarlo indietro,
al punto dove ci eravamo incontrati. Sulla via del ritorno stava con la
testa sempre fuori del finestrino, spiando ansiosamente 'orizzonte per
vedervi riapparire il domestico campanile: finché quando finalmente lo
rivide, il suo volto si distese, il suo vecchio cuore si andod pacificando,
come per la riconquista di una patria perduta. Giunti al punto dell’in-
contro, ci fece fretta di aprirgli lo sportello, e si precipito fuori dell’auto
prima che fosse completamente ferma, selvaggiamente scomparendo
in una macchia, senza rispondere ai nostri saluti, quasi fuggisse da un



206  Felice Cimatti

incubo intollerabile, da una sinistra avventura che aveva minacciato di
strapparlo dal suo Lebensraum, dalla sua unica Umwelt possibile, pre-
cipitandolo nel caos. Anche gli astronauti, da quel che se ne dice, pos-
sono patire di angoscia quando viaggiano nel silenzio e nella solitudine
degli spazi cosmici, lontanissimi da quel “campanile di Marcellinara”
che ¢ il pianeta terra: e parlano e parlano senza interruzione con i ter-
ricoli non soltanto per informarli del loro viaggio, ma anche per aiu-
tarsi a non perdere “la loro terra”. Cio significa che la presenza entra
in rischio quando tocca i confini della sua patria esistenziale, quando
non vede pitl “il campanile di Marcellinara”, quando perde I'orizzonte
culturalizzato oltre il quale non puo andare e dentro il quale consuma i
suoi “oltre” operativi: quando cio¢ si affaccia sul nulla.

(Ibidem, p. 364)

Anche se possiamo supporre che il contadino di Marcellinara fosse un
devoto cattolico, questo non toglie che il suo rifiuto di avventurarsi verso
il fuori porta a pensare che non avesse propriamente rapporto con il sacro
inteso come abbiamo provato a descriverlo in queste pagine. L’occasione
del sacro (il suo momento-Alvin) si presenta quando il campanile scom-
pare alla vista. Una visione del genere ¢ pero intollerabile, e cosi, diversa-
mente da Jeserac, il contadino di De Martino si arresta immediatamen-
te e vuole subito tornare indietro. Questo caso mostra ancora una volta
come I'occasione per la comparsa del sacro non sia un evento eccezionale.
Il sacro appare tutte le volte che ci rendiamo conto della nostra posizione
di soggetti che devono decidere di decidere (il soggetto non ¢ nient’altro
che la decisione di decidere). Cio¢ tutte le volte che la “presenza” pone
a tema non una certa azione, quanto sé stessa in quanto presenza che &
chiamata a decidere e volere. Se la volontd, come scrive Agamben, “agi-
sce come un dispositivo il cui scopo ¢ [...] rendere padroneggiabile [...]
cid che 'uvomo puo fare” (Agamben 2017, p. 74), allora il sacro rappre-
senta la condizione di chi non ha piti bisogno di decidere e di volere. Nel
sacro si annulla la distinzione fra “presenza” e “crisi della presenza”, e cosi
il mondo (le stelle del romanzo di Clarke) possono finalmente tornare a
brillare nel cielo. La fuori, il sacro ci attende.

Nel mondo occidentale la cosiddetta profondita viene posta nella
interioritd dell’'uomo, come luogo di purezza o luogo dell’inconscio



“Crisi della presenza” e sacro 207

freudiano. Questa in fondo rimane la versione umanistica del proble-
ma. Ma perché la profondita dovrebbe essere nell’'uomo, nel suo pen-
siero o nei suoi segreti privati? Si pud anche pensare che I'io non sia
una cosa che ci portiamo dentro, ma quello che gli altri vogliono che
siamo. E si pud pensare che I'inconscio non stia di casa nella nostra
interiorita, bensi sia tutto quello che c’¢ fuori di noi, nella vita quo-
tidiana, come infinita serie di eventi singolari che ci avvolgono. [...]
Mentre lesteriorita pura e semplice continua ad essere svalutata come
banalita, secondo il criterio umanistico. Allora continuano a riproporsi
tutte le difese tradizionali contro il mondo esterno, attraverso le forme
del disincanto, critico, intellettualistico, o soltanto cinico.

(Celati 2022, p. 296)

Riferimenti bibliografici

AcaMmBEN G. (1998) Quel che resta di Auschwitz. Larchivio e il testimone,
Bollati Boringhieri, Torino.

— (2017) Karman. Breve trattato sullazione, la colpa e il gesto, Bollati
Boringhieri, Torino.

ALGER A., ALGER S. (2003) Cat Culture: The Social World of a Cat Shelter,
Temple University Press, Philadelphia.

BUrkerT W. (2003) La creazione del sacro. Orme biologiche nell esperienza re-
ligiosa [1996], Adelphi, Milano.

CeLATI G. (2022) 1/ transito mite delle parole. Conversazioni e interviste 1974-
2014, a cura di M. Belpoliti e A. Stefi, Quodlibet, Macerata.

CimaTTr F. (2009) 1/ possibile e il reale. 1l sacro dopo la morte di Dio, Codice,
Torino.

CLARKE A. (1975) La citta e le stelle [1956], a cura di U. Malaguti, Libra edi-
trice, Bologna.

DE MarTiNO E. (2019) La fine del mondo. Contributo all analisi delle apocalissi
culturali, a cura di G. Charuty, D. Fabre, M. Massenzio, Einaudi, Torino.

KunL H., Katan A., ARANDJELOVIC M. e al. (2016), Chimpanzee Accumulative
Stone Throwing, “Sci. Rep.” 6, 22219, https://doi.org/10.1038/srep22219

VAN DER LEeuw G. (1975) Fenomenologia della religione [1956], Boringhieri,
Torino.

Levi P. (1991) I sommersi ¢ i salvati [1986), Einaudi, Torino.



208 Felice Cimatti

Otr0 R. (2010) 1/ sacro. Lirrazionale nell’idea del divino e la sua relazione al
razionale, Morcelliana, Brescia.

Schaefer D. (2015) Religious Affects. Animality, Evolution, and Power, Duke
University, Durham.

WITTGENSTEIN L. (2022) T7ractatus logico-philosophicus [1921], a cura di P.
Frascolla e L. Perissinotto, Feltrinelli, Milano.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972513
pp. 209-222 (novembre 2023)

AGLI ESTREMI DELLA LINGUA DELLA POESIAw

Marcello Frixione

Abstract: 1 discuss some senses according to which the poetic use of

language can be pushed to extremes. I start from two assumptions:

— 'There is no qualitative difference between poetic language and or-
dinary language; the language of poetry derives from a (particularly
intensive) use of mechanisms and practices already at work in ordi-
nary language;

— 'There is not a single linguistic trait that characterizes the poetic

use of language; rather, the language of poetry is characterized by a
family, or cluster, of linguistic mechanisms.
Each of these traits can be exasperated, generating different forms of
‘extreme’ usage. Two mechanisms that characterize the poetic use
of language, and which seem to me to be particularly central and
interesting, are:

— 'The citational character of poetic language: in a certain sense, a
poem is always (also) a quoted text, whereby the reader’s attention
is directed towards aspects that are normally ‘transparent’ (phonetic
form, graphic form);

— 'The intensive use of pragmatic mechanisms analogous to Grice’s

particularised conversational implicatures: the interlocutor/reader’s

(1) Ringrazio Sandro Ricaldone ed Enrico Terrone per aver contribuito alla stesura di
questo lavoro con discussioni e utili suggerimenti.

209



210 Marcello Frixione

expectations (which are summarized in Gricean communication
maxims) are deliberately violated for communicative purposes.
Both these mechanisms can be taken to extremes (as has in fact happened

in various practices of avant-garde and modernist experimentation).

Keywords: Philosophy of poetry, Pragmatics, Conversational implica-

tures, Modernist and avant-garde poetry, Poetry and visual arts

1. Introduzione

In questo intervento trattero dell’'uso poetico del linguaggio, e del senso
in cui esso puo essere spinto agli estremi. Mi muovero nel contesto della
filosofia analitica della letteratura®, e prenderd le mosse da due assunti.

Il primo assunto ¢ che non esiste una differenza qualitativa tra lin-
guaggio poetico e linguaggio ordinario; nel linguaggio della poesia si as-
siste a un uso particolarmente intensivo di meccanismi e di pratiche gia
all'opera nel linguaggio ordinario.

Il secondo assunto ¢ che non c’¢ un unico aspetto che caratterizza
I'uso poetico della lingua; tale uso ¢ caratterizzato piuttosto da una fa-
miglia, o un grappolo di tratti, di meccanismi linguistici — nel senso in
cui il termine grappolo (cluster) ¢ adoperato ad esempio da Gaut (2000)
o da Dutton (2006)%. Ciascuno di questi tratti pud essere esasperato,
generando forme diverse di usi “estremi”.

Prendero in considerazione due di questi meccanismi che, pur non
essendo esaustivi, mi paiono particolarmente centrali e interessanti:

1. il carattere citazionale del linguaggio poetico: ¢ come se il testo po-
etico fosse sempre (anche) un testo messo tra virgolette, per cui I'at-
tenzione del lettore ¢ indirizzata verso aspetti della lingua che nor-
malmente sono “trasparenti” (forma fonetica, forma grafica).

(2) Siveda ad esempio Barbero (2013); su filosofia analitica e poesia si veda in particolare
Gibson (2015).

(3) Personalmente, sono scettico circa la possibilita di fornire una definizione di poesia nei
termini di un insieme di condizioni necessarie e sufficienti, come ad esempio aspirano a fare
Prinz e Mandelbaum (2015) e Ribeiro (2007); in ogni caso quanto detto in questo capitolo &
ampiamente indipendente rispetto a tale possibilita.



Agli estremi della lingua della poesia 211

2. 'impiego intensivo di tratti pragmatici analoghi a implicature nel
senso di Grice (1975). Ci interessano qui, in particolare, le implica-
ture conversazionali particolarizzate, che vengono generate attraver-
so una violazione deliberata a scopo comunicativo delle aspettative
dell'interlocutore/lettore quali sono individuate dalle massime della
comunicazione.

Ripeto: non intendo sostenere che questi siano gli unici due trat-
ti che caratterizzano il linguaggio della poesia. Tuttavia, essi mi pa-
iono particolarmente significativi. Ed entrambi possono essere spinti
all’estremo, come di fatto ¢ accaduto nel contesto delle avanguardie e
delle sperimentazioni moderniste. Nel prossimo paragrafo mi concen-
trerd sul carattere citazionale del linguaggio poetico; in quello successi-
vo sull'impiego di meccanismi pragmatici analoghi a implicature.

2. Poesia e citazione

La distinzione tra uso ¢ menzione ¢ fondamentale in filosofia del lin-
guaggio. In un enunciato come:

Mary ¢ sorella di Marco

la parola “Mary” viene usata per parlare di Mary, mentre nell’enunciato:

“Mary” ha due sillabe

oppure in:

“Mary” ¢ il soggetto di “Mary ¢ sorella di Marco”

la parola “Mary” viene menzionata, ossia viene utilizzata per riferirsi
alla parola stessa (tant’e vero che, nella lingua scritta, proprio per segna-
lare questo fatto, essa viene scritta tra virgolette). E importante notare

che il linguaggio consente di menzionare, oltre alla parola stessa, anche
la sua forma, grafica o fonetica. Ad esempio, in:



212 Marcello Frixione
“Mary” ¢ scritto in Courier

“MARY” & scritto in caratteri maiuscoli
viene menzionata la forma grafica, mentre in:

“Mary” fa rima con “desideri”

viene menzionata la forma fonetica.

Gli aspetti relativi alla forma, grafica o fonetica, in un testo ordina-
rio sono per lo piu trasparenti, nel senso che si assume implicitamente
che essi non attraggano 'attenzione del lettore. Diverso ¢ il caso dei te-
sti poetici, nei quali accade molto spesso che I'attenzione del lettore sia
indirizzata anche verso la forma, fonetica o grafica, del testo. Per quan-
to riguarda gli aspetti fonetici, si pensi a fenomeni come la rima, il rit-
mo, le assonanze. Per quanto riguarda gli aspetti grafici si considerino
invece gli a capo, l'uso degli spazi bianchi e, in generale, la distribuzio-
ne tipografica del testo”. Dunque, ¢ come se, in un certo senso, il testo
poetico fosse sempre anche menzionato, ossia messo tra virgolette: 'at-
tenzione del lettore viene indirizzata, oltre che verso il contenuto, anche
verso aspetti del linguaggio (in particolare, della forma, grafica o fone-
tica) che normalmente non sono rilevanti. Per una posizione di questo
tipo si veda ad esempio Ernest Lepore (2009), che rende conto in que-
sti termini della non traducibilita e la non parafrasabilita del linguaggio
poetico. Questi aspetti si sovrappongono con buona approssimazione a
quella che Roman Jakobson (1960) definisce la funzione poetica del lin-
guaggio. Tale funzione mette I'enfasi sulla forma del messaggio lingui-
stico in quanto tale; ad essa si possono ricondurre fenomeni come 'as-
sonanza o l'allitterazione. Jakobson sottolinea correttamente come tale
funzione poetica non esaurisca 'uso del linguaggio che si fa in poesia;
essa inoltre ¢ all’opera anche in testi non strettamente poetici, quali gli

(4) Che in un testo ordinario gli aspetti relativi alla forma non attraggano 'attenzione
del lettore non ¢ del tutto vero, ovviamente. Anche in testi ordinari di genere tipografico,
ad esempio, caratteristiche come I'uso del font, del corpo o dell’interlinea hanno un valore
comunicativo, seppur secondario. Si pensi agli articoli dei quotidiani. Cid ¢ pilt marcato in
quelle situazioni che, in un certo senso, si collocano a meta strada tra uso ordinario e uso
poetico, come ad esempio nella pubblicita. Tutto questo, tuttavia, ¢ in pieno accordo con la tesi
secondo cui non esiste una differenza qualitativa tra 'uso ordinario e I'uso poetico della lingua.



Agli estremi della lingua della poesia 213

slogan politici, la pubblicita, le filastrocche o i proverbi (celebre ¢ il suo
esempio dello slogan 7 like Tke).

In poesia, la rilevanza di tali caratteristiche puo essere maggiore o
minore a seconda del tipo di testo. Esistono forme poetiche (come al-
cuni tipi di poesia in prosa) in cui sia gli aspetti fonetici (rima, ritmo,
metrica), sia quelli grafico-tipografici sono poco importanti. Viceversa,
ci sono forme di poesia in cui i tratti grafici e fonetici sono centrali. Ad
esempio, per quanto riguarda la dimensione calligrafica o tipografica, si
pensi ai calligrammi, ai carmina figurata, al ruolo della calligrafia nella
poesia dell’estremo oriente, alle tavole parolibere dei futuristi, oppure a
molte delle poesie di E.E. Cummings.

Considerazioni analoghe a quelle relative ai testi linguistici possono
essere estese alle immagini. Possiamo distinguere tra un uso “ordinario”
e un uso “estetico” delle immagini. Nel caso dell’'uso ordinario I'inte-
resse per un’immagine (come la fotografia di un volto su un documen-
to di identitd, le immagini di un organismo in un testo di zoologia, i
disegni al tratto di un dispositivo in un manuale di meccanica) dipen-
de unicamente da cio che ¢ rappresentato. L’immagine ha come unica
funzione quella di rappresentare un determinato oggetto o uno stato di
cose, e la forma viene tenuta in considerazione solo nella misura in cui
¢ efficace a tale scopo: gli unici casi in cui 'attenzione ¢ rivolta anche
alle caratteristiche formali dell'immagine stessa ¢ quando qualcosa non
funziona, quando tali caratteristiche costituiscono un ostacolo alla de-
cifrazione di cio che ¢ raffigurato (come nel caso di foto sfocate, mos-
se 0 sovraesposte).

Invece, nel caso dell’uso estetico di un’immagine (un’incisione, un
dipinto, una fotografia) I'interesse dell’osservatore ¢ rivolto sia a cio che
¢ rappresentato, sia a proprieta formali come il tratteggio, il chiaroscu-
ro, il colore, la grana della pennellata (nel caso di un dipinto)®. Anche
qui, a seconda dei casi, la rilevanza degli aspetti inerenti alla forma puo
essere maggiore o minore. Come caso estremo, la centralita degli aspet-
ti formali puo prendere il sopravvento a scapito totale della rilevanza

(s) Naturalmente, come nel caso dei testi linguistici, non si tratta di una distinzione netta.
Esistono molte immagini che si collocano in qualche senso a meta strada tra uso ordinario e uso
estetico, come foto ricordo, reportage fotografici, immagini pubblicitarie. Senza contare che le
immagini di alcuni manuali, soprattutto nel passato, sono state concepite anche come oggetti
d’arte; basti ricordare le incisioni di Jan van Calcar per il De humani corporis fabrica del Vesalio.



214 Marcello Frixione

di cid che & rappresentato. E quanto accade nell’arte astratta. Si pen-
si ai dipinti di un espressionista astratto come Jackson Pollock, oppu-
re alle opere di Giuseppe Capogrossi, Emilio Vedova, Alberto Burri o
Lucio Fontana.

Sviluppi analoghi, in cui l'interesse per la forma grafica o fonetica
giunge fino all’estremo della totale irrilevanza del significato, si posso-
no constatare anche nell’ambito dell’operare poetico. Nel contesto del-
la calligrafia, gia nell’antica poesia cinese si incontrano autori in cui il
segno grafico assume un ruolo centrale, spingendosi ai limiti dell’illeg-
gibilitd. Sperimentazioni calligrafiche che giungono a cancellare total-
mente i significati sono state sviluppate da autori come Roland Barthes
(con le sue contre-écritures) e Henry Michaux — si veda ad esempio la se-
zione Mouvements, in Michaux (1954). Sulla traccia di queste operazio-
ni si ¢ sviluppata la pratica della cosiddetta scrittura asemica (Schwenger
2019). Sul versante tipografico, esiti analoghi si hanno in alcune speri-
mentazioni di poesia concreta e di poesia visiva (come, ad esempio, in
alcuni lavori di Adriano Spatola). Anche il movimento lettrista esplo-
ra percorsi simili, si veda ad esempio I'antologia curata da Jean-Paul
Curtay (1974). I lettristi operano inoltre anche sul versante fonetico,
lungo traiettorie convergenti con quelle sperimentate dalla poesia sono-
ra. E anche in questo caso, 'interesse per la forma fonetica puo giunge-
re a obliterare completamente 'aspetto semantico®®.

3. Poesia e “implicature”

Sin qui per quanto riguarda il carattere citazionale del linguaggio po-
etico. In questo paragrafo mi concentrerd invece su un tipo di aspetti
pragmatici che caratterizzano I'uso della lingua nella poesia: argomen-
terd che la poesia si avvale di meccanismi in parte analoghi alle impli-
cature conversazionali, e che anche questi meccanismi possono essere
spinti sino ad esiti estremi. Inizierd con il richiamare brevemente la
nozione di implicatura, e quella, ad essa collegata, di massima conver-
sazionale (Grice 1975). Per forza di cose, 'esposizione non potra che

(6) Si veda ad esempio l'intervista di Orson Wells ai poeti lettristi che si pud trovare

all’'URL: https://www.youtube.com/watch?v=uZayMaC4RLo.



Agli estremi della lingua della poesia 215

essere estremamente sintetica; per approfondimenti rimando ad esem-
pio a Bianchi (2003) e a Domaneschi (2014), e alle relative bibliografie.

In generale, si indica con implicatura tutto cid che nella comunica-
zione viene lasciato intendere senza essere detto esplicitamente. Grice
distingue tra implicature convenzionali, che dipendono dalle conven-
zioni di una lingua, e implicature conversazionali, le quali non sono re-
golate da convenzioni specifiche, ma dipendono appunto dal contesto
in cui compaiono. Tra le implicature conversazionali, a noi interessano
principalmente le implicature particolarizzate, le quali vengono generate
attraverso la violazione deliberata di qualcuna tra le massime della con-
versazione (oltre alle implicature particolarizzate vi sono implicature
conversazionali generalizzate, in qualche modo intermedie tra le impli-
cature convenzionali e quelle particolarizzate, che qui tralascio perché
meno rilevanti ai nostri fini). Secondo Grice, infatti, la partecipazione
ad una conversazione (vale a dire, a qualunque scambio di tipo lingui-
stico, o, pil in generale, comunicativo) richiede cooperazione da par-
te dei parlanti. Grice riconduce tale cooperazione al rispetto di quattro
massime conversazionali che, kantianamente, denomina massime della
qualita, della quantita, della relazione e del modo.

In base alla massima della qualita, chi ¢ coinvolto in una conversazio-
ne non deve dire cio che ritiene falso, o per cui comunque non dispone
di una evidenza sufficiente.

La massima della quantita impone di fornire una quantita di infor-
mazione che sia adeguata agli scopi correnti della comunicazione; non
si deve essere reticenti (in tal caso si violerebbe la massima della quan-
titd per difetto), né si deve dare pit informazione di quanto ¢ richie-
sto dal contesto (violando cosi la massima della quantita per eccesso).

La massima della relazione richiede che I'informazione che viene co-
municata sia pertinente rispetto agli scopi della conversazione. Durante
uno scambio linguistico non si deve cambiare argomento in maniera
immotivata, e non si devono mettere in gioco temi o concetti che siano
estranei rispetto al contesto.

Infine, la massima del modo impone di essere perspicui. Nello specifi-
Co, essa si puo articolare in varie sotto-massime: si devono evitare oscurita
di espressione; non si deve essere ambigui; bisogna essere sintetici, evitan-
do dunque prolissita e ripetizioni; si deve essere ordinati nell’esposizione.



216 Marcello Frixione

Non sempre i partecipanti a un’interazione linguistica rispettano le
massime. Ma non ¢ detto che un comportamento in contrasto con esse
comprometta necessariamente la comunicazione o testimoni un atteg-
giamento non collaborativo da parte dei parlanti. Quando un com-
portamento linguistico non sembra coerente con le massime, ma, al
contempo, I'ascoltatore ha ragione di credere che il parlante intenda co-
munque collaborare a che la conversazione vada a buon fine, allora I'a-
scoltatore cerca di attribuire un senso a cid che ¢ stato detto, tende cioe
ad interpretarlo come se le massime fossero state rispettate. In altri ter-
mini, le massime possono essere intese come assunzioni che, in condi-
zioni normali, 'ascoltatore applica a cid che viene comunicato.

Quando il parlante, pur intendendo collaborare al buon esito della
conversazione, trasgredisce deliberatamente una massima, il mancato ri-
spetto della massima pud avere un fine comunicativo. Ossia, la massima
puo essere violata di proposito per lasciare intendere qualcosa che non
viene detto esplicitamente. In cio consiste appunto un’implicatura con-
versazgionale particolarizzata. Ad esempio, si consideri il dialogo seguente:

— Andiamo al cinema questa sera?
— Domattina devo alzarmi molto presto.

Presa alla lettera, la risposta costituisce una violazione della massi-
ma della relazione: la domanda riguarda i progetti per la serata, e non
gli impegni per la mattina seguente. Tuttavia, nessuno ha difficolta ad
interpretare questa risposta come un rifiuto. Infatti, chi risponde assu-
me che l'ascoltatore faccia un’inferenza di questo tipo: “Poiché domat-
tina deve alzarsi presto, non vuole fare tardi; quindi, questa sera prefe-
risce non venire al cinema”.

Le implicature che derivano dalla violazione deliberata delle mas-
sime dipendono sempre in qualche misura dal contesto in cui vengo-
no proferite, e quindi, in un contesto diverso, possono venire a cade-
re, o produrre esiti diversi (ad esempio, un proferimento dell’enunciato
“Domattina devo alzarmi molto presto” non genera in ogni contesto
Iimplicatura “non verro al cinema con te questa sera”).

Varie figure retoriche tradizionali possono essere lette nei termini di
implicature conversazionali particolarizzate. Ad esempio, I'eufemismo



Agli estremi della lingua della poesia 217

puo essere visto come una violazione per difetto della massima della
quantitd, mentre figure come la metafora, I'ironia e I'iperbole si posso-
no ricondurre a violazioni della massima della qualita.

La mia tesi ¢ che molti meccanismi alla base del funzionamento dei
testi poetici derivino da una violazione deliberata a scopo comunicativo
delle massime conversazionali, e che quindi possano essere visti come una
sorta di “implicature”. Metto il termine tra virgolette in quanto usual-
mente si assume che le implicature trasmettano un contenuto propo-
sizionale ben definito. Ad esempio, nel dialogo precedente, I'enunciato
“domattina devo alzarmi presto” trasmette I'implicatura “non verro al ci-
nema questa sera’. Nel caso dei testi poetici la violazione delle massime
ha un fine comunicativo, ma spesso cio che viene comunicato & piu vago,
e non puod essere ricondotto a un contenuto proposizionale specifico.

In poesia tutte le massime conversazionali possono essere violate a
fini comunicativi. Ad esempio, vi sono testi che sfruttano la violazione
della massima della quantita sia per difetto, sia per eccesso. Nel primo
caso abbiamo a che fare con testi “reticenti”, che riducono al minimo
linformazione comunicata per lasciare spazio alle attivitd inferenziali
del lettore: si pensi all'Ungaretti dell’ Allegria di naufragi o a certe for-
me di poesia orientale come gli haiku. Nel secondo caso abbiamo te-
sti sovrabbondanti di informazioni che riterremmo superflue in un ipo-
tetico contesto di comunicazione ordinaria (come, ad esempio, accade
nei Cantos poundiani). Abbiamo visto che figure retoriche come la me-
tafora possono essere interpretate come violazioni deliberate della mas-
sima della quantitd, e insistere sul ruolo che svolgono la metafora e
il linguaggio figurato in poesia sarebbe decisamente superfluo. Anche
'accostamento di contenuti poco pertinenti (in violazione alla massi-
ma della relazione) trova il suo impiego poetico, da testi, in senso lato,
surrealisti alla metafora barocca. Infine, le violazioni della massima del
modo hanno un ampio spettro di riscontri poetici, ad esempio nell’uso
della ripetizione, o in tutti quei testi che mettono deliberatamente alla
prova le facolta interpretative del lettore (uso di lessici desueti, “disor-
dine” sintattico). Per una discussione pili approfondita e per vari esem-
pi si vedano Frixione (2008) e (2017).

Ebbene, in poesia anche la violazione deliberata delle massime a sco-
po comunicativo pud essere spinta sino ad approssimare esiti estremi,



218 Marcello Frixione

come di fatto ¢ avvenuto in varie sperimentazioni praticate a partire
dalle avanguardie storiche dei primi decenni del secolo scorso. In questi
lavori la violazione esasperata di alcune delle massime tende a diventa-
re 'elemento centrale dell’opera. Un esempio in tal senso ¢ il Poéme op-
tigue di Man Ray (1924): si tratta di una poesia interamente cancellata
(sono percepibili esclusivamente le cancellature), e che quindi, in quan-
to tale, si fonda su una violazione per difetto al massimo grado della
massima della quantita: la poesia non dice assolutamente nulla. Si tratta
di un procedimento che ¢ stato poi ripreso ed indagato in modo appro-
fondito da Emilio Isgro a partire dagli anni Sessanta, e che in qualche
misura converge con alcune delle operazioni menzionate nel paragra-
fo precedente. In un certo senso tutti i testi in senso lato “asemici” pos-
sono essere visti come violazioni estreme della massima della quantita,
anche se alcuni aspetti formali del testo (grafici o fonetici) sopravvivo-
no alla soppressione totale del valore semantico. Ma la violazione pud
essere portata ancora oltre: ad esempio, il leader del lettrismo Isidore
Isou nel 1958 pubblico sulla rivista “Séquence” quattro “testi” intitola-
ti Anti-lettries, i quali non sono altri che quattro spazi completamente
bianchi (si veda Curtay 1974, p. 199).

Un celebre testo di Tristan Tzara (1921) intitolato Pour faire un
poéme dadaiste pud essere letto invece come un metodo per produrre
poesie che violino sistematicamente in maniera radicale la massima gri-
ceana del modo (e, in particolare, la sotto-massima sii ordinato):

Prenez un journal.

Prenez des ciseaux.

Choisissez dans ce journal un article ayant la longueur que vous comp-
tez donner a votre poe¢me.

Découpez larticle.

Découpez ensuite avec soin chacun des mots qui forment cet article et
mettez-les dans un sac.

Agitez doucement.

Sortez ensuite chaque coupure 'une apreés l'autre.

Copiez les consciencieusement dans 'ordre ou elles ont quitté le sac.
Le poé¢me vous ressemblera.

Et vous voila un écrivain infiniment original et d’une sensibilité char-
mante, encore qu’incomprise du vulgaire.



Agli estremi della lingua della poesia 219

Un’operazione analoga, svolta perd in maniera pit articolata e tec-
nologicamente attrezzata, ¢ la composizione della poesia Tape Mark 1
da parte di Nanni Balestrini (1962). Balestrini sviluppo un algoritmo
per la generazione di una poesia a partire dalla ricombinazione di fram-
menti di testi preesistenti, algoritmo che fu poi implementato su un
computer IBM 7070 e dal cui output fu estratto appunto 7ape Mark 1.
Abbiamo qui, oltre alla violazione della massima del modo, anche una
violazione della massima della relazione: la poesia deriva da una ricom-
binazione casuale di testi preesistenti e scorrelati (sulla base di quan-
to dichiarato da Balestrini stesso, si tratterebbe di tre brani tratti ri-
spettivamente dal 7ao Te Ching, dal Diario di Hiroshima di Michihiko
Hachiya, e dal Mistero dell’ascensore di tale Paul Goldwin — autore del-
la cui reale esistenza peraltro si dubita).

Qualcosa di simile accade anche in Cent mille milliards de poémes di
Raymond Queneau (1961). Si tratta di un libro di dieci pagine; ciascu-
na pagina ¢ tagliata in quattordici strisce orizzontali che possono esse-
re sfogliate in maniera autonoma, e su ciascuna striscia ¢ stampato un
verso (quattordici sono infatti i versi che compongono un sonetto clas-
sico, formato appunto da due quartine e da una coda di due terzine).
Stogliando le strisce il lettore pud dunque combinare i versi a suo pia-
cimento; si possono ottenere in questo modo 10" (centomila miliardi,
appunto) sonetti diversi”. Abbiamo quindi una violazione della mas-
sima del modo e di quella della relazione, ma anche una violazione per
eccesso della massima della quantita: ci troviamo di fronte a una “rac-
colta” che nessuno potra mai leggere nella sua interezza — si tratterebbe,
come ci informa lo stesso Queneau, di una lettura lunga quasi duecen-
to milioni di anni (leggendo ventiquattro ore su ventiquattro).

L’analisi pragmatica in termini di implicature puo essere estesa a for-
me di comunicazione non linguistica, come del resto era gia stato sugge-
rito dallo stesso Grice (1975). E possibile, ad esempio, rendere conto in
questi termini del montaggio cinematografico (Donati 2006) o della co-
municazione per immagini (Frixione e Lombardi 2015). E la violazio-
ne deliberata delle massime a scopo comunicativo pud essere usata a fini
estetici ed espressivi anche nel caso di mezzi diversi dal linguaggio, come

(7) Si pud trovare una simulazione software del libro a questa URL: https://www.
laclassevirtuelle.fr/danquen.



220 Marcello Frixione

le immagini: si veda ad esempio Frixione (2022); Robert Hopkins (2007)
propone un’analisi pragmatica nei termini di implicature conversaziona-
li di alcuni esiti dell’arte concettuale.

Anche nel caso di forme espressive diverse da quella letteraria, que-
sto genere di “implicature” pud essere spinto fino a esiti estremi. Ad
esempio, la composizione musicale 4'33” di John Cage (in cui gli ese-
cutori non fanno assolutamente nulla per la durata, appunto, di quattro
minuti e trentatré secondi) si puo leggere come un’estrema violazione
per difetto della massima della quantita in ambito musicale. Un corri-
spettivo di 4'33” nelle arti visive puo essere individuato nelle Zones de
Sensibilité Picturale Immatérielle di Yves Klein, in cui l'artista ha esposto
(e venduto) porzioni di spazio perfettamente vuote. E possibile una vio-
lazione estrema della massima della quantita anche per eccesso, come
ad esempio in Socle du monde (1961), un lavoro con cui Piero Manzoni
propone lintero globo terrestre come opera d’arte. Oppure in un film
come I7istanoil di Nanni Balestrini (“il film pit lungo del mondo”),
presentato nel 2012 a Documenta di Kassel: dura 24.000 ore, e quindi,
presumibilmente, non sara mai visto integralmente da nessuno spetta-
tore umano (ma qui potrebbe trattarsi anche di violazione della massi-
ma della relazione — il film ¢ generato combinando automaticamente
vari frammenti filmici — e della massima del modo). Fountain di Marcel
Duchamp pud essere inteso come una violazione estrema della massima
della relazione: si tratta di un oggetto calato in un contesto in cui ¢ as-
solutamente non pertinente. Film di Andy Warhol come Sleep (dove un
uomo — il poeta John Giorno — ¢ filmato mentre dorme per cinque ore
e venti minuti) ed Empire (dove 'Empire State Building ¢ filmato per
otto ore di seguito) violano simultaneamente la massima della quantita
sia per difetto, sia per eccesso (dicono troppo poco per un tempo esage-
ratamente lungo) generando quindi al contempo una violazione estre-
ma della massima del modo (non ti dilungare, evita le ripetizioni).

Per concludere: vi sono testi poetici (ma anche opere d’altro gene-
re: pezzi musicali, opere d’arte visiva, film) che si basano su un’esaspera-
zione di pratiche tipiche dell’operare artistico pitt “tradizionale” (e anche
della comunicazione ordinaria). Opere come quelle descritte nelle pagi-
ne precedenti molto spesso sono considerate (soprattutto nell’ambito del-
la poesia — in parte diverso ¢ il caso delle arti visive) come bizzarrie, come



Agli estremi della lingua della poesia 221

fenomeni isolati che vengono guardati con sufficienza e che si ritiene pos-
sano essere trascurati, in quanto marginali e nettamente distinti rispetto
alla pratica poetica “ordinaria”. O comunque si reputa (come spesso acca-
de invece nell’'ambito delle arti visive) che operazioni di questo tipo com-
portino modi di fruizione e metodologie di indagine del tutto distinti ri-
spetto a quelli richiesti da opere pil tradizionali, le quali, in ogni modo,
vengono considerate completamente eterogenee rispetto a tali sperimen-
tazioni radicali. Nell’'ambito delle arti visive, vi ¢ chi non condivide que-
sto tipo di pregiudizio; si veda ad esempio Ken Wilder (2020). Anche
quanto qui proposto, nell'ambito della poesia, va in una direzione analo-
ga. Operazioni “estreme” come quelle sopra descritte non sarebbero irri-
ducibili e totalmente discontinue rispetto alle pratiche pil “tradizionali”.
Esse porterebbero piuttosto all’esasperazione estrema procedimenti che
sono gia all’'opera nella pratica poetica (e, piti in generale, artistica) tradi-
zionale. E, in quanto tali, esse sarebbero compatibili con un tipo di frui-
zione e con strumenti di indagine concettuale omogenei rispetto a quel-
li impiegati nel caso di opere pitt consuete. In particolare, questo tipo di
operazioni costituirebbero una sorta di esplorazione dei confini delle pos-
sibilita dell’operare poetico (o artistico), e ne traccerebbero, seppure in
maniera sempre flessibile e provvisoria, i limiti.

Riferimenti bibliografici

BALesTRINI N. (1962) Tape Mark 1, “Almanacco Letterario Bompiani 19627,
I45-151.

Barsero C. (2013) Filosofia della letteratura, Carocci, Roma.

BiancHi C. (2003) Pragmatica del linguaggio, Laterza, Roma-Bari.

CuUrTAY ].-P. (1974) La poésie lettriste, Seghers, Parigi.

DowmanescHi F. (2014) Introduzione alla pragmatica, Carocci, Roma.

DonaTtr S. (2006) Cinema e conversazione. Linterpretazione del film narrati-
vo, Prospettiva editrice, Civitavecchia (Roma); 22 edizione: CreateSpace
Independent Publishing Platform, 2016.

Durtton D. (2006) The Art Instinct, Bloomsbury Press, New York.

FrixioNE M. (2008) Poesia e implicature, “Atelier”, 13(50), 22-32.



222 Marcello Frixione

__ (2017) Linguaggio della poesia e linguaggio ordinario, “Rivista Italiana di
Filosofia del Linguaggio”, 11(2), s1-64.

__ (2022), Poesia, pragmatica, immagini, “Atti dell’Accademia Ligure di
Scienze e Lettere”, VII serie, vol. 4, 413-426.

FrixioNe M., A. LoMBARDI (2015) Street signs and lkea instruction she-
ets: Pragmatics and pictorial communication, “Review of Philosophy and
Psychology”, 6, 133-149.

Gaurt B. (2000) “The Cluster Account of Art”, in N. Carroll (a cura di),
Theories of Art Today, Univ. of Wisconsin Press, Madison (WI), 25-45.
GiBsoN J. (a cura di) (2015) The Philosophy of Poetry, Oxtord University Press,

Oxford, UK.

Grice H.P. (1975) “Logic and conversation”, in D. Davidson e G. Harman (a
cura di), 7he Logic of Grammar, Dickenson, Encino, CA, 64-75 (Trad. it.
in H.P. Grice (1993), Logica e conversazione, il Mulino, Bologna, 55-76).

Horkins R. (2007) “Speaking through silence: Conceptual art and conver-
sational implicature”, in P. Goldie e E. Schellekens (a cura di), Philosophy
and Conceptual Art, Oxford University Press, Oxford, 57-68.

JakossoN R. (1960) “Linguistics and Poetics”, in T.A. Sebeok (a cura di),
Style in Language, MIT Press, Boston, 350-377.

LeroRE E. (2009) The Heresy of Paraphrase: When the Medium Really is the
Message, “Midwest Studies in Philosophy”, 33(1), 177-197.

Micuaux H. (1954) Face aux verrous, Gallimard, Parigi.

Prinz J. E E. MaNDELBAUM (2015) “Poetic Opacity: How to Paint Things
with Words”, in Gibson ]. (a cura di), 7he Philosophy of Poetry, Oxford
University Press, Oxford, UK, 63-87.

QueNEeau R. (1961) Cent mille milliards de poémes, Gallimard, Parigi.

Ray M. (1924) Poéme optique, “3917,17, 3.

RiBeIrO A. CH. (2007) Intending to Repeat: A Definition of Poetry, “Journal of
Aesthetics and Art Criticism”, 65 (2), 189-201.

ScHWENGER P. (2019) Asemic: The Art of Writing, Univ. of Minnesota Press,
Minneapolis (MN).

Tzara T. (1921) Manifeste sur lamour faible et l'amour amer, “La vie des
lettres”, 4.

WiLpER K. (2020) Beholding: Situated Art and the Aesthetics of Reception,
Bloomsbury Visual Arts, Londra.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972514
pp. 223-240 (novembre 2023)

L PARADISO DI DANTE E L'ESPERIENZA ESTREMA
DELLA VISIONE DI DIO

Stefano Traini

Abstract: In line with medieval thought, Dante believes that God can-
not be fully grasped rationally and that the vision of God is granted
only mystically, through contemplation: in practice, the mind is able
to detach itself from the body, it exceeds its constraints, and manages
to get absorbed by divinity. Moreover, memory cannot record this ex-
perience that goes beyond human faculties and the human being does
not have the linguistic ability to describe such a vision. So how does
Dante describe this extreme experience, that is the culmination of his
work? He proceeds working on two semiotic dimensions, connected
to each other: the sensory and the plastic dimension. The purpose of
my essay is to analytically reconstruct these two dimensions that char-
acterize the visio Dei: on the one hand the sensorial perception and
the centrality of light; on the other the vision of points, circles, angles
and nodes with which the poet seeks to give a finite representation of
the infinite. Finally, I will make some comparative observations on
the Aleph, a metaphysical space that Borges certainly imagined start-
ing from Dante’s vision but which has some very different structural

characteristics.

Keywords: Dante, Vision of God, Plastic semiotics, Sensorial percep-
tion, Light

223



224  Stefano Traini
1. L’indicibilita di una esperienza estrema: la beatitudo di Dante

Puo darsi, come dice Borges in uno dei suoi acutissimi saggi dedicati a
Dante®, che il Sommo Poeta abbia edificato 'intera Divina Commedia
con la sua triplice architettura solo per interpolarvi 'incontro con
Beatrice, avendo professato in vita un’adorazione idolatrica per que-
sta figura mitologica. Del resto non dobbiamo dimenticare un dato
di fatto che Borges ricorda con cinica precisione nello stesso saggio:
“Infinitamente esistette Beatrice per Dante. Dante pochissimo, forse
nulla, per Beatrice” (Borges 1982, p. 1305). E quindi: “Rifiutato per
sempre da Beatrice, sogno di Beatrice, ma la sogno severissima, ma la
sogno inaccessibile, ma la sogno su un carro tirato da un leone che
era un uccello e che era tutto uccello o tutto leone quando gli occhi
di Beatrice lo aspettavano” (Borges 1982, p. 1304). Insomma, dob-
biamo prendere seriamente in considerazione che tutta la Commedia
sia costruita attorno all'immagine di lei e all’incontro che Dante ha
immaginato con lei. Eppure, non possiamo non considerare anche un
altro importantissimo e decisivo punto di tensione verso cui tende tutta
Popera di Dante, dall'Znferno al Paradiso passando per il Purgatorio:
Dio. Dante parte dalla terra in una condizione di peccato e tutto il
viaggio attraverso le tre dimensioni soprannaturali porta al momento
culminante dell'incontro con Dio. E dunque questa I'esperienza estrema
su cui vorrei concentrarmi, nella prospettiva e con alcuni strumenti
della mia disciplina, la semiotica®.

Zygmunt Barariski (2019) ricorda che nel Due/Trecento vi sono
due posizioni riguardo alla visio Dei. La posizione cosiddetta “intellet-
tualista”, con sostenitori illustri soprattutto negli ambienti domenicani

(1) Jorge Luis Borges, “L’incontro in un sogno”, in Saggi danteschi (Borges 1982).

(2) Per alcuni utili cenni sulla semiotica dantesca ¢fr Ponzo (2022). Da segnalare D’Arco
Silvio Avalle (1975), che affronta alcuni passaggi danteschi con gli strumenti della narratologia
e della semiotica della cultura della scuola di Tartu; Maria Corti (1983), che nell’analisi di
Dante applica le categorie lotmaniane di tipologia e di testualitd della cultura; Pavel Florenskij
(1922), che propone uno studio dell'immaginario della Divina Commedia nella sua dimensione
spaziale e geografica; Maria Pia Pozzato (1989), che ha raccolto lavori su interpretazioni di
Dante devianti, arbitrarie e persino deliranti; Jurij Lotman (1980), che svolge un’analisi
semiotica dello spazio a proposito dell’ultimo viaggio di Ulisse, riprendendo Florenskij (1922),
Auerbach (1929), Avalle (1975); sul tema del viaggio nella Commedia di Dante ¢fr-anche Segre
(1990) e Corti (1993). Per analisi e riflessioni pit recenti, ¢fr Kubas e Galofaro (2022).



1l Paradiso di Dante e l'esperienza estrema della visione di Dio 225

(secondo Tommaso d’Aquino la conoscenza di Dio ¢ un atto dell’intel-
letto); e la posizione cosiddetta “volontarista”, prevalente negli ambienti
francescani sulla scia della grande tradizione mistica (San Bonaventura
parla dell’estasi mentale e mistica che consente I'accesso a Dio, esclu-
dendo le operazioni intellettive)®. Inoltre le dottrine in auge distinguo-
no anche tra la visio Dei riservata ai santi e agli angeli e la visio Dei con-
cessa ad un essere vivente: la visione beatifica di cui godono i santi e gli
angeli ¢ caratterizzata da una perfetta e indistinguibile armonia tra 'a-
mare e il conoscere, tra l'intelletto e I'affetto, mistero che sia la ragione
umana sia il linguaggio umano non sono capaci di comprendere né di
rappresentare. (Barariski 2019, p. 39) Nel canto XXIX Beatrice spiega
a Dante che, come i beati, gli angeli esprimono il loro amore per Dio
in modi diversi, a seconda del tipo di visione che a essi viene concessa:
gli angeli, infatti, hanno una visione intellettuale di Dio, ma poiché le
loro capacita intellettive sono state esaltate dalla grazia divina e dai loro
meriti in modi diversi, hanno delle differenti capacita visive, e pertanto
possono esprimere per Dio forme diverse di amore. Il pellegrino, inve-
ce, ha una visio di natura principalmente affettiva e sensuale: senz’altro
limitata rispetto alle ampie possibilita dei beati.

Dante deve rappresentare la visio di un viator, quindi deve far preva-
lere la dimensione percettiva, estesica, e pertanto mistica e contempla-
tiva. Nella prospettiva mistica la mente riesce a distaccarsi dal corpo, ne
eccede i vincoli, e riesce a farsi assorbire dalla divinita. La memoria, per
contro, non puo registrare tale esperienza che va oltre le facoltd umane.
Come dice il mistico Riccardo da San Vittore, non si puo riportare alla
memoria cio che ¢ stato oggetto della visione mistica. Dice Dante nella
Epistola a Cangrande: “bisogna sapere che l'intelletto umano in questa
vita, per la sua affinita con la sostanza intellettuale pura, quando si ele-
va, si eleva tanto che la memoria vien meno, perché ha trasceso i limiti
dell’intelletto umano”. Peraltro 'uomo non ha neanche la capacita lin-
guistica proporzionata, e quindi non pud che ricorrere a parole appros-
simative, oppure rinunciare del tutto (“significar per verba non si po-
ria”, Par. 1, 70-71). In altri termini, Dio non ¢ direttamente attingibile
né linguisticamente, né visivamente. Dante deve quindi rappresentare

(3) Su questi temi, con una particolare attenzione a una teoria della visione, ¢fr anche
Barillari (2019). Sul rapporto tra intelletto e sensi nella Divina Commedia cfr Ploom (2019).



226 Stefano Traini

Dio indirettamente, attraverso sensazioni, tensioni, pulsioni. Da qui
il senso dei primi nove versi della cantica: “La gloria di colui che tutto
move / per 'universo penetra, e risplende / in una parte pitt e meno al-
trove. / Nel ciel che piti de la sua luce prende / fu’ io, e vidi cose che ri-
dire / né sa né puo chi di la st discende; / perché appressando sé al suo
disire, / nostro intelletto si sprofonda tanto, / che dietro la memoria
non puo ire”. (Par. 1, 1-9)

Ora, trattandosi di una visione mistica che la memoria non puo ri-
cordare e che la lingua non pud descrivere, il mio interesse si concen-
tra sulle tecniche retoriche e discorsive adottate da Dante per rappre-
sentare questa visione, che avviene dopo un lungo percorso impervio, e
che costituisce senza dubbio un’esperienza estrema per un essere viven-
te. Mi concentrerd pertanto su alcuni aspetti semiotici di questa visio-
ne, e dico subito — entrando in questa prospettiva teorica — che il poeta
qui gioca molto, e non potrebbe fare altrimenti del resto, sulla compo-
nente plastica del discorso e sulla componente sensoriale, dovendo elude-
re in larga misura la dimensione logico-razionale, intellettiva, e quin-
di anche figurativa. Quanto alla componente plastica, userd le categorie
cromatiche (relative ai colori), eidetiche (relative alle forme), topologi-
che (relative agli spazi) messe a punto da Greimas (1984). Quanto alla
componente sensoriale, dobbiamo innanzitutto ricordare che Dante se-
gue 'idea aristotelico-tomistica secondo la quale I'intelletto apprende
solo cio che prima ¢ passato per la sensazione: “Cosi parlar conviensi
al vostro ingegno, / pero che solo da sensato apprende / cio che fa po-
scia d’intelletto degno”. (Par. IV, 40-42): un punto importante da te-
nere presente in tutti gli ambiti della conoscenza e anche riguardo a
quell’esperienza estrema che ¢ appunto la visio Dei. Da una prospettiva
semiotica mi pongo invece in linea con il lavoro che ha provato a fare
Greimas nel suo Dell'imperfezione (1987). In questo libretto Greimas
prova a rendere conto, attraverso gli strumenti di una semiotica molto
orientata verso la fenomenologia, di quell’“indicibile” estetico che non
puo essere reso esplicito con il linguaggio comune (Marrone 1995).
La sua ipotesi ¢ che I'esperienza estetica pud essere descritta semiotica-
mente in quanto esperienza innanzitutto estesica: un’esperienza cio¢ che
sfugge al dominio del cognitivo e che si insinua tra le percezioni sen-
soriali. In particolare Greimas si sofferma sulla “presa estetica”, cio¢ su



1l Paradiso di Dante e l'esperienza estrema della visione di Dio 227

quella relazione che si stabilisce tra soggetto e oggetto di valore nell’e-
sperienza artistica, e I'ipotesi di Greimas ¢ che la “presa estetica” sia la
manifestazione superficiale di una dimensione estesica immanente, ove
gli ordini sensoriali sono disposti in stati di profondita e hanno un loro
ordine sintattico e un loro ordine paradigmatico. Si tratta a mio avvi-
so di un tentativo interessante, tra la semiotica e I'estetica, di descrivere
appunto '“indicibile” artistico, quell “attesa dell’inatteso” con cui abbia-
mo a che fare nell’esperienza dantesca della beatitudo™.

2. Le visioni di Dante

Prima della “estrema visione” di Dio, vorrei soffermarmi pero su alcune
importanti visioni precedenti, per cominciare a vedere come sono im-
postate in un’ottica discorsiva. Nel cap. XXIII il poeta ha una visione
di Cristo su cui vale la pena spendere qualche parola. Siamo nella sfera
delle stelle fisse: Dante guarda Beatrice, che ora osserva il punto piti alto
del cielo come un uccello che all’alba, lasciato il nido dei suoi piccoli, si
ferma su un ramo in attesa che il sole sorga. Beatrice, con un viso pieno
di letizia, annuncia a Dante le anime redente in nome di Cristo trionfa-
tore. E poi, ecco comparire Cristo: “Quale ne’ plenilunii sereni / Trivia
ride tra le ninfe etterne / che dipingon lo ciel per tutti i seni, / vid i’ so-
pra migliaia di lucerne / un sol che tutte quante 'accendea, / come fa ‘1
nostro le viste superne; / e per la viva luce trasparea / la lucente sustanza
tanto chiara / nel viso mio, che non la sostenea”. (Par. XXIII, 25-33)
Provo a riformulare: come nelle notti di plenilunio la luna (77ivia)
splende tra le stelle (ninfe) eterne che punteggiano ogni parte del cielo,
cosl vidi sopra migliaia di anime luminose (/ucerne) un lume piu fulgi-
do (Cristo) che illuminava tutte, come il nostro sole illumina le stelle
(viste superne); e attraverso la viva luce traspariva la sostanza, la sorgente
luminosa cosi forte ai miei occhi che questi non potevano sostenerla.
Ora che ha avuto questa visione, Dante puo finalmente guardare il viso
sorridente di Beatrice: ma nel momento in cui scrive il poema, non ¢
pit in grado di descrivere quel “santo riso”, neanche se venissero in

(4) Sulle connessioni tra la dimensione plastica e la dimensione estesico-percettiva si
sofferma Bertrand (2000).



228  Stefano Traini

suo ajuto tutti i poeti ispirati dalla musa Polimnia. Questa prima ap-
parizione di Cristo avviene sotto forma di un “sol”, di una luce fulgida
che consente di vedere una “lucente sustanza tanto chiara”. Leffetto,
quindi, ¢ quello di una luce, percepibile attraverso il senso della vista. A
seguire Cristo torna nell’Empireo, e del resto sappiamo che santi, angeli
e divinita si mostrano a Dante nel cielo in cui egli sosta temporanea-
mente, per poi tornare subito nel cielo piu elevato.

A questo punto Dante vede la rosa mistica, Maria, e i gigli, cio¢ gli
apostoli che hanno indicato il “buon cammino”. Essendo Ciristo risali-
to verso 'Empireo, Dante pud vedere le anime dei beati, che hanno una
luce meno intensa. Dante vede la rosa mistica con una splendida inco-
ronazione da parte dell’arcangelo Gabriele: “Il nome del bel fior ch’io
sempre invoco / e mane e sera, tutto mi ristrinse / I'animo ad avvisar
lo maggior foco; / e come ambo le luci mi dipinse / il quale e il quanto
de la viva stella / che la st vince come qua git vinse, / per entro il cielo
scese una facella, / formata in cerchio a guisa di corona, / e cinsela e gi-
rossi intorno ad ella”. (Par. XXIII, 88-96) Provo a riformulare: il nome
della rosa mistica che io prego al mattino e alla sera (Maria) attrasse la
mia attenzione nell’intento di ravvisare quella che ora era la luce piu
forte (lo maggior foco): quella di Maria; non appena l'intensita (i/ qua-
le) e la quantita (i/ quanto) della luce di Maria (la viva stella), che in cie-
lo supera tutti i beati come in terra superd ogni creatura, si impressero
ai miei occhi, attraverso il cielo scese un lume vivissimo (facella: I'ar-
cangelo Gabriele) che si muoveva in forma circolare a guisa di corona,
e cinse la luce di Maria girandole intorno. L’arcangelo Gabriele canta
un canto dolcissimo e dice che girera attorno a Maria fino a che questa
non tornera nel’Empireo da suo figlio, rendendo ancora pitt divina la
sfera suprema. Il nono cielo (/o real manto) ¢ ancora troppo lontano e
Dante non riesce a seguire la vergine incoronata che si riavvicina a suo
figlio. Mentre Maria sale nel nono cielo, le anime dei beati sono prote-
se in alto con le proprie luci, cantando “Regina celi”. Qui, dice Dante
in chiusura del canto, accanto a Cristo, a Maria e ai beati dell’antico e
del nuovo testamento, trionfa anche San Pietro, “colui che tien le chia-
vi di tal gloria”. (v. 139). Anche in questo caso Maria appare come “lo
maggior foco”, cio¢ sotto forma di una luce capace di graduare la pro-
pria intensitd; una “viva stella” che emana una forte luminosita. Anche



1] Paradiso di Dante ¢ ['esperienza estrema della visione di Dio 229

Parcangelo Gabriele, del resto, appare come una luce vivissima che gira
attorno alla stella di Maria. L'intera coreografia di questi primi trion-
fi ¢ basata sulla luminosita, sulla luce pitt 0 meno intensa, sui bagliori,
sui riverberi.

Veniamo dunque alla prima visione di Dio, che si verifica nel canto
XXVIII. Si tratta di una sorta di anticipazione di quanto avverra dopo
in maniera pit dettagliata. Dante alza gli occhi, guarda Beatrice e nel
Primo Mobile vede — prima riflesso nei suoi occhi, poi direttamente —
un punto estremamente luminoso ed estremamente piccolo: “un punto
vidi che raggiava lume / acuto si, che ‘1 viso ch’elli affoca / chiuder con-
viensi per lo forte acume”. (Par. XXVIII, 16-18) In altre parole: vidi un
punto che irradiava (raggiava) una luce cosi acuta che 'occhio che que-
sta luce abbaglia (#ffoca) deve chiudersi per la forte intensita. Si tratta di
Dio, e infatti Beatrice chiarisce: “Da quel punto dipende il cielo e tut-
ta la natura”. (Par. XXVIII, 41-42) Vi sono, mi sembra, tre elementi da
sottolineare. In prima battuta la visione avviene indirettamente, attra-
verso gli occhi di Beatrice: Beatrice, come gli altri beati e gli angeli del
Paradiso puo vedere Dio nella sua intera sostanza, e quindi una prima
via d’accesso per Dante ¢ quella del’'immagine riflessa, in una visione
che si realizza in forma speculare. In secondo luogo, Dio viene descritto
come un punto matematico: privo di estensione, estremamente picco-
lo ma contenente in sé tutto 'universo. Rappresentando Dio come un
punto, Dante pud confermare la sua unita e la sua indivisibilita. Terza
osservazione: si tratta di punto luminoso, che emana una luce talmen-
te abbagliante che 'occhio intento a osservarla deve chiudersi. Attorno
a questo punto luminoso, disposti in modo concentrico, ruotano nove
cerchi, progressivamente pitt ampi, con una velocita e una luminosita
che si attenuano man mano che si allontanano dal punto: si tratta del-
le nove gerarchie o cori in cui si distribuiscono e dispongono gli ange-
li. I cori angelici circolano attorno al punto luminoso e comunicano le
loro influenze ai cieli.

Ora possiamo passare alle visioni finali, e quindi decisive, dell’ultimo
canto (Par. XXXIII). Per Dante ¢ difficile ricordare ed ¢ difficile raccon-
tare quanto vide: in ogni caso cerca di ricostruire tre visioni. Nella pri-
ma vede raccolti in un punto unico gli elementi che nell’'universo sono
sparsi e divisi, separati gli uni dagli altri: sostanze e accidenti dunque,



230 Stefano Traini

disposti come pagine raccolte nel blocco unico di un volume. A Dante
sembra di vedere il principio costitutivo (lz forma universal) di questo
nodo. E la visione della molteplicita del creato nell’unita del creatore.
Nella seconda visione il poeta vede la Trinita nella forma di tre cerchi,
di tre colori e di una stessa dimensione: uno dei cerchi (il Figlio) appare
riflesso dall’altro (il Padre), e il terzo cerchio (lo Spirito Santo) appare
come un fuoco che spira dai primi due. E il dinamismo trinitario della
creazione perpetua nell'immutabilitd del creatore. Infine, la terza visio-
ne nella quale gli appare I'incarnazione del creatore: nel cerchio rifles-
so vede, come dipinta, 'immagine umana (/z nostra effige). Si tratta di
Cristo, e Dante vorrebbe capire il mistero per il quale questa immagine
si congiunge al cerchio e come vi si inserisce: “veder voleva come si con-
venne / I'imago al cerchio e come vi s’indova” (Par. XXXIII, 137-138):
volevo capire come I'immagine di Cristo si congiunse al cerchio e come
vi si era inserito. Dante vuole penetrare il mistero delle due nature di
Cristo, ma sembra impossibile, un po’ come per lo studioso di geome-
tria (/ geométra) ¢ impossibile calcolare la quadratura del cerchio (mzisu-
rar lo cerchio). Solo folgorato dalla luce divina — e qui arriviamo al mo-
mento cruciale — il poeta a un certo punto riesce a cogliere il mistero,
ma intorno a questa percezione mistica non pud dire nulla. E un mo-
mento di folgorazione e per un attimo Dante puo vivere 'esperienza dei
beati, vedere l'ordine dell’'universo e conoscere I'equilibrio dell’intelli-
genza e della volonta: “A I’alta fantasia qui manco possa; / ma gia volge-
va il mio disio e I velle, / si come rota ch’igualmente ¢ mossa, / 'amor
che move il sole e laltre stelle” (Par. XXXIII, 142-145): alla facolta im-
maginativa che si era elevata cosi in alto a questo punto mancd la for-
za (manco possa), ma Dio, che con il suo amore muove il sole e le altre
stelle, gia regolava il mio desiderio di vederlo e la mia volonta di amar-
lo, cosi come una ruota che si muove sul suo asse con moto uniforme (&
il movimento regolare e circolare dei beati).

Barariski (2019) fa notare che nelle prime due visioni troviamo
Dante prima dell’'unione con Dio, pienamente e autonomamente uma-
no (prima fase); nella terza visione, con la mente percossa da un fulgo-
re (vv. 140-141), avviene l'unione, la transizione vera e propria dall’u-
mano al divino (seconda fase); 'ultima descrizione (vv. 143-145) indica
la condizione del viator in seguito alla sua trasformazione miracolosa



1l Paradiso di Dante e l'esperienza estrema della visione di Dio 231

(terza fase): ¢ una descrizione che non presenta la visio in sé ma “i suoi
effetti cosmologici, universali ed affettivi, e quindi sensuali, sul viazor”
(Baraniski 2019, p. 41).

3. Caratteristiche plastiche e sensoriali della visio Dei

Proviamo a vedere ora le caratteristiche plastiche di queste visioni: ca-
ratteristiche cromatiche, eidetiche, topologiche (Greimas 1984). Dal
punto di vista cromatico ¢ evidente la pervasiva presenza della luce.
Lo abbiamo visto nelle prime visioni di Cristo e di Maria, ma anche
nella pre-visione di Dio abbiamo un punto luminoso, che quindi ema-
na luce; nella visione della Trinita vi sono tre cerchi di colore diverso
(a indicare i diversi attributi della trinitd) all’'interno della luminosa
(chiara) essenza (sussistenza) dello splendore divino: “Ne la profonda
e chiara sussistenza / de I'alto lume parvermi tre giri / di tre colori e
d’una contenenza;” (Par. XXXIII, 115-117); nella visio vera e propria
la mente del viator viene percossa da un fulgore, cio¢ viene investita da
una improvvisa folgorazione: ancora luce quindi, di derivazione divina.

La luce nel Paradiso di Dante ¢ centrale. Le anime sono avvolte nel-
la luce, e la luce ¢ il segno del progressivo avvicinamento alla divinita.
Beatrice spiega a Dante che se si manifesta ai suoi occhi come una flam-
ma splendente non si deve meravigliare, perché questo dipende dal-
la perfezione della sua visione di Dio: 'anima si permea di luce e amo-
re quanto pill penetra e si inabissa in Dio (Par. V, 1-6). La luna nel suo
cielo appare in una poetica nube luminosa, densa e compatta come un
diamante colpito da un raggio di sole. Nel cielo di Mercurio, Dante e
Beatrice vedono degli spiriti luminosi che si muovono come pesci in
una peschiera: gli spiriti sono avvdlti dentro la loro luce intensa (can-
to V). Nel cielo del Sole le anime si distinguono non per il colore di-
verso da quello del sole, ma per I'intensita della luce che emana da loro
(Par. X, 40-42). Nel cielo di Saturno i beati si illuminano a vicenda.
Nel cielo delle stelle fisse, di fronte alla luminosita incandescente di san
Giovanni, Dante non vede piu Beatrice: una luce piena, totale, immen-
sa, provoca 'obnubilamento di un’altra luce vivida e forte. L'Empireo ¢
cielo di pura luce, luce della mente divina. Quando Dante vi approda,



232 Stefano Traini

nel canto XXX, viene avvolto da una viva luce: ¢ cosi che Dio accoglie i
beati in quel cielo. Frattanto Dante si accorge che per I'intervento del-
la grazia divina la sua capacita visiva ¢ notevolmente accresciuta. Vede
cosi un fiume di luce che scorre tra due rive di fiori (i beati): delle scin-
tille (gli angeli) si posano sui fiori per poi inabissarsi nel fiume. Si tratta
in realta solo di immagini (“umbriferi prefazi”, cioe imperfette prefigu-
razioni), dice Beatrice, perché le vere essenze compariranno di li a poco.
E infatti questa luce di forma allungata prende presto una forma circo-
lare e diventa un lago immenso: i fiori diventano anime di beati in vesti
bianche, mentre le faville sono gli angeli. I beati sono distribuiti attor-
no al lago di luce cosi da costituire una serie infinita di gradini e tutto
appare come una candida rosa.

Luci abbacinanti, anime luminose, intensita graduali e progressive,
volti che trascolorano, fiumane con faville vive, fulvidi fulgori: la luce, lo
ripetiamo, ¢ centrale nel Paradiso di Dante, nel percorso del viator e nella
decisiva visio Dei ). Ma secondo Umberto Eco (2002) non si deve pen-
sare che la rappresentazione dantesca del divino attraverso luci e colori sia
una tecnica originale per rappresentare cid che gli umani non possono
concepire. Eco ricorda che il Medioevo identificava la bellezza con la luce
e il colore (oltre che con la proporzione), “e questo colore era sempre ele-
mentare, una sinfonia di rossi, azzurri, oro, argento, bianco e verde, senza
sfumature o chiaroscuri, dove lo splendore si genera dall’accordo d’insie-
me anziché farsi determinare da una luce che avvolga le cose dall’esterno
o faccia stillare il colore oltre i limiti della figura” (Eco 2022, p. 25). Nelle
miniature medievali, ricorda Eco, la luce sembra irradiarsi dagli oggetti.
La chiesa gotica lascia penetrare la luce nelle sue navate attraverso le am-
pie vetrate e i trafori, in modo che il divino abbia accesso nella struttura.
Per i teologi medievali la luce ¢ un principio metafisico, sotto 'influen-
za araba si sviluppa ['ottica, da cui le mirabili riflessioni sull’arcobaleno e
sui miracoli degli specchi. Altro che secoli “oscuri” del Medioevo, insom-
ma, come certo cinema ha indotto a pensare: Dante non ha sperimentato
la luce per descrivere I'indicibile, ma aveva intorno a sé una poetica della
luce, che era alla base della cultura dell’epoca®®.

(5) Benucci (2019) ha ben mostrato perd I'importanza della luce anche nell’ Inferno,
analizzando in modo puntuale la fenomenologia della luce infernale.
(6) Su questo ¢fr Getto (1947).



1] Paradiso di Dante e l'esperienza estrema della visione di Dio 233

Quanto alla dimensione eidetica, abbiamo un punto — Dio — che ri-
corre due volte, e tre cerchi, tre circonferenze, che costituiscono le for-
me della Trinitd. Due scelte non casuali: Dante ricorre all’astrazione
geometrica per evocare i supremi vertici spirituali della religione cri-
stiana. Il punto in geometria ¢ un concetto primitivo, un’entita posi-
zionale adimensionale. Il punto non ha grandezze come il volume, I'a-
rea, la lunghezza. Il punto non ha parti, non puo essere ulteriormente
scomposto. Eppure, il punto ¢ un concetto-base della geometria e de-
finisce gli altri enti geometrici fondamentali quali la retta e il piano.
Come dire: il punto non ha dimensione e grandezze, ma definisce tut-
te le dimensioni e le grandezze. E un nulla che contiene tutto: un’idea
che avrebbe affascinato Borges, come vedremo tra poco. Il cerchio, in-
vece, ¢ la parte di piano delimitata da una circonferenza, la quale com’e
noto ¢& costituita da punti turti equidistanti dal centro. E la figura geo-
metrica della regolarita e della perfezione, ma anche del mistero con il
suo T e con la sua impossibile quadratura. Del resto i beati si dispongo-
no lungo i gradini della candida rosa in /inea circolare come in un an-
fiteatro romano. Abbiamo insomma due entita geometriche che con la
loro astrazione e la loro perfezione svolgono molto bene la funzione di
rappresentare plasticamente ['indicibile. Eppure, un po’ paradossalmen-
te, ¢ proprio all'interno di questa astrazione geometrica e di questa per-
fezione plastica che si insinua 'unico elemento figurativo della (pre)
visio Dei: in un cerchio al poeta sembra di vedere, come dipinta, un’im-
magine umana (/a nostra effige). Si tratta, come abbiamo gia detto, di
Cristo, e Dante vorrebbe capire il mistero per il quale questa immagi-
ne si congiunge al cerchio e come vi si inserisce. Per descrivere se stes-
so di fronte al mistero di quella visione, Dante torna nella dimensione
eidetica e si paragona allo studioso di geometria che vuole ottenere la
quadratura del cerchio: “Qual ¢ ‘I geometra che tutto s’affige / per mi-
surar lo cerchio, e non ritrova, / pensando, quel principio ond’ elli in-
dige, / tal era io a quella vista nova”. (Par. XXXIII, 133-136) Ma le fa-
coltd umane non consentono di afferrare quel mistero (“ma non eran
da cio le proprie penne”, v. 139), cosicché si deve entrare in un’altra di-
mensione, nel mistero dell’evento mistico.

Per quanto riguarda la dimensione topologica, ¢ del tutto evi-
dente che il viaggio si snoda lungo I'asse alto/basso che costituisce la



234 Stefano Traini

verticalita: Dante dapprima scende attraverso i gironi dell’inferno ver-
so il centro della terra, e poi percorre una lunga risalita che lo porta in
cima al Purgatorio, quindi attraverso i cieli nel’Empireo, il cielo gui-
dato da Dio che comprende in una dimensione metafisica il Primo
Mobile e gli altri cieli sottostanti. E in un ipotetico punto pitt alto, ver-
tice estremo in altezza, che Dante ha la sua visio Dei.

Ma Paltitudine topologica, le forme geometriche eidetiche e la chiara
luminosita cromatica convergono nell’identificare un’altra inequivoca-
bile caratteristica di tutto il Paradiso e quindi anche della visio Dei: I'im-
materialita. Nella terra vediamo colli e selve oscure; I'inferno ¢ il luogo
di mostruose creature mitologiche, citta, castelli, pesanti macigni, tom-
be, fiamme, sangue, ponticelli rocciosi, forconi, ghiaccio; il Purgatorio
ha ancora qualcosa di materiale: la porta con i gradini di marmo e pie-
tra, e poi sculture, macigni, scale, alberi, laghi di fuoco, carri, candelabri,
fiori; ma il Paradiso ¢ immateriale, etereo, leggero, pieno di luce, ener-
gia, bagliori, rifrazioni. Il corpo di Dante ¢ come dematerializzato, vola
attraverso i cieli con estrema leggerezza e per esempio penetra nel corpo
della Luna (“I'etterna margarita”) senza creare alcuna frattura e si verifi-
ca cosi una convivenza eccezionale dei due corpi. Le anime sono eteree,
appaiono talora come immagini riflesse attraverso vetri trasparenti e ter-
si 0 attraverso acque nitide e tranquille. Dice Eco che il Paradiso dante-
sco ¢ “I'apoteosi del virtuale, degli immateriali, del puro software, senza
il peso dello hardware terrestre e infernale, di cui rimangono i cascami
nel Purgatorio. (...) E il trionfo di una energia pura, cid che la ragnate-
la del Web ci promette e non sapra mai darci, ¢ una esaltazione di flussi,
di corpi senz’organi, un poema fatto di novae e stelle nane, un Big Bang
ininterrotto, un racconto le cui vicende corrono per la lunghezza di anni
luce e, se proprio volete ricorrere a esempi familiari, una trionfale odis-
sea nello spazio, a lietissimo fine” (Eco 2002, p. 29).

Torniamo per un momento alla visio Dei. Abbiamo detto della pre-
valenza degli aspetti plastico-sensoriali nella descrizione di questa espe-
rienza estrema. Barariski (2019) ricorda perd che Dante ¢ un sincretista
e sente il bisogno di armonizzare correnti ideologiche diverse, fonden-
do elementi intellettualisti ed elementi volontaristi. In effetti ci sono,
secondo Barariski, passaggi in cui emerge anche la dimensione intellet-
tiva e raziocinativa. Sul piano semiotico, mi sembra di poter ritrovare



1l Paradiso di Dante e l'esperienza estrema della visione di Dio 235

una dimensione pit intellettuale, pitl logico-razionale, nel canto XXII,
quando Dante e Beatrice si ritrovano nella costellazione dei Gemelli,
dentro la sfera delle stelle fisse. In una bellissima invocazione, Dante
chiede a questa gloriosa costellazione la forza (virtute) per fare il “passo
forte” che lo aspetta, cio¢ I'esperienza estrema della visione di Dio. Ma
prima di affrontare questo passo decisivo, Beatrice suggerisce a Dante
di guardare indietro il percorso che ha fatto. E cosi Dante con lo sguar-
do torna sulle sette sfere e rivede la terra, questo globo che da lassu
ha un’apparenza cosi meschina (vi/ sembiante). Vede la luna, ora sen-
za macchie (nel canto II aveva visto le macchie lunari e ne aveva di-
scusso con Beatrice). Vede il sole e con lo sguardo riesce adesso a so-
stenere la sua luce. Vede Mercurio, Venere, Giove: “e tutti e sette mi
si dimostraro / quanto son grandi e quanto son veloci / e come sono in
distante riparo”. (Par. XXII, 148-150) Da li vede ancora la terra, que-
sta piccola aia che ci rende tanto feroci: “L’aiuola che ci fa tanto fero-
ci” (v. 151). Questa fase di preparazione mi sembra possa rientrare nel-
la fase della Competenza nell’ambito del Percorso Narrativo Canonico,
cio¢ in quella fase che precede il punto culminante della narrazione,
la Performanza (la visio Dei)?. Siamo nell’ambito di una competen-
za cognitiva che pud aiutare Dante ad affrontare il momento estre-
mo della visione di Dio, e per questo puo essere ascrivibile, mi pare,
all’ambito logico-razionale, intellettualista quindi. Altre forme di pre-
parazione sembrano accentuare meno il carattere intellettuale e cogni-
tivo dell’azione. Nel canto XXXII San Bernardo invita Dante a osser-
vare la Vergine per prepararsi alla visione di Dio: intorno alla Vergine
vi ¢ un tripudio di angeli e tra questi si erge I'arcangelo Gabriele, che in
terra ha annunciato a Maria la nascita di Cristo. Il canto XXXIII si apre
con la celebre, splendida preghiera di san Bernardo alla Vergine, afhin-
ché svolga il supremo ruolo di mediatrice e consenta a Dante di avere la
visione di Dio. Masi tratta di forme di preparazione mediate, indirette,
attraverso le quali si puo verificare una trasformazione modale del sog-
getto in termini passivi, e comunque senza specificazioni sul piano pit
razionale e intellettuale. Invece la visione retroattiva del percorso fatto
sembra proprio mirare a un accrescimento intellettivo, utile per affron-
tare il momento finale.

(7) Cfr Greimas e Courtes (1979), alle voci “Competenza” ¢ “Narrativo (Percorso)”.



236 Stefano Traini

Per contrasto, puo essere utile ricordare la descrizione di Lucifero
nell’ Inferno. Una descrizione che ¢ altamente figurativa, e comunque
con caratteristiche plastiche opposte. Lucifero, “lo ‘mperador del dolo-
roso regno’, ¢ immenso e bruttissimo, con una testa e tre facce — una
di color vermiglio, una giallastra e una nera — e con sei larghe ali senza
penne; con le sue tre bocche maciulla tre grandi traditori che hanno la
testa nella cavita orale e i piedi fuori: sono Giuda, Bruto e Cassio; in-
somma, abbiamo un’abbondanza di materialita. Soprattutto, egli € con-
ficcato nella cavita centrale della terra, nella “natural burella” che si &
formata quando ¢ caduto dal cielo. Lucifero ¢ incapsulato a testa in giti
in un interstizio della terra e occupa cosi il punto pit lontano dal’Em-
pireo, dove si colloca Dio. Tra il suo corpo e la parete di ghiaccio del-
la Giudecca ¢’¢ un vuoto perché la terra per orrore non vuole toccar-
lo in nessuna parte: ¢ grazie a questo interspazio, attaccandosi al corpo
villoso del mostro, che Dante e Virgilio riescono a passare, capovolgen-
dosi, nell’altro emisfero. C’¢ una grande figurativita dunque, che rende
conto di una materialita quasi eccedente; topologicamente Lucifero &
agli antipodi rispetto a Dio (sull’asse alto/basso); la forma ¢ quella del-
la chiusura che definisce la cavita, I'interstizio, I'incassatura; cromati-
camente abbiamo la prevalenza dell’oscurita: 'intero cammino che co-
mincia da li avviene attraverso un percorso nascosto, invisibile (ascoso)
perché buio, ed ¢ alla fine della lunga risalita, attraverso un foro roton-
do, che i due rivedono il mondo luminoso (chiaro) e la luce degli astri.

4. L’Aleph di Borges

Greimas (1987) era interessato alla “presa estetica”, quell’esperienza di
“fusione” tra soggetto e oggetto che definisce in termini sensoriali, e
quindi estesici, I'indicibile esperienza estetica. In effetti nella terza can-
tica dantesca la visione estrema di Dio viene molto evocata e attesa, ma
poi presentata solo attraverso soluzioni plastiche e sensoriali: effetti di
luce, forme geometriche nel pieno di un cielo apertissimo e metafisi-
co, folgorazioni. Molto ¢ lasciato all'immaginazione del lettore. Nello
scritto “La muraglia e i libri”, Borges sostiene che il fatto estetico rap-
presenta 'imminenza di una rivelazione che non avviene: “La musica,



1l Paradiso di Dante e l'esperienza estrema della visione di Dio 237

gli stati di felicita, la mitologia, i volti scolpiti dal tempo, certi crepu-
scoli e certi luoghi, vogliono dirci qualcosa, o qualcosa dissero che non
avremmo dovuto perdere, o stanno per dire qualcosa; questimminenza
di una rivelazione, che non si produce, ¢ forse, il fatto estetico” (Borges
1984, pp. 909-910)®. In effetti I'esperienza estetica che abbiamo, la
descrizione di questa “presa estetica” che ¢ stata tra il viator e Dio, &
dapprima una pre-esperienza sensoriale che passa attraverso formanti
plastici quali colori, forme, spazi, e poi un vuoto che apre il campo
all'immaginazione.

Peraltro Borges, molto affascinato dalla visio Dei di Dante e da al-
cune caratteristiche plastiche di questa descrizione, la traspone nel suo
Aleph. Com’¢ noto, nel racconto LAleph Borges immagina che in una
cantina di Buenos Aires vi sia ’Aleph, un punto dello spazio che contie-
ne tutti i punti, “il luogo dove si trovano, senza confondersi, tutti i luo-
ghi della terra, visti da tutti gli angoli”. Borges scende in questa cantina,
e nell’oscurita pit totale vede questo punto che racchiude tutto I'uni-
verso. Ma a questo punto il problema dello scrittore ¢ come trasmettere
agli altri l'infinito Aleph. Come enumerare un insieme infinito? Come
raccontare I"“inconcepibile universo” Borges vede in un istante milio-
ni di atti “gradevoli e atroci” e tutti occupano lo stesso punto, senza so-
vrapposizione e senza trasparenze. Il diametro dell’Aleph ¢ di due o tre
centimetri, ma vi ¢ contenuto l'intero spazio cosmico senza alcuna re-
strizione. Borges opta per un elenco di visioni, un resoconto dettaglia-
to che per0 ¢ necessariamente finito e quindi ¢ un atto disperato di po-
etica impotenza:

Vidi il popoloso mare, vidi I'alba e la sera, vidi le moltitudini d’Ame-
rica, vidi un’argentea ragnatela al centro d’una nera piramide, vidi un
labirinto spezzato (era Londra), vidi infiniti occhi vicini che si fissavano
in me come in uno specchio, vidi tutti gli specchi del pianeta e nessuno
mi rifletté, vidi un cortile interno di via Soler le stesse mattonelle che
trent’anni prima avevo viste nell’andito di una casa di via Fray Bentos,
vidi grappoli, neve, tabacco, vene di metallo, vapor d’acqua, vidi con-
vessi deserti equatoriali e ciascuno dei loro granelli di sabbia, vidi ad
Inverness una donna che non dimentichero, vidi la violenta chioma,

(8) Jorge Luis Borges, “La muraglia e i libri”, in Altre inquisizioni (1952), trad. it. in Tutte
le opere, Volume primo, Mondadori, Milano, Collana “i Meridiani” (1984), pp. 909-910.



238  Stefano Traini

I’altero corpo, vidi un tumore nel petto, vidi un cerchio di terra secca

in un sentiero, dove prima era un albero, vidi in una casa di Adrogué

un esemplare della prima versione inglese di Plinio, quella di Philemon

Holland, vidi contemporaneamente ogni lettera di ogni pagina (bam-

bino, solevo meravigliarmi del fatto che le lettere di un volume chiuso

non si mescolassero e perdessero durante la notte), vidi insieme il gior-

no e la notte di quel giorno, vidi un tramonto a Querétaro che sembra-

va riflettere il colore di una rosa nel Bengala, vidi la mia stanza da letto

vuota, vidi in un gabinetto di Alkmaar un globo terracqueo posto tra

due specchi che lo moltiplicano senza fine, vidi cavalli dalla criniera al
vento, su una spiaggia del mar Caspio all’alba, vidi la delicata ossatura
d’una mano, vidi i sopravvissuti a una battaglia in atto di mandare
cartoline, vidi in una vetrina di Mirzapur un mazzo di carte spagnolo,
vidi le ombre oblique di alcune felci sul pavimento di una serra, vidi
tigri, stantufhi, bisonti, mareggiate ed eserciti, vidi tutte le formiche che
esistono sulla terra, vidi un astrolabio persiano, vidi in un cassetto della
scrivania (e la calligrafia mi fece tremare) lettere impudiche, incredibili,
precise, che Beatriz aveva dirette a Carlos Argentino, vidi un’adorata
tomba alla Chacarita, vidi il resto atroce di quanto deliziosamente era

stata Beatriz Viterbo, vidi la circolazione del mio oscuro sangue, vidi

il meccanismo dell’'amore e la modificazione della morte, vidi 'Aleph,

da tutti i punti, vidi nell’Aleph la terra e nella terra di nuovo I'Aleph,

e nell’Aleph la terra, vidi il mio volto e le mie viscere, vidi il tuo volto,

e provai vertigini e piansi, perché i miei occhi avevano visto I'oggetto

segreto e supposto, il cui nome usurpano gli uomini, ma che nessun

uomo ha contemplato: 'inconcepibile universo. Sentii infinita venera-

zione, infinita pena (Borges 1984, pp. 897-899).

Un elenco evocativo e disperato, dicevo. E mentre Dante sente il do-
vere di restituire la complessita della visione ai suoi lettori (un proble-
ma che si pone a piu riprese), in Borges sembra prevalere 'accettazione
rassegnata dell’oblio. Dapprima dice: “Fortunatamente, dopo alcune
notti d’insonnia, mi vinse di nuovo 'oblio”. E poi, alla fine: “La nostra
mente ¢ porosa per I'oblio; io stesso sto deformando e perdendo, sotto
la tragica erosione degli anni, i tratti di Beatriz.”

L’Aleph di Borges deriva dal punto divino di Dante ma se ne di-

scosta in termini plastici. Anzi, possiamo dire che 'Aleph di Borges

(9) Jorge Luis Borges, “L’Aleph”, in L’Aleph (1949), trad. it. in Tuste le opere, Volume
primo, Mondadori, Milano, Collana “i Meridiani” (1984), pp. 771-903.



1] Paradiso di Dante ¢ ['esperienza estrema della visione di Dio 239

valorizza le caratteristiche plastiche opposte rispetto al punto divino di
Dante. Loscurita rispetto alla luce, la chiusura rispetto all’apertura, il
basso rispetto all’alto. La materialita rispetto all'immaterialita. L’elenco
rispetto alla reticenza. La lista rispetto all’omissione. E infine I'oblio ri-
spetto al ricordo. Affascinato dal Dio dell’ Empireo che compare come
un punto che contiene tutto I'universo, sembra che Borges voglia ripro-
durlo sul modello molto pit laico del Lucifero infernale.

Riferimenti bibliografici

AueRrBACH E. (1963) Studi su Dante. Saggi (1929-49), Feltrinelli, Milano, 1988.

AvaLLe D’Arco S. (1975) Modelli semiologici nella Commedia di Dante,
Bompiani, Milano.

BaraNskr Z. G. (2019) “L’esperienza di Dio nella Commedia”, in M.
Maslanka e M. Soro (a cura di), «Vedi lo sol che ‘n fronte ti riluce». La vista
e gli altri sensi in Dante e nella ricezione artistico-letteraria delle sue opere,
Aracne, Roma, 21-41.

BariLrart S. M. (2019) “«A l'alta fantasia qui mancd possa»: la teoria me-
dievale della visione e la sua ricezione nella Commedia dantesca”, in M.
Maslanka e M. Soro (a cura di), «Vedi lo sol che ‘n fronte ti riluce». La vista
e gli altri sensi in Dante e nella ricezione artistico-letteraria delle sue opere,
Aracne, Roma, 66-8o.

Benuccr A. (2019), “Un inferno di luce”, in Maria Maslanka-Soro Maria
2019, pp. 131-143.

BERTRAND D. (2000) Précis de sémiotique littéraire, Edition Nathan HER,
Paris (trad. it. Basi di semiotica letteraria, Meltemi, Roma, 2002).

Boraes J. L.(1949) “L’Aleph”, in L’Aleph, trad. it. in Tuste le opere, Volume
primo, Mondadori, Milano, Collana “i Meridiani” (1984), 771-903.

_ (1982) Saggi danteschi, in Jorge Luis Borges. Tutte le opere, Volume secon-
do, Mondadori, Milano, Collana “i Meridiani” (1985), 1263-1309.

Cort1 M. (1983) La felicita mentale: nuove prospettive per Cavalcanti e Dante,
Einaudi, Torino.

_ (1993) Percorsi dell'invenzione. I linguaggio poetico ¢ Dante, Einaudi,
Torino.

Eco U. (2002), Sulla letteratura, Bompiani, Milano.



240 Stefano Traini

__(2012) Scritti sul pensiero medievale, Bompiani, Milano.

Frorenskyy P. (1922) Mimosti v geometrii. Opyt novogo istolkovanija mnimo-
stej, Pomor’e, Mosca (trad. it. Gli immaginari in geometria, in N. Valentini
e A. Gorelov, a cura di, 1/ simbolo e la forma. Scritti di filosofia della scienza,
Bollati Boringhieri, Torino, 2007, 278-290).

GerTo G. (1947) Aspetti della poesia di Dante, Sansoni, Firenze.

GremMas A. J. (1984) “Sémiotique figurative et sémiotique plastique”, Actes
sémiotiques. Documents, 60, 3-24 (trad. it. “Semiotica figurativa e semiotica
plastica”, in P. Fabbri e G. Marrone (a cura di), Semiotica in nuce. Volume
II. Teoria del discorso, Meltemi, Roma, 2001, 196-210).

__ (1987) De limperfection, Fanlac, Périgueux (trad. it. Dell'imperfezione,
Sellerio, Palermo, 1988).

Gremas A. J., CourtEs J. (1979) Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la
théorie du langage, Hachette, Paris (trad. it. con integrazioni Semiotica.
Dizionario ragionato della teoria del linguaggio, a cura di Paolo Fabbri,
Bruno Mondadori, Milano, 2007).

KuBas MaGpaLENA M., GaLoraro F. (2022) (a cura di), Questioni di santi-
ta. Prospettive (semiotiche) dantesche, Ocula, 23(26), numero monografico
della rivista.

Lotman J. M. (1980) “Il viaggio di Ulisse nella Divina Commedia di Dante”,
in S. Salvestroni (a cura di), Testo e contesto. Semiotica dellarte e della cul-
tura, Laterza, Roma-Bari, 8§1-102.

MARRONE G. (1995) I/ dicibile e l'indicibile, L’Epos, Palermo.

MasLaNka-Soro M. (2019) (a cura di) (con la collaborazione di Anna Pifko-
Wadowska), «Vedi lo sol che ‘n fronte ti riluces. La vista e gli altri sensi in
Dante e nella ricezione artistico-letteraria delle sue opere, Aracne, Roma.

Proom U. (2019) “Dante’s Taste of Knowledge and the Poetic of Dolceamaro:
on Some Aspects of the Division and Interaction of Intellect and Senses
in the Divina Commedia”, in M. Maslanka e M. Soro (a cura di), «Vedi lo
sol che ‘n _fronte ti rilucer. La vista e gli altri sensi in Dante e nella ricezione
artistico-letteraria delle sue opere, Aracne, Roma, 113-130.

Ponzo J. (2022) “Cenni di semiotica dantesca”, Ocula, 23 (26), 9-21.

Pozzato M. P. (1989) (a cura di) Lidea deforme. Interpretazioni esoteriche di
Dante, Bompiani, Milano.

SEGRE C. (1990) Fuori del mondo. I modelli nella follia e nelle immagini dell'al-
dila, Einaudi, Torino.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972515
pp. 241-260 (novembre 2023)

DAL BORDO ALLA SOGLIA: UN'INTERPRETAZIONE
SEMIOTICA DEGLI SPORT ESTREMI

Piero Polidoro

Abstract: Since the last decade of 20™ Century, extreme sports
have acquired a relevant commercial and symbolic role in our
cultures. The chapter proposes a semiotic approach to study and
better understand extreme sports, starting from a lexical and nar-
rative analysis of the interrelated concepts of extreme and limit.
This analysis is fundamental to discover a set of actanctial and
narrative schemes able to shape our conception of what extreme
sports are and what they imply. What seems to be at the very
heart of extreme sports is the quest for the human limits rath-
er then the risk for the risk’s sake. This idea will be developed
through some semiotic models, such as Jacques Fontanille’s dis-
tinction between visée and saisie (and source and cible) and Manar
Hammad’s discussion of frontier, bord and seuil, but also through
non-semiotic ones, such as Roger Caillois’s categorization of
game.

Keywords: Extreme sports, Game, Semiotics, Experience,
Narration

241



242 Piero Polidoro
1. Introduzione

Da quando si sono affermati a meta degli anni Novanta del secolo scor-
s0, gli sport estremi hanno assunto nelle nostre culture un ruolo non
trascurabile, dal punto di vista sia economico che simbolico. Con gli
anni si sono diffusi, sviluppati e articolati, stabilendo rapporti comples-
si con quelli che vengono considerati sport tradizionali. Gli sport estre-
mi rappresentano a mio avviso una sfida interessante per la semiotica,
che pud contribuire a chiarirne la definizione e le narrazioni.

In queste pagine cerchero appunto di avviare uno studio di questo
tipo. Mi sembra doveroso partire da una definizione del concetto di
estremo, parte fondamentale dell’espressione sport estremo, dai suoi con-
torni e dalle sue potenzialita semiotiche. Su questa base cerchero poi di
comprendere in che modo gli sport estremi siano eszremi e quale sia il
loro minimo comune denominatore. Inoltre proverd a delineare alcu-
ni degli schemi attanziali e piu in generale narrativi che essi implicano.

2. Limite e soglia: Claude Zilberberg

In semiotica non si ¢ molto discusso del concetto di estremo, ma si &
parlato di quello di /imite, che ¢ strettamente legato al primo. Come
vedremo, infatti, in molte definizioni di estremo si fa riferimento al li-
mite, e viceversa. Mi pare quindi opportuno, in omaggio alla nostra
tradizione strutturalista, analizzare il significato di entrambi i termini,
vista la loro interrelazione.

Riguardo al concetto di /imite credo sia utile partire dalla distinzio-
ne, discussa da Claude Zilberberg (1993), fra soglia e limite. In estre-
ma sintesi, potremmo dire che per Zilberberg il limite rappresenta una
linea estrema, che delimita nettamente qualcosa di concreto o un con-
cetto astratto, ne demarca 'inizio o la fine; la soglia ¢ invece un confine
che potremmo definire di second’ordine, un punto di passaggio inter-
no al continuum esistente fra due limiti. La soglia puo essere supera-
ta (ad esempio, in un rito di passaggio), mentre il limite no; se acca-
de, esso viene degradato al rango di soglia e il limite, semplicemente, si
sposta pil in la.



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 243

Date queste premesse, si comprende come Zilberberg riconosca al
limite una funzione demarcativa e alla soglia una funzione segmentati-
va. La demarcazione, infatti, consiste nell’identificare i confini esterni,
invalicabili, di qualcosa o di un concetto; la segmentazione, assicurata
dalle soglie, consente invece di articolare internamente quel qualcosa o
quel concetto. Ancora, dal punto di vista aspettuale il limite rappresen-
tera incoativita o la terminativita, momenti iniziali e finali (o meglio
di apertura e di chiusura) di un processo; mentre le soglie appartengo-
no alla dimensione della durativita.

incoativita terminativita

e - e,
funzione demarcativa
I

limite limite

soglie soglie

durativita

funzione segmentativa

Figura 1. Limiti e soglie in Zilberberg (1993).

Questa considerazione aspettuale del limite e della soglia ha, ovvia-
mente, una rilevanza narrativa e discorsiva:

Va peraltro notato l'effetto semiotico e fiduciario esercitato da queste
due funzioni aspettuali: nella misura in cui la demarcazione “contiene”
inevitabilmente la segmentazione, quest’ultima implicita la ripetizione
mentre ¢ necessario che la prima sia “evenemenziale” — che di essa, cioe,
si possa dire che non avra mai luogo se non un’unica volta. Il contrasto
fra imperfetto e passato remoto in italiano mette in luce immediata-
mente questo fatto: 'imperfetto ¢ sotto il segno della segmentazione, il
passato sotto quello della demarcazione, e lo scarto fra egli tirava ed egli
tiro non riguarda in primo luogo la temporalitd ma la profondita. Cosi
la sostituzione del primo sintagma al secondo ¢ equivalente all’effetto
di una “zoomata in avanti”, proprio come I'inverso realizza una “messa



244 Piero Polidoro

adistanza”: I'uso del passato remoto percio fa prevalere i limiti e cancel-
la le soglie proprio come I'imperfetto — tempo che potremmo definire
“miope” — conserva solo le soglie e lascia dileguare i limiti.

(Zilberberg 1993, trad. it. p. 128)

Zilberberg considera il concetto di limite cruciale anche nel fun-
zionamento del modello narrativo proppiano. Com’¢ noto, una delle
molle narrative della Morfologia della fraba (Propp 1928) ¢ la mancan-
za; secondo Zilberberg anche I'eccesso ha, simmetricamente, un ruolo
nell’avvio dei processi narrativi. Ed entrambi sono collegati al limite:
posto un limite, “la mancanza si presenta come un deficit in relazio-
ne a tale limite, mentre eccesso si presenta come un superamento del
limite” (Zilberberg 1993, trad. it. p. 127). Anticipando una rilevanza
del punto di vista che sara piti chiara quando parleremo di Fontanille,
Zilberberg aggiunge che “la violenza della mancanza deriva dal fatto che
quest'ultima fa valere una soglia come limite, e allo stesso modo la vio-
lenza dell’eccesso dal fatto che esso fa valere un limite come una soglia”
(Zilberberg 1993, trad. it. p. 127). Forse ¢ meglio chiarire quest’'ultima
osservazione. Zilberberg — almeno secondo la mia lettura — si pone evi-
dentemente da un punto di vista interno a un processo, dimensione o
concetto, cio¢ fra i due limiti che lo demarcano; il soggetto che prova
una mancanza guarda al limite superiore ma non puo raggiungerlo: si
attesta dunque su una soglia interna che per lui ha valore di limite, per-
ché non riesce a valicarla. D’altra parte, 'eccesso si ha quando il limi-
te superiore viene superato e dunque, come abbiamo visto, viene ridot-
to al rango di soglia.

3. Frontiere, bordi e soglie: Manar Hammad

Sempre in ambito semiotico, anche Manar Hammad (2004) ha la-
vorato sul concetto di limite, aiutandoci ad articolarlo ulteriormente.
Hammad ha proposto una distinzione fra frontiera, bordo e limite pro-
priamente detto e per ognuno di questi concetti ha identificato le rela-
tive strutture attanziali.

Hammad ricorda innanzitutto che il concetto di fromtiera ha



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 245

un’etimologia militare (viene da fronte) e possiede dunque un’indubbia
natura polemica, contrapponendo due attanti ai due lati di un fronte.
Dal punto di vista aspettuale, la frontiera ha una relativa stabilitad tem-
porale: “Conservant le souvenir d’un état terminatif de la lutte prag-
matique, ou de son prolongement cognitif appelé négociation par eu-
phémisme, elle maintient pour un temps limité l'illusion du «définitif»”
(Hammad 2004, p. 2). Una completa ricostruzione narrativa della si-
tuazione “frontiera” ha bisogno di quattro o cinque attanti: due sogget-
ti antagonisti con i loro relativi territori (altri due attanti) e un territorio
conteso (I'ultimo attante, che — se la lotta non ¢ territoriale — potrebbe
non essere necessario).

Se la frontiera ¢ una linea che separa due attanti antagonisti, il bor-
do ha un significato diverso, perché distingue un interno da un ester-
no. Nel linguaggio marinaro, al quale Hammad si ispira, rappresenta il
confine fra la nave (e quindi la sicurezza) e il mare: “il n’y a pas deux ad-
versaires en lutte dotés de deux vouloirs contraires, mais un acteur su-
sceptible de s’exposer a un danger automatique représenté par un autre
acteur dénué de vouloir : la mer pour le bateau, 'extérieur pour le récip-
ient” (Hammad 2004, p. 2). La configurazione narrativa del bordo ha
bisogno di soli tre attanti: il Soggetto e due attanti Oggetto che si ma-
nifestano come spazi: “Tant que St est situé dans 'espace E1, il est en
sécurité. Des qu’il s’aventure dans I'espace E2, il est en danger. Non pas
qu’il y ait dans 'espace E2 un actant anti-sujet qui lui veuille du mal,
mais c’est 'actant object E2 lui-méme qui s’avere étre un anti-sujet pas-
sif” (Hammad 2004, p. 4).

La nozione di /imite in Hammad sembra avere un doppio aspet-
to: da una parte, infatti, includerebbe quelle gia viste di frontiera e
bordo (in quanto entrambe sono casi di limite); dall’altra aggiunge-
rebbe le caratteristiche della soglia, termine che viene usato con un si-
gnificato almeno parzialmente diverso rispetto a quello di Zilberberg.
Rispetto ai primi due tipi di limite, infatti, la soglia introduce il con-
cetto di passaggio condizionato; essa ¢ “le lieu du passage permis, con-
trolé, fileré” (Hammad 2004, p. 2) e, dunque, presuppone un conte-
sto non conflittuale, ma contrattuale. La struttura attanziale della soglia
¢, sempre secondo Hammad, molto pitt complessa di quelle preceden-
ti. Bisogna infatti considerare sette attanti, di cui tre soggetti e quattro



246 Piero Polidoro

oggetti (spaziali). Abbiamo innanzitutto i soggetti St e S2, portatori di
voleri diversi ma non per questo conflittuali, e, in mezzo a loro, un ter-
zo soggetto S3 che fa da mediatore (dal punto di vista attoriale potra
poi coincidere con uno degli altri due, ma questo ¢ poco importante). I
soggetti S1 e S2 si troveranno nei loro territori E1 ed E2, mentre la so-
glia implica altri due spazi: quello E3 in cui S3 esercita la sua azione di
mediatore e che ¢ la soglia propriamente detta, cio¢ il punto di passag-
gio; e lo spazio E4, che rappresenta invece la barriera, la zona di confine
fra E1 ed E2 che non puo essere attraversata, convogliando i flussi ver-
so E3. Pensiamo, per esempio, a un lungo confine invalicabile (E4) in-
terrotto da un posto di frontiera (E3) attraverso il quale ¢ possibile pas-
sare, se autorizzati dalle guardie doganali (S3).

E1 E2
S1

Figura 2. Da sinistra a destra: frontiera, bordo e soglia secondo Hammad (2004).

In realtd a me sembra che nell’utilissima distinzione di Hammad si
intersechino due dimensioni diverse. Il punto comune ¢ la presenza di
due spazi (E1 ed E2), ai quali si possono aggiungere uno o piu spazi in-
termedi, luogo di contesa o negoziazione. La prima dimensione che ci
permette di articolare queste differenze ¢ quella della relazione, che pud
essere conflittuale, cio¢ comportare la presenza di un Anti-Soggetto o
di un Opponente attivi o passivi (¢ il caso della frontiera e del bordo),
oppure negoziale (come nel caso della soglia). L’altra dimensione ri-
guarda invece quella che potremmo chiamare alterita, cio¢ la presen-
za di un solo Soggetto o di almeno un altro Soggetto a esso contrap-
posto. Frontiera e bordo sono accomunati dalla relazione conflittuale,
ma divisi dalla diversa alterita, perché solo la prima mette in scena due



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 247

Soggetti contrapposti, mentre il secondo ha un solo Soggetto. La soglia
condivide con la frontiera il tipo di alterita (contrappone due Soggetti),
ma se ne differenzia per la natura negoziale.

Incrociando queste due dimensioni si origina una combinatoria in
cui perd un quadrante resta ancora vuoto. Manca infatti una lessicaliz-
zazione per la situazione in cui abbiamo un unico Soggetto e negoziali-
ta. L’osservazione potrebbe essere che ¢ impossibile pensare una nego-
ziazione senza un altro Soggetto, ma il discorso varrebbe anche per la
conflittualita. Difatti il mare oltre il bordo viene definito da Hammad
un “anti-sujet passif”, non caratterizzato da un anti-volere, ma piutto-
sto da un non-potere. Sembra, tecnicamente, un Opponente. E allora,
per inversione, il nostro quarto quadrante dovrebbe essere quello che
ospita una negoziazione fra il Soggetto e un Aiutante. Se nella situazio-
ne del bordo il Soggetto deve tenersi alla larga dallo spazio E2 a causa
di un Opponente oppure compie I'attraversamento a suo rischio e pe-
ricolo, in questo nuovo caso esso potrebbe essere invogliato a supera-
re il limite dalla possibilita di un accordo con un Aiutante. Come lessi-
calizzare questo quarto quadrante? Se decidiamo di tenere /imite come
termine ombrello che sussume queste articolazioni, sembra allora che la
soluzione migliore sia quella di affidargli il nome di soglia, spostandolo
dalla situazione gia descritta da Hammad, per la quale forse puo essere
impiegato il termine varco (in francese passage o porte), che sembra pit
adatto a definire un punto convenzionale di transazione fra due sogget-
tivita chiaramente definite.

Relazione

Conflitto Negoziazione

Un solo Soggetto Bordo Soglia

Alterita
Varco

Due Soggetti Frontiera (per Hammad Soglia)

Tabella 1. Rielaborazione delle distinzioni di Hammad (2004) sul concetto di limite.



248  DPiero Polidoro
4. Le definizioni di estremo

Queste premesse ci hanno aiutato a comprendere alcuni aspetti del
concetto di limite che saranno utili discutendo quello di estremo. Per
farlo, partiamo da alcune definizioni dizionariali, ricordando che la pa-
rola puo essere impiegata sia come aggettivo che come sostantivo.

Il Dizionario Treccani indica come prima definizione dell’aggettivo
estremo quella seguente: “che ¢ o rappresenta il termine ultimo, in sen-
so locale o temporale, di qualche cosa”; come sostantivo, invece, abbia-
mo: “il punto, la parte estrema, o il momento estremo”.

Se prendiamo il Grande dizionario della lingua italiana dell’ Utet (il
cosiddetto “Battaglia”), il significato, per quanto pit ricco, ¢ equivalen-
te: “posto sull’ultimo limite di uno spazio, sul confine di un territorio,
all’estremita di un oggetto, di un corpo organico, di uno schieramento;
collocato sulla linea o sulla superficie piti lontana dal centro”. E il con-
trario di “intimo” o di “medio”.

Queste prime, brevi definizioni (alle quali ne aggiungero qualcun’al-
tra fra poco), ci danno gia alcuni spunti interessanti. Il primo riguar-
da una possibile ambiguita, o almeno ambivalenza, dell’estremo, che,
come abbiamo visto, ¢ sempre esplicitamente o implicitamente defini-
to rispetto a un limite. L’estremo viene considerato il termine ultimo,
la parte terminale di qualcosa, I'ultimo limite di uno spazio, ecc. E cioe
incluso nel qualcosa di cui ¢ estremo. Lo chiarisce bene un’ulteriore de-
finizione del Dizionario Treccani: “Il limite ultimo, il segno oltre il qua-
le non si pud andare, il colmo”. A questa accezione va probabilmen-
te ricondotto I'uso, segnalato dal Battaglia, dell’aggettivo estremo nella
locuzione “estreme linee”, cio¢ il contorno. Se I'estremo ¢ contorno,
esso pud aiutare a riconoscere qualcosa. Mi sembra questa la possibile
base di altri usi, amministrativi e giuridici: gli estremi di un documen-
to sono “il complesso di elementi (come autore, data, numero di proto-
collo, oggetto, ecc.) che servono a identificar[lo] con certezza” (Grande
dizionario della lingua italiana), cosi come gli estremi di un reato sono i
“dati di fatto, presenti in un caso concreto, i quali attuano la condizio-
ne o il complesso di elementi, requisiti e condizioni astrattamente pre-
visti dalla legge” (ibidem).

D’altra parte, perd, “estremo” viene dal latino extér o extérus, che



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 249

ha come superlativo extrémus. Secondo il Dizionario Italiano-Latino di
Ferruccio Calonghi e Oreste Badellino, exzer (o extérus) significa ester-
no, prima ancora che straniero; U'Atlantico ¢ Uexterum mare, cioe il
mare esterno alle colonne d’Ercole, in contrapposizione al mare no-
strum. Dunque sarebbe qualcosa che va oltre il limite, qualcosa al di
la. Lo stesso Dizionario Treccani indica anche “eccesso: passare da un
e. all’altro”. 11 Battaglia dice che estremo significa “che non si puo ol-
trepassare”, ma poco prima aveva indicato come altro significato “che
supera di molto i limiti normali”. Per inciso, questo ci riporta a una
delle due cause scatenanti della narrazione secondo Zilberberg, quel-
la dell’eccesso, che si realizza proprio quando un limite viene superato.

In sintesi, il concetto di estremo puo indicare sia qualcosa di inclu-
so in cid di cui ¢ estremo, sia qualcosa che va al di 13, ¢ esterno a cio cui
si fa riferimento.

Un altro spunto puo riguardare 'ambito di applicazione di estremo
(come aggettivo e come sostantivo). Venendo da exzér pud certamen-
te avere un valore spaziale (cio¢ indicare un estremo punto o area nello
spazio), come in molti esempi fatti finora. Ha inoltre un valore tempo-
rale: secondo il Battaglia puo indicare la vecchiaia, cio¢ I'ultimo perio-
do della vita; o, senza arrivare alla tarda etd, la fine della vita: il suici-
dio ¢ il “gesto estremo” perché ¢ 'ultimo, ma anche, aggiungerei, per la
somma gravitd. Esso infatti puo significare anche “molto alto, sommo,
eccelso”, e quindi pud essere applicato non solo all’estensione spaziale
o temporale, ma anche all’intensita: una proprieta posseduta al massi-
mo (o alcune volte al minimo) grado consente di usare I'avverbio estre-
mamente; si parla di estremismo politico o religioso, ma anche di tempera-
ture estreme, ecc.

5. Il modello di Jacques Fontanille

Una questione importante che ¢ rimasta finora in sospeso (anche se vi
ho gia accennato) ¢ quella del punto di vista dal quale si valuta I'estremo.

Se rimaniamo all’ambito spaziale, intendere gli estremi come i con-
torni o le zone “ultime” di qualcosa ¢ indicatore di un punto di vi-
sta terzo, estraneo allo spazio di cui si valutano gli estremi. In questo



250 DPiero Polidoro

caso possiamo parlare, 2 /a Benveniste, di terza persona oppure, 4 la
Greimas, di débrayage enunciativo; o ancora di punto di vista azimuta-
le, o oggettivo, ecc. Questo ¢ I'approccio scelto da Hammad nella sua
classificazione, che sembra basata su un punto di vista esterno. Penso
perd che sia altrettanto interessante, ai nostri fini, indagare il secondo
tipo di punto di vista che ci porta a esprimere un giudizio di estremita,
quello cioe che si basa su una relazione io/tu, vale a dire su un débrayage
enunciazionale. E in tal senso che spazi remoti possono essere definiti
come gli estremi confini di un regno (sono estremi perché visti dalla ca-
pitale) e che gli europei parlano di Estremo Oriente.

Per analizzare meglio questa situazione sono molto utili alcuni con-
cetti sviluppati da Jacques Fontanille (2015). Fontanille, com’¢ noto,
riconosce due atteggiamenti del corpo sensibile: uno percettivo (visée)
e uno prensivo (saisie). Una seconda distinzione ¢ quella fra il ruolo di
origine di questo atteggiamento (o movimento), vale a dire la source, e il
bersaglio (la cible). Da cid nasce una combinatoria, che evidenzia quat-
tro possibili situazioni:

Actant source / Monde cible Actant cible / Monde source

Visée Quéte Fuite

Saisie Possession Inclusion

Tabella 2. Il modello di Fontanille (2015).

Nella ricerca (quéte) I'orizzonte (o I'estremo) ¢ un obiettivo a cui mi-
rare; nel possesso (possession) & un territorio da tenere (fino al confine,
cioe al limite); nella fuga (fuite) ¢ una minaccia da cui scappare; nell’77-
clusione (inclusion) & un qualcosa che da lontano ci ingloba. Ripeto per
chiarezza: se ci poniamo all'interno di uno spazio (reale o metaforico),
il nostro rapporto con 'estremo pud portare a quattro situazioni diver-
se, ognuna con diverse potenzialita narrative, cio¢ con diversi racconti
che vi possono avere origine.

Per indagare queste potenzialita narrative possiamo muoverci in due
direzioni complementari: quella delle strutture attanziali prefigurate



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 251

(gia affrontata esponendo il modello) e quella della tensivita insita nel
concetto di estremo.

L’idea di estremo racchiude certamente un elemento di tensivita,
che sia quello dello sforzo per tenere il possesso o quello della minac-
cia incombente (pensiamo al senso di continua sospensione che si pro-
va leggendo 7/ deserto dei Tartari di Dino Buzzati), o, ancora, quello di
un’inclusione che pud essere sofferta e spingere verso secessioni o lot-
te per 'autonomia. La tensione ¢’¢ ovviamente anche nella ricerca, cioe
la situazione di chi protende il suo sguardo verso 'orizzonte (¢ tensione
P'anelito leopardiamo verso I'infinito). E questo un movimento di aper-
tura e quindi pertiene all’eszeso, uno dei due termini contrari che secon-
do Paolo Fabbri e Marina Sbisa (1985) costituiscono l'asse del zeso. E
bene notare che questa & una specificita di una particolare situazione e
non dell’estremo di per sé, perché, collocandosi sull’altro polo di que-
sto asse categoriale, qualcosa puo essere anche estremamente contratta.

6. Cosa sono gli sport estremi?

Questa lunga discussione sul concetto di estremo era necessaria per ca-
pire cosa intendiamo con l'espressione sport estremo.

Non c’¢ una definizione universalmente condivisa di sporz estremo,
né ¢’¢ un accordo su quali sport possano essere considerati estremi e
quali no (e, in alcuni casi, neanche sul fatto che alcune attivitd possa-
no essere considerate come sport). La definizione di Wikipedia recita:
“[Extreme sports] are activities perceived as involving a high degree of
risk. These activities often involve speed, height, a high level of physi-
cal exertion and highly specialized gear”. La voce ¢ chiusa da una lun-
ga lista di sport, distinti fra adventure sports ed extreme sports, anche se
le due espressioni vengono trattate come sinonimiche: si va dal bungee
Jjumping a vari sport sciistici, dal mountain biking e dal BMX al parkour
(per una analisi semiotica del quale rinvio a Leone 2010), dal kite sur-
fing allo scuba diving.

In un articolo di qualche anno fa, Rhonda Cohen, Bahman Baluch
e Linda J. Duffy (2018) hanno cercato di mettere un po’ di ordine sul-
la questione della definizione di sport estremo. Secondo gli autori, per



252 Piero Polidoro

come ¢ usato nella locuzione extreme sports, il termine extreme “sugge-
sts a deviation beyond what is generally viewed as ‘normal’ or ‘traditio-
nal’ activity and assumes participants pursue activities beyond these li-
mits” (Cohen, Baluch e Duffy 2018, p. 2), riprendendo il significato di
estremo come qualcosa che va oltre il limite che avevamo gia incontra-
to. Dopo aver passato in rassegna una serie di espressioni alternative (fra
le quali non-mainstream sports, high-risk sports, adventure sports, action
sport o alternative sports), evidenziandone sovrapposizioni e differenze,
viene proposta una nuova definizione:

“extreme sport” is a predominantly competitive (comparison or
self-evaluative) activity within which the participant is subjected to nat-
ural or unusual physical and mental challenges such as speed, height,
depth, or natural forces. Moreover, an unsuccessful outcome is more
likely to result in the injury or fatality of the participant more often
than in a “non-extreme sport.” Therefore, it is suggested that incidents
of injury/fatality are the defining factors that separate extreme sports
from other sports which would fit into the alternative categories listed,
i.e., adventure sport, alternative sport, lifestyle sport and action sport

(Cohen, Baluch e Duffy 2018, p. 6).

Il tratto distintivo degli sport estremi ¢ dunque il rischio, anche se nel-
lo stesso articolo vengono citati dati che mostrano come non ¢ detto che gli
sport normalmente riconosciuti come estremi siano gli unici rischiosi o siano
pit rischiosi di altri sport che non vengono considerati tali (come per esem-
pio l'equitazione o il cheerleading). Non ¢ chiaro, quindi, se a giocare un ruo-
lo importante nella definizione di sport estremo sia il rischio effettivo o piut-

tosto la sua percezione.

7. Per un’analisi semiotica degli sport estremi

Gli sport estremi sono stati nell’aria fin dagli anni Sessanta-Settanta
del secolo scorso, quando si diffusero prima il surf e poi lo skatebo-
ard. Bisogna pero attendere gli anni Ottanta perché escano dalla loro
nicchia e, ancora, i Novanta perché giungano alla loro definitiva con-
sacrazione, aiutati anche dal marketing, che vi aveva riconosciuto una



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 253

grande potenzialita e la capacita di rivitalizzare alcuni settori commer-
ciali. Solitamente si considera come loro battesimo ufficiale la prima
edizione degli X-Games, una competizione di sport estremi organiz-
zata a partire dal 1995 dal canale sportivo statunitense ESPN (Ferrero
Camoletto 2005).

Raffaella Ferrero Camoletto (2005) ha spiegato il processo di matu-
razione degli sport estremi alla luce della pit generale evoluzione pluri-
secolare dello sport. Gli sport cosiddetti tradizionali sono in gran parte
nati in Inghilterra a partire dal XVIII secolo e sono arrivati a perfezio-
narsi nel Novecento. Da un punto di vista storico e sociologico essi
vengono visti come una incarnazione dei valori e delle necessita del-
la societa industriale. Da una parte, infatti, lo sport prepara corpi sani
e pronti alle necessita produttive; dall’altra rappresenta ed esalta I'idea-
le della pianificazione e dell’addestramento/allenamento rivolti alla per-
formance, fondamento dell’efficacia e dell’efficienza industriali. Non &
un caso, fra I'altro, che la velocita e la sua misurazione siano al centro di
molti di questi sport e trovino senso solo in un contesto e attraverso gli
strumenti di una societa industriale.

Se gli sport tradizionali avevano rappresentato la rivoluzione indu-
striale, gli sport estremi sembrano in sintonia con la sensibilita della so-
cieta post-industriale, con la quale condividono molti fenomeni:

— LDindividualizzazione o personalizzazione: gli sport estremi sono
quasi sempre individuali e non di squadra;

— La combinazione o ibridazione: essi nascono spesso da combinazioni
di caratteristiche di sport tradizionali o dall’innesto in questi di altre
caratteristiche

— La delocalizzazione, con la ricerca costante di nuovi, e inusuali,
“campi di gioco”;

— La recnologizzazione, dato che alcuni di questi sport non sarebbero
possibili senza 'innovazione tecnologica (basti pensare al materiale
con cui sono fatte le corde per il bungee jumping o alla famosa tuta
alare di Patrick de Gayardon);

— La traduzione in forma avventurosa delle attivita, che prende varie
forme, come la sportivizzazione o “avventurizzazione” delle vacanze
e del turismo in generale oppure la risemantizzazione di spazi urbani.



254 DPiero Polidoro

Da alcuni di questi aspetti, come la delocalizzazione e la traduzione
in forma avventurosa delle attivita, ne emerge un altro, altrettanto im-
portante: un nuovo rapporto con la natura, che puo essere di riscoperta,
ma anche di sfida. Altro aspetto fondamentale, e tipicamente post-mo-
derno, ¢ la centralita che la corporeita assume nell’espressione e forma-
zione dell’identita delle persone.

Per quanto anche nel libro di Ferrero Camoletto il rischio assuma
un ruolo importante nella definizione degli sport estremi, ¢ 'autrice
stessa a sottolineare che il rischio non va confuso con I'azzardo.

Il rischio puo essere assaporato e realmente gustato solo quando non
¢ totale azzardo, bensi & scelto e calcolato sulla base della conoscenza
che si ha di sé, del proprio corpo e dell’ambiente in cui si muove. Ecco
quindi che il rischio sembra rovesciarsi nel suo opposto: la padronanza,
il controllo, il dominio della situazione.

(Ferrero Camoletto 2005, p. 66).

L’autrice passa quindi in rassegna diversi esempi di sport estremi,
per tentarne una classificazione. Sintetizzando, aggregando e rielabo-
rando le sue osservazioni, potrei qui proporre di distinguere tre dimen-
sioni generative degli sport estremi:

— Estensione: ¢ il processo per il quale si prende uno sport pitt 0 meno
tradizionale e se ne estende una caratteristica oltre i limiti ordina-
ri. Sono sport in cui viene esaltata soprattutto la capacita di “tener
duro”. Un esempio potrebbero essere corse come la Iditarod, che ha
luogo in Alaska verso la fine dell’'inverno: si tratta di una corsa di slit-
te trainate da cani da neve, ma lunga poco meno di 1.600 km e della
durata di circa due settimane. In termini semiotici si potrebbe dire
che ne viene dilatata, fino quasi al punto di rottura, la durativita.

— Dislocazione: in questo caso la caratteristica dello sport estremo che
viene variata ¢ 'ambiente in cui ha luogo. L’attivita, infatti, avviene
in luoghi che sono estremi di per sé o che comunque la rendono
estrema. Nel primo caso si pud pensare al Rally Dakar (gia Parigi-
Dakar), dove uno sport motoristico viene spostato in un ambiente
estremo (il deserto del Sahara); nel secondo caso al base jumping, in



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 255

cui lattivita paracadutistica viene spostata in ambienti normalmente
ordinari, ma estremi in riferimento al tipo di sport. In termini semio-
tici si assiste dunque a un’alterazione della normale spazializzazione.

—  Competenze estreme: ¢ caratteristica di sport estremi che non nascono
direttamente da sport pit tradizionali e richiedono, indipendente-
mente dalla durata e dell’ambientazione, doti fisiche e/o cognitive
particolari. Si pud pensare, ad esempio, al free climbing, per il quale
sono necessari tecnica e allenamento (fisico e mentale) fuori dall’or-
dinario. In questi casi si potrebbe dire, sempre da un punto di vista
semiotico, che a essere messi sotto stress sono il poter fare e il saper
fare dello sportivo.

Da questo quadro, il comune denominatore degli sport estremi e cio
che li caratterizza piti profondamente sembra essere il fatto che le capa-
cita dello sportivo devono essere portate all’estremo, in modo che egli
possa raggiungere i suoi limiti e superarli. Il rischio ¢ solo una conse-
guenza di tutto cid e quindi una caratteristica indiretta degli sport estre-
mi (altrimenti la roulette russa sarebbe, se non uno sport, almeno un
gioco estremo).

Chi pratica sport estremi vede un limite e vuole colmare una distan-
za che lo separa da esso. E anche questa una delle molle narrative che
Zilberberg associa al concetto di limite. Se il limite superato produce
un eccesso, quello non raggiunto causa una mancanza, che — da Propp
in poi — ¢ una delle cause scatenanti la narrazione. Questa narrazione
prende la forma della ricerca — nei termini di Fontanille —, visto che lo
sportivo ¢ esattamente nella posizione dell’attante che guarda un oriz-
zonte e si protende verso di esso.

La combinatoria ispirata ad Hammad ci puo dare ulteriori spun-
ti. Nello sport estremo abbiamo spesso un Soggetto, lo sportivo, e un
Oggetto di valore, cioe¢ la consapevolezza delle proprie capacitd, il rag-
giungimento e superamento dei propri limiti (alcune volte a cio si ag-
giunge la fusione con la natura).

Non vi sono veri e propri Anti-Soggetti, che configurerebbero le si-
tuazioni della frontiera e del varco. Abbiamo, piuttosto, Opponenti:
una natura aspra e pericolosa, un ambiente antropizzato che ci ostacola,
0, ancora, le nostre paure e la mancanza di fiducia nelle nostre capacita.



256 Piero Polidoro

Ma l'essenza dello sport estremo ¢ quella del ribaltamento e della tra-
sformazione dell’Opponente: la natura ¢ sfavorevole, ma se conosciuta
e trattata con rispetto puo regalarci esperienze uniche; lo spazio antro-
pizzato delle citta va piegato e risemantizzato attraverso il parkour o il
base jumping; la ricerca della performance ci consente di scoprire in noi
una forza fisica e interiore che non sospettavamo di avere. In altre pa-
role lo sport estremo ¢ lo strumento che ci consente di operare una tra-
sformazione attanziale e mutare I'Opponente nell’Aiutante di un pro-
gramma narrativo di scoperta e riscoperta del mondo e di se stessi. Nei
nostri termini, lo sport estremo prende cid che per gli altri ¢ un bordo e
lo trasforma in una soglia.

8. Alcuni spunti finali: le categorie di Caillois e le MMA alla prova

dei modelli semiotici

Un ulteriore punto di vista sara utile per chiarire altri aspetti degli sport
estremi. Com’¢ noto, Roger Caillois (1967) ha proposto una classifi-
cazione dei giochi che pud essere estesa, almeno in parte, agli sport.
Caillois riconosce quattro categorie di giochi, che indica con quattro
termini. Agon ¢ la competizione, “vale a dire un cimento in cui 'ugua-
glianza delle probabilita di successo viene artificialmente creata affinché
gli antagonisti si affrontino in condizioni ideali, tali da attribuire un
valore preciso e incontestabile al trionfo del vincitore” (Caillois 1967,
cap. 2 A). Il duello, il torneo sono esempi di agon. Alea indica i giochi
in cui il giocatore non pud determinare Iesito, che ¢ affidato al caso o al
destino, come molti giochi d’azzardo. Quando il bambino imita I'adul-
to, per esempio facendo finta di svolgere un lavoro con attrezzi giocat-
tolo, abbiamo un caso di mimicry. Con questo termine Caillois indica
il fatto che il gioco “pud consistere non gia nello sviluppare un’attivita
o nel subire un destino in un contesto immaginario [come accade in
ogni forma di gioco, dato che bisogna accettare un sistema chiuso e
autonomo di regole, /VAR], ma nel diventare noi stessi un personaggio
illusorio e comportarci di conseguenza” (Caillois 1967, cap. 2 A). Ma,
attenzione, perché anche le grandi manifestazioni sportive hanno un
elemento di mimicry e cio¢ 'immedesimazione dello spettatore con il



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 257

campione. Infine, 'ultima categoria ¢ quella dell’i/inx, cio¢ i giochi ba-
sati sulla vertigine, che “consistono in un tentativo di distruggere per
un attimo la stabilita della percezione e [...] far subire alla coscienza,
lucida, una sorta di voluttuoso panico. In tutti i casi, si tratta di accede-
re a una specie di spasmo, di trance o smarrimento che annulla la realta
con vertiginosa precipitazione” (Caillois 1967, cap. 2 A). Fra le quattro
categorie ci possono essere sovrapposizioni, ma anche incompatibilita
(per esempio agon e alea sono inconciliabili). A esse si aggiungono altri
due concetti fondamentali nel sistema di Caillois: la paidia, che rappre-
senta la spontaneita e vitalita del gioco, e il /udus, che consiste invece
nell'introduzione di vincoli, regole. Gli sport estremi appartengono al
ludus, piuttosto che alla paidia, perché, come abbiamo visto, rifiutano
I’azzardo e sono il regno di una disciplina e un’applicazione che riduco-
no il rischio a qualcosa di calcolato.

D’altra parte, invece, certamente non sono alea, perché, come abbia-
mo visto, non sono mero azzardo, ma rischio calcolato e controllato. La
dimensione del mimicry non pare particolarmente rilevante, se si esclu-
de l'esperienza del pubblico. Essi sembrano muoversi per lo piu fra agon
(inteso come sfida contro se stessi) e ilinx (cioe ricerca della vertigine).
Riguardo a quest’ultimo punto, ¢ utile ricordare come Cohen, Baluch
e Dufty (2018, p. 5) considerino gli sport estremi come un modo per
raggiungere 'accettazione di sé e il “thrill in living for the moment”, il
cui culmine ¢ “a sensation of wholeness”.

Identificare un tratto di #/inx negli sport estremi crea, a dire il vero,
un problema rispetto al sistema di Caillois, che considera incompatibi-
li ilinx e ludus. “1l gusto di superare la difficolta pud intervenire in que-
sto caso solo per combattere la vertigine e impedirle di diventare pani-
co o smarrimento. Esso diventa allora scuola di dominio di sé, sforzo
severo per conservare il sangue freddo o I'equilibrio. Lungi dall’unirsi
all’ilinx, fornisce invece, come nell’alpinismo e nell’alta acrobazia, la di-
sciplina adatta a neutralizzarne gli effetti funesti” (Caillois 1967, cap. 2
A). Eppure dalle parole dello stesso Caillois sembra che pitt che un’in-
compatibilita ci sia una continua oscillazione fra questi due poli, so-
prattutto negli sport estremi: 'abilita sta proprio nel potersi avvicinare
o addirittura nello sconfinare momentaneamente nel campo della tran-
ce e della vertigine, riuscendo perd sempre a mantenere un controllo o



258  Piero Polidoro

a rientrarvi immediatamente, grazie alle proprie abilita. D’altronde ¢ lo
stesso Caillois, nella costruzione della tabella che riassume le sue catego-
rizzazioni, a collocare giochi e sport come lo sci, I'alpinismo e I'acroba-
zia nella parte bassa della colonna dell’i/inx, cio¢ quella che indica una
tendenza al /udus.

Quest’ultima riflessione spiega anche la difficolta che alcuni trova-
no nell’inserire sport di combattimento come le MMA (Mixed Martian
Arts; su questo argomento cfr soprattutto il bel libro di Alessandro Dal
Lago 2022) e la boxe a mani nude fra gli sport estremi e tendono invece
a classificarli come combat sports. MMA, per esempio, ha certamen-
te alcune caratteristiche in comune con gli sport estremi “tradizionali”,
ma anche profonde differenze.

Il tratto comune ¢ il concetto di estremo come sforzo verso i limi-
ti delle capacita umane, soprattutto di resistenza, tanto che nelle MMA
non arrendersi, anche a rischio della vita, ¢ un punto d’onore e riscatta
con una vittoria morale la sconfitta incassata sul ring ottagonale. Ne con-
segue, come elemento comune, anche un aumentato rischio di inciden-
ti 0 morte. D’altra parte ci sono profonde differenze. Le MMA sono cer-
tamente pil vicine all’agon che all’ilinx; inoltre, mentre il passaggio dal
pancrazio greco-romano alla boxe da strada alla boxe moderna era avve-
nuto soprattutto attraverso una riduzione della paidia a favore del ludus
(una civilizzazione del combattimento attraverso le regole), rispetto alla
boxe le MMA rappresentano un passo indietro, una progressiva dimi-
nuzione del /udus e un ritorno alla paidia, dove infatti — nello schema di
Caillois — troviamo il combattimento non soggetto a regolamento.

Da un punto di vista semiotico, cambia anche la struttura attanzia-
le. Si rientra in quella situazione che Hammad chiama frontiera, anche
se la struttura attanziale viene semplificata, perché scompare lo spazio
intermedio (E3): nelle MMA chi vince prende l'intero ring. Allo stes-
so modo, si modifica la prospettiva secondo il modello di Fontanille,
perché la ricerca viene meno e resta il possesso, athancato ora dalla fuga.
Sempre riguardo alla struttura attanziale, si puo osservare che negli
sport estremi propriamente detti ¢’¢ un rapporto complesso fra attan-
ti e attori, con lo sportivo che ¢ al tempo stesso Soggetto e potenziale
Anti-Soggetto (le sue paure lo frenano, non lo fanno osare) o la Natura
che puo essere Oggetto di valore e contemporaneamente Anti-Soggetto



Dal bordo alla soglia: Un'interpretazione semiotica degli sport estremi 259

o Opponente. Nelle MMA, invece, torna a esserci un avversario ben
definito, che tende ad accentrare su di sé il ruolo di Anti-Soggetto, con
una struttura polemica molto pitl chiara, facilmente messa in scena con
rituali di disputa e riappacificazione prima e dopo l'incontro.

9. Conclusioni

Abbiamo visto come un’analisi semiotica del concetto di estremo faccia
da presupposto a un’indagine sul senso dell’espressione sport estremo,
ma anche sulle sue possibilita narrative. Gli sport estremi implicano
determinati modelli attanziali e schemi di azione. Essi sono accomuna-
ti, nella maggior parte dei casi, dalla ricerca protesa verso un orizzonte.
Il senso di questa ricerca pud essere il ricongiungimento con la natura
0, ancora, la risemantizzazione dell’ambiente esterno, ma ¢ sempre, so-
prattutto, il superamento dei propri limiti, la trasformazione in soglia di
cid che ¢ normalmente un bordo.

Cid pud aiutarci anche a comprendere meglio quali siano i confi-
ni degli sport estremi e quali altre attivita sportive vi orbitino attorno.
L’esempio delle MMA ¢ indicativo, anche se andra analizzato piu ap-
profonditamente. Se infatti gli sport estremi si distinguono soprattut-
to perché attraverso di essi gli atleti pongono — ancora pil che in altri
sport — una sfida a se stessi, allora il loro studio non pud limitarsi alle ca-
ratteristiche tecniche; bisognerebbe piuttosto raccogliere testimonian-
ze, fra atleti e spettatori, su cosa significhi praticare o seguire un deter-
minato sport e analizzarle, per comprendere quale tipo di esperienza
venga vissuto e quali programmi e schemi narrativi ne emergano.

Riferimenti bibliografici

CaiLros R. (1967) Les jeux et les hommes. Le masque et le vertige, Gallimard,
Paris (trad. it. 7 giochi e gli womini, Bompiani, Milano 2014, edizione di-
gitale Kindle).

DaL Laco A. (2022) Sangue nell ottagono. Antropologia delle arti marziali mi-
ste, il Mulino, Bologna.



260 DPiero Polidoro

FaBBrr P., SB1sA M. (1985) Appunti per una semiotica delle passioni, “Aut-
Aut”, 208, 1985 (ora in P. Fabbri, G. Marrone, Semiotica in nuce, Roma,
Meltemi 2001, 237-249).

FERRERO CAMOLETTO R. (2005) Oltre il limite. 1l corpo tra sport estremi e fit-
ness, il Mulino, Bologna.

FONTANILLE ]. (2015) Formes de vie, Presse Universitaires de Liege, Liegi.

HamMMAD M. (2004) Présupposés sémiotiques de la notion de limite, “Documenti
di lavoro e pre-pubblicazioni”, 330-332, Centro internazionale di semioti-
ca e linguistica di Urbino, Urbino.

LeoNE M. (2010) “Semiotica del Parkour”, in P. Cervelli, L. Romei e F.
Sedda (a cura di), Mitologie dello sport. 40 saggi brevi, Nuova Cultura,
Roma, 208-224.

Prorr V. (1928) Morfologija skazki, Academia, Leningrad (trad. it. Morfologia
della fiaba, Einaudi, Torino 2000).

Z1LBERBERG C. (1993) “Seuils, limites, valeurs”, in On the Borderlines of
Semiotics, Oyld-Vuoski, Imatra (trad. it. “Soglie, limiti, valori”, in P.
Fabbri, G. Marrone, Semiotica in nuce II, Roma, Meltemi 2001, 124-138).



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972516
pp. 261-274 (novembre 2023)

IMMANENZA RADICALE: DALLE TECNOLOGIE EMERGENTI
AL FUTURO DEI CARDINI DELLA CULTURA OCCIDENTALE

Simona Chiodo

Abstract: Emerging technologies increasingly show the move from an
epistemology that reads real particulars through ideal universals to an
epistemology that reads real particulars through real particulars. The
crisis of ideal universals, also experienced in other articulations of
Western culture, seems to be the symptom of the drive towards a rad-
ical immanence replacing one of the cornerstones of Western culture:
both monotheisms and ancient Greek philosophy conversely worked
on the millennial mechanism of reading the particular through the
universal, with a stress on abstraction. Our technological era seems to
radicalise the crisis that ideal universals experienced since the last cen-
tury. For instance, emerging technologies, especially if they are digital,
seem to replace (universal) transcendence with (particular) immanence
through the creation of an immanent technological entity to which,
starting with our language, we attribute the classical prerogatives of
the (transcendent) divine: omnipresence (if we think of the internet of
things), omniscience (if we think of the increasing knowledge that al-
gorithms have of us), omnipotence (if we think of the increasing power
that algorithms have over us) and inscrutability (if we think of black
boxes). In addition, we can ask ourselves the following question: if it
is true that even democracy is founded on the millennial mechanism
described above, in the sense that both the (particular) majority and
(particular) minorities are subjected to a (universal) rule that applies to

261



262 Simona Chiodo

both of them, then what may be democracy’s destiny in a technological

era that increasingly sabotages the cardinal mechanism on which it is

founded?

Keywords: Emerging technologies, Wearable technology, Digital twin,

Immanence, Transcendence

1. Introduzione

Nel 2015, ['Official Journal of the European Union ha dato la definizione
seguente di medicina personalizzata: “personalised medicine refers to a
medical model using characterisation of individuals’ phenotypes and
genotypes (e.g. molecular profiling, medical imaging, lifestyle data) for
tailoring the right therapeutic strategy for the right person at the right
time, and/or to determine the predisposition to disease and/or to de-
liver timely and targeted prevention”™. La ripetizione continua della
parola “right” (“the right therapeutic strategy for the right person at
the right time”) ¢ significativa: la medicina personalizzata, in contrasto
implicito con la medicina tradizionale, & pill “right”, che identifica una
“rightness” sia come correttezza epistemologica sia come correttezza eti-
ca, perché ¢ “tailor[ed]” sull’identita individuale. Casi analoghi sono
frequenti nelle tecnologie emergenti, che, dalla wearable technology al
digital twin, sembrano dare forma all’idea secondo la quale parlare di
sviluppo tecnologico significa parlare di personalizzazione crescente, di
individualizzazione crescente. I vantaggi sono espliciti: se, da medico,
taglio in modo sartoriale la mia terapia sulla tua identita individuale,
allora la mia probabilita di salvare la tua vita cresce. Ma, da filosofo, &
doveroso riflettere con cura sul significato della personalizzazione de-
scritta, soprattutto se caratterizza in modo esponenziale le tecnologie
emergenti che progettiamo e usiamo in modo quotidiano — e la ragio-
ne essenziale per la quale ¢ doveroso riflettere con cura sul significato
della relazione tra sviluppo tecnologico e personalizzazione crescente

(1) Council conclusions on personalised medicine for patients, “Official Journal of
the European Union”, 2015/C 421/03, https://eur-lex.europa.eu/legal-content/EN/
TXT/2uri=0J%3AC%3A2015%3A421%3AFULL (ultimo accesso, giugno 2022).




Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro dei cardini della cultura occidentale 263

¢ la seguente: personalizzare in modo radicale puo significare smon-
tare il meccanismo cardinale che caratterizza I'epistemologia europea,
e occidentale per estensione, cio¢ I'idea secondo la quale il significato
del particolare ¢ dato dalla sua relazione con l'universale, e non con un
altro particolare.

Sia i monoteismi sia la filosofia greca antica hanno dato genesi al mec-
canismo epistemologico che ha caratterizzato la nostra cultura per millen-
ni, dalla religione alla filosofia e, ancora, dalla scienza all’arte e alla giu-
risprudenza: la lettura del particolare reale attraverso 'universale ideale,
con un’enfasi sull’astrazione, che, nel caso della religione, mette in rela-
zione il particolare immanente con l'universale trascendente e, nel caso
della filosofia, ma anche della scienza, dell’arte e della giurisprudenza,
mette in relazione il particolare immanente con I'universale ideale®.

Al contrario, le tecnologie emergenti sembrano dare forma a una
sorta di immanenza radicale a sostituzione del meccanismo descritto:
il particolare sostituisce 'universale, sia trascendente sia ideale, e, allo-
ra, 'immanente ¢ in qualche modo assolutizzato, con conseguenze che
possono essere cruciali per il futuro della cultura occidentale, e che, al-
lora, ¢ essenziale provare a comprendere.

In particolare, nelle pagine seguenti, considererd tecnologie emer-
genti che esemplificano in modo perspicuo la svolta verso 'immanenza
radicale descritta (sezione 2) e rifletterd su due conseguenze che, tra le
altre, possono essere cruciali per il futuro della cultura occidentale. La
prima conseguenza ha a che fare con la trascendenza (sezione 3): le tec-
nologie emergenti, soprattutto digitali, sembrano sostituire la trascen-
denza (universale) con I'immanenza (particolare) attraverso la costitu-
zione di un’entita tecnologica immanente alla quale, a partire dal nostro
linguaggio, attribuiamo le prerogative classiche del divino trascenden-
te, cio¢ onnipresenza (se pensiamo, ad esempio, all'internet of thin-
gs), onniscienza (se pensiamo, ad esempio, alla conoscenza progressiva
che gli algoritmi hanno di noi), onnipotenza (se pensiamo, ad esempio,
al potere progressivo che gli algoritmi hanno su di noi) e inscrutabili-
ta (se pensiamo, ad esempio, alla black box). La seconda conseguenza

(2) Cfr, se non altro, Berlin (1998, 2003 ¢ 2004), Brzeziiski, Coniglione, Kuipers e
Nowak (1990-2009), Chiodo (2018), Emmet (1994), Jullien (2011), Pettazzoni (1943),
Rescher (1987), Ringgren (1987), Wainwright (1986) e Zagzebski (1989).



264 Simona Chiodo

ha a che fare con l'idealita, e soprattutto con una sua sfera di applica-
zione che potrebbe essere esposta a una crisi dirompente nel presente e
nel futuro (sezione 4): se ¢ vero che anche la democrazia ¢ fondata sul-
la relazione tra particolare reale e universale ideale, nel senso che sia la
maggioranza (particolare) sia le minoranze (particolari) sono sottoposte
a una regola (universale) che vale per entrambe, allora che destino puo
avere la democrazia in un’era tecnologica che smonta in modo progres-
sivo il meccanismo cardinale sul quale ¢ fondata?

2. ’immanenza radicale delle tecnologie emergenti

La filosofia greca antica ci ha dato una parola essenziale per parlarci
dell’idea secondo la quale il significato del particolare ¢ dato dalla sua
relazione con l'universale: arché, che distingue due dimensioni logiche
e ontologiche delle quali la prima, cioe I'arché, corrisponde alla causa
universale e la seconda corrisponde ai suoi effetti particolari. Succede,
allora, che, da una prospettiva religiosa, 'arché possa agire da trascen-
denza che da un significato pitt preciso e consistente all'immanenza
e, da una prospettiva filosofica, 'arché possa agire da idealita che da
un significato pit preciso e consistente alla realta. E, ancora, da una
prospettiva scientifica, I'arché agisce, ad esempio, da legge di gravita-
zione universale che comprende e definisce le relazioni tra le masse.
Da una prospettiva artistica, I'arché agisce, ad esempio, da canone che
comprende e definisce le proporzioni tra le parti. E, da una prospettiva
giuridica, U'arché agisce, ad esempio, da legge che comprende e definisce
i diritti e i doveri. Dalla religione alla filosofia e, ancora, dalla scienza
all’arte e alla giurisprudenza, I'arché ¢ I'universale, stabile e condivisibile
a sufficienza, a servizio del particolare, instabile e resistente alla condi-
visibilita sovraindividuale — U'archeé & la dimensione metafisica, stabile e
condivisibile a sufficienza, a servizio della dimensione fisica, instabile e
resistente alla condivisibilita sovraindividuale.

Ma, quando consideriamo le tecnologie emergenti, dalla wearable te-
chnology al digital twin, I'arché sembra cadere — le tecnologie emergen-
ti sembrano dare forma alla caduta letterale dell’arche, cioé a una sorta
di “anarchismo” che ha articolazioni varie, da una sorta di anarchismo



Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro dei cardini della cultura occidentale 265

epistemologico che rimuove I'arché come competenza (universale) alla
quale 'incompetenza possa fare riferimento a una sorta di anarchismo
religioso che rimuove 'arché come trascendenza (universale) alla quale
'immanenza possa fare riferimento®.

Ad esempio, siamo incompetenti perché non abbiamo la patente, ma
usiamo i veicoli autonomi per viaggiare. Siamo incompetenti perché non
siamo medici, ma usiamo la wearable technology per fare autodiagno-
si. Siamo incompetenti perché non siamo giuristi, ma usiamo le piat-
taforme digitali per scrivere bozze di leggi. Siamo incompetenti perché
non siamo progettisti, ma usiamo i software per progettare appartamen-
ti. Siamo incompetenti perché non siamo scrittori, ma usiamo i software
per scrivere articoli. Siamo incompetenti perché non siamo giornalisti,
ma usiamo i motori di ricerca per trovare informazioni. Siamo incom-
petenti perché non abbiamo competenze certificate, ma usiamo i social
media per fare quasi qualsiasi cosa, dallo chef al life coach.

Quando concentriamo la nostra attenzione sulla wearable techno-
logy, e soprattutto sul fenomeno del quantified self*, possiamo patla-
re di rimozione dell’arché sia perché la competenza del medico ¢ di fre-
quente sostituita dall'incompetenza dell’individuo inesperto che usa la
wearable technology per fare autodiagnosi attraverso attivita di self-
tracking sia perché 'autoreferenzialitd del risultato ottenuto radicaliz-
za 'impermeabilita della dimensione particolare, e addirittura autore-
ferenziale, ad altre dimensioni sia particolari (nel caso di comparazioni
con altri individui) sia universali (nel caso di comparazioni con il sa-
pere medico). Nel primo caso, cio¢ quando la competenza del medi-
co ¢ di frequente sostituita dall’'incompetenza dell’individuo inesperto,
troviamo esperienze descritte nei modi seguenti nel sito del quantified
self: “my doctor had done what he could and medicine had done what
they could and I had to do something for myself. [...] so I've kind of
cured myself”®. E con una radicalitd maggiore: “I started going to my
doctor, but I wasn’t really believing in that method, because I didn’t
see a really problem—solving method. [...] my doctors. They can’t help

(3) Ho lavorato in modo esteso sulla questione citata, che non posso sviluppare nello
spazio di un articolo, soprattutto in Chiodo (2020).

(4) Cfr https://quantifiedself.com/ (ultio accesso 23 giugno 2022).

(s) In https://quantifiedself.com/show-and-tell/?project=750 (ultimo accesso: 23 giugno
2022).



266 Simona Chiodo

me, so I'll try and find these methods of my own health condition™®.
Nel secondo caso, cio¢ quando I'autoreferenzialita del risultato ottenu-
to radicalizza 'impermeabilita della dimensione particolare, e addirit-
tura autoreferenziale, ad altre dimensioni, troviamo esperienze descrit-
te nei modi seguenti nel sito del quantified self: “the most important
takeaway for me in my tracking experience is that general assumptions
don’t work for individuals””. E con una radicalita maggiore: “I'm not
that interested in coming up with general solutions for other people, I
want to improve my condition”®. E, anche se I'incompetenza e 'au-
toreferenzialitd fanno ottenere risultati che non sono altro che ovvieta
(ad esempio, “the less sleep that I am having actually affects the stress
level as well”)®, Povvietd sembra essere perseguita perché la sua imper-
meabilitd a comparazioni che possono essere critiche, soprattutto nel
caso di comparazioni con il sapere medico, ¢ rassicurante: “[I] asked
my computer [...] what makes me happy and he says well you have to
be healthy, just be active, have a good night sleep and don’t be stressed.
And that’s pretty nice to know that actually what you suppose [...] will
make you happy does make you happy”©°.

Quando concentriamo la nostra attenzione sul digital twin, possia-
mo parlare di rimozione dell’arché sia perché 'autonomia umana data
dalla competenza umana ¢ sostituita in modo progressivo dall’automa-
zione tecnologica sia, e soprattutto, perché I'idea secondo la quale il
particolare ¢ letto attraverso I'universale, cio¢ attraverso il modello ide-
ale, ¢ sostituita dall’idea secondo la quale il particolare ¢ letto attraver-
so il particolare, cio¢ attraverso il digital twin. Nel primo caso, cioe
quando 'autonomia umana data dalla competenza umana ¢ sostitui-
ta in modo progressivo dall’automazione tecnologica, la letteratura sul
digital twin ci offre esempi nei quali, “in modifying and extending fe-
atures of DT systems, End—User Development (EUD) methods and
tools [...] allow end users to act as professionals in those ICT-related
domains in which they are not professionals, by creating, modifying,
extending and testing digital artifacts without requiring knowledge”

(6) In https://quantifiedself.com/show-and-tell/?project=563 (ultimo accesso: 23 giugno 2022).
(7) In heeps://quantifiedself.com/show-and-tell/?project=15 (ultimo accesso: giugno 2022).
(8) In https://quantifiedself.com/show-and-tell/?project=181 (ultimo accesso: giugno 2022).
(9) In https://quantifiedself.com/show-and-tell/?project=324 (ultimo accesso: giugno 2022).
(10) In hetps://quantifiedself.com/show-and-tell/?project=847 (ultimo accesso: 23 giugno 2022).



Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro dei cardini della cultura occidentale 267

(Barricelli, Casiraghi e Fogli 2019, 167664), perché ¢ possibile “mini-
mising human interference” (Shahat, Hyun e Yeom 2021, p. 17) quan-
do il digital twin ¢ caratterizzato, a partire dal nostro linguaggio, da
un’autonomia crescente (che ¢ la parola usata da Kant per identificare,
al contrario, niente di meno che il nucleo identitario distintivo dell’es-
sere umano): “a digital twin can achieve self-diagnosing and self~repai-
ring” (Mostafa, Tao e Yu 2021, p. 4) e, ancora, “self—perceiving, self—
determining, self-organizing, self-executing” (Deng, Zhang e Shen
2021, p. 132). Nel secondo caso, cio¢ quando la lettura del particolare
attraverso 'universale, cio¢ attraverso il modello ideale, ¢ sostituita dal-
la lettura del particolare attraverso il particolare, cio¢ attraverso il digi-
tal twin, sappiamo che, in modo costitutivo, “Unlike traditional engi-
neering models, Digital Twins reflect the particular and individual, the
idiosyncratic” (Bruynseels, Santoni de Sio e van den Hoven 2018, p. 3).

Ma, se ¢ vero che le azioni che ripetiamo di continuo ci fanno essere
chi siamo, allora la rimozione continua dell’arché, dalla rimozione del-
la competenza alla rimozione della comparazione con il sapere e alla ri-
mozione dell’'universale, chi ci fa essere? La risposta ¢ di necessita com-
plessa. Nelle pagine seguenti, proverd a identificare, se non altro, due
sue articolazioni cruciali.

3. La divinita tecnologica immanente

Una prima articolazione cruciale della riposta alla domanda su chi ci fa
essere la rimozione continua dell’arché attraverso le tecnologie che pro-
gettiamo e, soprattutto, usiamo in modo quotidiano ¢ la seguente: ci
fa essere chi prova a montare una sorta di entita tecnologica che, anche
se & un artefatto umano, cio¢ anche se ¢ immanente, & caratterizzata, a
partire dal nostro linguaggio, dalle prerogative classiche del divino tra-
scendente, cio¢ dall’onnipresenza (se pensiamo, ad esempio, all'internet
of things), dall’onniscienza (se pensiamo, ad esempio, alla conoscenza
progressiva che gli algoritmi hanno di noi), dall’onnipotenza (se pensia-
mo, ad esempio, al potere progressivo che gli algoritmi hanno su di noi)
e dall'inscrutabilita (se pensiamo, ad esempio, alla black box).
Proviamo a fare un esempio quotidiano. Immaginiamo di ascoltare



268 Simona Chiodo

una persona che ci parla di una sua malattia. E immaginiamo di ricono-
scere, tra i sintomi che ci descrive, due sintomi che anche noi abbiamo.
Che cosa facciamo quando lasciamo la persona che ci parla? Non siamo
medici. L’azione piti saggia ¢ parlare con il nostro medico di fiducia, che
ci conosce da anni, dei nostri due sintomi — I'azione piu saggia ¢ usare
Parché, che nel nostro caso ¢ la competenza del nostro medico di fidu-
cia, che ci conosce da anni. Ma siamo (ancora) saggi abbastanza da sa-
pere fare le due cose seguenti, cio¢ controllare la nostra ansia e aspettare
il tempo necessario a parlare con il nostro medico di fiducia? La risposta
¢ che potremmo non essere (pit1) saggi abbastanza da sapere fare le due
cose descritte, perché 'uso quotidiano del nostro smartphone ci fa fare
e, soprattutto, ci fa ripetere di continuo, le cose seguenti, che rimuovo-
no sia la fatica di sapere controllare la nostra ansia sia la fatica di sapere
aspettare il tempo necessario a parlare con il nostro medico di fiducia. La
prima cosa che facciamo ha a che fare con 'onnipresenza dell’entita tec-
nologica che abbiamo creato: la rete ¢ in qualsiasi spazio e il nostro smar-
tphone ¢ con noi in qualsiasi tempo. Allora, prendiamo subito il nostro
smartphone e cerchiamo subito i nostri due sintomi attraverso il motore
di ricerca. La seconda cosa che facciamo ha a che fare con 'onniscienza
dell’entita tecnologica che abbiamo creato: il motore di ricerca ci da mi-
lioni di informazioni sui nostri due sintomi in meno di un secondo (non
siamo medici e, allora, non sappiamo contestualizzare e comprendere le
informazioni date. Dovremmo fermarci. Ma non ci fermiamo: leggia-
mo, se non altro, le informazioni nella prima pagina). La terza cosa che
facciamo ha a che fare con 'onnipotenza dell’entita tecnologica che ab-
biamo creato: se le informazioni che troviamo sono rassicuranti, allora
la nostra ansia di partenza diminuisce e, se le informazioni che troviamo
sono allarmanti, allora la nostra ansia di partenza aumenta (ancora, non
siamo medici e, allora, non sappiamo contestualizzare e comprendere le
informazioni date. Dovremmo fermarci. Ma non ci fermiamo: lasciamo
che la rete e il nostro smartphone abbiano il potere di diminuire e di au-
mentare la nostra ansia). La quarta cosa che facciamo ha a che fare con
Pinscrutabilitd dell’entita tecnologica che abbiamo creato: anche se non
sappiamo per quale ragione la prima informazione data ¢, ad esempio,
rassicurante, pensiamo, in modo quasi fideistico, che la prima informa-
zione data sia I'informazione piu corretta.



Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro dei cardini della cultura occidentale 269

Ancora, se ¢ vero che le azioni che ripetiamo di continuo ci fanno
essere chi siamo, allora I'uso continuo di una sorta di entita tecnologi-
ca immanente, ma che ¢ caratterizzata dalle prerogative classiche del di-
vino trascendente, chi ci fa essere? La risposta possibile ¢ che ci fa essere
chi prova a dissolvere le prove pit sfidanti dell’esistenza umana (soprat-
tutto nelle societa occidentali contemporanee), tra le quali arrivare a sa-
perci controllare e arrivare a sapere aspettare, attraverso la creazione di
una sorta di divinita che ¢ subito pronta all’uso — attraverso la creazione
di un’entita tecnologica che ha sia i vantaggi della divinita, cio¢ 'onni-
presenza, I'onniscienza, 'onnipotenza e 'inscrutabilitd, sia, e soprattut-
to, i vantaggi dell'immanenza, cio¢ I'essere subito pronta all’uso, e ad-
dirittura lessere tascabile"".

4. Il destino immanente della democrazia?

Una seconda articolazione cruciale della riposta alla domanda su chi ci
fa essere la rimozione continua dell’arché attraverso le tecnologie che
progettiamo e, soprattutto, usiamo in modo quotidiano ¢ la seguente:
ci fa essere chi prova a smontare il meccanismo epistemologico essen-
ziale della nostra cultura, cio¢ la lettura del particolare reale attraverso
I'universale ideale — che ¢ anche la pietra angolare della democrazia.

Quando pensiamo alla democrazia, non dovremmo pensare al mec-
canismo secondo il quale la maggioranza (pili votata) vince sulle mi-
noranze (meno votate) e, in ultimo, legifera, ma dovremmo pensare al
meccanismo seguente:

1. la maggioranza corrisponde a non altro che un particolare reale;

2. anche le minoranze corrispondono a particolari reali;

3. sia la maggioranza sia le minoranze sottostanno a un universale idea-
le, cio¢ alla meta-regola secondo la quale le regole, dalla costituzione
alle leggi, valgono sia per la maggioranza sia per le minoranze — allo-
ra, ¢ 'universale ideale, cio¢ la meta-regola, a essere la pietra angola-
re della democrazia perché ¢ la condizione alla quale la maggioranza

(11) Ho lavorato in modo esteso sulla questione citata, che non posso sviluppare nello
spazio di un articolo, soprattutto in Chiodo (2020).



270 Simona Chiodo

non pud essere assolutizzata: anche la maggioranza ¢ non altro che
un particolare reale, anche la maggioranza sottosta a un universale
ideale, con il quale, allora, non puo coincidere.

In sintesi, una logica secondo la quale qualcosa di universale vale
per qualsiasi particolare ci spinge a non assolutizzare un particolare tra
i particolari, perché ¢ una logica che stabilisce una condizione essenzia-
le: i particolari, dalle minoranze (anche se piccolissime) alla maggioran-
za (anche se grandissima), condividono la subordinazione all’'universa-
le. Ma a che cosa ci spinge una logica contraria, secondo la quale non c’¢
qualcosa di universale che vale per qualsiasi particolare, ma ci sono parti-
colari che non hanno qualcosa da condividere, perché per il particolare 1
vale un altro particolare P_ (ad esempio, il suo digital twin), per il parti-
colare 2 vale un altro particolare P, (ad esempio, il suo digital twin) etc.?

Proviamo a fare un esempio pitt semplice e quotidiano. La parti-
colarizzazione progressiva della medicina, dalla wearable technology al
fenomeno del quantified self, alla medicina personalizzata e al digital
twin, ci spinge a pensare che potrebbe esserci una proporzionalita di-
retta tra la crescita delle cose che valgono in modo esclusivo per un in-
dividuo unico e la crescita della societa civile — cosa che potrebbe essere
vera in circostanze significative, ma sulla quale la filosofia ha il dove-
re di riflettere in modo critico anche attraverso una domanda sul desti-
no dell’idea seguente: ¢’¢ un senso importante nel quale l'universale che
vale per la totalita dei particolari agisce da aggregatore della totalita dei
particolari, che passano, allora, da un’enfasi sull'individualita, e in qual-
che caso sull’individualismo, a un’enfasi sul senso di comunita.

Il passaggio dalla particolarizzazione progressiva della medicina alla
questione della democrazia, a partire dalla questione della relazione tra
privato e pubblico, ¢ veloce. Ad esempio, quale destino potrebbero ave-
re i particolari, cio¢ gli individui, che non possono accedere alla medi-
cina personalizzata, se 'universale, cio¢ il sapere medico, insieme con
la medicina tradizionale (che ¢ pil sostenibile perché vale per la totalita
dei particolari), fosse smontato in modo progressivo? E, attraverso un
linguaggio ancora piu politico, quale destino potrebbero avere i parti-
colari, se I'universale, che garantisce il loro essere rappresentati da qual-
cosa di condiviso, fosse smontato in modo progressivo? La scelta della



Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro dei cardini della cultura occidentale 2771

parola “rappresentati” non ¢ casuale: parlare della capacita dell’'univer-
sale di rappresentare i particolari significa parlare della logica che carat-
terizza anche la democrazia, nella quale qualsiasi particolare condivide
qualcosa con qualsiasi altro particolare — qualsiasi particolare condivide
con qualsiasi altro particolare la possibilita di essere rappresentato, cioe
incluso, dall’azione dell’'universale, che ¢ la condizione alla quale 'indi-
vidualismo puo essere superato dal senso di comunita.

Riflettiamo attraverso un caso emblematico che ha a che fare, an-
cora, con le tecnologie emergenti. Secondo lo studio di Awad ez al.,
pubblicato su “Nature”, dovremmo legiferare sui veicoli autonomi sul-
la base dei risultati dell’esperimento digitale della “Moral machine”"?,
cio¢ sulla base delle preferenze espresse da milioni e milioni di indivi-
dui su che cosa ¢ pilt morale fare nel caso di una varieta di casi di col-
lisioni inevitabili (ad esempio, tra un veicolo autonomo con passeggeri
meno giovani e pedoni pili giovani che non attraversano la strada sul-
le strisce pedonali). In particolare, secondo lo studio, se la maggioranza
delle preferenze espresse da milioni e milioni di individui ¢ “sparing hu-
mans over animals, sparing more lives, and sparing young lives” (Awad
et al. 2018, p. 60. Cfr anche Awad et al. 2020), allora dovremmo legi-
ferare sulla base delle tre preferenze citate: “these three preferences may
be considered essential building blocks for machine ethics, or at least
essential topics to be considered by policymakers” (Awad ez 4/. 2018, p.
61). Ma, ancora, la questione sulla quale abbiamo riflettuto torna. Nel
caso dell’esperimento digitale della “Moral machine”, i big data, cio¢ le
preferenze espresse da milioni e milioni di individui, possono spinger-
ci a pensare che la maggioranza coincida in qualche modo con la tota-
lita (che ¢ la cosa che gli autori dello studio fanno) — i big data posso-
no spingerci a pensare che la maggioranza, ciog¢, ancora, il particolare,
coincida in qualche modo con la totalita, cioe¢, ancora, con 'universa-
le, che, in ultimo, ¢ sostituito dall’assolutizzazione di un particolare.
Ma lassolutizzazione di un particolare, anche quando ¢ la maggioran-
za di milioni e milioni di individui, ¢ comunque esclusiva, e non inclu-
siva — |'assolutizzazione del particolare smonta comunque la pietra an-
golare della democrazia. Ad esempio, che destino avrebbero i passeggeri
meno giovani se la societa legiferasse sulla base dell’assolutizzazione di

(12) Cfr htps://www.moralmachine.net/ (ultimo accesso 23 giugno 2022).



272 Simona Chiodo

un particolare che esclude la loro possibilita di essere rappresentati da
qualcosa di universale?

La domanda posta sembra un rompicapo, ma la verita ¢ che la sua ri-
sposta possibile, e promettente, ¢ gia data dal meccanismo cardinale sul
quale la democrazia ¢ fondata. L'universale che vale per qualsiasi par-
ticolare ¢, ad esempio, la legge che include la totalita dei particolari, e
non una sua parte, cio¢ la legge secondo la quale, nel caso di collisioni
inevitabili, la garanzia maggiore di salvezza ¢ data, se e quando ¢ possi-
bile, a chi rispetta le regole comuni, cioe¢ a chi attraversa la strada sulle
strisce pedonali. E la ragione per la quale la legge descritta include la to-
talita dei particolari, e non una sua parte, ¢ che qualsiasi individuo, sia
pill giovane sia meno giovane, puo scegliere di fare le due cose seguenti:
imparare che cosa dice la legge e agire di conseguenza. Al contrario, es-
sere pill giovane non ¢ una cosa che ¢ possibile scegliere di essere: essere
pil giovane ¢ un particolare che, qui, ¢ assolutizzato, e non un univer-
sale possibile, e, allora, ¢ qualcosa che esclude e discrimina di necessita,
perché non agisce da aggregatore della totalita dei particolari con un’en-
fasi sul senso di comunita, ma da disgregatore con un’enfasi sull’'indivi-
dualitd, e in qualche caso sull’individualismo.

Nello spazio dato, non posso riflettere in modo analitico su altri casi.
Ma gli esempi di tecnologie emergenti che ci spingono a dissolvere 'u-
niversale nel particolare e, in ultimo, ad assolutizzare il particolare con
un’enfasi crescente sull'individualismo, sono numerosi. Basta pensare
ai casi innumerevoli nei quali i big data, dalla sfera della salute alla sfera
dell’educazione, alla sfera dell’economia e alla sfera dell’accesso genera-
le a servizi pubblici e privati, ci spingono a confondere, da una prospet-
tiva epistemologica, la correlazione (che ¢ qualcosa di particolare) con
la causazione (che ¢ qualcosa di universale) e, da una prospettiva etica e
civile, numeri altissimi (che sono qualcosa di particolare) con la totali-
ta (che ¢ qualcosa di universale). Ancora, basta pensare ai casi innume-
revoli nei quali le tecnologie emergenti, soprattutto digitali, ci spingo-
no ad assolutizzare il nostro caso individuale. In modo crescente, poco
ci importa dell’altro, e soprattutto della comparazione tra noi e l'altro,
sia quando 'altro ¢ lesperto che pensiamo di sostituire con la tecnolo-
gia (ad esempio, nel caso del medico sostituito dalla wearable techno-
logy) sia quando l'altro ¢ I'esperto del quale pensiamo di potere avere



Immanenza radicale: Dalle tecnologie emergenti al futuro dei cardini della cultura occidentale 273

la competenza (ad esempio, nel caso di software che ci fanno fare quasi
qualsiasi cosa anche se non abbiamo competenze specifiche) sia quando
I’altro, in ultimo, & 'universalitad che, anche se sfidante e faticosa, vale
anche per la nostra particolarita e, insieme, per la particolarita di qual-
siasi individuo.

Ancora, la genesi della democrazia ¢ visibile qui: nella pietra angola-
re della quale sembriamo volerci disfare, che ¢ 'universale che significa
soprattutto che, se ¢’¢ qualcosa che vale per qualsiasi individuo, allora
la totalita degli individui non ¢ una somma empirica, ma una comuni-
ta — ma che destino puo avere la comunita, e soprattutto la comunita
democratica, in un’era tecnologica che smonta in modo progressivo il
meccanismo cardinale sul quale ¢ fondata?

Riferimenti bibliografici

Awap E., et al. (2018) The moral machine experiment, “Nature”, 563: 59-75

Awap E., et al. (2020) Universals and variations in moral decisions made in 42
countries by 70.000 participants, ‘Proceedings of the National Academy of
Sciences”, 5/117: 2332-2337

BarricerLr B., CasiragHr E., FocLr D. (2019) A survey on digital twin.
Definitions, characteristics, applications, and design implications, “IEEE
Access 77: 167653-167671

BERLIN 1. (1998) 1/ senso della realta. Studi sulle idee e la loro storia, tr. it. di G.
Ferrara degli Uberti, Adelphi, Milano

— (2003) Il potere delle idee, tr. it. di G. Ferrara degli Uberti, Adelphi, Milano

— (2004) 1/ legno storto dell'umanita. Capitoli della storia delle idee, tr. it. di G.
Ferrara degli Uberti, G. Forti, Adelphi, Milano

BruynseeLs K., F. SanToNI DE S10, J. vAN DEN HOVEN (2018) Digital twins
in healthcare. Ethical implications of an emerging engineering paradigm,
“Frontiers in Genetics”, 9: 1-11

Brzezikski J., F. Conicriong, T.A.F. Kuirers, L. Nowak (1990-2009)
Idealization I-XIII. General problems, “Poznan studies in the philosophy of
the sciences and the humanities”: 16-29

CHiopo S. (2018) Come pensa un europeo. Epistemologia di un agire comune,

Carocci, Roma.



274  Simona Chiodo

— (2020) Technology and anarchy. A reading of our era, Lexington Books-
The Rowman & Littlefield Publishing Group, Lanham-Boulder-New
York-London.

— (2023) Technology and the overturning of human autonomy, Springer,
Cham.

DenG T., K. ZHANG, Z.-]. SHEN (2021) A systematic review of a digital twin
city. A new pattern of urban governance toward smart cities, “Journal of
Management Science and Engineering”, 6: 125-134.

DickensoN D. (2013) Me medicine vs. we medicine. Reclaiming biotechnology
for the common good, Columbia University Press, New York.

EMMET D. (1994) The role of the unrealisable. A study in regulative ideals, St.
Martin’s Press, New York.

JuLLien FE. (2011) Linvenzione dell’ideale e il destino dell’Europa ovvero
“Platone” letto dalla Cina, tr. it. di M. Porro, Medusa, Milano.

MostaraF., L. Tao, W. Yu (2021) An effective architecture of digital twin system
to support human decision making and Al-driven autonomy, “Concurrency
and Computation. Practice and Experience”, 33: 1-15.

PerTazZONI R. (1943) Dio. Formazione e sviluppo del monoteismo nella storia
delle religioni, Zanichelli, Bologna.

RescHER N. (1987) Ethical idealism. An inquiry into the nature and function
of ideals, University of California Press, Berkeley-Los Angeles-New York.

RiNGGREN H. (1987) Isracle. I padri, 'epoca dei re, il giudaismo, tr. it. di M.R.
Limiroli, introduzione di G. Ravasi, Jaca book, Milano.

Suanat E., C.T. Hyun, C. YeoMm (2021) City digital twin potentials. A review
and research agenda, “Sustainability”, 13: 1-20.

WaINwRIGHT W.]. (1986) Monotheism, in R. Audi, W.]J. Wainwright, a cura
di, Rationality, religious belief, and moral commitment, Cornell University
Press, Ithaca.

ZAGzEBSKI L. (1989) Christian monotheism, “Faith and philosophy”, 8: 3-18.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972517
pp. 275-291 (novembre 2023)

IMMAGINI D’INTELLIGENZA ARTIFICIALE:
COME (NON) VISUALIZZARE L'INVISIBILE

Alberto Romele

Abstract: The purpose of this chapter is to interrogate the presence of
religious or sacred elements within popular artificial intelligence (AI)
representations, particularly stock images. Instead of taking the route
of micro analysis (e.g., of a semiotic analysis of the religious or sacred
signs actually present in these images), the author’s proposal is to take a
macro or meta posture, focusing on the problem of the representability
of the religious or sacred as such. The thesis is that much of the criti-
cism of Al stock images is indebted to a purely Western perspective on
image and painting, which favors naturalism, perspective, subjectivism,
and the creativity of genius (in the romantic sense of the term). Yet,
the author wonders whether popular Al images are not (almost) fine
as they are, to the extent that we should not treat them as images but
rather as icons. The article is divided into three parts. In the first part,
it discusses the double disappointment regarding the research on relig-
iosity/sacredness in popular Al images: the first regarding the results of
the empirical research done by the author, the second arising instead
from the easy criticism (and the equally easy solutions) proposed by
the literature. In the second part, the impossibility of representing Al
as such is discussed. In the third part, the author proposes a critique

275



276 Alberto Romele

of those who criticize these images, because perhaps these images, if
understood as icons, already chart the way of how Al should (or should

not) be visually represented.

Keywords: Images of artificial intelligence, Icons, Religiosity, Sacred,
Representability

1. Introduzione

Lo scopo di questo capitolo ¢ quello di interrogare la presenza di ele-
menti religiosi o sacri all'interno delle rappresentazioni popolari dell’in-
telligenza artificiale (IA), in particolare le immagini di stock. Invece di
prendere la via dell’analisi micro (per esempio, di un’analisi semioti-
ca dei segni/segnali religiosi o sacri effettivamente presenti in queste
immagini), la mia proposta consiste tuttavia nel prendere una postura
macro o meta, incentrata sul problema della rappresentabilita stessa del
religioso o sacro. In effetti, la mia ipotesi ¢ che sia proprio a questo
livello che si possano trovare le analogie pit feconde tra la maniera di
rappresentare visualmente I'IA e il religioso o sacro.

In particolare, propongo di intraprendere una via controintuitiva ri-
spetto alla letteratura e i dibattiti esistenti sul tema. In effetti, tutti sem-
brano essere d’accordo sul fatto che le immagini popolari dell'IA siano
non solo brutte da un punto di vista estetico, ma anche problematiche
da un punto di vista ontologico cosi come da un punto di vista etico. Il
problema di queste immagini ¢ che non rappresentano la “cosa stessa”,
ovvero I'IA come essa davvero ¢ e, in questo modo, danno un’immagi-
ne falsata dell’TA ai non-esperti del settore.

Il mio argomento ¢ che molta della critica alle immagini di stock
dell'TA sia debitrice nei confronti una prospettiva prettamente occiden-
tale sull'immagine e la pittura, che favorisce il naturalismo, la prospetti-
va, il soggettivismo e la creativita del genio (nel senso romantico del ter-
mine). Eppure, mi chiedo se in fondo le immagini popolari dell'TA non
vadano (quasi) bene cosi come sono, nella misura in cui non dovrem-
mo trattarle come immagini ma piuttosto come icone:

L’articolo ¢ diviso in tre parti. Nella prima parte, parlero della mia



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare Uinvisibile 277

doppia delusione nelle mie ricerche sulla religiosita/sacralita nelle im-
magini popolari dell'TA: la prima a proposito dei risultati delle mie ri-
cerche empiriche, la seconda derivante invece dalla facile critica (e le
altrettanto facili soluzioni) proposte dalla letteratura. Nella seconda
parte, parlerd invece dell'impossibilita di rappresentare I'IA in quanto
tale. Nella terza parte, proporrd una sorta di critica di chi critica queste
immagini, perché forse queste immagini, se comprese come icone, gia
tracciano la via di come 'IA dovrebbe (o non dovrebbe) essere visual-
mente rappresentata.

2. Una doppia delusione

Questo capitolo nasce, a ben vedere, da una doppia delusione o frustra-
zione. Nelle mie ricerche alla fondazione Bruno Kessler, mi sono occu-
pato di immagini dell'intelligenza artificiale (IA) e, pit nello specifico,
della presenza di elementi che possano richiamare a uno spirito religioso
o senso del sacro nelle rappresentazioni popolari dell'TA. Quando parlo
di immagini popolari d’TA, intendo quelle immagini che non sono né
immagini scientifiche dell'TA (per esempio le immagini che si possono
trovare in un articolo scientifico sull'TA) né le immagini propriamente
artistiche (ovvero prodotte da coloro che sono — o vorrebbero essere —
considerati artisti all'interno del mondo dell’arte). Non sono nemmeno
le cosiddette vues dartiste (artist’s impressions in inglese), ovvero quelle
immagini di scienze e tecnologie che risultano dalla collaborazione tra
scienziati e artisti. Le immagini prodotte dall'IA, in particolare quelle
prodotte da IA generative sono un caso a parte, interessante per me
nella misura in cui avranno degli effetti enormi sul tipo di immagini a
cui mi interesso. Le immagini popolari dell'TA a cui faccio riferimento
sono delle immagini “operaie”; e, sebbene non tutte siano riconducibili
a questa categoria, la grande maggioranza di loro sono delle immagini
di stock, ovvero delle immagini preprodotte e vendute sui siti di agenzie
come Getty Images e Shutterstock.

Senza entrare qui nei dettagli, il mercato delle immagini di stock
si divide in due categorie: le immagini macrostock e le immagini mi-
crostock. Le immagini macrostock corrispondono alle fotografie stock



278 Alberto Romele

tradizionali e alle agenzie come Getty Images. I clienti pagano una ta-
riffa pil alta per la licenza di queste immagini perché il macrostock ¢
solitamente (totalmente o parzialmente) esclusivo. Le immagini ma-
crostock sono generalmente prodotte da professionisti che hanno un
rapporto stretto con I'agenzia e, in alcune occasioni, sono personalmen-
te sollecitati dall’agenzia a produrre immagini specifiche. Al contrario,
le immagini microstock, per cui Shutterstock ¢ la piti grande agenzia al
mondo, ricorrono a una gamma piu ampia di produttori di immagini
rispetto alle agenzie macrostock, compresi i dilettanti. Le agenzie mi-
crostock vendono le loro immagini a un prezzo molto basso per imma-
gini royalty-free esclusivamente via web. I produttori di immagini mi-
crostock non hanno praticamente alcun rapporto con I'agenzia, se non
Pinterazione con un’interfaccia che quantifica i guadagni e fornisce al-
cuni consigli su come migliorare le proprie prestazioni.

E soprattutto il mercato delle immagini microstock che sari impat-
tato dall'TA generativa. Non ¢ un caso che a gennaio 2023 Shutterstock
abbia lanciato uno strumento per la creazione d’immagini basato sull'TA
generativa, siglando un accordo con OpenAl, I'azienda che ha lanciato
DALL-E e ChatGPT™. In fondo, non ¢é che I'ultima tappa di un pro-
cesso di “algoritmizzazione” delle immagini di stock (Romele e Severo,
in corso di pubblicazione) in cui gli esseri umani saranno messi defini-
tivamente “out of the loop”. Probabilmente, I'unica cosa che rimarra de-
gli umani saranno i preconcetti e gli immaginari con cui hanno crea-
to le prime immagini popolari dell'TA, immagini con cui gli algoritmi
generativi sono stati allenati. In ogni caso, in questo contesto preferi-
sco fare un passo indietro e discutere della situazione attuale, in cui dei
produttori isolati e distribuiti in specifiche regioni del pianeta (soprat-
tutto sud-est asiatico ed Europa dell’est), auto-muniti solo di un com-
puter connesso a internet e un software di grafica vettoriale, producono
le classiche immagini che vediamo quando cerchiamo “intelligenza ar-
tificiale” via un motore di ricerca: dei robot lisci e bianchi che pensano,
scrivono e si muovono nello spazio, dei cervelli meta carne e meta cir-
cuito, delle particelle che ondulano nello spazio su sfondo blu, eccetera.

Come dicevo, questo articolo nasce da una doppia delusione o

(1) https://gizmodo.com/shutterstock-ai-art-open-ai-dall-e-1850028869; tutti i link sono
stati verificati I'ultima volta il 18 giugno 2023.



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare Uinvisibile 279

frustrazione, relativa alla mia ricerca di elementi religiosi o sacri in que-
ste immagini. La prima deriva dalle mie ricerche sul campo. Negli scor-
si mesi ho condotto infatti una ricerca empirica sui produttori e i con-
sumatori di queste immagini (ne ho intervistati una decina), chiedendo
loro varie cose, tra cui appunto del loro rapporto col religioso o sacro e
se qualcosa di religioso o sacro ci fosse nella loro maniera di rappresen-
tare o usare certe immagini dell'TA. Le risposte sono state di una bana-
litd estrema: non parlo tanto di chi non ha capito davvero la domanda
o vi ha risposto negativamente ma piuttosto di chi ha risposto positiva-
mente. In effetti, il tema ricorrente ¢ sempre quello della creazione di-
vina: se 'uomo ¢ stato fatto a immagine di Dio, ora 'uomo sta cercan-
do di creare qualcosa a sua immagine e somiglianza. Poi 'opinione si
divide tra gli integrati (“questo ci permettera di superare malattie, esse-
re quasi immortali, eccetera”) e apocalittici (“questo ¢ un grave rischio
per 'umanitd, delirio di potenza, eccetera”). Tutto qui, niente di piu
e niente di meno di un buon vecchio mito prometeico che puo gira-
re bene o andare storto. Anche a cercare tra gli interstizi del non detto,
con le metodologie dell’analisi del discorso, non sono riuscito a estrar-
ne molto di pit. In inglese c’¢ un detto che fa “never meet your hero-
es”, “non incontrare mai i tuoi eroi”, perché ne rimarrai sicuramente
deluso. Ecco, posso dire che questo vale anche per i micro-produttori
d’immagini d’TA: nonostante I'enorme impatto di queste immagini su-
gli immaginari popolari e le attese di senso nei confronti dell'TA, sem-
bra che i produttori di queste immagini abbiano poca coscienza del si-
gnificato simbolico delle loro produzioni. Nel corso delle interviste, ¢
emersa invece una riflessivita attorno allo statuto degradato del loro la-
voro, che sempre pil assomiglia a una forma di digital labor. 1 conte-
nuti e la qualita delle immagini prodotte sono ormai del tutto asserviti
ad altri elementi tecnologici e socioeconomici, in particolare la scelta di
un buon titolo e di parole chiave per taggare 'immagine. Taggare bene
un’immagine significa infatti darle pili possibilita di salire tra i risultati
delle ricerche degli utenti e dunque di essere venduta.

Questa tendenza alla banalita simbolica ¢ confermata dalla (poca)
letteratura che parla di immagini dell'TA e rapporto col religioso o sa-
cro. Penso per esempio a Singler (2020). In questo articolo, 'autrice
si concentra sulle decine (ne cataloga settantanove) di variazioni de La



280 Alberto Romele

Creazione di Adamo di Michelangelo in versione umano-robot che infe-
stano il web e la comunicazione/marketing scientifici sull'TA. L’autrice
ne conclude che queste rappresentazioni sono da collocarsi nella galassia
del post-umanismo, in particolare si tratta di “narrazioni post-umani-
ste che esprimono 'apocalittico. Si tratta dell’apocalisse nel senso della
trasformazione del mondo, sia attraverso una trasformazione dell'uma-
nita sia attraverso una nuova creazione, e del rapporto tra 'uomo e la
macchina creata che cid suggerisce” (Singler, 2020), p. 14. Quello che
mi interessa dire ¢ che se si guarda ai segni espliciti del religioso o del
sacro nelle immagini popolari dell'TA, tutto quello che si otterra sara in
fondo la conferma che queste immagini sono povere, popolari, volga-
ri e ignoranti. Anche a volere andare aldila della connotazione, ovvero
dei singoli elementi che compongono 'immagine, la denotazione che
se ne ricava — I"“intelligenzartificialitd” si potrebbe dire scimmiottando
litalianita di cui parlava Barthes (1964) quando descriveva la pubblici-
ta della marca francese Panzani — ¢ piuttosto scarna. Si riduce infatti a
una serie di impressioni banali, timori e speranze, su un futuro prossi-
mo in cui I'TA sard un’“alteritd” a tutti gli effecti®.

Vorrei allora qui proporre una prospettiva diversa. Per fare questo,
mi ispiro a Leone (2022). Egli afferma che tra i pattern che il linguaggio
produce per dare ordine al mondo che abitiamo, la religione ha un ruo-
lo particolare, perché ¢ una sorta di meta-pattern, un pattern meta-ri-
flessivo, attraverso cui gli esseri umani cercano di dare senso allo stesso
meccanismo, tipicamente umano, di dare senso alle cose. Lo scopo del-
la semiotica religiosa (che non ¢ appunto una semiotica della — di una —
religione) sarebbe quello di investigare quella maniera di fare senso del
senso. Ovviamente, non si tratta di un’operazione epistemica astratta,
che parte da nulla. Si tratta invece di un’analisi rivolta a quegli artefat-
ti simbolici che rappresentano una sorta di mise en abyme di questo fare
senso del senso. Rifacendosi al semiotico Juri Lotman, Leone (2022),

(2) Nella tradizione filosofica della post-fenomenologia (Ihde, 1990), si distingue tra
diverse relazioni soggetto-tecnologie-mondo. Tra queste, si trovano le relazioni di alterita, in
cui il mondo ¢ messo per un attimo tra parentesi e 'interazione si fa appunto tra il soggetto e la
tecnologia, con quest’ultima che viene trattata come una quasi-alteritad. L’esempio ¢ quello del
giocatore solitario di videogiochi. Si potrebbe dire che la connotazione delle immagini dell'TA
rende conto dello slittamento dalla quasi-alterita all’alterita forte. A questo livello, sempre per
usare il linguaggio di Barthes, la connotazione arriva alle soglie del mito. Ed ¢ forse proprio qui
che incontra qualcosa del sacro e del religioso, come figura dell’Alterita per eccellenza.



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare linvisibile 281

p. 38 afferma infatti che le culture (e allo stesso modo, le religioni) pro-
ducono al loro interno degli artefatti simbolici la cui caratteristica prin-
cipale ¢ quella di rappresentare in scala la totalita di cui fanno parte e le
sue dinamiche interne.

La mia proposta ¢ quella di usare questo macromodello per approc-
ciare le immagini dell'TA. La mia idea ¢ che proprio le immagini dell'TA
siano delle mises en abyme di un sistema generale di visibilita e invisibi-
lita che ha la sua matrice nel religioso. La mia questione non ruota tan-
to attorno alla sacralitd dell’opera stessa, o come 'opera mette in scena
certi elementi sacrali, ma semmai la maniera in cui le immagini dell'TA
riproducono eventualmente dei modelli di rappresentazione del sacro.

Dicevo prima che questo capitolo parte da due delusioni. La secon-
da delusione ¢ quella della critica delle immagini dell'TA. In realta, ¢
una delusione pitt profonda a proposito della critica sulle immagini di
stock in generale. Le immagini di stock sono spesso ridicolizzate dagli
spettatori/consumatori per la loro maniera di rappresentare la realta in
maniera stereotipata. Esistono online dei cataloghi d’immagini di stock
che rappresentano donne che ridono da sole mentre mangiano l'insala-
ta 0 ancora donne che hanno difficolta a bere dell’acqua da un bottiglia
senza versarsene un po’ addosso.

Per quel che riguarda le immagini dell’IA, esiste il conto Twitter
Not My Robots!, lanciato da ricercatori dell’'universita tecnologica di
Berlino e della Ludwig-Maximilian di Monaco, che raccoglie e ironiz-
za su immagini (molte delle quali immagini di stock) che rappresenta-
no I'TA in maniera “poco appropriata”®. Secondo le parole dei gestori
del conto disponibili sul loro blog, “la robotica, I'intelligenza artificiale
e le tecnologie correlate sono spesso visualizzate in modo non pruden-
te né responsabile. Osserviamo che le visualizzazioni di queste tecno-
logie mescolano spesso la realtd con la (fantascienza), o lo stato attua-
le della tecnologia con I'orrore distopico o i sogni utopici”®. Simile ¢ il
caso dell’'iniziativa Better Images of Al frutto della collaborazione tra
BBC Research & Development, We and Al e il Leverhulme Centre for

the Future of Intelligence®. Anche in questo caso, si dice che le imma-

(3) hteps://twitter.com/NotMyRobots
(4) https://notmyrobot.home.blog/
(s) hteps://betterimagesofai.org/



282 Alberto Romele

gini dell'IA che circolano mancano di “varieta” e di “accuratezza”. Con
una predominanza di immagini fantascientifiche, mancano “immagi-
ni o idee alternative accessibili”, rendendo difficile una comunicazione
“esatta” sull'TA. Questo ¢ un problema importante perché, senza una
“comprensione pitt ampia delle tecnologie dell'TA”, molte persone sono
“lasciate all’oscuro” di cose importanti che riguardano la loro vita. Quel
che secondo me fa problema di queste critiche — che si trovano pratica-
mente uguali nella poca letteratura scientifica sull’argomento — ¢ il fat-
to che la qualita di queste immagini (sia estetica che etica e ontologica)
viene misurata sulla loro capacita o incapacita di fare riferimento alle
cose stesse, ovvero all’esattezza di cio che “per davvero” ¢ 'TA. Nelle mie
ricerche precedenti, ho cercato di mostrare tuttavia che esiste un pro-
blema intrinseco di visibilita dell’'IA, cosicché la referenza non puo es-
sere il canone di valutazione delle sue immagini. Ed ¢ proprio di questo
che parlero nella prossima sezione.

3. Quali immagini per rappresentare I'A

Nella seconda parte di questo capitolo, vorrei affrontare il tema della vi-
sibilitd o della rappresentazione visuale dell'TA. La prima cosa che deve
essere osservata ¢ che esistono poche immagini scientifiche dell'TA, nel
senso di poche immagini quando si cerca tra gli articoli scientifici dedicati
all'TA. Cio significa che, a differenza di quel che succede per altre disci-
pline e tecnologie (per esempio le nanotecnologie), I'immagine scientifi-
ca ha un ruolo relativamente marginale. L’immagine non gioca cio¢ un
ruolo importante nello strutturarsi delle forme di sapere e nelle pratiche
relative all'TA. Direi che ¢ proprio questa mancanza di immagini scien-
tifiche dell'TA ad avere lasciato spazio alle sue rappresentazioni popolari.
In questa sezione, faro principalmente riferimento a un lavoro con-
dotto a partire da un’analisi delle immagini d’IA in due magazine di di-
vulgazione scientifica: il Journal du CNRS (il CNRS ¢ l'ente di ricerca
nazionale francese) e Research*EU, il giornale di CORDIS, che ¢ I'orga-
nismo di divulgazione dei risultati della ricerca per i progetti finanziati
dalla Comunita Europea (Romele e Severo, 2023). Tralasciando i det-
tagli della metodologia e dell’analisi, posso dire che abbiamo isolato tre



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare linvisibile 283

maniere predominanti di rappresentare visualmente I'TA: (1) attraver-
so il codice o I'algoritmo, (2) attraverso la tecnologia in cui I'lA ¢ o do-
vrebbe essere “incarnata” e (3) in base all'immaginario. Per quanto ri-
guarda (1), intendo tutte quelle immagini che propongono schermi di
computer con linee di codice, fogli o lavagne con alberi decisionali, at-
torno a cui si raccolgono a volte dei ricercatori, eccetera. Per quanto ri-
guarda (2), penso a tutte le rappresentazioni visuali di tecnologia come
auto autonome, droni, bracci meccanici, eccetera. Infine, con (3) vo-
glio dire tutte le rappresentazioni dell'TA piu fantasiose, quelle che ca-
ratterizzano soprattutto le immagini fantascientifiche e quelle di stock.
Ora, mi sembra che ci sia una certa tendenza referenzialista nella lette-
ratura scientifica o para-scientifica sul tema, che tende a preferire (1) a
(2) e (2) a (3), in base all’idea secondo cui (1) e (2) siano pit vicini alle
“cose stesse” di quanto non lo siano (3).

Eppure, a ben vedere nessuna di queste maniere ¢ davvero adatta a
rappresentare visualmente I'IA in maniera “affidabile”. Nel caso di (1),
per esempio, ¢ chiaro che rappresentare un algoritmo non significa rap-
presentare I'TA. Sarebbe come dire che un’immagine del cervello ¢ una
rappresentazione affidabile dell'intelligenza umana. Ma come l'intel-
ligenza umana, anche lintelligenza artificiale ¢ visibile solamente “in
atto”. A questo si aggiunge il fatto che I'algoritmo, cosi come I'albero
di decisione, sono gia degli strati sopraelevati rispetti a quel che “dav-
vero” succede a livello della macchina. Si tratta insomma di interfac-
ce che ci permettono di dialogare (e dare ordini) alla macchina ma cer-
to non ci permettono di accedere a cio che la macchina “per davvero”
¢ o fa. Aggiungo infine che, soprattutto allo sguardo del non esperto,
Ialgoritmo ¢ del tutto incomprensibile e comunque un’immagine sara
per forza sempre un frammento di esso. Nel caso di (2), ¢ poi chiaro
che tutte queste tecnologie, come le auto autonome e i droni, potreb-
bero tranquillamente essere delle scatole vuote e non contenere nessu-
na JA. Insomma, anche queste immagini non ci danno da vedere I'A in
quanto tale. Infine, il caso di (3) ¢ il piu facile da accusare di “scorret-
tezza” e “imprecisione” rispetto alla “vera” IA. Ma appunto, a ben ve-
dere non ¢’¢ molta differenza con quel che succede a livello di (1) e (2),
visto che nessuno di questi livelli sembra essere in grado di rappresen-
tare I'TA “per davvero”.



284 Alberto Romele

Per questo motivo, non ci resta che constatare che esiste un proble-
ma di visibilita intrinseco quando si tratta di visualizzare I'IA. Di fron-
te a questo problema, sembrano esserci due soluzioni. La prima, che io
chiamo “soluzione iconoclasta”, consiste nel limitare fortemente e, in
alcuni casi, vietare proprio I'uso d’immagini quando si parla d’TA. Si
tratta senza dubbio di una via percorribile, come d’altronde ¢ stata per-
corsa, nel caso della rappresentazione del divino, da molte correnti re-
ligiose. Nelle mie analisi precedenti (Romele, 2022) ho proposto tutta-
via un approccio diverso. Sono partito dalla letteratura sull’etica della
comunicazione scientifica, argomentando che molta di essa ha come va-
lore o principio ultimo la kenosi, ovvero lo svuotamento di sé. In altre
parole, secondo questa letteratura lo scopo ultimo della comunicazione
scientifica sarebbe quello di lasciare spazio, fino a svuotarsi, alla scienza
e alla tecnica come si fa per davvero. Contro questa prospettiva kenoti-
ca (che ¢ anche referenzialista), ho invece argomentato che scopo della
comunicazione scientifica dovrebbe essere quello di stimolare il dibat-
tito, il dissenso (il termine ¢ ripreso da Jacques Ranciere) e 'agonismo
(il termine ¢ ripreso dalla Chantal Mouffe) tra i non esperti, includen-
do cosi questi ultimi nei processi d’innovazione dai quali sono solita-
mente esclusi.

E opinione comune che la narrazione abbia una funzione esplicati-
va. Per questo motivo la narrazione ¢ solitamente considerata uno stru-
mento importante per la divulgazione scientifica, anche in aggiunta, ad
esempio, alla divulgazione dei precetti religiosi. Tuttavia, il critico let-
terario britannico Franck Kermode (1979) ha sostenuto che la narra-
zione ha spesso la funzione di separare e oscurare. Egli ha utilizzato le
parabole dei Vangeli come esempio paradigmatico. In particolare, ha
sottolineato il seguente passo del Vangelo di Marco (4, 11-12): “A voi ¢
stato dato il segreto del regno di Dio. Ma a quelli che stanno fuori tut-
to ¢ detto in parabole, affinché (hina in greco) vedano sempre, ma non
percepiscano mai, e ascoltino sempre, ma non comprendano mai; altri-
menti, si potrebbero convertire ed essere perdonati!”

Questo passo indicherebbe che le parabole sono mezzi arbitrari di
separazione tra chi ¢ dentro e chi ¢ fuori, il cui scopo ultimo sarebbe
quello di escludere questi ultimi dal Regno di Dio. Propongo di appli-
care queste considerazioni al nostro oggetto di studio. In particolare,



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare l'invisibile 285

ho introdotto nei miei lavori la nozione di “anestetica”, una parola che
si riferisce al fatto che la distribuzione del sensibile legata a immagini
simili (estetica) ha effetti anestetici su coloro che sono “fuori”. Il pro-
blema non ¢ dunque se le immagini dell'TA facciano riferimento all'TA
oppure no, quanto se esse siano capaci di suscitare forme di dibatti-
to, dissenso e agonismo oppure lo anestetizzino. Questa soluzione mi
sembra perd oggi insufficiente, perché ¢ in qualche modo prigionie-
ra di un preconcetto importante su che cosa sia o che cosa debba fare
un’immagine.

4. Una critica della critica

Nel suo articolo Is Commercial photography a Public Evil? Beyond the
Critique of Stock Photography (2021), Paul Frosh, uno dei pochi gran-
di esperti di immagini di stock, si fa una domanda a mio avviso le-
gittima: ma davvero tutta questa critica alle immagini di stock ci sta
portando da qualche parte? Certo, le immagini di stock sembrano cosi
palesemente esemplificare i processi di standardizzazione, mercificazio-
ne, alienazione e classificazione stereotipata che ¢ difficile pensare a un
esempio pedagogico migliore per una lezione introduttiva alla critica
dell“industria della cultura” e alla “societa dello spettacolo”. Eppure,
bisogna anche riconoscere che nel frattempo le immagini di stock sono
diventate un genere a parte intera e che per questo sono ormai facil-
mente riconoscibili. In fondo, proprio perché evidentemente generiche
e kitsch — nel senso del kitsch dei santini di cui parla Dondero (2007)
—, queste immagini sono piu benigne di quelle prodotte per una campa-
gna pubblicitaria ad hoc. Per altro, il fatto che esse siano diventate og-
getto non solo di critica ma anche di satira ¢ una buona dimostrazione
non solo della loro riconoscibilita, ma anche del fatto che i consumatori
spettatori non sono semplicemente passivi di fronte a queste immagini.
Hanno invece una capacita di reazione e riappropriazione, per esempio
attraverso la parodia e 'ironia — come i cultural studies ci hanno inse-
gnato contro una teoria critica troppo facile.

Si potrebbe allora argomentare che ¢ proprio la loro maniera pale-
semente stereotipata di rappresentare la realta dell'TA, che le immagini



286 Alberto Romele

di stock dell'IA sono in fondo migliori di quelle immagini che preten-
dono di rappresentare I'TA come essa “davvero ¢” e lo fanno magari per
scopi pubblicitari. E per altro interessante notare come molti di questi
tentativi di “demitologicizzare” I'IA lo facciano attraverso una diluizio-
ne dell'TA nelle attivitd del quotidiano — per esempio, anziché rappre-
sentare un robot & /a Terminator, si preferisce mostrare dei giovani su
una panchina, ognuno con uno smartphone in mano. Ora, si potreb-
be dire che questa maniera di rappresentare I'IA al quotidiano finisce
anche per diluirla nel quotidiano e cosi farla sparire dai nostri occhi. Si
puo fare qui 'esempio del trend visuale (i trend visuali sono delle colle-
zioni d’immagini su un argomento specifico) lanciato da Getty Images
nel 2020 e intitolato AI: visualizing the invisible®. La presentazione del
trend dice:

I nostri dati di ricerca mostrano che la ricerca di “Intelligenza Artificiale”
da parte dei clienti ¢ aumentata del 179% negli ultimi 12 mesi. La
domanda di immagini relative all'intelligenza artificiale ¢ aumentata a
dismisura. Questo include immagini e video di tecnologia quotidiana
[...] ma anche ricerche di concetti tecnologici pil astratti. Le ricerche
di “cybersecurity” sono aumentate del 107%, quelle di “cloud techno-
logy” del 153% e, per quel che riguarda “innovation”, che ¢ sempre una
delle parole chiave piu ricercate, negli ultimi 12 mesi hanno registrato
un aumento del 238% per “innovative technology”.

Questi numeri fanno capire tutta 'importanza che le immagini di
stock hanno oggi per la visualizzazione dell'TA. La stessa presentazione
continua dicendo:

In un momento in cui crescono anche le preoccupazioni sulla cybersi-
curezza e sull'TA che sottrae posti di lavoro agli esseri umani, si avverte
la necessita di immagini e video che mostrino I'Intelligenza Artificiale
a vantaggio, o almeno a fianco, degli esseri umani e anche che i mar-
chi mostrino trasparenza nell’'uso dell'IA, in particolare quando vie-
ne utilizzata dai consumatori. Dimenticate quindi i tradizionali toni
blu e grigi spesso associati alla narrazione artificiale. Passate a toni pitt

(6) hrttps://creativeinsights.gettyimages.com/en/trends/technology/
ai-visualising-the-invisible



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare l'invisibile 287

variegati. Mostrate i diversi modi in cui I'IA ¢ utile a noi esseri umani.
Abbracciate immagini concettuali per mostrare il rapporto umaniz-
zante che stiamo avendo con questa tecnologia mentre le diamo un
significato.

Mi sembra chiaro che Getty Images non sia particolarmente inte-
ressata a promuovere, attraverso le sue immagini, dibattito, dissenso e
agonismo a beneficio dei consumatori. Secondo la logica di vendita, ¢
invece interessata ai suoi clienti (coloro che realizzano comunicazioni
sull'TA) e ai clienti dei suoi clienti (coloro che producono IA o utilizza-
no soluzioni basate sull'TA). Cambiando una palette di colori con un’al-
tra, Getty Images non risponde al problema dell’anestetica, ma si limi-
ta a sostituire una forma di anestetica con un’altra probabilmente meno
evidente, ma proprio per questo pil efficace. Paradossalmente, si po-
trebbe allora dire che il kitsch delle immagini di stock dell'TA permette
di far emergere pit facilmente i problemi etici dell'TA rispetto alle im-
magini pil realistiche, in cui I'IA ¢ presa al quotidiano, banalizzata e
cosi dimenticata.

Vorrei ora fare un passo ulteriore, che ¢ 'ultimo passo che compird
in questo capitolo. Si tratta in effetti di tornare alla questione iniziale,
quella di sapere dov’¢ il religioso o sacro di queste immagini, un sacro
(o religioso) che non ¢ tuttavia visibile nelle forme o negli sfondi, ma
piuttosto nelle dinamiche di visibilita e invisibilita che queste immagini
sembrano suggerire. E questa questione ha a che fare secondo me con
la nostra critica delle immagini dell'TA, una critica che ¢ incentrata non
solo sulla referenzialita, come detto sopra, ma anche sul valore autoria-
le che volenti o nolenti siamo portati a voler attribuire a un’immagi-
ne umanamente (e/o artificialmente) prodotta. Per dirla altrimenti, noi
valutiamo eticamente, ontologicamente ed eticamente queste immagini
non solo in base al loro valore referenziale, ma anche a partire dall’idea
secondo cui in quell'immagine, soprattutto se la referenza ¢ impossibi-
le o per lo meno estremamente difficile, ci deve essere impresso qualco-
sa di colui che la produce. Per dirla in maniera pit semplice, siccome le
immagini dell'IA non riescono a rappresentare I'IA come essa ¢, almeno
che esse siano belle, originali, fatte dalla mano di un “artista vero”. Per
esempio, I'iniziativa Better Images of Al di cui abbiamo parlato sopra



288 Alberto Romele

ha lanciato un catalogo di immagini alternative d’IA, in accesso libero,
prodotte in collaborazione con degli artisti.

In questo senso, le immagini di stock sono agli antipodi di que-
sto canone, perché le immagini di stock non fanno altro che riprodur-
re i canoni di altre immagini di stock che hanno avuto successo. A fu-
ria di ripetere, accumulando nel migliore dei casi una serie di variazioni
sull’identico, 'autore sparisce dietro all’opera, e 'opera sparisce dietro
alle opere simili che 'hanno preceduta. L’'umilta del produttore di im-
magini di stock ¢ tanto grande che molto spesso, soprattutto quando si
tratta di un produttore di immagini microstock, il suo nome non appa-
re nei credits, ma al massimo uno pseudonimo. Ora, mi chiedo se que-
sta umilta sia in qualche modo avvicinabile al tema dell’icona sacra e
se non sia proprio a partire dal modello dell'icona e non dell'immagine
che dovremmo giudicare le rappresentazioni visuali dell'TA.

Mi rifaccio in questo caso al libro di Graziano Lingua L’%icona, -
dolo e la guerra delle immagini (2006) e, in particolare, alla parte dedi-
cata all'iconodicea di Pavel Florenskij — con riferimento a opere qua-
li Florenskij (2020) e Florenskij (2021). Secondo il pensatore russo, la
prospettiva rinascimentale ha rappresentato un vero e proprio spartiac-
que nel pensiero. I teorici quattrocenteschi ne giustificano 'uso da un
punto di vista percettologico e fenomenologico, perché con essa la real-
ta si da cosi come si manifesta all’'occhio umano. Eppure, la prospettiva
viene anche confusa col massimo dell’oggettivitd, quando in realta, dice
Florenskij, essa incarna al massimo la soggettivita, quella soggettivita
che ¢ presupposto culturale massimo del Rinascimento (Lingua, 2006),
p. 147. Scrive a questo proposito Florenskij (2020), p. 20:

Davvero la prospettiva esprime la natura delle cose, come pretendo-
no i suoi fautori? E davvero, quindi, deve essere considerata sempre
e dappertutto come la premessa indispensabile della verosimiglianza
artistica? O invece ¢ soltanto uno schema, e per giunta soltanto uno dei
possibili schemi di raffigurazione, che corrisponde 7on alla percezione
del mondo nel suo insieme, ma semplicemente a #na delle possibili in-
terpretazioni del mondo, legata fra I'altro a una ben precisa percezione
e concezione della vita?



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare l'invisibile 289

E come chiarisce pili avanti, questa precisa percezione e concezione
della vita coincide con l'idea che “una certa soggettivita — essa stessa pri-
va di realta — viene riconosciuta come [autentico fondamento di cose-rap-
presentazioni semireali” (Florenskij, 2020), p. 99.

E allora subito interessante osservare come le immagini che si vo-
gliono alternative rispetto alle immagini di stock dell'TA dominanti lo
fanno affermando il proprio carattere soggettivistico. L’arte rinascimen-
tale ¢ fortemente idolatrica, nel senso che I'immagine finisce per esau-
rirsi nella sua stessa visibilitd e non fare pitt da mediatore verso I'in-
visibile. Lo scarto ¢ in qualche misura ridotto a zero. Nel caso delle
icone, la prospettiva ¢ scrausa non per 'incapacita dei suoi produttori
ma per la loro volonta di marcare questo solco tra visibile e invisibile.
L’iconografo, scrive a questo proposito Lingua (2006), p. 152 non in-
tende creare qualcosa di nuovo e il suo gesto artistico ¢ tutto incentra-
to nel ritrovare i luoghi di un’eterna dimora comune. C’¢ allora nelle
icone una precisa etica del gesto artistico che impedisce di fare violenza
all'ordine eterno del mondo.

Quello che allora mi chiedo ¢ se le immagini di stock dell'IA, in fon-
do, non vadano gia quasi bene proprio cosi come sono, nella loro ma-
niera ripetitiva e asoggettivistica in cui sono prodotte e si riproduco-
no, sono utilizzate e consumate. La ripetizione del gesto di colui che
produce queste immagini, e la riproduzione di cid che ¢ rappresenta-
to (visto che i temi di queste immagini sono pochi e ricorrenti) finisce
per rimandare a qualcosa che trascende 'immagine stessa e il suo auto-
re, qualcosa che va aldila, proprio come ¢ il caso dell'IA, la possibilita
stessa di essere messo in immagine. La predilezione per le immagini di
stock dell'IA non ¢ allora forse dovuta alla loro natura fantasiosa e fan-
tasmagorica, quanto al fatto che, in quanto rappresentazioni dell’irrap-
presentabile hanno, come ¢ il caso delle icone di fronte al divino, pie-
na coscienza dell’irrappresentabilita o per lo meno dell’'inesauribilita del
loro oggetto. A differenza di quel che succede con le immagini secondo
Palgoritmo o secondo la tecnologia di cui ho parlato nella sezione pre-
cedente, e a differenza delle immagini artistiche che le dovrebbero so-
stituire, le immagini di stock rinunciano a ogni pretesa di verita ma an-
che a ogni pretesa di presa soggettiva sulla cosa rappresentata che, come
nel caso della prospettiva per Florenskij, non pud che ridurre, azzerare



290 Alberto Romele

e neutralizzare quel solco inesauribile tra la rappresentazione e la cosa
rappresentata.

5. Conclusioni

Anziché tornare su quanto detto fino ad ora, in questa breve conclu-
sione vorrei mettere in avanti un caveat importante. La mia idea ¢ che
c’¢ un’“aria di famiglia” tra il sistema di visibilita del religioso e del sa-
cro messo in opera dalla tradizione iconica e quello di rappresentabilita
dell’'TA messo in opera dalle immagini vettoriali di stock. In entrambi i
casi, ¢’¢ infatti un’accettazione dell'impossibile rappresentabilita e, allo
stesso tempo, un venir meno delle pretese delle soggettivita. A differen-
za delle immagini artistiche dell'TA, le immagini di stock sono risultato
di minime e infinite variazioni, quasi anonime, di immagini precedenti.

Eppure, questo non vuol dire che la somiglianza sia assoluta.
D’altronde, ¢ per quello che ho detto piti volte che le immagini di stock
dell'TA vanno guasi bene cosi come sono. Nel caso delle icone, il lavo-
ro di desoggettivazione ha come scopo esplicito quello di lasciare spa-
zio all'oggetto/soggetto della rappresentazione, che ¢ la divinitd, il reli-
gioso o il sacro. Nel caso delle immagini di stock dell'IA, invece, non
c’¢ nessuna etica esplicita della rappresentabilitd. Sono solo questio-
ni di ordine tecnologico e socioeconomico che portano i produttori di
queste immagini a optare per le minime variazioni anziché per I'assolu-
ta novita — che, proprio per la genericita di queste immagini e la neces-
sita di essere vendute al maggior numero di clienti, raramente premia.
Soprattutto, mentre nel primo caso ¢ in fondo a Dio che si vuole lascia-
re spazio, in questo caso non si capisce bene a cosa si stia per davvero la-
sciando spazio. Piu che all'TA in quanto oggetto simbolico e culturale,
inafferrabile e quasi irrappresentabile, si sta aprendo forse la via a colo-
ro che producono e innovano nell’ambito dell'TA, agli esperti insomma.
Senza dibattito, dissenso e agonismo. Eppure, questa ¢ la mia proposta,
cid non vuol dire che la soluzione vada trovata aldila di simili immagi-
ni, perché ¢ proprio nello stile di queste immagini, che rinunciano sia
alla referenza che alla soggettivita, che possiamo trovare una nuova ri-
sposta etica, estetica e ontologica alla difficile rappresentabilita dell'TA.



Immagini d’Intelligenza Artificiale: Come (non) visualizzare l'invisibile 291
Riferimenti bibliografici

BARTHES R. (1964) Rhétorique de l'image. “Communications”, 4(1): 40-51.

FLorENSKI) P. (2020) La prospettiva rovesciata, Adelphi, Milano.

— (2021) Le porte regali: saggio sullicona, Adelphi, Milano.

Frosu P. (2021) “Is Commercial Photography a Public Evil? Beyond the
Critique of Stock Photography”, in Miles M. e E. Welch (a cura di),
Photography and its publics, Routledge, New York e Londra, 187-206.

IapE D. (1990) Technology and the lifeworld: from garden to earth, Indiana
University Press, Bloomington.

KermoDE F. (1979) The genesis of secrecy: on the interpretation of narrative,
Harvard University Press, Cambridge.

LeoNE M. (2022) Religious Semiotics: A Map, in Kopytowska M. W., A.
Galkowski e M. Leone (a cura di), “Thought-sign-symbol: cross-cultural
representations of religion”, Peter Lang, New York, 35-58.

Lingua G. (2006) L'icona, lidolo e la guerra delle immagini: questioni di teoria
ed etica dellimmagine nel cristianesimo, Medusa, Milano.

RoMeLE A. (2022). Images of Artificial Intelligence: a Blind Spot in Al
Ethics. “Philosophy & Technology”, 35(1), https://doi.org/10.1007/
S13347-022-00498-3

RoMELE A., M. SEVERO (2023) Que veulent les images de I'IA ?Une exploration
de la communication scientifique visuelle de intelligence artificielle. “Sociétés
& Représentations”, 1: 179-201.

RoMmeLe A., M. Severo (in corso di pubblicazione). The Algorithmization
of microstock images; or how Al creates its own conditions of possibili-
1y, “Convergence: the international journal of research into new media
technologies”.

SINGLER B. (2020) 7he AI Creation Meme: A Case Study of the New Visibility of
Religion in Artificial Intelligence Discourse “Religions”, 11(s), https://doi.
org/10.3390/rel11050253






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972518
pp. 293-313 (novembre 2023)

MENZOGNE, MENZOGNE SFACCIATE E ASSERZIONI

Boris Rihme

Abstract: The present chapter explores what happens to the philosoph-
ical debate over the definition of lying when one rejects an assumption
that is almost unanimously accepted by all sides in the debate: that lies
are assertions. The goal of this chapter, then, is to articulate a dialec-
tical option which has so far been neglected, and to motivate it up to
a point at which it is no longer obviously implausible. To this end, I
present what I take to be the traditional definition of lying, as well as
the two broad dialectical options, traditionalism and revisionism, that
have been pursued in the literature in response to the prima facie chal-
lenges posed to the traditional definition by prima facie cases of lying
which involve no attempt to deceive on the part of the speaker. Next,
I provide a sketch of what I take to be a plausible account of assertion.
This account implies that there are no insincere assertions. Since all
sides agree that lies lack sincerity, this account extends into a plausible
way of denying that lies are assertions. Ramifications of rejecting the as-
sertion condition on lies are presented and an account of lying in terms
of make-believe assertion is envisaged. The chapter concludes with a
brief discussion of a third broad dialectical option which, just like the
rejection of the claim that lies are assertions, has so far not attracted
much attention either.

Keywords: Lie, Bald-faced lie, Assertion, Sincerity, Trust

293



294 Boris Rihme
1. Introduzione”

Questo saggio ¢ un esperimento, o meglio un’esplorazione. Cosa suc-
cede alla costellazione dialettica del dibattito filosofico sulla definizione
di menzogna quando si rifiuta un assunto quasi unanimemente accet-
tato da tutte le parti coinvolte nel dibattito, cio¢ 'assunto che le bugie
sono asserzioni? Il mio obiettivo principale ¢ quindi quello di articolare
un’opzione dialettica che finora ¢ stata trascurata nel dibattito filosofico
sulla definizione di menzogna e di motivarla fino al punto in cui non
puo pil essere scartata come ovviamente implausibile.

La sezione 1 presenta la definizione tradizionale di menzogna, non-
ché le due ampie opzioni dialettiche, il tradizionalismo e il revisioni-
smo, che sono state adottate in letteratura in risposta alle sfide poste alla
definizione tradizionale da casi di menzogne prima facie che non com-
portano, a prima vista, alcun tentativo di inganno da parte del parlan-
te. La sezione 2 abbozza una concezione dell’atto linguistico di asserzio-
ne che ritengo plausibile. Questa concezione implica che la veridicita,
cioe il ritenere vero cid che si pronuncia, ¢ costitutiva per le asserzioni.
Poiché tutte le parti concordano sul fatto che le bugie siano atti lingui-
stici non-veridici, questa concezione si presta come una plausibile giu-
stificazione della tesi secondo cui le menzogne non sono asserzioni. La
sezione 3 da un rapido sguardo ad alcune ramificazioni del rifiuto del-
la condizione di asserzione sulle menzogne e presenta una concezione
parziale della menzogna in termini di asserzione fi#tizia che non si inse-
risce facilmente nella divisione tra la prospettiva tradizionalista e quel-
la revisionista. Per concludere, la sezione 4 discute brevemente una ter-
za ampia opzione dialettica che mette in discussione 'intero dibattito
sulla definizione di menzogna e che finora, a sua volta, non ha attirato
molta attenzione.

(1) Laricerca che sta alla base di questo lavoro ¢ stata condotta all’interno dell'Interregional
Project Network IPN 175 “Resilient Beliefs: Religion and Beyond”, finanziato dall’Euregio
Science Fund.



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 295
2. Sfide alla definizione tradizionale di menzogna

Tradizionalmente — almeno a partire dal trattato De mendacio di
Agostino (395) — nel dibattito filosofico sulla definizione di menzogna
c’¢ stato ampio consenso sul fatto che, affinché un atto linguistico # si
qualifichi come menzogna, # deve essere un’asserzione, il parlante (il
bugiardo) deve credere che il contenuto proposizionale di # sia falso e
deve, inoltre, avere I'intenzione di ingannare il suo pubblico nel senso
di fargli accettare come vero il contenuto proposizionale di #.

Un corollario di questi tre elementi della teorizzazione filosofica tra-
dizionale sulla menzogna ¢ che, affinché una menzogna abbia successo
come tale, chi parla deve essere in grado di nascondere al suo pubblico
il fatto che non crede a cio6 che afferma. La definizione tradizionale pud
essere cosi formulata:

La definizione tradizionale di menzogna®

Un atto linguistico u con il contenuto proposizionale che p di un par-
lante S rivolto a un uditore (o pubblico) H ¢ una bugia se e solo se,
(1) effettuando u, S asserisce ad H che p,

(2) S crede che non-p,

(3) S asserisce che p ad H con l'intento di ingannare H, cioe con I'in-
tento di condurre H ad accettare p come vero.

Negli ultimi anni, la definizione tradizionale ¢ stata sottoposta a una
serie di critiche, basate principalmente su quelli che sono stati consi-
derati da molti come controesempi alla condizione (3), ossia casi di
enunciazioni che a prima vista ¢ plausibile caratterizzare come men-
zogne, ma in cui i parlanti apparentemente non hanno l'intenzione
di ingannare i loro interlocutori. Nel 2007 Roy Sorensen ha pubbli-
cato un articolo intitolato “Bald-Faced Lies! Lying without the Intent
to Deceive”. Il punto chiave di questo lavoro ¢ espresso in modo sin-
tetico ma completo nel titolo. Un’espressione un po’ meno compres-
sa di esso si trova nell’abstract: “Surprisingly, the fact that the speaker

(2) Per facilitare I'esposizione, da qui in poi passerd liberamente dall’uso di ¢’ come
segnaposto schematico per frasi dichiarative (come “Oggi ¢ lunedi.”) all'uso di ¢’ come
segnaposto per frasi sostantive della forma ‘la proposizione che...” (ad es., “la proposizione che
oggi ¢ lunedi”) e viceversa. La disambiguazione ¢ affidata al contesto.



296 Boris Rihme

is lying is sometimes common knowledge between everyone involved
(the addressee, the general audience, bystanders, etc.)” (Sorensen 2007:
251)%. Il saggio di Sorensen ha avuto un effetto considerevole sui di-
battiti filosofici sulla menzogna. Se esistono bugie che non comportano
Pintenzione di ingannare, che dire allora della condizione (3) della de-
finizione tradizionale?

Le opzioni o posizioni dialettiche nel dibattito filosofico sulla rile-
vanza di quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” (“bald-fa-
ced lies”) per la nostra comprensione generale di cosa significhi mentire
sembrano essere abbastanza chiare e limitate. A livello generale, ci sono
solo due opzioni. O ci si attiene alla tradizione agostiniana, secondo la
quale un atto linguistico si qualifica come menzogna solo se comporta
I'intenzione di ingannare da parte del parlante, e si cerca di trovare un
errore nel ragionamento di Sorensen (opzione tradizionalista); oppure
ci si schiera con Sorensen, eliminando la condizione (3) dalla definizio-
ne di menzogna (opzione revisionista).

Queste ampie opzioni dialettiche sono state articolate e sviluppate
in modi diversi. La posizione tradizionalista ¢ stata difesa, ad esem-
pio, da Jennifer Lackey (2013), Jorg Meibauer (2014) e Jessica Keiser
(2016). Lackey (2013) si propone di dimostrare che, a dispetto delle ap-
parenze, quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” implicano
una certa intenzione di ingannare da parte di chi parla. Il ragionamen-
to di Lackey richiede qualche modifica alla condizione (3), ma non ri-
chiede di abbandonare del tutto la sostanza di tale condizione. Secondo
Lackey, quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” sono, in ef-
fetti, menzogne. Ma questo non costituisce un problema per la defini-
zione tradizionale perché, contrariamente a quanto pensa Sorensen, le
“menzogne sfacciate” implicano un’intenzione di ingannare. Secondo
Meibauer (2014), tutte le menzogne sono asserzioni, ma gli atti lingui-
stici che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” non sono asserzioni.
Si tratterebbe piuttosto di “atti di aggressione verbale” non assertori.
Pertanto, quelle che Sorensen chiama “bald-faced lies” non sono affat-
to menzogne, ma qualcosa di completamente diverso. Di conseguenza

(3) Per un utile approfondimento di cid che si intende per “common knowledge” in
questo caso, si veda Kenyon (2003, p. 241).
(4) Per una panoramica complessiva si veda Meibauer (2019) e Stokke (2018), pp. 17-36.



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 297

non possono essere considerate come controesempi alla definizione tra-
dizionale di menzogna. Anche secondo Keiser tutte le bugie sono as-
serzioni. Keiser concorda con Meibauer (e si trova in disaccordo con
Lackey) sostenendo che “bald-faced lies are not genuine instances of
lying because they are not genuine instances of assertion” (Keiser 2016,
p- 462). A differenza di Meibauer, tuttavia, non caratterizza quelle che
Sorensen chiama “menzogne sfacciate” come atti di aggressione, ma
come mosse in un gioco linguistico distinto dall’habitat naturale delle
asserzioni, ossia il gioco della conversazione®: “[T]hough in many ca-
ses what the bald-faced liar is doing may look very much like assertion
on the surface, it is in fact not a conversational move at all but rather a
move in a different kind of language game” (Keiser 2016, p. 469).

L’opzione revisionista, invece, ¢ stata difesa, ad esempio, da Sorensen
(2007), Saul (2012), Fallis (2014) e Carson (2010). Al contrario dei tra-
dizionalisti (con I'eccezione di Lackey), i revisionisti ritengono che I'e-
spressione “menzogna sfacciata” non sia un termine fuorviante. Cio che
Sorensen chiama “bald-faced lies” sono menzogne a pieno titolo e 7on
comportano l'intenzione di ingannare. Secondo i revisionisti, I'inten-
zione di ingannare non ¢ costitutiva della menzogna. A loro avviso, la
definizione tradizionale di menzogna deve essere rivista.

Non mi addentrero in una discussione sui dettagli di queste varie
posizioni, né presentero le diverse definizioni di menzogna che ne sono
derivate. E evidente che il fenomeno che Sorensen chiama “bald-faced
lies” esiste. Se I'espressione “menzogna sfacciata” sia 0 meno un termi-
ne fuorviante ¢ una questione interessante di per sé, ma non ¢ rilevan-
te per la discussione che seguira. Rilevanti sono piuttosto le domande
seguenti: cosa succede se neghiamo 'assunto, trasversalmente accetta-
to da tradizionalisti e revisionisti, che le menzogne sono asserzioni? E ci
sono delle ragioni plausibili per negare questo assunto?

(s) Keiser non ¢ molto chiara su cosa intenda per “conversazione”. Caratterizza
implicitamente questo gioco linguistico raccontando una storia austiniana sugli atti illocutivi e
sostenendo che “to participate in a conversation [...] is to perform and understand illocutionary
acts” (Keiser 2016, p. 465).



298 Boris Rihme
3. Una domanda scomoda: le bugie sono affermazioni?

In questa sezione cerchero di motivare I'idea che non tutte le menzogne
sono asserzioni, almeno fino al punto in cui questa idea acquisti una
plausibilita tale da essere presa sul serio nel dibattito sulla definizione
di menzogna®. Ovviamente, ci sono almeno due modi in cui si puo
cercare di argomentare contro la tesi secondo cui tutte le bugie sono
asserzioni: cercando di sostenere che alcune bugie non sono asserzioni
o cercando di sostenere che nessuna bugia ¢ un’asserzione. In quanto
segue, seguird quest ultima strategia.

Un punto di partenza promettente ¢ il pensiero che la menzogna
consiste nel fingere di compiere un certo tipo di atto linguistico, cio¢ nel
fingere di compiere un’asserzione. Se fingo di leggere un libro, non sto
leggendo un libro. Analogamente, se fingo di asserire che p, non asseri-
sco che p. Se le bugie sono asserzioni fittizie, allora non sono asserzioni.

Un secondo pensiero ¢ che asserendo che p mi impegno a difendere
il contenuto proposizionale della mia asserzione contro le controprove
e le obiezioni, e a ritrattare la mia asserzione originale che p nel caso in
cui queste ultime prevalgano (Brandom 1983). Se le menzogne fossero
asserzioni, allora ci si dovrebbe aspettare che la forza assertoria dell’at-
to linguistico sopravviva all’ammissione che si trattava di una menzo-
gna, cosicché, anche dopo la mia ammissione, mi resterebbe ancora
qualcosa da ritrattare. Il mio intento di ingannare sarebbe stato rivela-
to, ma la mia asserzione starebbe ancora in piedi. Ma non sembra essere
cosi. Nel momento in cui ammettono che un determinato atto lingui-
stico era una menzogna, i parlanti ritrattano eo ipso cio che hanno det-
to. In altre parole, tali ammissioni sono ritrattazioni. In effetti, un par-
lante che ha ammesso che una sua enunciazione # era una menzogna
dovrebbe essere scusato se si sentisse in imbarazzo sul da farsi nel caso
in cui, dopo aver ammesso che # era una menzogna, i suoi interlocuto-
ri insistessero ancora affinché difendesse il contenuto proposizionale di

(6) A un livello molto generale — e poco informativo — considero gli atti assertori come atti
linguistici la cui struttura performativa-proposizionale pud essere schematizzata come segue: io
(con la presente) @ che p, dove “@” va sostituito con lindicativo presente singolare di prima
persona di un verbo performativo assertorio (“asserire”, “affermare” ma anche “giurare” e, forse,
“promettere”) e “p” ¢ un segnaposto schematico per frasi dichiarative (ad esempio, “oggi ¢ venerdi”,
“le elezioni presidenziali statunitensi del 2020 sono state truccate”, “i pinguini ondeggiano”).



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 299

u contro le obiezioni e, non riuscendoci, ritrattasse la sua affermazione
di quel contenuto.

Fin qui tutto bene. Ma le due considerazioni appena esposte sono
soltanto degli accenni. Come possono essere approfondite? A questo
punto ci serve una concezione plausibile della pratica dell’asserzione
che implichi che un dato atto linguistico # di un parlante S ¢ un’as-
serzione solo se S ¢ veridico nel compiere #. In altre parole, ci serve
una concezione plausibile dell’asserzione secondo la quale la veridicita
¢ (parzialmente) costitutiva delle asserzioni. Ricordiamo che il mio sco-
po ¢ quello di sostenere I'affermazione che nessuna bugia ¢ un’asserzio-
ne. Poiché tutti concordano sul fatto che nessuna menzogna ¢ un’enun-
ciazione (utterance) veridica, un modo per perseguire questo obiettivo
¢ quello di sostenere che se un’enunciazione # di un parlante S ¢ un’as-
serzione, allora S ¢ sincero o veridico nel compiere u.

Seguendo liberamente Robert Brandom (2000), possiamo pensare
alle asserzioni in termini di pretese di conoscenza (konwledge claims):
“assertions have the default status and significance of implicit knowled-
ge claims [...]. Making an assertion [...] is making a knowledge claim”
(Brandom 1994, p. 201) Secondo Brandom, quindi, non si puo com-
piere 'asserzione che p senza pretendere di sapere che p: “So the aspira-
tion not only to truth but to knowledge is built right into the normative
structure of assertional practice” (Brandom 1994, p. 204).

La conoscenza ¢ uno stato epistemico complesso e la letteratura sul-
la definizione di conoscenza ¢ enorme. Fortunatamente, per gli scopi
attuali, non ¢ richiesta una definizione di conoscenza. Possiamo accon-
tentarci di un elenco adeguatamente generico di condizioni necessarie
che data la sua genericita, non dovrebbe essere controverso. Un sogget-
to epistemico S sa che p solo se

(i) S crede che p,
(ii) S ¢ giustificato nel (ha il titolo epistemico per) credere che p,”
(iii) & vero che p.

(7) Ritengo che questa condizione siaaccettabile anche perisostenitori di un’interpretazione
ampiamente esternalista (externalist) o afhdabilista (reliabilist) della conoscenza. La questione
controversa tra gli esternalisti, gli internalisti e i sostenitori di teorie che non rientrano in
questa distinzione non ¢ I'affermazione che la conoscenza richieda una qualche forma di titolo
epistemico, ma la questione di come la condizione di titolo epistemico debba essere definita.



300 Boris Rihme

Se la conoscenza ¢ complessa nel modo appena indicato, dovrem-
mo aspettarci che le pretese (claims) di conoscenza riflettano tale com-
plessita. La condizione (i) si traduce in una pretesa di veridicita, la con-
dizione (ii) in una pretesa di titolo epistemico, e la condizione (iii) in
una pretesa di veritd. Come distinzione analitica, questa sembra plau-
sibile®. Insieme all’assunto che non si pud compiere un atto asserto-
rio senza avanzare una pretesa di conoscenza, la distinzione ci fornisce
una risposta plausibile alla domanda sul perché la veritd, la veridicita e
la giustificazione (il titolo epistemico) abbiano una rilevanza normati-
va per la prassi dell’asserzione, cio¢ alla domanda sul perché dovrebbero
essere considerate dimensioni lungo le quali gli atti prima facie asserto-
ri possono essere criticati. Quando partecipano alla prassi dell’asseri-
re, i parlanti non possono fare a meno di accettare di essere ritenuti re-
sponsabili sulla base di questi standard. Ogni qualvolta sizno ritenuti
responsabili in questo modo, essi sono ritenuti responsabili alla luce dei
propri standard.

Il discorso sulla rilevanza normativa della verita, del titolo epistemi-
co e della veridicita per la prassi assertoria puo essere reso pill preciso
formulando esplicitamente delle norme di verita, veridicita e giustifi-
cazione. E chiaro che bisogna essere cauti nella formulazione di que-
ste norme per non incorrere in conseguenze assurde. Una formulazione
evidentemente assurda per quanto riguarda la verita sarebbe la seguente:

(1) Se ¢ vero che p, allora ¢ obbligatorio asserire che p.

La verita di una proposizione p non obbliga nessuno ad asserire p.
Non esiste un obbligo epistemico individuale o collettivo di asserire
tutte le proposizioni vere, indipendentemente dal fatto che i loro va-
lori di verita siano o meno di nostro interesse. Pertanto, (1) ¢ falso.
Per citare Karl Popper (1963, pp. 311-312): “Mere truth is not enou-
gh; what we look for are answers to our problems. [...] [W]e are not in-
terested in mere truth but in interesting and relevant truth”. Se da un
lato non si puo escludere a priori che il valore di verita di una qualsiasi

(8) Sinotidipassaggio che accettare questa distinzione analitica non comporti l'accettazione
della tesi secondo cui si possa sostenere una pretesa di veritd V senza sostenere anche la pretesa
di essere giustificati nel (o di avere il titolo epistemico per) sostenere V.



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 301

proposizione diventi rilevante in un certo contesto, dall’altro non lo si
puo neanche assumere « priori.

Pascal Engel fornisce una spiegazione leggermente migliore della rile-
vanza normativa del valore di verita delle proposizioni per le asserzioni:

(2) “Truth is the aim or norm of assertion, in the sense that an assertion
is correct if and only if it is true” (Engel 2007, p. 14).

La formulazione di Engel riduce la correttezza normativa degli atti
assertori alla verita dei loro rispettivi contenuti proposizionali:

(2*) Un’asserzione della proposizione che p ¢ normativamente corretta
se e solo se ¢ vero che p.

La verita di una data proposizione p sarebbe quindi necessaria e suf-
ficiente per la correttezza normativa di qualsiasi asserzione di p. Ma
anche questa affermazione ¢ insostenibile, come dimostra il seguente
scenario:

Takeshi asserisce che il numero di libri presenti nel suo studio ¢ dispa-
ri. Il contenuto proposizionale della sua asserzione ¢ vero, ma I'unica
giustificazione che Takeshi puo dare per la sua asserzione consiste nella
seguente idée fixe, che crede vera ma che ¢ di fatto falsa: “Ho mal di
testa, e ogni volta che ho mal di testa ¢’¢ un numero dispari di libri nel
mio studio”.

Se la caratterizzazione di Engel della rilevanza normativa della veri-
ta per le asserzioni fosse accurata, allora I'asserzione di Takeshi sareb-
be normativamente corretta nelle circostanze descritte. Ma ¢ chiaro che
non lo ¢. Il fatto che una data asserzione sia 0 meno normativamente
corretta ¢ sottodeterminato dal valore di verita del suo rispettivo conte-
nuto proposizionale. L’asserzione di Takeshi ¢ scorretta nonostante la
verita ipotizzata di cio che dice, perché la ragione sulla base della quale
Takeshi asserisce che il numero di libri nel suo studio ¢ dispari ¢ assur-
da. Cosi come (1), (2) e (2*) sono false.

Quindi la verita di una data proposizione p non ¢ una condizione



302 Boris Rihme

sufficiente per la correttezza normativa delle asserzioni che hanno p
come contenuto proposizionale. Ma se I'ipotesi che non si possa asse-
rire che p senza sostenere che ¢ vero che p ¢ sulla strada giusta, allora
la verita di p ¢ certamente una condizione necessaria per la correttezza
normativa di qualsiasi asserzione di p. Questo punto puo essere espres-
so attraverso la seguente norma di verita:

(VNA) Asserisci che p solamente se ¢ vero che p!

Se la norma prescrittiva (VNA) ¢ una norma valida per le asserzioni,
allora la seguente frase dichiarativa (VNA’), che puo essere intesa come
equivalente dichiarativo di (VNA), esprime una tesi vera sulle condizio-
ni di correttezza normativa degli atti linguistici assertori:

(VNA’) E normativamente corretto asserire che p solamente se ¢ vero

che p.

Per quanto riguarda la pretesa di giustificazione (ovvero, di avere il
titolo epistemico per compiere I'asserzione), possiamo formulare una

norma analoga a (VNA):

(GNA) Asserisci che p solo se hai il titolo epistemico per ritenere vero

che p!
Cosi come (VNA), (GNA) ha un equivalente dichiarativo:

(GNA’) L’asserzione che p, di un parlante S, ¢ normativamente corretta
solo se S ¢ epistemicamente legittimato a ritenere che la proposizione
che p sia vera.

(VNA), (GNA) e i loro equivalenti dichiarativi, rendono esplicite
delle norme dell’asserzione che i parlanti stessi si impegnano a ricono-
scere compiendo degli atti assertori. Nel quadro attuale, quindi, sia la
congiunzione di (a) e (b) che quella di (a) e (c) sono concettualmente
incoerenti:



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 303

(a) L’atto linguistico # di S ¢ un’asserzione.

(b) S non avanza la pretesa che il contenuto proposizionale di # sia
vero.

(c) S non sostiene la pretesa di essere epistemicamente legittimato ad
accettare come vero il contenuto proposizionale di u.

Il fatto che, nel quadro attuale, (a) e (b) cosi come (a) e (c) siano
concettualmente incoerenti puo essere espresso dicendo che, nel qua-
dro attuale, avanzare una pretesa di verita e avanzare una pretesa di giu-
stificazione sono condizioni parzialmente costitutive del compiere un
atto assertorio. Se questo ¢ corretto, allora abbiamo

— (VA) Un atto linguistico # di un parlante S ¢ un’asserzione solo se,
eseguendo #, S sostiene una pretesa di verita per il contenuto pro-
posizionale di #.

— (GA) Un atto linguistico # di un parlante S ¢ un’asserzione solo se,
eseguendo #, S avanza la pretesa di avere il titolo epistemico per
considerare vero il contenuto proposizionale di #.

Prendendo spunto dalla distinzione di Searle tra norme regolative e
costitutive di una prassi (Searle 1969, pp. 33-42), (VA) e (GA) posso-
no essere caratterizzate come norme costitutive dell’asserzione, (VNA)
e (GNA) come norme regolative. Mentre un parlante puo infrangere le
norme regolative (VNA) e (GNA) e comunque compiere un’asserzio-
ne, un parlante che non avanza una pretesa di veritd o una pretesa di
legittimita epistemica fallisce eo 7pso nel fare un’asserzione. Un’ipotesi
plausibile ¢ che (VNA) e (VA) da un lato, (GNA) e (GA) dall’altro, si
trovino nelle seguenti relazioni esplicative: (VNA) e (GNA) sono nor-
me regolative dell’asserzione perché (VA) e (GA) sono norme costitu-
tive dell’asserzione.

Che dire, allora, delle pretese di veridicita? Occorre tracciare una
distinzione parallela tra una norma regolativa e una norma costitutiva
dell’asserzione anche in questo caso? Per arrivare alla conclusione che
non soltanto la pretesa di veridicita ma la veridicita stessa sia costitutiva
per gli atti assertori si deve insistere di no. Piti precisamente, si deve in-
sistere che, mentre i parlanti possono compiere asserzioni false e/o senza



304 Boris Rihme

titolo epistemico, non ¢ possibile compiere un’asserzione non veridica,
cioe asserire che p senza ritenere vero che p. Avremmo cosi una norma
costitutiva della veridicita:

(SA) Un atto linguistico # di un parlante S ¢ un’asserzione solo se, al
momento del compimento di #, S ritiene che il contenuto proposizio-
nale di « sia vero.

Viceversa, I'idea di una norma valida di tipo regolativo secondo la
quale l'asserzione che p, fatta da un parlante S, ¢ normativamente cor-
retta solo se S ¢ veridico nell’asserire che p presupporrebbe che ci possa-
no essere asserzioni non veridiche. E questo ¢ precisamente cio che nega
chi sostiene 'approccio qui prospettato.

Considerata insieme alla definizione tradizionale di menzogna, (SA)
ha 'implicazione palesemente falsa che le menzogne non esistano, for-
se addirittura la conseguenza assurda che sia concettualmente impos-
sibile mentire. I sostenitori della definizione tradizionale di menzogna
0, se vogliamo, di qualsiasi definizione che includa il vincolo secon-
do cui # ¢ una menzogna solo se # ¢ un’asserzione, prenderanno que-
sto fatto come prova che la concezione di asserzione proposta qui ¢ sba-
gliata. Chi sostiene la concezione di asserzione qui prospettata, invece,
lo prendera come una buona ragione per supporre che le bugie non
sono asserzioni. Ritengo che quest’ultima posizione non sia palesemen-
te irragionevole.

Chi sostiene 'approccio qui preso in considerazione non ¢ costret-
to a negare I'intima connessione tra la menzogna e la pratica dell’asser-
zione. Deve solo negare che questa connessione sia colta dal pensiero
che le menzogne siano asserzioni. Secondo costoro, le menzogne sono
una specie di asserzioni fittizie. Pur non essendo asserzioni, le menzo-
gne sfruttano e sono rese possibili dall’esistenza di norme intersoggetti-
vamente riconosciute della pratica dell’asserzione e dal fatto che queste
norme sono ampiamente rispettate.

Un’ulteriore considerazione che puo dare sostegno alla concettualiz-
zazione dell’asserzione qui prospettata parte dall’idea plausibile che, per
quanto riguarda la funzione delle asserzioni nei contesti sociali di co-
municazione, si possa pensare che le asserzioni abbiano la rilevanza per



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 305

default di inviti alla fiducia®. Un parlante che asserisce che p puo es-
sere descritto come qualcuno che rivolge un invito ai suoi interlocuto-
ri a considerare il fatto che afferma che p come una buona e affidabi-
le ragione testimoniale per la proposizione che p. La fiducia, in questo
senso, ¢ strettamente correlata a uno dei meccanismi principali che sor-
reggono la comunicazione intersoggettiva quotidiana: I'interpretazione
caritatevole. Implicitamente, e a seconda del contesto, i parlanti sem-
brano seguire delle massime di interpretazione caritatevole pitt 0 meno
esigenti. Tali massime possono variare dalla debole presunzione di coe-
renza logica alla forte presunzione di conoscenza. In una formulazione
generica, esse prevedono che, nell'interpretare le enunciazioni (utteran-
ces) e le azioni altrui, ci si debba sforzare di ridurre al minimo attribu-
zione di evidenti assurdita, evidenti falsita (errori), evidenti irrazionalita
e implausibilita all’interpretandum. Se alla fine otteniamo un’interpre-
tazione secondo la quale il nostro interpretandum contiene evidenti in-
coerenze (contraddizioni), irrazionalita, falsita o assurdita, allora questo
deve essere considerato come un segno della problematicita non tanto
dell'interpretandum quanto dell'interpretazione proposta.

Le massime dell’interpretazione caritatevole devono essere consi-
derate come sconfessabili (defeasible). Esse rimangono in vigore finché
non ci sono prove del contrario, cio¢ finché non abbiamo ragioni speci-
fiche per pensare che i nostri interlocutori esprimano opinioni assurde,
false o irrazionali. Cercare di aderire a tali massime ¢ forse una virt1 in-
tellettuale o epistemica, strettamente connessa a quella che a volte viene
chiamata “umilta epistemica” o “umilta intellettuale”, cio¢ a un atteg-
giamento fallibilista nei contesti interpretativi. Se giungiamo a un’in-
terpretazione che attribuisce una palese falsitd o irrazionalita al nostro
interpretandum, allora pud darsi che la colpa sia nostra, che abbiamo
commesso degli errori nel nostro sforzo interpretativo — o almeno que-
sto ¢ cio che dovremmo presumere. Ma oltre a essere una virtu, la carita
nell’interpretazione espone i parlanti a dei rischi. Poiché ci raccomanda
di fidarci dei nostri interlocutori, a meno che non abbiamo ragioni spe-
cifiche per non fidarci, 'adesione a massime interpretative di carita ci
rende vulnerabili alle violazioni della fiducia epistemica. Le bugie sono
tentativi di sfruttare questa vulnerabilita.

(9) Cir, per esempio, Levy (2022a) e i saggi raccolti in Faulkner e Simpson (2017).



306 Boris Rihme

Sebbene le considerazioni precedenti non siano sufficienti a giustifi-
care una vera e propria definizione di menzogna, esse suggeriscono al-
meno una concettualizzazione parziale della menzogna nei termini di
asserzioni fittizie"®.

M. enzogne come asserzioni ﬁttz'zz'e

Un’enunciazione # con contenuto proposizionale p di un parlante S
rivolto a un uditore (o pubblico) H ¢ una menzogna solo se

(1) effettuando # S fa finta di asserire che p,
(2) S fa finta di asserire che p con l'intento di condurre H a fidarsi e
accogliere # come testimonianza sincera della verita di p."?

Occorrerebbe dire molto di pilt per giustificare 'adozione della con-
cezione di asserzione e della concezione parziale di menzogna appena
delineate. Ma ritengo che le considerazioni sopra esposte rendano al-
meno plausibile sia 'affermazione che le menzogne non sono asserzio-
ni, sia I'idea di pensare alle menzogne come asserzioni fiztizie di un cer-
to tipo.

4. Ramificazioni

Chi sostiene la concezione della menzogna sopra esposta dovra negare
che quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” siano davvero
menzogne. Laddove ¢ risaputo da tutte le parti che il parlante S non
¢ veridico o sincero, e tutti sanno che tutti sanno che & cosi, sarebbe
inutile cercare un’intenzione da parte di S di indurre I'interlocutore
a credere che S sia sincero o di accogliere la sua enunciazione # come

(10) Per certi aspetti, la concezione parziale di menzogna qui prospettata assomiglia alla
definizione di menzogna proposta da Paul Faulkner (2007, pp. 537-538). Faulkner, tuttavia,
sostiene che le bugie sono asserzioni. Si veda anche Simpson (1992).

(11) Secondo questa concezione parziale di menzogna, (1) e (2) esprimono delle condizioni
necessarie che un atto linguistico deve soddisfare per qualificarsi come menzogna. Perché non
dire che (1) e (2) sono anche congiuntamente sufficienti? Una ragione per essere cauti ha a che
fare con quelle che Lackey (2007) chiama “selfless assertions” (asserzioni disinteressate).



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 307

testimonianza affidabile della verita del contenuto proposizionale di #
(a meno che non si supponga che il parlante sia ottuso). Se questa in-
tenzione ¢ costitutiva della menzogna, come sostiene I'approccio pro-
spettato qui, allora quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate”
non sono affatto menzogne.

Per quanto riguarda questo aspetto, la concezione della menzogna qui
presa in considerazione sembrerebbe concordare con le definizioni tra-
dizionaliste proposte da Meibauer (2014) e Keiser (2016). Ma la con-
cordanza ¢ ovviamente fasulla. Per Meibauer e Keiser il fatto che quelle
che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” non siano asserzioni giustifi-
ca la tesi secondo cui quelle enunciazioni non sono menzogne. Secondo
il punto di vista qui prospettato, perd, nessuna menzogna ¢ un’asserzione.

Se non sono asserzioni e non sono menzogne, allora cosa sono i fe-
nomeni che Sorensen chiama “menzogne sfacciate™ Si noti che chi so-
stiene la visione qui prospettata non ¢ costretto a rispondere a questa
domanda. Propone, invece, una definizione di menzogna secondo la
quale le enunciazioni che Sorensen raggruppa sotto I'etichetta di “men-
zogna sfacciata” non sono menzogne. Puod semplicemente negare che la
definizione dell’espressione “menzogna sfacciata” fornita da Sorensen
determini un’estensione che meriti interesse filosofico. In modo piu
conciliante, potrebbe notare che alcune di queste enunciazioni sono ca-
ratterizzabili come atti linguistici apertamente strategici, cio¢ come atti
linguistici che non fanno alcun tentativo di nascondere le loro inten-
zioni manipolatorie.

La stessa enunciazione puo essere sia una menzogna ingannevo-
le sia un caso di quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate”."”
Consideriamo la seguente dichiarazione, fatta tramite una nota piatta-
forma di microblogging di cui tendo a dimenticare il nome, da una per-
sona di cui tendo a dimenticare il nome, circa quattro anni prima che
questa persona venisse eletta in una delle cariche geopoliticamente pil
potenti dell’odierno pianeta Terra:

(a) “Il concetto di riscaldamento globale ¢ stato creato da e per i ci-
nesi al fine di rendere la produzione statunitense non competitiva.”

(12) Questo ¢ un punto sostenuto da Kenyon e Saul (2022), uno dei contributi pit
significativi al dibattito filosofico sulla menzogna degli ultimi anni.



308 Boris Rihme

Consideriamo ora la seguente affermazione, fatta da mio figlio —
un istante prima di buttarsi a terra dalle risate — la mattina del suo
quarto compleanno, in risposta alla mia domanda se avesse mangia-
to la mia fetta di torta (che era sparita):

(b) “No, non ho mangiato la tua fetta di torta”.

Come sempre quando si confrontano due oggetti distinti, ci sono
somiglianze e differenze. La maggior parte delle somiglianze e delle dif-
ferenze tra le due emissioni linguistiche (a) e (b), inclusi i loro contesti,
sono irrilevanti ai fini attuali. Alcune meritano attenzione. Per esempio,
¢ plausibile ipotizzare che né I'autore di (a) né quello di (b), mio figlio,
credessero a cio che dicevano. Tutti e due erano insinceri nel momento
dell’enunciazione." Inoltre, & plausibile supporre che né 'autore di (a)
né mio figlio avessero avuto l'obiettivo di convincere o persuadere I'in-
tero pubblico di quanto detto. Entrambi erano probabilmente consape-
voli del fatto che alcuni membri del loro pubblico sapevano che I'emis-
sione linguistica in questione non era un’espressione sincera e onesta di
una convinzione da parte del parlante. Infine, sia (a) che (b) si qualifi-
cano come menzogne sfacciate nel senso di Sorensen. Questo per quan-
to riguarda le somiglianze rilevanti.

Per quanto riguarda invece le differenze, solo una ¢ rilevante a que-
sto punto: (a) ha raggiunto un pubblico eterogeneo di decine di miglia-
ia di persone, (b) ha raggiunto un pubblico di una sola persona (me).

Caratterizzare (b) come una menzogna sfacciata puo apparire piut-
tosto eccessivo e sopra le righe. Anche se teniamo conto del fatto che
Sorensen considera quelle che chiama “menzogne sfacciate” come fe-
nomeni moralmente neutri (cfr Sorensen 2007, p. 263) rimane discu-
tibile che (b) possa essere caratterizzata come una menzogna in alcun
senso utile della parola “menzogna”. Dopo tutto, (b) non era altro che
uno scherzo.

Se (a) sia 0 meno una menzogna ingannevole, una menzogna sfac-
ciata nel senso di Sorensen o qualcosa di completamente diverso dipen-
de, tra le altre cose, dal fatto che il suo autore credesse o meno a cio che

(13) Quisi tratta di un’affermazione empirica che avrebbe bisogno di prove psicologiche a
sostegno. Per quanto riguarda mio figlio, sono sicuro che sia vera, mentre per quanto riguarda
Iautore di (a) sono un po’ meno sicuro.



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 309

ha trasmesso al momento dell’atto. Chi lo sa? Ma dipende anche dal-
la questione se le decine di migliaia di segnali di apprezzamento che (a)
ha ricevuto segnalavano un accordo epistemicamente motivato (accet-
tazione della verita) o qualcos’altro. Forse un sottoinsieme consistente
delle decine di migliaia di condivisioni e segnali di apprezzamento sono
stati emessi da persone che ignoravano le prove pubblicamente acces-
sibili che contraddicono la verita di (a) e si sono semplicemente fidate
di (a) in quanto proveniente da un individuo da loro considerato come
autorita (epistemica o morale o religiosa). Per farla breve: qualsiasi ri-
sposta sensata alla domanda se (a) fosse una menzogna ingannevole,
un caso di quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” o nessuna
menzogna affatto, deve essere relativizzata tenendo conto degli atteg-
giamenti doxastici del suo autore al momento della trasmissione e dei
sottoinsiemi del pubblico che ¢ stato raggiunto da essa. Per quanto ri-
guarda alcuni sottoinsiemi del pubblico (a) puo essere stata una menzo-
gna sfacciata nel senso di Sorensen, per quanto riguarda altri puo essere
stata una normale bugia ingannevole, e se I'autore credeva al contenu-
to della sua emissione linguistica (ipotesi alquanto stravagante), allora
non era una menzogna affatto.

Soprattutto in contesti in cui enunciazioni come (a) hanno un pub-
blico ampio e diversificato ¢ in cui i loro promulgatori e seguaci dispon-
gono di grande potere comunicativo grazie alle loro posizioni politi-
che, religiose, economiche o socio-mediatiche, una versione diluita del
principio di interpretazione caritatevole puo essere ancora opportuna.
E perd richiesto un cambiamento del proprio atteggiamento interpre-
tativo, bisogna cio¢ passare dalla presunzione di razionalita epistemica
alla presunzione di razionalitd puramente strumentale, dalla domanda
sul perché epistemico alla domanda sul perché motivazionale e stru-
mentale. Invece di liquidare enunciazioni come (a) come rumori inu-
tili che sono al massimo fastidiosi ma a conti fatti insignificanti, si do-
vrebbe supporre che i loro promulgatori siano motivati dall’idea che
le loro enunciazioni servano a qualche obiettivo che essi stessi voglio-
no raggiungere o al cui raggiungimento vogliono contribuire. Quando
tali enunciazioni vengono ricevute da un vasto pubblico, possono agire
come inquinanti epistemici su larga scala (Levy 2022b).

Pensare alla presunzione di razionalita strategica nei termini di un



310 Boris Rihme

principio di carita diluito sembra adeguato da un lato perché anche per
linterpretazione di enunciati come (a) ci impone di presupporre una
forma di razionalita invece che irrazionalitd o ottusita. Da un altro pun-
to di vista, pero, la caratterizzazione “principio di caritd” puo risulta-
re inadeguata. Se abbiamo a che fare con cio che riconosciamo come un
atto linguistico apertamente strategico che ha la struttura superficiale di
un’asserzione e un contenuto proposizionale evidentemente falso, qua-
le ragione potremmo mai avere per cercare di interpretarlo in modo ca-
ritatevole? Stando cosi le cose, I'espressione “principio di vigilanza” po-
trebbe essere una scelta migliore.

5. Conclusioni

Nella sezione 2 ho delineato due opzioni dialettiche generali di fronte
a quelle che Sorensen chiama “menzogne sfacciate” e sullo sfondo della
definizione tradizionale di menzogna. Ne ho omessa una terza che ¢ pitt
radicale delle due che ho presentato in quanto rifiuta un presupposto
fondamentale e implicito dei dibattiti sulla menzogna in filosofia ana-
litica: che la formulazione di una definizione di menzogna che sia allo
stesso tempo priva di arbitrarietd, estensionalmente adeguata e in grado
di accogliere zutte le nostre “intuizioni” preteoriche sia un obiettivo sen-
sato. La negazione di questo assunto pud certamente essere sostenuta da
forti ragioni. Come scrive laconicamente Tim Kenyon (2003, p. 242):
“there are cases, and there are cases”.

Un modo per esprimere il punto principale dell'opzione dialettica
che ho qui in mente ¢ quello di adattare al nostro caso quattro frasi del
paragrafo iniziale del famoso saggio di Alfred Tarski “On the Concept
of Logical Consequence”, sostituendo I'espressione “logical consequen-
ce” con l'espressione “a lie”(#:

With respect to the clarity of its content the common concept of a lie
is in no way superior to other concepts of everyday language. Its exten-
sion is not sharply bounded and its usage fluctuates. Any attempt to

(14) Tarski, dopo il caveat, prosegui a sviluppare la sua celebre definizione semantica di
conseguenza logica.



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 311

bring into harmony all possible vague, sometimes contradictory, ten-
dencies which are connected with the use of this concept, is certainly
doomed to failure. We must reconcile ourselves from the start to the
fact that every precise definition of this concept will show arbitrary
features to a greater or less degree (Tarski 1983 [1936], p. 409).

A mio avviso, tuttavia, I'idea che si possa giungere a una definizione
di menzogna che sia non arbitraria, estensionalmente adeguata e “in-
tuitivamente” accettabile, deve essere mantenuta come ipotesi euristi-
ca finché non abbiamo buone ragioni per supporre che tutte le opzioni
dialettiche siano state articolate ed esplorate fino in fondo, e che nessu-
na di esse sia soddisfacente.

Per concludere, vorrei brevemente affrontare la seguente doman-
da: nelle pagine precedenti ho forse sostenuto che nessuna menzogna ¢
un’asserzione perché tutte le asserzioni sono sincere e nessuna menzo-
gna lo ¢? No, non ¢ quello che ho sostenuto. Infine, non sono del tut-
to convinto che la sincerita sia una condizione necessaria per l'asser-
zione e, di conseguenza, che le menzogne non siano qualificabili come
asserzioni. Il motivo non ¢ il fatto che non sono pienamente convin-
to della narrazione sugli atti assertori presentata nella sezione 2 (sebbe-
ne, in effetti, non sia pienamente convinto), ma piuttosto U'intuitivita
del pensiero che frasi come “Takeshi ha asserito in modo non veridico
che...” utilizzate in modo letterale, possano talvolta esprimere proposi-
zioni vere. Tuttavia, per quanto riguarda I'intuitivita basata sulla com-
petenza linguistica, e per quanto possa valere, negare che le bugie siano
asserzioni, non sembra essere pitt controintuitivo che, ad esempio, af-
fermare che tutto cio che rientra nell’estensione dell’espressione “men-
zogna sfacciata”, come definita da Sorensen, sia davvero una bugia a
tutti gli effetti.

Contrariamente a quella che sembra essere 'opinione generale nei
dibattiti correnti sulla definizione di menzogna, credo che negare che
le bugie siano asserzioni non equivalga a negare una proposizione ov-
viamente vera la cui accettazione non ha bisogno di essere giustifica-
ta. L’obiettivo del presente saggio era quello di rendere sufficientemen-
te plausibile da essere presa sul serio la tesi secondi cui le menzogne
non sono asserzioni. In ogni caso, si pud pensare senza cadere in



312 Boris Rihme

contraddizione che la sincerita sia costitutiva dell’asserzione ma sem-
pre assente nella menzogna e che, di conseguenza, le menzogne non si-
ano asserzioni.

Riferimenti bibliografici

AgosTiNo b1 IpPoNa (Vescovo di, Santo) (2001) La menzogna (391), trad. it.
di M. Bettetini, Bompiani, Milano.

BranpoMm R. (1983) Asserting, “Notis”, 17: 637-650.

— (1994) Making It Explicit: Reasoning, Representing and Discursive
Commitment, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts.

CarsoN T. (2010) Lying and Deception: Theory and Practice, Oxford University
Press, Oxford.

ENGEL P. (2007) “What's the Use of Truth?”, in P. Engel e R. Rorty, What'’s
the Use of Truth? (a cura di P. Savidan), Columbia University Press, New
York, 1-30.

Favuis D. (2014) Are Bald-Faced Lies Deceptive After All?, “Ratio”, 28: 81-96.

FauLkner P. (2007) Whar Is Wrong with Lying?, “Philosophy and
Phenomenological Research”, 75: 535-557.

FauLkneR P., TH. Stmpson (a cura di) (2017) The Philosophy of Trust, Oxford
University Press, Oxford.

KEISER ]. (2016) Bald-faced Lies: How to Make a Move in a Language Game
Without Making a Move in a Conversation, “Philosophical Studies”, 173:
461-77.

Kenvon T. (2003) Cynical Assertions: Convention, Pragmatics, and Saying
‘Uncle’, “American Philosophical Quarterly”, 40: 241-248.

Kenvon T, J. Saur (2022) “Bald-faced bullshit and authoritarian political
speech: Making sense of Johnson and Trump”, in L. R. Horn (a cura di),
From Lying to Perjury: Linguistic and Legal Perspectives on Lies and Other
Falsehoods, De Gruyter Mouton, Berlin, Boston, 165-194.

LACKEY J. (2013) Lies and Deception: An unhappy Divorce, “Analysis”, 73: 236-48.

Levy N. (2022a) In Trust We Trust: Epistemic Vigilance and Responsibility,
“Social Epistemology”, 36: 283-298

__ (2022b) Bad Beliefs: Why They Happen to Good People, Oxford University
Press, Oxford.



Menzogne, menzogne sfacciate e asserzioni 313

MEIBAUER ]. (2014) Bald-faced Lies as Acts of Verbal Aggression, “Journal of
Language Aggression and Conflict”, 20: 127-50.

__ (2018) “Bald-Faced Lies”, in . Meibauer (a cura di), 7he Oxford Handbook
of Lying, Oxford University Press, Oxford: 252-263.

Porrer K. R. (1963) Conjectures and Refutations: The Growth of Scientific
Knowledge, Routledge & Kegan Paul, London.
Sauvv ]. (2012) Lying, Misleading, and What Is Said: An Exploration in
Philosophy of Language and in Ethics, Oxford University Press, Oxford.
SEARLE ]. (1969) Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language, Cambridge
University Press, Cambridge.

StmesoN  D. (1992) Lying, Liars and Language, “Philosophy and
Phenomenological Research”, 52: 623-639.

SORENSEN R. (2007) Bald Faced Lies! Lying without the Intent to Deceive,
“Pacific Philosophical Quarterly”, 88: 251-264.

STOKKE A. (2018) Lying and Insincerity, Oxford University Press, Oxford.

Tarsk1 A. (1936): “On the Concept of Logical Consequence”, in J. Corcoran
(a cura di), Alfred Tarski: Logic, Semantics, Metamathematics, Hackett
Publishing, Indianapolis 1983: 409-420.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972519
pp. 315-335 (novembre 2023)

SE L'INTERPRETAZIONE DEL RELIGIOSO SI FA INTERSEZIONALE:
DIVERSITA E MINORANZE RELIGIOSE NELLA TOPOLOGIA
DELLE CATEGORIE SOCIALI E GIURIDICHE

Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

Abstract: In the face of the temptation to interpret the religious with giv-
en, sometimes extreme, categories, the intersectional approach calls for
an exercise that we might call de-polarizing. Intersectionality suggests a
relational reading of the areas of the religious, that is, placed in relation
to other categorical areas and their new meanings, further definitions of
being-in-the-world, and situated at their points of intersection in an ar-
ticulated social and legal topology. To move from spatial to visual met-
aphor, intersectionality looks at the forms of religious belonging in the
absence of a real ‘spotlight’ pointed at it, and rather privileges a ‘backlit’
view. Precisely in returning a less flattened image of the religious, freed
from a mono-categorical hermeneutic, such a view appears better able
to highlight its thickness and prismatic nature. The contribution dis-
cusses valence and limits of the intersectional interpretive approach in
the face of the urgency of equipping sociological and legal sciences with
constructs capable of restoring the specificity and complexitiy of the

religious, as well as its interpenetrations with the secular.

Keywords: Religion, Intersectionality, Minorities, Freedom of Religion
or Belief (FoRB), Identities

315



316 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi
1. Introduzione

Nella religione e nei fenomeni religiosi Iattivita interpretativa trova
un significativo banco di prova. In diversi ambiti disciplinari tale que-
stione rappresenta un laboratorio aperto che induce all’'utilizzo e alla
progressiva sostituzione di strumenti in grado di restituire almeno alcu-
ne delle sfaccettature che identificano la dimensione religiosa nella sua
distintivita.

Da un punto di vista giuridico, I'interpretazione riguarda prima di
tutto la norma (Betti 1957). Se essa si concretizza nell’attivita di attri-
buzione di significato a testi dal contenuto vincolante, al fine di ricer-
care soluzioni pratiche a questioni oggetto di controversie possibili o
concrete (Pino 2021), lo scopo dell’interpretazione giuridica ¢ fare di-
ritto. L’interpretazione concorre cio¢ alla configurazione dell’ordina-
mento giuridico e alla sua trasformazione, con cid operando scelte di
natura politica tese, in una veste innovativa del ruolo dell'interprete, a
dare corpo ai diritti fondamentali della persona e a promuoverne l'at-
tuazione (Pino 2011). Con riguardo al tema del religioso, appare essen-
ziale partire da alcuni nodi problematici che attraversano la riflessione
nei contesti degli ordinamenti giuridici occidentali.

Il primo attiene alla incompetenza del legislatore ad elaborare una
definizione univoca e normativa di religione, a fronte della riconduci-
bilita a quest’ultima di effetti giuridici in termini di protezione per in-
dividui e comunitd (Madera 2018). Diritti nazionali e sovranazionali
offrono in tal senso tutela attraverso il riconoscimento del diritto di li-
berta religiosa, ma la mancanza di una definizione giuridica di religio-
ne si riverbera nella difficolta di tracciare il confine tra aree di credenza,
non credenza, identita e stili di vita che godono di siffatta protezione da
parte dell’ordinamento giuridico e aree che, diversamente, ne sono pri-
ve (Gunn 2003).

Il secondo nodo riguarda il ruolo delle Corti che, con il loro opera-
to, concorrono alla interpretazione del mondo, anche religioso. In tale
attivitd, ¢ fondamentale I'impulso di singoli e gruppi portatori di di-
ritti e interessi non sempre intercettati dalle norme e percio a rischio
di invisibilitd giuridica. L’attivismo giudiziario fornisce pertanto ma-
teriale interpretativo teso a superare visioni essenzialiste o analogiche



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 317

del religioso, basate sui binomi inclusione/esclusione e somiglianza/
differenza (Crenshaw 1989, 2011). Lo stesso, peraltro, ben si inserisce
nel contesto delle societa polarizzate dalle culture wars (Hunter 1991,
Stoeckl e Uzlaner 2022), nelle quali la funzione giurisdizionale esten-
de o limita i diritti in campo civile, familiare, etico (Annicchino 2018,
Mancini e Rosenfeld 2018).

I terzo nodo riguarda un certo grado di rigidita normativa nel-
la descrizione delle caratteristiche della persona e dei gruppi sociali.
L’impianto generale di natura monocategoriale trova nel diritto antidi-
scriminatorio uno degli esempi piu calzanti. In tal senso, si registra una
tendenziale difficolta ad interpretare olisticamente gli elementi costitu-
tivi delle individualita e a comprenderne le forme di intersezione (Bello
2020). Appare pertanto evidente come nuove forme di interpretazio-
ne giuridica pit attente ad un approccio globale alle soggettivita e pitt
capaci di includere le espressioni variabili di gruppi di credenza sem-
brano favorire I'affermazione pitt matura del principio di uguaglianza
(Gianformaggio 2005).

Nelle scienze sociali, di contro, I'interpretazione ¢ innanzitutto ac-
cesso ai riferimenti simbolici che orientano gli attori sociali. Interpretare
richiede di individuare e analizzare i significati collettivi e il senso sog-
gettivo alla base delle azioni degli individui, e da essi attribuiti alle espe-
rienze che attraversano. Interpretare la religione richiede quindi di
affrontare cid che la religione ¢ in quanto esperienza significata e per-
formata. Questo aspetto, assieme al carattere polisemico e trasformativo
della religione, rende problematica una sua definizione. Se I'interpreta-
zione della dimensione religiosa in chiave secolarizzazione — interpre-
tazione, dunque, di un oggetto tendente a scomparire — sembra aver
mostrato alcuni errori di “ottica”, dovuti in larga parte a distorsioni es-
senzialistiche, generalizzanti e etnocentriche proprio su cosa ¢ la religio-
ne (Rosati e Stoekl 2012), la critica a questa prospettiva non ¢ foriera
di alternative interpretative condivise. Emblematica la difficolta di af-
frontare secondo categorie peculiari quella che ¢ forse la pit significati-
va variante semantica del religioso oggi, ovvero la distinzione tra “reli-
gione” e “spiritualitd” (Costa 2019). Dinanzi a queste difficolta, si puo
essere tentati di allargare lo spettro, aprendo la categoria religione fino
ad annettere ad essa tutti i sistemi fondamentali di senso e valore, al



318 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

costo di una certa rarefazione della presa teorica ed empirica (Fabretti
2019). Nella consapevolezza dell’eterogeneita di significati associabi-
li al religioso e della sua natura cangiante, si puo richiamare il rischio
di una tale perdita di “messa a fuoco”. Ci si puo chiedere se, attorno al
religioso, sia ancora possibile delimitare configurazioni di senso “intel-
legibili senza essere per questo ineluttabili” (Costa 2019, p. 25) e quali
strumenti interpretativi possano “estrarle” dalla mera e imperscrutabi-
le dimensione soggettiva per renderle visibili in termini di forme, pra-
tiche, spazi, contesti.

Attingendo ad un lavoro comune di ricerca condotto negli ultimi
anni, discutiamo in questo Capitolo la possibile utilita della lente costi-
tuita dal concetto di intersezionalita per il raffinamento della prospetti-
va interpretativa, sia di taglio giuridico che di tipo sociologico, di fron-
te alle aporie appena richiamate.

In apertura (par. 1), il Capitolo individua una strada aperta, entro la
discussione sull’intersezionalitd, per un recupero di taglio critico della
dimensione categoriale. Ne discute, successivamente, la possibile utilita
rispetto all’accesso interpretativo alla religione (par. 2). Infine, il testo
propone un’esercitazione di taglio giuridico (par. 3) e sociologico (par.
4) finalizzata a testare le potenzialitd del concetto di intersezionalita nel
riconoscimento delle istanze riferibili alle minoranze religiose nelle no-
stre societa.

2. Daffermarsi dell’intersezionalita: una strada aperta per un uso
critico delle categorie

Negli ultimi trent’anni almeno, 'uso del concetto di intersezionalita ha
dato vita ad un discorso interdisciplinare e internazionale. Se ¢ vero che
le rivendicazioni dei primi del Novecento sulla condizione delle donne
di colore doppiamente marginalizzate avevano sollevato il “problema
dell'intersezionalita” ben prima di nominarlo (Perilli e Ellena 2012), si
deve poi all’attivista e giurista statunitense Kimberlé Crenshaw (1991)
la proposta di utilizzare questo termine. Muovendo dal confronto in-
terno con la Critical Race Theory, Crenshaw riprendeva le prospettive
critiche emerse nel femminismo nero, inserendole nel dibattito che si



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversitia e minoranze religiose... 319

stava sviluppando in quegli anni negli Stati Uniti in ambito giuridico
in merito ai limiti delle politiche di pari opportunita basate sul “sesso”,
per una parte, e sulla “razza”® / “etnia” per 'altra.

Nel concetto di intersezionalitd Crenshaw individua, quindi, uno
strumento giuridico capace di individuare gli aspetti della simultaneita
nell’analisi dei sistemi di oppressione e delle violenze subite dalle donne
nere, in opposizione a quei dispositivi legislativi basati su un riferimen-
to a categorie esclusive, come sesso o genere e classe. Tuttavia, la por-
tata del lavoro di Crenshaw va ben oltre il campo giuridico e si connet-
te a sviluppi di pensiero interni anche ad altre discipline interessate allo
studio e al contrasto dei fenomeni di discriminazione e, prima ancora,
alla comprensione delle identita e delle situazioni sociali in un mondo
complesso (Davis 2008). Infatti, 'intersezionalita si propone di osser-
vare e spiegare criticamente come le diverse categorie identitarie — e le
diverse e molteplici forme di appartenenza ai gruppi sociali — non sia-
no concepibili come ambiti distinti ma si sovrappongano e intersechi-
no nella realta situata dei soggetti, e retroagiscano infine su di essi por-
tando con loro determinati effetti, in particolar modo di oppressione e
di dominio sociale (Bello 2020).

Va certo sottolineato che, nelle scienze sociali, diversi filoni teorici
hanno alimentato una visione intersezionale ancora prima che la discus-
sione su questo concetto abbia preso avvio. Pensiamo al concetto di -
tersecazione delle cerchie sociali elaborato da Georg Simmel (1908) gia ai
primi del Novecento; sino alla recente riflessione sull'intercultura, alle
teorie della diversita e della super-diversita (Vertovec 2007)®.

Ai fini di questo contributo, particolarmente interessante, nell’insie-
me ormai nutrito di studi ed approcci teorici e metodologici sull'inter-
sezionalita, ¢ la discussione maturata attorno alla stessa idea di categoria.

Una parte di questi studi sottolinea come le categorie siano costru-
zioni sociali, esercizi di potere e di discriminazione® a loro volta, mai

(1) Nella consapevolezza della inappropriatezza del termine “razza” entro qualsivoglia
discorso scientifico, e degli effetti stigmatizzanti che questo concetto produce tuttora nel
linguaggio politico e di senso comune, intendiamo qui menzionare questo termine unicamente
quando e come utilizzato dai contributi bibliografici cui facciamo riferimento nell’analisi.

(2) Sul rapporto tra intersezionalita e super-diversita, un utile contributo ¢ offerto da:
Geerts, Withaeckx e van den Brandt, 2018.

(3) Come richiama Bello (2020), infatti, i processi di categorizzazione di cui il
diritto ¢ intriso determinano la scelta dei fattori protetti e definiscono i confini del diritto



320 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

neutrali e incapaci di spiegare la complessita dell’esperienza soggettiva
(Choo e Ferree 2010). E il caso dell’approccio anti-categoriale®, che ha
origine all'interno della corrente post-strutturalista del pensiero fem-
minista e antirazzista, e che, a livello metodologico, si basa su tecniche
di ricerca aperte e capaci di de-costruire le categorie stesse (ad esempio,
nuove etnometodologie e forme di de-costruzione semantica e narrati-
va del discorso).

Altre prospettive, tuttavia, richiamano la possibilita che le catego-
rie facciano parte dell’equipaggiamento di chi studia 'intersezionalita,
qualora vi si ricorra in un modo finalizzato all’analisi di una specifica
realtd sociale che necessita di una definizione operativa, anche provvi-
soria, per poter essere indagata. Su tutti, ci riferiamo al contributo di
Leslie McCall (2005), che propone un approccio “strumentale” e non
essenzializzato all’'uso delle categorie. Come richiamato da Bello (2020)
in aderenza all'impostazione di Crenshaw, il ricorso ad esse deve basar-
si sulla rilevanza in ordine alla comprensione di dinamiche situate dif-
ficilmente generalizzabili. Le categorie sociali sono infatti elementi di
mediazione tra strutture e soggettivita che situano questa relazione nel
contesto (sizuatedness) (Rebughini 2018). Nei termini usati da Yuval-
Davis (2006, p. 198), le categorie sociali non esistono solo sul piano
delle rappresentazioni sociali, delle simbologie e delle legislazioni, ma
anche «nel modo in cui le persone sperimentano soggettivamente nelle
loro vite quotidiane episodi di inclusione ed esclusione, aspirazioni spe-
cifiche e specifiche identita».

Questo secondo insieme di riflessioni ci sembra offrire un’utile base
per il nostro ragionamento: mai concepibili in modo separato ma sem-
pre relazionale (McCall 2005) e mai univoche bensi plurali al loro in-
terno (Walgenbach 2012), le categorie — dunque i contesti, i gruppi,
le cerchie, le esperienze che i soggetti attraversano e su cui investo-
no dal punto di vista identitario in diverso modo e grado — debbono
poter essere delineate, tracciate nei loro contorni e nelle loro interse-
zioni. Le forme delle appartenenze, sfuocate nell’interpretazione indi-
vidualistica della modernita, riappaiono quindi, con 'intersezionalita,
nella loro dinamicita e necessaria complessita. Non a caso, i tentativi

antidiscriminatorio.
(4) McCall (2005) fa rientrare in questo approccio, tra gli altri: Fraser, 1989.



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 321

di rappresentare visivamente 'intersezionalita adoperano spesso figure
con cerchi che si intersecano, come il mandala; figure, in effetti, piene
di linee e di confini.

3. La lente intersezionale nell’interpretazione giuridica e sociologi-
ca della religione

Dalle considerazioni avanzate nel precedente paragrafo si evince I'im-
portanza di un’analisi critica dei criteri per la selezione delle categorie da
utilizzare per identificare e interpretare una determinata condizione in
un determinato contesto (Ludvig 2006, Walgenbach 2007). Dalla ge-
rarchizzazione delle categorie, e dalla svalutazione, o persino invisibilita,
di alcune di esse dipende la possibilita stessa di riconoscere aspetti della
condizione individuale e sociale e di coglierne 'intersezione con altri.
Al contempo, in chiave di agency (Collins e Bilge 2016), 'attribuzione
di rilevanza alle diverse categorie dipende anche da come esse entrano
nella definizione di sé data dai soggetti (Nash 2008, Rebughini, 2021).
La categoria religione appare, negli studi intersezionali, tendenzial-
mente trascurata. Per lo piu fatta rientrare tra i sistemi di dominio (al
pari del patriarcato, del razzismo, etc.), la sua considerazione tra le va-
riabili identitarie che, interagendo con altre, espongono i soggetti al
rischio di discriminazione si limita quasi esclusivamente al caso del
velo, dove la donna ¢ potenzialmente discriminata, per esempio rispet-
to all’accesso al mercato del lavoro, per il suo genere e appunto per la
sua appartenenza religiosa (Halrynjo e Jonker 2016). Pur essendo que-
sto caso certamente emblematico, abbiamo rimarcato altrove come una
piu sistematica introduzione del fattore religione nel radar intersezio-
nale possa consentire di cogliere ulteriori condizioni e vulnerabilita."”
In questa sede, intendiamo evidenziare, in modo inverso, come sia
proprio la lente intersezionale a poter favorire un affinamento inter-
pretativo del religioso, sia da un punto di vista giuridico che da uno

(s) Ci riferiamo al progetto INtersecting GRounds of Discrimination in Italy — INGRID,
che ci ha visto impegnate in un’analisi empirica delle attuali pratiche antidiscriminatorie in
Italia ¢ nella valutazione dell’intersezionalitd secondo 'approccio giuridico. I risultati della
ricerca sono confluiti in un report di taglio sociologico e in uno di taglio giuridico consultabili
al sito web: www.projectingrid.eu.




322 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

sociologico. Tale potenzialita risiede principalmente nel rendere visibi-
li forme e perimetri delle dinamiche di appartenenza e i loro attraversa-
menti in contesti che, come sappiamo, sono al contempo secolari (o se-
colarizzati) e multireligiosi.

Muoviamo prima da un’analisi di tipo giuridico.

Il punto di partenza deve individuarsi nella ricostruzione dell'im-
magine di sistema, in cui i perimetri e le dinamiche di cui s’¢ detto in
Introduzione appaiono forzatamente netti, con il rischio di porre in es-
sere politiche polarizzate sul binomio inclusione/esclusione tali da risul-
tare inefficaci. Diversamente, il superamento dell’idea di definire la re-
ligione in favore della ricerca di un suo paradigma entro 'ordinamento
comporta 'emersione di zone grigie tra religioso e non religioso, la cui
tutela sara determinata dal rispettivo grado di vicinanza o lontananza
dal paradigma stesso (Ferrari 1995). Ma pit ancora di un tale modello
di relazione, che necessita comunque di parametri di misurazione', la
lente intersezionale coglie la questione nel suo insieme e lo fa mediante
I'utilizzo dell’approccio both/and (Crenshaw 2012; Bello 2020), a sosti-
tuzione del binomio either/or (Collins 1990). Nella transizione nell’am-
bito del religioso viene recuperata una visione d’insieme che tenga con-
to delle intersezioni entro le zone grigie e di quelle soggettivita che si
pongono, con le loro domande di riconoscimento e tutela, ai diversi in-
croci. Questo modello costituisce il paradigma dell’ermeneutica inter-
sezionale, che supera la sfera degli studi sulla marginalizzazione delle
donne afroamericane, per divenire uno strumento di indagine fondata
su un insieme di teoria normativa e ricerca empirica (Hanckock 2007).

Il discorso intersezionale ci sembra inoltre utile per favorire il dif-
fondersi di una visione olistica della liberta religiosa, obiettivo recente-
mente posto dalla Special Rapporteur on Freedom of Religion or Belief al
centro della sua agenda”. In tale concezione, la liberta religiosa nella

(6) Lo stesso Autore si riferisce al rischio di penalizzare quei gruppi sociali che
presentano profili che deviano dal modello comune di religione. Tuttavia fa notare I'’Autore
che, quantomeno per il caso italiano, il paradigma di religione desumibile dall’ordinamento
giuridico ¢ sufficientemente ampio da evitare tale rischio (Ferrari, cit.). Nondimeno si rileva
come, nel corso degli anni, la prassi amministrativa abbia contribuito a costruire un paradigma
di religione sulla base del modello confessionale di maggioranza. Sul punto A. Ferrari, 2013.

(7) Ci si riferisce all’intervista pubblicata a firma di Marco Ventura su La lettura - 1l
Corriere della Sera, il 7 agosto 2022. Riferimenti al tema dell'intersezionalita sono, tuttavia, gia
presenti in precedenti studi. Sul punto, Ghanea, 2013.



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 323

sua dimensione di bene giuridico non puo prescindere dall'interconnes-
sione con altri beni dell’ordinamento, quali lo stato di diritto, il princi-
pio di uguaglianza sostanziale, i diritti delle minoranze. Seguendo que-
sta impostazione, aggiungiamo un’ipotesi di estensione anche a tutti
quei beni in interazione multifattoriale che chiedono tutela al loro pun-
to di intersezione con tale liberta. Il punto emerge alla sola lettura dei
temi che I'organismo delle Nazioni Unite ha affrontato nei report pro-
dotti negli ultimi vent’anni®. La liberta religiosa entra infatti in intera-
zione con 'educazione, I'uguaglianza di genere, la liberta di espressione
e opinione, la sicurezza nazionale, la protezione delle minoranze reli-
giose o di convinzione in situazioni di conflitto. La dimensione olistica
implica altresi interazioni e conseguenti richieste di protezione con ri-
guardo alla complessita delle identita individuali e il tema emerge con
particolare forza nel report del 2012 dedicato proprio alle minoranze re-
ligiose®. In tale analisi, la categoria di minoranza religiosa interagisce
con quella di minoranza nazionale, evidenziando il rischio di discrimi-
nazioni intersezionali o combinate"” e di scarso riconoscimento socia-
le. Il report segnala la particolare situazione di vulnerabilita delle donne
appartenenti a minoranze religiose, causata da discriminazioni multi-
ple o intersezionali, con I'invito alle autorita nazionali a porre in essere
risposte a sostegno dell’zgency femminile, nel rispetto delle diverse ap-
partenenze, anch’esse intersezionali. Risulta pertanto chiaro come la di-
mensione della liberta religiosa non possa prescindere dai livelli di inte-
razione di tipo istituzionale, intersoggettivo e intercomunitario, in cui
la lente intersezionale appare essere la chiave di lettura di una dimensio-
ne composita che necessita di unita.

L’apertura alla visione relazionale dell’appartenenza religiosa appa-
re ugualmente feconda dal punto di vista sociologico. Se interpretare
il religioso richiede di confrontarsi con il livello dell’esperienza religio-
sa, appare necessario ricercarla nelle forme che assume, ora tradizionali,

(8) Per una panoramica generale, gli Annual Reports sono consultabili al seguente link:
https://www.ohchr.org/en/special-procedures/sr-religion-or-belief/annual-reports.

(9) Si tratta del Report to the Human Rights Council (A/HRC/22/51), 24 dicembre 2012,
consultabile al seguente link:  https://documents-dds-ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/
G12/189/86/PDF/G1218986.pdf?OpenElement.

(10) Causate a loro volta dall’intersezione con elementi quali la composizione demografica,

il quadro legislativo, lo statuto personale, il ruolo degli attori statali e non statali, I'eventuale
presenza di una religione di Stato.



324 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

ora inedite, nel reticolo delle relazioni con altre forme di appartenen-
za (Marchisio 2000) e nell’attraversamento di spazi, cerchie e gruppi.
Nel varcare soglie che dividono spazi secolari e spazi religiosi gli attori
sociali attribuiscono, agli uni e agli altri, significati distintivi, in un’at-
tivitd performativa che sola rende comprensibile lo specifico religioso
(Rosati 2012). Al contempo, i significati attribuiti dai soggetti alla reli-
gione possono nutrirsi delle esperienze che interessano altre dimensioni
dell’appartenenza, e viceversa.

In questo senso, la lente categoriale intersezionale si presta ad un su-
peramento della contrapposizione religioso vs secolare. Consentendo,
nell'indagare la condizione, le storie, i vissuti di soggetti e gruppi mar-
ginali, di riconoscervi il rimando ad elementi (simbolismi e pratiche)
spirituali o religiosi. Questa considerazione ci sprona a formulare do-
mande spesso trascurate: cosa capiamo dell’esperienza religiosa nella
sua combinazione con lo status di minoranza o maggioranza religio-
sa? Cosa, se in intersezione con la condizione di detenzione carceraria,
o con quella di migrante e di rifugiato? Cosa, ancora, se essa incrocia la
dimensione dell’appartenenza a comunita LGBTQ+? Nello stesso sen-
so, osservando ad esempio le modalita di interazione della dimensio-
ne generazionale con quella dell’eta, c’¢ da chiedersi quale contributo
alla comprensione del mondo delle nuove spiritualita se ne possa trarre.

Il quadro interpretativo si complica — potenzialmente in modo smi-
surato, certo — ma l'approccio nell’utilizzo delle categorie descritto —
pragmatico perché finalizzato alla ricerca — ci permette di selezionare e
tracciare un numero finito di distinzioni, ricostruendo cosi configura-
zioni di significato situate.

4. Dall’interpretazione alla protezione: intersezionalita e tutela del-
le minoranze religiose nel diritto

A partire dall'interesse che le minoranze suscitano nel campo degli studi
intersezionali, intendiamo esplorare la particolare categoria delle mi-
noranze religiose e di convinzione. Tale applicazione si pone lo scopo
di verificare quanto la lente intersezionale sia in grado di offrire spa-
zi di tutela a situazioni che, in una visione monofattoriale, rischiano



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 325

di rimanere prive di protezione. A tal fine utilizzeremo il paradigma
della invisibilita/ipervisibilita o iperinvisibilita (Bello 2020, Crenshaw
1991). Maturato all’interno degli studi sulla condizione delle persone
afroamericane, esso descrive la situazione di invisibilita istituzionale dei
soggetti intersezionali, a fronte della loro contemporanea ipervisibili-
ta nello spazio pubblico, per lo pitt accompagnata da rappresentazioni
stereotipate e stigmatizzanti. L'invisibilitd ¢ declinata a sua volta nel
mancato riconoscimento dei soggetti intersezionali come portatori di
diritti, cui si contrappone un generale processo di criminalizzazione cui
sono sottoposti, siano essi vittime o autori di reati.

Quanto descritto sembra attagliarsi alle minoranze religiose che vi-
vono una condizione di scarsa rappresentazione giuridica. Il dato ¢ gia
affiorato nel corso dell’analisi dei contributi dei Relatori speciali (v. i72-
fra.), con particolare attenzione alla percezione di estraneita che di tali
gruppi le diverse maggioranze abbiano. Un’invisibilita quasi ontologi-
ca, contrapposta all'ipervisibilita di simboli, riti, pratiche religiose che
concretizzano il loro esercizio della liberta religiosa. In tal senso, I'as-
senza di riconoscimento giuridico rende i diritti delle minoranze re-
ligiose di difficile attuazione. Si pensi all’assistenza spirituale nei luo-
ghi separati (ex multis, Consorti 2014, Madera 2012, Camassa 2016),
alla gestione pubblica delle aree cimiteriali (Gianfreda 2020) o anche
all’edilizia di culto (Marchei 2020). Temi tutti al centro del dibattito
pubblico e forieri di conflitti (Consorti 2018). L’ipervisibilita del plu-
ralismo religioso si contrappone cio¢ all'invisibilita dei gruppi di mino-
ranza nello spazio istituzionale. Del pari, i gruppi di minoranza sono
oggetto di rappresentazioni pubbliche stereotipate e cid con riguardo al
rischio per la tenuta delle culture di maggioranza (Naso 2015, Valenzi
2020). Gli esempi vanno dalla narrazione dello straniero come elemen-
to di inquinamento delle identita nazionali, al’'immagine del musulma-
no come pericolo per la sicurezza pubblica. Si pensi, ancora, all’odioso
ricorso a pattern descrittivi di tipo somatico o comportamentale pro-
prio delle narrazioni antisemite. E noto quanto i toni del discorso pub-
blico abbiano comportato la necessaria attivazione da parte delle isti-
tuzioni di specifici percorsi di ricerca e contrasto ai discorsi d’odio nei
confronti delle minoranze religiose (Fabretti 2023). Il tema della sicu-
rezza si pone poi al punto di intersezione tra I'appartenenza religiosa e



326 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

la sua rappresentazione simbolica (T'oscano 2022); lo stesso per i profi-
li linguistici, etnici e razziali delle soggettivita ipervisibili. Il campo pri-
vilegiato di tale intersezione su cui dovranno concentrarsi i futuri sfor-
zi di ricerca ¢ rappresentato dal racial profiling e dall’'uso dell’algoritmo
(Valenzi 2020, Falletti 2022).

Il binomio invisibilitd/ipervisibilita ¢ anche la lente con cui osservare
i soggetti intersezionali religiosamente orientati come luogo di negozia-
zione nella giurisprudenza della Corte EDU, come nel caso Osmanoglu
¢ Kocabas c. Svizzera™. La pronuncia riguarda il rifiuto di una coppia
di genitori musulmani di consentire alle proprie figlie di partecipare alle
lezioni scolastiche di nuoto misto. Nel sancire la mancata violazione
della liberta religiosa dei ricorrenti, la Corte afferma la preminenza de-
gli obiettivi di integrazione sociale delle minori rispetto alla liberta re-
ligiosa genitoriale. In tale contesto assume particolare rilievo la ricerca
della Corte di un accomodamento ragionevole”® individuato nel burki-
ni, opzione ab initio rifiutata dai genitori in quanto ritenuta stigmatiz-
zante. Ad un’analisi intersezionale emergono questioni pit profonde: la
richiesta religiosamente orientata di rendere invisibili i corpi ne produ-
ce al contrario I'ipervisibilita, cosi come I'invisibilita dell’agency femmi-
nile si contrappone alla supervisibilita delle donne nello spazio pubbli-
co condiviso. Corpi, genere e diritti di liberta religiosa si manifestano,
ancora una volta, nella forma dei soggetti “imprevisti” (Lonzi 1974).

A ben vedere, la stessa definizione di minoranza religiosa mostra ex
se profili intersezionali. Proveremo ad effettuare una prima indagine
in tal senso, a partire dalla definizione di intersezionalita statica e di-
namica (Bello 2020), intendendo con la prima I'analisi degli elemen-
ti di intersezione interni alla categoria di minoranza religiosa, con la
seconda l'identificazione dei fattori che condizionano 'applicabilita de-
gli strumenti di tutela ad essa dedicati. A tale scopo deve partirsi dal-
la definizione di Capotorti (1979) secondo cui ¢ minoranza un grup-
po ‘numericamente inferiore al resto della popolazione di uno stato, in
una posizione non-dominante, i cui membri — essendo cittadini dello
stato — posseggono caratteristiche etniche, religiose o linguistiche che

(11) Osmanoglu e Kocabas c. Svizzera, n. 29086/12, Corte EDU (Terza Sezione), 10
aprile 2017.
(12) Sul concetto di accomodamento ragionevole rimandiamo ad Alicino, 2011, 2022.



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 327

differiscono da quelle del resto della popolazione e mostrano, quan-
to meno implicitamente, un senso di solidarieta interno a preservare la
loro cultura, tradizioni, religioni o lingua” Tutti fattori interconnessi
composti da elementi oggettivi e soggettivi, questi ultimi indispensabi-
li, come elementi volontaristici di agency, per determinare lo spazio di
azione dei primi. Passando poi alle condizioni di applicabilita della tu-
tela di cui all’art. 277 del Patto internazionale relativo ai diritti civili e
politici”? emergono ulteriori profili, come il ruolo dello Stato nel rico-
noscimento dello szatus di minoranza, la sua origine storica, la liberta
dell'individuo entro il gruppo. Tali elementi appaiono come propri di
un approccio intersezionale di tipo dinamico, teso all’analisi delle mo-
tivazioni storiche, sociali, politiche, giuridiche, alla base della tutela dei
soggetti intersezionali, individuali e collettivi.

Il tentativo di declinare il concetto di minoranza religiosa in chia-
ve intersezionale ci sembra aver fornito qualche spunto per una lettura
estensiva dello spazio dei diritti ad essa dedicato. Al termine di tale eser-
cizio interpretativo ci chiediamo quanto 'affermarsi di una visione in-
tersezionale costituisca un fattore determinante per il superamento del-
la logica definitoria, fino a giungere ad una sostanziale eliminazione dal
linguaggio, non solo giuridico, della categoria. Una visione di tal tipo
offrirebbe senza dubbio una risposta a tutti quei casi di suo “uso per-
verso”, teso a rafforzare la logica binaria costruita sul binomio vulnera-
bilitd/protezione. Una visione che reitera I'idea delle minoranze come
corpi estranei alle societa e rafforza visioni stereotipate. La lettura in-
tersezionale deve tuttavia confrontarsi con la necessita di offrire rispo-
ste giuridiche alle situazioni di rischio cui i soggetti intersezionali sono
intrinsecamente esposti. In tal senso, si ricorda come I'utilizzo della ca-
tegoria della vulnerabilitd abbia permesso all’ordinamento giuridico di
garantire tutele. Nondimeno, I'interpretazione intersezionale ¢ in gra-
do di intercettare zone rimaste finora in ombra e di riconoscere digni-
ta, anche giuridica, a tutti quei “soggetti imprevisti” che attendono di
essere disvelati.

(13) Secondo cui in quegli Stati in cui esistono minoranze, gli individui ad esse
appartenenti non possono essere privati del diritto di avere una vita culturale propria, né di
praticare la propria religione, o utilizzare la propria lingua, anche nella dimensione collettiva
del loro gruppo di appartenenza. Piu diffusamente: Ferrari, 2019.



328 Valeria Fabretti, [laria Valenzi

5. Dall’interpretazione al riconoscimento: I'intersezionalita come
approccio nella relazione con I’alterita religiosa

Se le considerazioni proposte sin qui hanno discusso la possibile uti-
lita di ricorrere ad una lente intersezionale nell’interpretazione giuri-
dico-sociologica del religioso, in questo ultimo passaggio spingiamo
Ianalisi interpretativa su un livello secondario, rivolgendo I'attenzione
all’attivita di significazione del mondo da parte dello stesso attore so-
ciale (Berger e Kellner 1991). Su questo piano ci si puo chiedere se il
ricorso ad una consapevolezza intersezionale influisca sul modo in cui
Iindividuo interpreta Ialtro religioso che incontra negli spazi che abita
e ne da conto (to give an account).

Ci interroghiamo, in altri termini, su come I'adozione soggettiva
di uno sguardo intersezionale incida nella dinamica del riconoscimen-
to dell’altro, riferendoci a questo concetto nella accezione proposta, su
tutti, da Axel Honneth (1995). In questo senso, il riconoscimento im-
plica, come modalita minima, l'attribuzione di rispetto, si basa cio¢
sulla rappresentazione dell’altro in quanto soggetto socialmente e nor-
mativamente meritevole di considerazione, la cui partecipazione alla
sfera sociale ¢ ritenuta legittima (Honneth 1997). Al contrario di quan-
to accade nell’attribuzione di stima, modalitd meno formale e pil so-
stanziale di riconoscimento (ibidem), il rispetto non presuppone ne-
cessariamente la considerazione dell’identita dell’altro come eticamente
apprezzabile e condivisibile (Forst 2013); presuppone, piuttosto, I'at-
tribuzione di autonomia, responsabilitd o anche agency all’altro (Jones
2002, Shirmer et al. 2013).

Ora, al soggetto che si trovi di fronte ad un’alterita che si presen-
ta immediatamente come religiosamente marcata il ricorso ad un’at-
tenzione interpretativa di tipo intersezionale suggerirebbe di aprirsi alla
considerazione di una maggiore pluralita dei suoi tratti identitari, indi-
viduando comunanze con uno o pit dei propri tratti identitari (lo stes-
so soggetto che interpreta ¢ inserito, del resto, in intersezioni). Questa
prospettiva “complica le cose” ai due soggetti in relazione ma consen-
te anche, allargando lo spettro dei terreni sui quali giocare la dinamica
di riconoscimento, di individuare possibili comunanze e, attraversan-
dole, di accedere alle differenze con maggiore apertura interpretativa



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversitia e minoranze religiose... 329

— ovvero con maggiore capacita di cogliere la stessa definizione di sé che
Ialtro ci propone. In questo caso, ¢ possibile ipotizzare che, per I'inter-
prete del caso, la religiosita dell’altro, per come questa venga presenta-
ta, sia piu facilmente interpretabile in accomodamento con la propria
non-religiosita o diversa-religiosita.

Tuttavia, come richiama Judith Butler (2005), nelle interazioni so-
ciali Pattivita di “dar conto dell’altro” ¢ sempre necessariamente par-
ziale proprio perché l'altro pud dar conto di sé nei diversi contesti in
modo sempre limitato. Di fronte alla domanda “chi sei?”, non possia-
mo aspettarci mai alcuna risposta soddisfacente. Proprio questa incom-
piutezza, allora, lascia aperta la ricerca nella relazione di riconoscimen-
to, che si bloccherebbe, invece, qualora fossimo in grado di affermare:
“ora so chi sei davvero”. Come scrive Butler (2005, p. 43): “By not pur-
suing satisfaction and by letting the question remain open, even endur-
ing, we let the other live, since life might be understood as precisely that
which exceeds any account we may try to give of it”. Per richiamare la
metafora del “senso impervio”, che accompagna gli scritti di questo vo-
lume, potremmo dire che, in questo approccio, I'interprete-scalatore
dell’alterita ¢ pit impegnato a non mettere alla prova i propri limiti che
nella conquista della vetta rappresentata dalla conoscenza.

Quel che intendiamo evidenziare, dunque, ¢ che, in una chiave in-
tersezionale, il riconoscimento evocato da Butler — lasciare che I’altro
viva nel continuare a domandargli “chi sei?” — significa a tutti gli effet-
ti lasciare la possibilita che altre e molteplici intersezioni emergano e
contribuiscano nella interpretazione dell’altro. Un processo incremen-
tale, in cui il disvelamento delle intersezioni nell’identitd puo condurre
a de-radicalizzare anche la pitt apparentemente estrema diversita.

Si tratta, ci sembra, di una pista di ricerca importante nella direzio-
ne dell'individuazione di forme base dell’interazione e della coesisten-
za rispettosa in societd plurali: la prospettiva intersezionale, restituendo
ai soggetti in relazione la molteplicita delle zone di esperienza e le loro
aree di sovrapposizione, offre ad essi, come interpreti 'uno dell’altro, la
possibilita di esercitare umilta e fallibilita epistemica”#. L'impossibilita
didefinire’altro in modo univoco non dipende da una sua “rarefazione”,

(14) Si consideri, in questo senso, il concetto di modesty come hesitancy in the face of the
other proposto da Adam Seligman (2004).



330 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

come nella chiave post-moderna, ma dal riconoscimento della pluralita
e intersezione di cerchie che attraversa. Un approccio maggiormente in
grado di interpretare le traiettorie biografiche e sociali in scenari com-
plessi, dove 'escamotage della semplificazione interpretativa — che in-
crementa la polarizzazione — produce forse maggiore ordine apparente
ma scarsa capacita di lettura.

6. Conclusioni

Il Capitolo ha discusso I'utilita della lente intersezionale per rintracciare
le forme delle appartenenze religiose nelle nostre societa considerandole
in chiave relazionale — ponendole cio¢ in relazione ad altre categorie
sociali e identitarie — e come necessariamente provvisorie, contestuali,
negoziate.

Da un punto di vista giuridico, si ¢ argomentato la valenza di dare
una forma dinamica alla concezione olistica di liberta religiosa, tenen-
do in considerazione i punti di intersezione con la sfera dei diritti indi-
viduali e collettivi. Un’operazione che consente — ci sembra — di deco-
struire I'invisibilita o I'iper-visibilita del soggetto religioso, restituendo
centralita e corporeita ai suoi diritti. In chiave sociologica, I'indicazione
intersezionale sembra suggerire I'esercizio di equilibrismi interpretativi:
un’interpretazione della religione situata e dinamica, basata sull’'indi-
viduazione di distinzioni, soglie, attraversamenti e intersezioni di zone
identitarie e dei corrispettivi in termini di ambiti e spazi sociali. Allora,
la comprensione intersezionale dell’alterita religiosa puo essere parago-
nata all’ingresso di un visitatore in un ambiente articolato, che divie-
ne si accessibile attraverso una varieta di ingressi ma che si connota, al
suo interno, per la presenza di molteplici interstizi e spazi liminali in cui
soffermarsi per una visuale pil chiara dei diversi ambienti.

Se 'ermeneutica intersezionale puo rappresentare una modalita per
restituire spessore ad identita e dimensioni, anche religiose, pitt com-
plesse, si percepisce il rischio di una proliferazione di opzioni emergenti
da una sua incauta applicazione o, al contrario, di un eccesso di parcel-
lizzazione delle esperienze umane. Nel riferirci alla definizione di inter-
sezionalita come pratica, ci sembra di individuare un possibile antidoto



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 331

a questo possibile rischio. Il metodo intersezionale si pone I'obiettivo di
risignificare e porre in relazione — e non moltiplicare — I'esistente, ren-
dendo l'interprete cosciente dei possibili diversi contorni del risultato
finale e obbligandolo ad una scelta non preordinata.

In ultima analisi, questo tipo di lettura ci sembra particolarmente
utile considerando la necessita, cosi evidente sia negli studi giuridici che
nelle scienze sociali, di affinare strumenti ermeneutici capaci di cogliere
le diverse forme di interpenetrazione (Gole 2005) e trasformazione reci-
proca (Rosati e Stoeckl 2012) di secolare e religioso. Si tratta forse, an-
cora prima, di una disposizione interpretativa che puo trovare spazio
nel mindset, non solo degli studiosi e delle studiose che si confrontano
con questi temi, ma anche degli attori sociali che rivestono ruoli chia-
ve nel campo delle relazioni di riconoscimento e dell’inclusione sociale.

Riferimenti bibliografici

Aricino F. (2011) Costituzionalismo e diritto europeo delle religioni, Cedam,
Padova.

— (2022) L’accomodamento ragionevole e 'equitd della laicita italiana.
L’esposizione del crocifisso alla luce dell'insegnamento che viene dalla
comparazione, “Diritto pubblico comprato ed europeo”, 1: §3-88.

AnNiccHINO P. (2018) La religione in giudizio. Tra Corte Suprema degli
Stati Uniti e Corte europea dei diritti del'uomo, il Mulino, Bologna.

Berro B. G. (2020) Intersezionalitd. Teorie e pratiche tra diritto e societa,
Franco Angeli, Milano.

BerGer P. L., KerLner H. (1991) Linterpretazione sociologica, Officina,
Roma.

BerT1 E. (1957) Teoria generale della interpretazione, Giuffre¢, Milano.

BuTLER ]. (2005) Giving an Account of Oneself, Fordham University Press,
New York.

Camassa E. (a cura di) (2016) Democrazie e religioni. Liberta religiosa, diver-
sita e convivenza nell’Europa del XXI secolo. Atti del Convegno nazionale
ADEC. Trento, 22-23 ottobre 2015, Trento, “Quaderni della Facolta di
Giurisprudenza”.

Cuoo H.Y, Ferree M. M. (2010) Practicing Intersectionality in social



332 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

research: A Ciritical analysis of inclusions, interactions, and institutions in
the study of inequalities, “Sociological Theory”, 28(2): 129-149.

Corrins P. H., BiLge S. (2016), Intersectionality, Polity Press, Cambridge.

Consorti P. (2014) Diritto e religione, Laterza, Bari.

— (2018) “Multiculturalist conflicts and intercultural law”, in K. Topidi (a
cura di), Normative Pluralism and Human Rights: Social Normativities in
Conflict, Routledge, London, 221-236.

Costa P. (2019) Poscritto a «Che cos’¢ la religione? La polisemia di un con-
cetto contestato» di Charles Taylor, “Annali di studi religiosi”, 20: 23-27.

CrensHaw K. (1991), Mapping the Margins: Intersectionality, Identity
Politics and Violence Against Women of Color, “Stanford Law Review”,
431 1241-1299.

Davis K. (2008) Intersectionality as a Buzzword: A Sociology of Science
Perspective on What Makes a Feminist Theory Successful, in “Feminist
Theory”, 9(1): 67-8s5.

FABRETTI V. (2019) “Sociologia della religione”, in G. Filoramo e M. C.
Giorda (a cura di), Manuale di Scienze Religiose, Morcelliana, Brescia,
201-222.

— (2023) “Gli effetti simbolici dello Hate Speech: riflessioni sul caso dell’odio
rivolto a minoranze religiose”, in M. Leone (a cura di), I discorsi dell’oltre:
fascino e pericoli della polarizzazione, FBK Press, Trento, 23-32.

FaLLeTTI E. (2022) Discriminazione algoritmica. Una prospettiva comparata,
Giappichelli, Torino.

FERRART A. (2013) La liberta religiosa. Un percorso incompiuto, Carocci, Roma.

FerrarI D. (2019) Il concetto di minoranza religiosa dal diritto internaziona-
le al diritto europeo. Genesi, sviluppo e circolazione, il Mulino, Bologna.

FERRrARI S. (1995) “La nozione giuridica di confessione religiosa (come soprav-
vivere senza conoscerla)” in V. Parlato e G.B. Varnier (a cura di), Principio
pattizio e realta religiose minoritarie, Giappichelli, Torino, 19-47.

Forst R. (2013) Toleration in Conflict, Cambridge University Press,
Cambridge.

Fraser N. (1989), Unruly Practices: Power, Discourse and Gender in
Contemporary Social Theory, University of Minnesota Press, Minneapolis.

GeerTs E., WitHaeckx S., Van Den BranpT N. (2018), Editorial.
Superdiversity: A critical intersectional investigation, “Tijdschrift voor

Genderstudies”, 21: 1-5.



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 333

GHANEA N. (2013) Intersectionality and the Spectrum of Racist Hate
Speech: Proposal to the UN Committee on the Elimination of Racial
Discrimination, “Human Rights Quarterly”, 35: 935-954.

GIANFORMAGGIO L. (2005) “Eguaglianza e differenza: sono veramente incom-
patibili?”, in A. Facchi, C. Faralli e T. Pitch (a cura di), Eguaglianza, don-
ne, diritto, Il Mulino, Bologna, 33-61.

GIANFREDA A. (2020) Tra cielo e terra. Liberta religiosa, riti funebri e spazi
cimiteriali. Diritto dello Stato e diritti delle religioni, Libellula, Tricase.
GunN T.J. (2003) The Complexity of Religion and the Definition of
“Religion” in International Law, “Harvard Human Rights Journal”, 16:

189-215.

Hancock A.M. (2007) Intersectionality as a Normative and Empirical
Paradigm, Cambridge University Press, Cambridge.

Hiir Corrins P. (1990) “Black Feminist thought in the Matrix of
Domination”, in P. H. Collins (a cura di), Black Feminist Thought:
Knowledge, Consciousness, and Politic of Empowerment, Unwin Hyman,
Boston, 221-238.

HonNeTH A. (1995) The Struggle for Recognition: The Moral Grammar of
Social Conflicts, Polity Press, Cambridge.

— (2007) Disrespect, Polity Press, Cambridge.

Hunter ].D. (1991) Culture Wars: The Struggle to Define America, Basic
Books, New York.

Jones H.M.F. (2002) Respecting Respect: Exploring a Great Deal,
“Educational Studies”, 28 (4): 341-52.

Lonzi C. (1974) Sputiamo su Hegel. La donna clitoridea e la donna vaginale
e altri scritti, Scritti di rivolta femminile, Milano.

Lupving A. (2006) Differences Between Women? Intersecting Voices in a
Female Narrative, “European Journal of Women’s Studies”, 13, 3: 245-290.

MapEra A. (2012) “Le pratiche religiose nelle comunita segreganti”, in S.
Domianello (a cura di), Diritto e religione in Italia. Rapporto nazionale
sulla salvaguardia della liberta religiosa in regime di pluralismo confessio-
nale e culturale, il Mulino, Bologna, 201-2014.

— (2018) La definizione della nozione di religione ed il ruolo della giurispru-
denza: una comparazione fra I'ordinamento statunitense e quello italiano,
“Anuario de Derecho Eclesidstico del Estado”, XXXIV: 529-572.

Mancint S., M. RoseNreLD (2018) The Conscience Wars. Rethinking the



334 Valeria Fabretti, Ilaria Valenzi

Balance between Religion, Identity and Equality, Cambridge University
Press, Cambridge.

MarcHEI N. (2020) La Corte costituzionale sugli edifici di culto tra limiti alla
liberta religiosa e interventi positivi, “Stato, Chiese e pluralismo confessio-
nale”, 5: 64-80.

McCatt L. (2005) The Complexity of Intersectionality, “Signs: Journal of
Women in Cultures and Society”, 30(3):1771-1800.

— (2005) The Complexity of Intersectionality, “Signs: Journal of Women in
Cultures and Society”, 30(3): 1771-1800.

NasH J. (2008) Re-thinking Intersectionality, “Feminist Review”, 89/1: 1-15

Naso P. (2015) L’incognita post-secolare. Pluralismo religioso, fondamenta-
lismi, laicita, Guida, Napoli.

PeriLLr V. (2009) “Il concetto di intersezionalita nel contesto europeo: il
caso francese e italiano”, in C. Bonfiglioli et al. (a cura di), La straniera,
Quaderni Viola, Alegre, 64-75.

PeriLL V., L. ELLENA (2012) “Intersezionalita. La difficile articolazione”, in
S. Marchetti, J.M.H. Mascat e V. Perilli, Femministe a parole. Grovigli da
districare, Ediesse, Roma, 11-14.

Pmo G. (2010) Diritti e interpretazione. Il ragionamento giuridico nello
Stato costituzionale, il Mulino, Bologna.

—(2021) Linterpretazione nel diritto, Giappichelli, Torino.

ReBUGHINI P. (2018) Ciritical Agency and the Future of Critique, “Current
Sociology”, 66/(1): 3-19.

— (2021) Agency in Intersectionality. Towards a method for studying the
situatedness of action, “Socio”, 15: 189-205.

RosaTtt M. (2012) Postsecular Sanctuaries. Towards a Neo-Durkheimian
Grammar of Sacred Places, “Etnografia e ricerca qualitativa”, 3: 365-392.

Rosatt M., K. Stoeckr (2012) Multiple Modernities and Postsecular
Societies, Ashgate, Farnham.

SELiGMAN A.B. (2004) Modest Claims. Dialogues and Essays on Tolerance
and Tradition, University of Notre Dame Press, Notre Dame (Indiana).

SHIRMER W., WEIDENSTEDT L., RErcH W. (2013) Respect and Agency: An
Empirical Exploration, “Current Sociology”, 61/1: 57-75.

StMMEL G. (1908), Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der
Vergesellschaftung, Duncker & Humblot, Berlin, (trad. it. G. Giordano,
Sociologia, Comunita, Milano, 1989).



Se Uinterpretazione del religioso si fa intersezionale: Diversiti e minoranze religiose... 335

StoeckL K., UzLaNer D. (2022) The Moralist International: Russia in The
Global Culture Wars, Fordham University Press, New York.

Toscano M. (a cura di) (2020) I simboli religiosi nella societd contempora-
nea, Giappichelli, Torino.

VaLenzr I. (2020) Liberta religiosa e intelligenza artificiale. Prime considera-
zioni, “Quaderni di diritto e politica ecclesiastica”, 2: 353-365.

— (a cura di) (2022) Il populismo religioso tra teologia e politica, Claudiana,
Torino.

VERTOVEC S. (2007) Super-diversity and its implications, “Ethnic and Racial
Studies”, 30: 1024-1054.

WarcenBacH K. (2007) “Gender als interdependente Kategorie”, in K.
Walgenbach G., Dietze L. Hornsheidt e Palm K., Gender als interdepen-
dente Kategorie. Neue Perspektiven auf Intersektionalitit, Diversitit und
Heterogenitit, Verlag, Opladen & Farmington Hills, 23-64.

Yuvar-Davis N. (1999) What is transversal politics?, “Soundings”, 12: 94-98.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/979122180972520
pp. 337-350 (novembre 2023)

L'ESTREMO DELL HABITUS

Alberto Fabio Ambrosio

Abstract: According to the Aristotelian theologian Thomas Aquinas,
virtues, which are ‘habits’ (babitus) can also be defined as a mean be-
tween an excess and a defect. Thomas Aquinas states that one of the
two extremes of this middle virtue is closer than the other to the perfec-
tion of the virtue itself. Leading from this approach to the idea of hab-
itus, this essay investigates the extremes of both virtue and its material
correlate that is the ‘habit’, intended in this context as clothing. If the
habitus has an extreme, can the same be true for clothing? In fact, in the
Aristotelian-Thomistic philosophy, the term habitus like the being is
dressed. Thus, there is an interesting theoretical proximity that makes
it possible to draw a comparison between virtue (habitus) and ‘habit’
(intended as clothing). What is excess in clothing in the modern and
contemporary era: how can a piece of clothing be excessive? Several
answers are possible, encompassing issues relating to economy, manu-
facturing, design, and even the environment. Thus, the extreme of the
habitus, which is seemingly an impertinent category of the lexicon of
clothing, may become a new category of the reflection on fashion.

Keywords: Habitus, Dress, Ethics of virtues, Fashion, Rimi, Thomas
Aquinas

337



338 Alberto Fabio Ambrosio
1. Introduzione

Il presente articolo si cimenta con il versante estremo dell’ habitus, cioe
dell’abito. La domanda di fondo ¢ se vi sia un abito che ¢ pill estremo
di un altro, o se nella moda vi sia un estremo, un versante impervio.
Infatti, la categoria di impervio o forse pit semplicemente di estremo
sembra adattarsi facilmente al mondo della moda, perché questa ¢ im-
maginata a partire sempre da un vestito che nasconde — e rivela — dei
caratteri nuovi, che si impongono come estremi. La novita ¢ quindi
un estremo, forse quel carattere impervio che si rende visibile ad ogni
collezione di moda, sia nel gusto che nel disgusto di alcune scelte di ap-
parenza vestimentaria. Il fatto che in questo articolo viene preso in con-
siderazione ¢ se I'abito, un vestito, abbia un carattere estremo, se possa
averlo e a quali condizioni e, a partire dal verso estremo di un abito,
pervenire all'impervieta della moda. Il punto di partenza ¢ pero anche
quello impervio, perché si andra alla ricerca su un sentiero impervio
della teologia, dei testi mistici, della tradizione religiosa tanto musul-
mana, il sufismo, quanto cristiana, in particolar modo, san Tommaso
d’Aquino. Il pensiero religioso verra preso a prestito, come un’occa-
sione a partire dalla quale poter riflettere sull’ habitus ed il suo versante
estremo.

2. L’estremo “senza misura”®”

Rami, uno dei pitu grandi mistici dell’islam, morto nel 1273 a Konya
nell’attuale Turchia, afferma nel secondo libro del Mathnawi, parlando
di Dio e della sua saggezza, che: “Egli da ogni cosa con la bilancia, non
senza calcolo ed equilibrio, salvo a quelli che sono stati tramutati dallo
stato di creatura esistenziale, e sono quelli descritti in: Dio concede a
chi Egli vuole, senza restrizione [Corano 2a212], benché chi non ha
provato non sappia” (Rimi 2006, pp. 11-12). Rlimi cio¢ introduce nel
ragionamento sulla saggezza o sapienza divina, la questione della ratio, o
ragione. Sebbene dia con calcolo e ragione, Dio pero concede a chi Egli

(1) Lintero paragrafo fa riferimento ad uno studio condotto per analizzare il senso
dell’'amore di Dio nel sufismo di ispirazione mevlevi (Ambrosio 2012).



L'estremo dell’habitus 339

vuole senza restrizione, afferma Rimi citando il Corano alla seconda
sura, versetto 212. Continua poi, il grande poeta mistico, fondatore dei
mevlevi, pill conosciuti come dervisci danzanti, domandandosi cosa sia
I'amore: “Uno ha chiesto: ‘Che cos’¢ 'amore?’. Ho riposto: ‘Lo saprai
quando sarai diventato me”” (Rtimi 2006, pp. 11-12). Cio significa che
bisogna diventare in qualche modo colui che ama, per sapere cosa sia
'amore. Niente di piu classico, se per amare bisogna anche patire, cio¢
sentire con passione. Proseguendo, Riimi perviene a definire il modo di
amare di Dio stesso, in un passaggio di estremo interesse per il presente
proposito: “L’amore ¢ un sentimento che non calcola. Per questo mo-
tivo si ¢ detto che era realmente l'attributo di Dio, e irreale per quanto
riguarda il Suo servo. Yuhibbuhum [‘che Egli ama’ Corano sas4] ¢ la
somma totale. Chi ¢ realmente il soggetto di yuhibbtinahu [‘e che Lo
ama’. Corano sas4]” (Rimi 2006, pp. 11-12). La traduzione italiana,
di Gabriel Mandel, che ha avuto il merito di divulgare il sufismo in
Italia, pur incompleta, ¢ tuttavia utile per intendere il proposito attuale,
che rimane al tempo stesso profondamente poetico e, in quanto tale,
dotato di una forma che molto si presta a intuire il senso dell’estremo, o
forse proprio dell'impervio, che va dal sufismo, attraverso la scolastica,
fino a raggiungere il lembo del mantello di Cristo, come estremo di una
grazia che pervade il cosmo.

Nella sua forma, anche la poetica di Rimi si presta ad una sorta di
estremo quasi di pazzia come un critico esame ci attesta:

The exuberance, profuseness, and lack of organized thought are essen-
tial qualities of the persona’s visionary madness. Poems may appear dis-
jointed in form only because they are organized according to a scheme
of visionary logic, or rather illogic. The display of changing pictures
or tableaux and the shifts of voice reveal the texture of an intoxicated
state, at odds with systematic deduction. We should not require con-
ventional cogency or coherence because the poet’s interest is otherwise.
The poetry, in its language and imagery, enacts the very ‘madness’ it
conveys in the persona and his mystical experience. And it is for the
reader to grasp the higher wisdom behind this ‘madness’.

(Abou-Bakr 1994, p. 53).



340 Alberto Fabio Ambrosio

In pochi versi, Rumi sviluppa un pensiero intorno alla politica dell’a-
more, della quale ho gia trattato in altra sede, anche in riferimento all’o-
pera del miglior commentatore di questo grande poeta mistico, ossia
'ottomano Ismail Riistihi Ankaravi (m. 1631). Commentando I'intro-
duzione al secondo libro del Mathnawi, Ankaravi afferma che

ci sono un buon numero di opinioni pronunciate dai dottori della
Legge (‘ulemd) sulla frase “chi ama e chi lo ama”. I dottori essoterici
della Legge (‘ulema-i zahir), insieme ad alcuni teologi scolastici (muta-
kkilim), credevano che “I'amore (mubabbet) fosse I'inclinazione dell’a-
nima verso la perfetta adesione all’'oggetto d’amore”. Hanno inoltre
affermato che 'amore sia un tipo di volonta (irddez) e I'attaccamento
della volonta a un oggetto d’amore a causa di determinate circostanze
o a causa della benevolenza (7hsin) sperimentata dall’oggetto d’amore,
spingendo cosi uno a compiere il servizio e 'obbedienza per il bene dei
benefici ottenuti attraverso 'amore. Sarebbe impossibile amare I'Essen-
za o gli Attributi di Dio se I'amore fosse qualcosa d’altro. Professano
anche che 'amore dell'uvomo (‘lo schiavo’) per Dio ¢ un amore per i
doni (an4m) e la benevolenza di Dio, e che il servizio e 'obbedienza
[di Dio] dell’'uvomo esprimono I'amore dell’'uomo per la misericordia di
Dio. Tuttavia, 'amore di Dio per 'uvomo (‘lo schiavo’) ¢ semplicemen-
te la divina bonta e beneficenza.

Ma secondo i mistici che hanno sperimentato personalmente la verita
(muhagqiqin), una simile concezione dell’amore appare debole, poiché
nell’opinione di questi adepti realizzati (arbib-i tahqig), 'amore di Dio
¢ eterno e 'amore dell'uomo meramente temporale. Per queste ragioni,
i mistici sufi affermano che “'amore del devoto per Dio ¢ 'annien-
tamento della condizione dell’'umanitd attraverso I'eterna sussistenza
della Divinita, mentre 'amore di Dio verso il devoto & I'eterna sus-
sistenza della Divinitd attraverso ’annientamento della condizione
dell'umanita.

(Ankarawi 1289/1872, p. 4)

Siamo, nel caso dell’'amore di Dio, nell’ottica dell’estremo perché non
calcola. Siamo fuori dal campo della pura ragione, intesa come calco-
lo. Ora certo, senza riprendere la critica mossa dal Papa Benedetto XVI,
a Ratisbona, su un Dio che sia pensato al di la della ragione, qui Rimi
e cosi anche Ankaravi in maniera ancor piu esplicita, afferma che Dio,



L'estremo dell’habitus 341

amando, ¢ fuori della categoria della ratio, cio¢ del calcolo piti ancora che
della ragione ragionante. In seguito, cosi commenta Ankaravi:

In realta, Pamore (muhabbet) ¢ un attributo della Divinitd (Hakk) se-
condo le affermazioni ‘amavo essere conosciuto’ e ‘Chi ama e chi lo
ama’ (Corano, V: 54). Da questo punto di vista, 'amore (muhabbet)
¢ uno degli attributi primordiali della Divinita e sebbene altre cose
siano finite rispetto agli attributi di Dio, 'amore non ¢ finito. Sicché,
'amore divino, manifestandosi nell’amante, rivela le sue stesse opere.
Ad esempio, il senso dell’'amore ¢ cosi caldo e intenso che non puo al-
lontanarlo da sé in modo che I'amante non abbia il potere di rinunciare
all’Amato. Tale amore a volte rivela i suoi effetti che derivano dalla
speranza dell’amante di incontrare I’Amato, nel qual caso si manifesta-
no necessariamente entusiasmo, freschezza e gioia nell’amante. A volte,
a causa della paura di essere privato del’Amato e dell’angoscia della
separazione, il fuoco dell’amore (muhabbet) fa sperimentare all’'amante
un certo indurimento e rigidita, cosi che annega nel dolore e nel dolore.
Quando ci6 accade e 'amante cade in uno stato di dolore e di dolore, a
causa della forza della sua tristezza e della forza del destino, il suo corpo
si indebolisce e cade in uno stato di miseria.

(Ankaravi 2007, pp. 65-66).

D’altro canto, sempre Ankaravi afferma che: “I'amore (ask) e I'affet-
to (mubabbet) non hanno fine (nihayet) né misura (besap). (In alcuni
manoscritti, tra le parole per ‘amore’ e ‘affetto’, non si trova la congiun-
zione “e”. Secondo questa [ultima] lettura, il significato del termine agk
(amore) sarebbe mubabbet (amicizia) senza limite o misura” (Ankarawi
1289/1872, p. 4).

Detto altrimenti, per Ankaravi che commenta Rimi, la passione ¢
un’amicizia senza limite o senza misura. Altrove ho cercato di ragiona-
re sulle conseguenze teologiche cristiane di una tale affermazione che si
avvicina al linguaggio cristiano della teologia, cio¢ la carita come amo-
re senza limite per l'altro, dove proprio il senza limite, 'estremo — si
potrebbe quindi dire — diventa elemento essenziale per la definizione
stessa di caritd (Ambrosio 2013). Queste affermazioni del maestro di
Galata, si avvicinano sorprendentemente ad una visione teologica cri-
stiana. Ecco quindi cio¢ che ¢ senza misura, 'estremo, diventa causa



342 Alberto Fabio Ambrosio

esemplare dell’amore divino in quanto tale e per conseguenza, in senso
analogico, dell’amore dell'uomo per Dio.

In questo caso, 'estremo in Dio ¢ rappresentato, o sarebbe rappre-
sentato dal fatto che in lui 'amore non & misurato, ¢ dato senza conta-
re, senza limite. E quindi un estremo. E forse in Dio, la virtl si d pro-
prio come estremo, come estrema 7atio. In lui, tutto ¢ misurato certo, e
tutto ¢ fuori della misura. Mentre nell’'uomo, tutto ¢ misurato, benché
egli stesso tenda in tutto all’estremo.

3. La virtu dell’estremo

Se Rami ci ha permesso di riabilitare teologicamente il concetto di
estremo, mostrando cio¢ che proprio in Dio non vi ¢ misura e quin-
di estremo, anche antropologicamente il passaggio sembra obbligato.
All’epoca di Rtimi, al di qua del Mediterraneo, si muove un maestro
in sacra doctrina o teologia. Parlo di Tommaso d’Aquino (m. 1274),
morto tre mesi dopo la morte stessa di Rami. C’¢ chi ha tentato delle
riflessioni comparatistiche tra i due grandi spiriti.

Ora, Tommaso d’Aquino, nella Prima pars della Seconda pars, 1a dove
tratta dei principi della morale, svolge delle riflessioni particolarmente in-
teressanti nell’ottica di una riabilitazione dell’estremo. Se abbiamo affer-
mato che il senza misura, puo essere associato all’estremo, Riimi e il suo
discepolo del XVII secolo offrono degli argomenti articolati per la dimen-
sione teologica. Ora, da un punto di vista del riflesso antropologico, quin-
di morale, Tommaso trattando delle virtl, si domanda se la virtu sia il
giusto mezzo. Ora, da Aristotele 2 Tommaso d’Aquino che riprende I'a-
teniese, la virti ¢ una medietd, cio¢ un giusto mezzo tra due estremi. La
questione 64 della Prima Secundae ¢ dedicata proprio all'indagine intorno
alla virtti Intesa come giusto mezzo. In risposta alle obiezioni che gli ven-
gono mosse, Tommaso elabora una riflessione di quanto il giusto mezzo,
la medieta secondo la traduzione di Fernando Fiorentino, sia il principio
della virtt. Questa, appunto, il giusto medio o mezzo tra due eccessi o due
estremi si conferma come la possibilita di utilizzare la ragione nel condur-
re 'appetito verso un oggetto. La virtu, infatti, risiede nelle facolta appeti-
bili, come afferma nel corpo dell’articolo 1 della questione 64 della Ia-Ilae:



L'estremo dell’habitus 343

Ora, la virth morale, propriamente, perfeziona la parte appetitiva
dell’anima in ordine ad una determinata materia. Inoltre, la misura e
la regola del moto appetitivo riguardo agli oggetti appetibili ¢ la stessa
ragione. Il bene di ogni cosa misurata e regolata, poi, consiste nel fatto
di essere conforme alla propria regola, come il bene negli artefatti ¢ che
siano conformi alla regola dell’arte. Invece, il male, per converso, con-
siste nel fatto che qualcosa si discosta dalla regola o dalla misura. E cid
accade o perché si va al di la della misura oppure perché si sta al di qual
di essa, com’¢ evidente in tutte le cose, che sono regolate e misurate.
E quindi, ¢ evidente che il bene della virth morale consiste nell’ade-
guazione alla misura della ragione. Ora, ¢ evidente che fra 'eccesso e il
difetto, cid che ¢ nel mezzo ¢ 'uguaglianza o la conformita. Per conse-
guenza, appare chiaramente che la virtli morale consiste nella medieta.
(Tommaso d’Aquino 2018, p. 607)

Ora questo giusto mezzo, questa medieta ¢ 'orizzonte umano del-
la felicitd umana, a cui contribuiscono massimamente le virtt e la loro
pratica, come Arianna Fermani esplicita nel concetto di limite nella fi-
losofia antica, cio¢ quella di Aristotele che rappresenta l'orizzonte di
confronto filosofico di Tommaso d’Aquino (Fermani 2022). Senza av-
venturarci nei meandri dell’etica della felicita aristotelico e tomistica,
ma rimanendo nel concetto di mezzo e limite, Tommaso d’Aquino, in
quello stesso articolo di cui si ¢ rammentato il corpus, elabora una rifles-
sione che permettera di fare un salto nell’elaborazione dell’estremo. In
effetti, cosi si esprime nella risposta alla prima obiezione che permette
di avanzare nella riflessione attuale sull’estremo:

la virtu riceve la bonta dalla regola della ragione, invece, ha come mate-
ria le passioni o le operazioni. Dunque, se la virti morale ¢ rapportata
alla ragione, allora, in base a cio che appartiene alla ragione, essa ha la
natura di un estremo, che ¢ la conformitd; invece, 'eccesso e il difetto
ha la natura dell’altro estremo, che ¢ la difformita. Invece, se la virtl
morale ¢ considerata in ragione della sua materia, allora essa ha la na-
tura della medieta, nella misura in cui riconduce la passione alla regola
della ragione.

(Tommaso d’Aquino 2018, p. 607).



344 Alberto Fabio Ambrosio

E cosi termina questa riposta ricordando che per Aristotele, nell’ £-
tica a Nicomaco, la virtl, in rapporto all’ottimo e al bene ¢ un estremo.
Ecco allora che I'estremo di cui parlava gia Riimi, cio¢ la passione sen-
za misura, senza limite, senza ratio diventa il modello — di ragione certo
— della virti stessa. In Dio, chiaramente questa regola ¢ infinita, cio¢ ¢
limite senza limite, amore senza limite, come direbbe Riimi. Dal pun-
to di vista antropologico, 'estremo ¢ I'essenza di ragione della virtu. Se
materialiter, la virti ¢ appunto il giusto mezzo o la medietd, rationaliter,
la ragione formale ¢ quella di essere un estremo. Giunti a questo pun-
to, sebbene qui per ragioni di spazio non sia possibile farlo, sarebbe in-
teressante avviare una riflessione intorno alla cosiddetta pratica mode-
rata della religione, che per il Tommaso allievo dei classici costituisce
una vera e propria virti. La virtt di religione come tutte le virtti deve
stare nel mezzo, ma formalmente, il giusto mezzo non giustifica la de-
bolezza o la tiepidezza.

Quel che interessa la riflessione attuale ¢ proprio che I'estremo che
¢ inteso qui come un limite, come l'eccesso, diventi un fine, un zelos
che permette di dare forma antropologica se non ontologica dell’ente
hic et nunc, come ricorda Andrea Gentile, nella sua filosofia del limite.
Tutta la classicita filosofica ha tenuto in grande considerazione il limi-
te, che segna l'estremo dell’ente per potersi definire, per poterlo defini-
re (Gentile 2012).

Ora, la virthi ¢ intimamente connessa al concetto e all’esperienza ap-
punto del limite, che puo essere inteso come estremo. Portare alle estre-
me conseguenze una simile riflessione ci permette di intendere I'/a-
bitus, che ¢ il sostrato antropologico della virtu, o addirittura la virtu
stessa, proprio come un estremo. Tommaso d’Aquino, nella questio-
ne 49 della Prima Secundae, riflette sulla natura dell’ habitus, afferman-
do che: “il nome di abito ¢ stato desunto da avere. E da questo verbo il
nome di abito ¢ fatto derivare in due modi: in un modo, secondo che
si dice che un uomo o qualsiasi altro soggetto abbiano qualcosa; in un
altro modo, secondo che una cosa ¢ in se stessa o secondo come si rap-
porta a qualcosa d’altro” (Tommaso d’Aquino 2018, p. 466). In questa
seconda modalitd, si pud quindi possedere una relazione che compor-
ta anche un mezzo, un oggetto e questo, da habitus inteso nel senso di
possesso di una relazione, passa a indicare anche I'abito. Cio¢ I'habitus



L'estremo dell’habitus 345

significa possedere una qualitd, ma anche un mezzo come un oggetto e
questo ¢ proprio I'abito.

E interessante che anche Tommaso d’Aquino, sulla scorta del ter-
mine stesso habitus che si dice quindi almeno in tre forme analoghe,
prenda il caso proprio dell’abito, che ¢ un habitus cosi come ¢ habi-
tus la virtl.. Labito ¢ quindi il mezzo tra colui che possiede e cio che &
posseduto. Fin qui la ragione non ¢ forzata, perché dalla passione sen-
za limite, siamo passati alla virti e all’estremo della virtti, per approda-
re al sostrato antropologico e ontologico che & I'habitus e infine abito.
Rendendo pitt complicate le combinazioni dell’ habitus come estremo,
non si potrebbe allora esplorare la dimensione di un estremo dell’abito,
cioe di cio che si indossa?

4. L’eccesso estetico

La questione diventa, cosi sembra dover essere, estetica. Da quella on-
to-teologica a quella antropologica, per approdare nello spettro dell’e-
stetica. Se la virtl comporta, di ragione, un estremo che ¢ pitt conforme
all’idea di virtu stessa, non si potrebbe applicare questo stesso ragio-
namento, interamente ascrivibile alla filosofia classica, anche all’abito
stesso? Se la virth € un habitus, e questo ¢ anche I'abito — cio¢ l'in-
dumento —,perché non indagare I'estremo dell’abito? Certo, la Moda
— con la maiuscola quando ci si riferisce al sistema — mostra 'abbi-
gliamento che ¢ extra-vagante, dall’estetica varia e variopinta. La moda
moderna, se cosi si pud definire, cio¢ quella che nasce all'indomani
della Rivoluzione francese, lascia I'individuo libero di abbigliarsi come
meglio crede. Anche Nietzsche precisa, ben piti tardi della Rivoluzione
francese, che i costumi nazionali non hanno pit senso in Europa e che
il nuovo costume europeo si chiama appunto Moda (Nietzsche 2010,
pp- 222-225).

In questa moda, nuovo costume europeo, l'infinita varieta delle cre-
azioni ha dato luogo anche a estetiche estreme. E prima ancora di ela-
borare I'estetica estrema di una moda, dell’eccesso contemporaneo di
estetica, si potrebbe considerare la questione del versante estremo di
un abito. Certo che I'abito ha un estremo, che ¢ il suo limite, come



346 Alberto Fabio Ambrosio

dicevamo. Il suo orlo, il suo taglio, la frangia, la superficie sono tut-
ti estremi dell’abito stesso. Ma esiste in modo pil specifico un estremo
dell’abito? L'estremo dell’abito puo essere compreso come il contorno
stesso, il limite stesso della superficie dell’abito e del suo limite in quan-
to forma. E forse I'abito ¢ tutto intessuto di limite, la superficie interna
quanto quella esterna formano un limite, o estremo, cosi come il con-
torno che sono la zona degli orli e che finiscono o rifiniscono il model-
lo di abbigliamento. A questo punto, come direbbe Tommaso, non vi
¢ estremo, ma giusto mezzo. Tutto I'abito ¢ un limite, perché material-
mente ¢ una seconda pelle, essa stessa un limite, un estremo del cor-
po. Proseguendo pero nella stessa direzione della ricerca di un estre-
mo dell’abito, dovremmo concludere con la domanda se esista un abito
estremo. Se esiste infatti un’estremita materiale dell’abito, dovremo an-
che porre la questione dell’abito estremo. A questo livello, interviene
la riflessione estetica non solo in quanto senso della bellezza, ma del-
la riflessivita sulla percezione dell’abbigliamento e della Moda. L’abito
estremo va inteso all’interno di quell’estetiche della moda che estremiz-
zano un elemento, per altro necessario o anche accessorio, facendone
un elemento a sé stante, portandolo all’estreme conseguenze. Se osser-
viamo, per esempio, |'estetica di pitt di una casa di Alta moda, notia-
mo che essa si configura quale tentativo di portare all’estremo la sin-
gola parte di un abito o di un accessorio. L’abito estremo ¢ un’estetica
che mette in luce I'estremo di un elemento del guardaroba. Anzi forse
licona di ogni maison ¢ in un certo senso I'estremo stesso dell’abito o
dell’estetica vestimentaria di quella stessa casa di alta moda. Ora, tanto
I'abito quanto l'estetica delle mode possono essere eccessivi. Anzi, ne-
gli ultimi decenni 'eccesso sembra caratterizzare le mode, lo stile delle
case di Alta moda che imprimono le tendenze nelle apparenze sociali.
Cosi afferma Alessandro Alfieri, in un articolo che ritraccia il percorso
verso I'eccessivo dell’estetica contemporanea, in modo particolare quel-
la della moda:

Oggi, gli stilisti e i designer intendono fare dello stile un mezzo per
esprimere la possibilita di un riscatto sociale delle giovani generazioni:
si tratta dello stile di quelle icone culturali che vogliono comunicare —
attraverso la loro musica ma in generale attraverso la loro dimensione



L'estremo dell’habitus 347

estetica — di essere emerse da uno status di indigenza e che sono riuscite
ad accedere al movimento del capitale dello spettacolo. Per compiere
tale operazione concettuale ed estetica, lo stile adottato ¢ esattamente
opposto rispetto al formalismo funzionalista: si tratta dell’esaltazio-
ne smodata dell’inutile, dell’eccessivo, di cid che non serve e che per
questo assume la stessa dignita che il superfluo aveva nell'immaginario
aristocratico. Si tratta di un passaggio essenziale, che sancisce il muta-
mento stilistico tra gli anni Novanta e gli anni Duemila.

(Alfieri 2021, pp. 53-76 € 68-69).

Ecco che I'eccessivo, estremo, non rimane nella moda mera appa-
renza estetica, ma lascia emergere un’estetica sociale che permette di co-
municare, come ¢ ovvio, la politica del gruppo, dell’organizzazione, o
meglio del movimento. Non solo I'abito puo essere estremo ed ecces-
sivo, ma anche la Moda, che ¢ essa stessa un habitus sociale e politico
di gruppi e movimenti. E Iestetica soggiacente puo essere eccessiva ed
estrema, limite, si potrebbe dire, proprio perché invia e rinvia a codi-
ci politici forse ancora prima che sociali, di rivendicazione, di lotta at-
traverso l'estetica.

Una giuntura importante esiste tra 'abito, il vestito, inteso come
estremo o eccessivo nelle sue forme e una tendenza di moda che si pos-
sa descrivere come eccessiva o estrema. Torna alla ribalta il concetto di
habitus e quindi quello di virtti. E I'abito, la ripetizione di abiti ecces-
sivi o estremi che forma una moda eccessiva o estrema, che possa assu-
mere i caratteri di rivendicazione sociale. Nel contesto del dopo guer-
ra, Christian Dior, intuiva quanto questo eccesso fosse anche carico
di un altro carattere che si accosta facilmente a quello di estremo, cioe
quello del meraviglioso. Cosi affermava in una conferenza in Sorbona,
il grande stilista francese: “Il tempo del tessuto unico, dell’'unico capo
¢ gia passato. La stoffa non potendo pitt mantenere il suo impero sulla
moda, ¢ la linea che ha preso il sopravvento” (Dior 2003, p. 20). Dove
si intuisce gia che, pur in decenni ancora di un certo senso del pudo-
re, la linea e la liberta della linea, quindi del limite e dell’estremo, pren-
de e prendera sempre pilt il sopravvento. D’altro canto, aggiunge poche
righe dopo che: “attorniandosi di segreti, adottando un ritmo stagio-
nale pit rapido, pitt sconcertante che nel passato, la moda — misteriosa



348 Alberto Fabio Ambrosio

ed inattesa — ritorna, grazie alla sua carica di incognite, uno degli ulti-
mi del meraviglioso (Dior 2003, p. 20). Ritornando al gia citato artico-
lo di Alfieri, questi prosegue la sua riflessione, affermando che: “Nella
dialettica degli stili, I'essenzialismo degli anni Trenta sta allo stile anni
Novanta, cosi come il gusto dell’eccesso degli anni Ottanta sta allo sti-
le attuale” (Alfieri 2021, p. 70). E per il nostro proposito sull’estremo
dell’abito alla moda, cosi si legge: “La negazione passa e deve passare per
il parossismo e per I'eccesso, lo spettacolo deve diventare iper-spettaco-
lo piuttosto che abolizione dello spettacolo e rifiuto del sistema com-
merciale, come ¢ stato — anche ingenuamente — per le dinamiche con-
troculturali dell’hip hop della East Coast, ma anche degli stili hippie e
punk prima e dello stile grunge dopo” (Alfieri 2021, p. 74). Insomma,
Ieccesso, un tipo di estremo, diventa fondamentale nell’abito e quindi
nella moda che ¢ il suo correlato naturale, nell’evo moderno, creando
un binomio quasi inscindibile. L’abito estremo, eccessivo, un habitus,
forma un habitus piu sociale quello della moda che perviene a cristal-
lizzare rivendicazioni, false o vere che siano, e ancor pit illusioni di ri-
vendicazioni, false o vere che siano. Alfieri conclude il suo articolo af-
fermando che “nel suo radicale isterismo estetico, la griffe oggi gioca
di anticipo, proponendo lo stile come miraggio frustrante dell’acces-
so all'universo fatato dell’iperconsumo” (Alfieri 2021, p. 76). Sembra a
questo punto necessario un ritorno tanto strano quanto indispensabile
sull’estremo dell’abito, ma da un punto di vista teologico, cio¢ evange-
lico, perché forse ne costituisce il fondamento estremo.

5. Conclusioni: il lembo del mantello

In contesto cristiano, il Vangelo cosiddetto dell’emorroissa narra, in
due dei testi sinottici (Mc 5,27.28.30 e Mt 9,21), di un lembo del
mantello che toccato dalla donna, emana il potere della guarigione che
puntualmente si realizza. L’emorroissa, infatti, fa I'esperienza della gua-
rigione e della salvezza. La traduzione italiana parla di lembo del man-
tello. L’estremo ¢ un lembo, ma ancora di pitt una frangja che I'emor-
roissa tocca e perviene alla guarigione dal flusso di sangue. (kpacmédov
1o ipotiov). E la pericope del Vangelo di Matteo che precisa che si



L'estremo dell’habitus 349

tratta di lembo, o, meglio, di frangja. La frangia diventa quindi I'e-
stremo dell’abito attraverso il quale passa la grazia del Cristo salvatore.
Al di la dell’aspetto tipico di retorica religiosa insito in questo detta-
glio, rilevare il fatto che il testo evangelico sacralizzi la frangia, quindi
il limite dell’abito, rendendolo addirittura apotropaico e taumaturgico,
disvela la dimensione estrema dell’abito come fondamento di una con-
nessione tra divino ed umano. Dal punto di vista dell'interpretazione
del testo evangelico, se si rimane nella dimensione dei realia, I’ himation
¢ la sopravveste tipica dell’epoca di Gesu. L’elemento essenziale viene
qui ripreso, mettendolo in relazione alla guarigione della donna affetta
da perdite continue di sangue. Ora, il gioco di parole tra himation e
aipotog sembra fin troppo evidente per non prestarsi ad un’interpreta-
zione della tunica come accessorio del guardaroba di Cristo in chiave
taumaturgica. Ho gia studiato altrove I'estrema importanza della tunica
all’interno del racconto evangelico, qui confermato in ottica di salvezza
umana (Ambrosio 2020). Se il vangelo di Marco utilizza solo il termine
himation, cio¢ mantello, in Marco si ritrova invece il termine di lembo,
di frangia del mantello, che permette di connettere intimamente I'e-
nergia divina con l'estremo dell’habitus. In Matteo 4,21, la frangia del
mantello kpacmédov tod ipatiov diventa il mezzo di comunicazione tra
divino e umano in un’operazione di guarigione.

L’estremo dell’abito ¢ lo spazio di negozio, di scambio tra divino e
umano. L’abito stesso diventa simbolo e cifra dell'incarnazione stessa.
E prima ancora di una riflessione teologica, che rinvio ad altra sede, si
tratta di constatare che 'estremo dell’babitus non ¢ pura metafora, ma
segno di un modus operandi divino, come gia Rimi indicava. E come
se, e non potrei utilizzare altre espressioni, vi fosse bisogno di essere sul
limite, sull’estremo ed infine sull’eccesso per disquisire della possibilita
di comunicare il divino e 'umano. Il giusto mezzo dell’habitus della re-
ligione, di ragione come spiegava Tommaso d’Aquino, ¢ nell’estremo.
E qui che si realizza appieno la virtli. E forse la ricerca incessante di un
abito eccessivo, ribelle, limite, cosi come quello di una moda che ten-
ta di ridirsi nella post-modernita non fa altro che ribadire epistemolo-
gicamente che le condizioni per dire la relazione tra umanita e divini-
ta si gioca sempre sul limite, che ¢ nel nostro caso un estremo, un orlo,
una frangia.



350 Alberto Fabio Ambrosio
Riferimenti bibliografici

ABouU-Bakr O. (1994) Abrogation of the Mind in the Poetry of Jalal al-Din
Rumi, “Alif: Journal of Comparative Poetics”, 194: 37-63.

Avriert A. (2021) Da Brodovitch al Gucci Style, “Aisthema. International
Journal”, 8: 53-69.

AmBROsIO A. F. (2020) Dio tre volte sarto. Moda, chiesa e teologia, Mimesis
Editore, Milano.

— (2013) Danza coi Sufi. Un incontro con I'Islam mistico, San Paolo Editore,
Cinisello Balsamo.

— (2012) Boundless Love: Isma’il Angarawi’s Commentary on the Preface to the
Second Book of the Mathnawi, “Mawlana Rumi Review”, 3: 68-94.

Anxkaravi 1. R. (2007) Osmanls Tasavvuf Diigiincesi — Ibn’iil-Firiz'in Kaside-i
Thiyyesi ve Serhi — (Makdsid-1 Aliyye fi Serhi’t-Téiyye), ed. Mehmed
Demirci, Vefa yayinlari, Istanbul.

— (1289/1872) Mecmiiatiil-Letdif ve Metmiiratii’l Maarif (Serhii’l-Mesnevi),
7 vols. Matbaa-i Amire, Istanbul.

D’Aquino T. (2018) Somma di teologia, vol. 2 Prima parte della Parte
Seconda, a cura di Fernando Fiorentino, Citta Nuova, Roma.

Dior C. (2003) Conférences écrites par Christian Dior pour la Sorbonne, 195 5-
1957, Institut francais de la mode/Ed. du Regard, Paris.

FerMANT A. (2022) 1/ concetto di limite nella filosofia antica, Petite Plaisance
Editore, Pistoia.

GENTILE A. (2012) Filosofia del limite, Rubbettino, Soveria Mannelli.

NierzscHE F. W. (2010) Umano, troppo umano, trad. M. Montinari, Adelphi,
Milano.

Romi J. A. (2006) Mathnawi Il poema del misticismo universale, vol. 11,

Bompiani, Milano.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI'10.53136/979122180972521
pp. 351-358 (novembre 2023)

| SIGNIFICATI DELL'IMPLICITO NELLA COMUNICAZIONE
DI CURA: IL CASO DELLA SALUTE MENTALE

Monica Consolandi

Abstract: The article is the result of a joint discussion about the mental
care in terms of doctor-patient relationship, that, especially after the
Covid-19 pandemic, raises crucial questions. Among these, how can
we handle the definition of health when taking care of mental issues?
How high is the impact of contemporary events such as wars, pandem-
ics, and environment deterioration on mental health? In this paper, I
address in particular the topic of language, since not only what is evi-
dent influences doctor/therapist-patient relationship, but also what re-
mains silent. What is the value of the implicit in psychotherapy? How
can we manage its intrinsic ambiguity? And how can we explicit its
richness in terms of meanings?

Keywords: Doctor-patient relationship, Implicit, Philosophy of lan-
guage, Mental health, Person-centered care
1. Agli estremi della normalita: pandemia e altri soverchiamenti
Nel marzo 2020, I'Organizzazione Mondiale della Sanita (OMS) di-
chiara stato di pandemia da Sars-Covz (WHO 2020): prende cosi av-

vio ufficialmente un momento storico che tutt’oggi ha una sua eco e
una sua attualitd. Di fatto, grazie all’incredibile velocita della ricerca

351



352 Monica Consolandi

scientifica e ad uno sforzo globale congiunto, seppur ancora presente,
ad oggi il Covid-19 non ¢ piu la patologia ad altissimo tasso di mor-
talitd che ha scosso gli equilibri di tutto il mondo. Nonostante cio,
come ha lasciato strascichi nelle nostre quotidianitd, cosi ha causato
conseguenze a lungo termine sulla nostra salute; si tratta del cosiddetto
“long Covid” (CDC 2022), che ha una sintomatologia varia ed ampia
e ricadute sia fisiche sia psico-somatiche, inserendosi nel delicato tema
della salute mentale. All'esperienza di pandemia, si aggiunge la tragedia
della guerra in Ucraina, fonte di concreta preoccupazione in termini
umani e politici.

Questi recenti drammi hanno sconvolto equilibri costruiti nel tem-
po e minato la sicurezza e la salute mondiale. Non ¢ un caso che il New
York Times abbia recentemente annunciato la politica strategica adot-
tata dal sindaco di New York City, Eric Adams, con I'impattante titolo
“NYC Will Hospitalize Mentally Ill People Involuntarily” (NYT 2022).
Negli USA la salute mentale ¢ da lungo tempo prima che il Covid-19 ne
accentuasse la gravitd un tema caldo al centro di numerose riflessioni;
anche a NYC ¢ fonte di preoccupazioni, specialmente dal momento che
le mentally ill people sono spesso impossibilitate a ricevere cure adeguate
e restano dunque al di fuori di un percorso di accompagnamento strut-
turato (MHA 2023). La pandemia ha inciso profondamente sulla nostra
quotidianita e sul nostro stato di salute, anche mentale, portando nuo-
vamente e con forza la nostra attenzione sul tema. Il provvedimento del
sindaco Adams, dunque, si inserisce in un clima di rinnovata attenzio-
ne volto a riconsiderare la salute mentale. Se sia un provvedimento posi-
tivo, ¢ da monitorare in termini di riscontro reale. Certamente quel 77-
voluntarily apre la strada a possibili preoccupanti forme di coercizione,
pur innegabilmente trattandosi di un tentativo di miglioramento dello
stato delle condizioni attuali, sia in termini di sicurezza della cittadinan-
za sia soprattutto in termini di salute dei cittadini.

L’articolo del NYT conferma la delicatezza del tema e I'importan-
za cruciale che assume sempre pit nella societd odierna, mostrando-
ne le controversie inevitabilmente insite. Fin da subito, infatti, si nota
che quando il soggetto ¢ la salute mentale si apre a noi la dimensio-
ne dell’incertezza, esposta ad interpretazione e questionante lo stato
di normalit3, o quantomeno cio che definiamo come tale; in termini



1 significati dell'implicito nella comunicazione di cura: 1l caso della salute mentale 353

clinici, lo stato fisiologico dell'individuo, il suo stato di salute. La defi-
nizione di salute ¢ di per sé delicata; seppur non tutti concordino con
quella fornita dal’OMS (WHO 1986), ¢ a tutt’oggi la piu utilizzata: la
salute ¢ “uno stato di completo benessere fisico, mentale e sociale, e non
semplice assenza di malattia o di infermita”.

Parlare di salute ¢ di per sé sfidante; definire cosa si intenda per be-
nessere mentale lo ¢ ancora di pitl nella sua urgenza.

2. Il benessere mentale: come parlarne, come parlarsi?

Se si da dunque per assodato che la salute sia intesa in termini omni-
comprensivi, cio¢ di benessere fisico, mentale e sociale, ¢ chiaro che
Iattenzione non dev’essere centrata soltanto sul corpo, ma anche sulla
psiche e sulle dinamiche di vita quotidiana di ognuno di noi. In que-
sto senso, 'approccio non ¢ pit di ricerca spasmodica di assenza di
malattia, ma di un equilibrio positivo centrato sull’individuo. Quando
questo equilibrio ¢ turbato, come possiamo parlarne? Come possiamo
esprimere questa mancanza di armonia? Quando 'individuo diventa
paziente?

Uno psichiatra, intervistato sulle prioritd di salute, esprime il suo
sconcerto nei confronti di una malattia nominabile che non ¢ da subi-
to tale, ma che ¢, un momento prima, parola taciuta: colui che soffre
di una malattia mentale soffre di fatto anche per non saperla racconta-
re, nominare, definire”. E proprio questa sofferenza diventa a sua volta
compartecipe di quell’assenza di equilibrio che determina un malessere,
I'assenza di salute. Prima di essere pazienti, coloro che soffrono di una
malattia mentale sono individui che non possono dare un nome a cid
che provano e vivono; un momento prima di essere stabilita come ma-
lattia, e pil precisamente malattia mentale, questa non ¢ ancora coinci-
dente con sua struttura identificata. Ecco che il linguaggio si rivela gia
in tutta la sua potenza: ¢ il linguaggio che ridimensiona I'indefinito, gli
consegna un senso compiuto e permette di parlarne. La parola infrange
il silenzio del dolore dell'individuo e consegna al paziente una malattia

(1) Lintervista ¢ stata condotta nell’'ambito del progetto “La Sanitd del Futuro”,
Fondazione Bruno Kessler, Istituto di Scienze Religiose.



354 Monica Consolandi

ora nominata, che ¢ concetto comune ai parlanti coinvolti, ovvero pa-
ziente e professionista della salute.

Si arriva cosi ad un nome che esplica ed esplicita la mancanza di
equilibrio: ¢ uno sforzo di costruzione faticoso e che non si pud com-
piere in solitaria e in modo unidirezionale. Nella sfera della salute men-
tale ¢ ancora pit evidente quanto I'approdo ad una diagnosi sia frutto
di un dialogo tra professionista della salute e (futuro) paziente. In que-
sta sede dialogica lo sforzo di interpretazione dei significati proposti ¢
massimo, ancor piu trattandosi di una condizione in cui i riferimenti
di senso dei parlanti non sono sovrapponibili. Il compito del professio-
nista della salute ¢ di rimpicciolire 'apertura della forbice dei significa-
ti, quello spazio di allontanamento che stabilisce la dicotomia tra sano
e malato e solo se ridotta ne permette il confronto.

Nella malattia mentale, i significati interni, di una coerenza mirabile
e solidissima, spesso e in larga misura non combaciano con i significati
esterni, ovvero dell’altro parlante, della societd, del mondo esteriore. Il
linguaggio si fa dunque tramite imprescindibile di allineamento di quei
piani di significato sfasati, che per comprendersi devono ritrovare una
propria conciliazione. I diversi registri si sintonizzano e, nel permanere
della diversita, entrano in dialogo.

3. L’esplicito e ’'implicito nel dialogo di cura

Nella relazione di cura i due poli del dialogo sono il professionista del-
la salute e colui/lei che diviene paziente. Il linguaggio, nella forma di
comunicazione, ¢ cosi “tempo di cura” (legge n.219/2017). Se finora
si ¢ interpellata la definizione della malattia, cio che viene esplicitato,
limportanza del dire e del detto, tuttavia anche 'implicito comparte-
cipa alla creazione del significato e dei significati dei parlanti. Nella sua
non-verbalitd, 'implicito consegna dunque una parte di significato al
linguaggio che, seppur silenziosa, ¢ presenza fondamentale.

L’implicito del linguaggio ¢ di per sé una realtd complessa, che con-
sta di una moltitudine di sfaccettature: ¢ implicito cio che viene omes-
so di proposito, cio che rimane sotteso, cid che non ¢ ritenuto necessa-
rio esplicitare. Nella relazione di cura, assume una valenza ancora piu



[ significati dell'implicito nella comunicazione di cura: 1l caso della salute mentale 355

rilevante, poiché strumento di utilizzo nell’obiettivo di curare e prender-
si cura di uno dei due poli del dialogo (Consolandi 2023); nel caso della
salute mentale, ¢ chiave di lettura di significati possibilmente dissonan-
ti e dunque ancor pitt complesso nel gioco di ombre caratterizzante la
malattia mentale. Come gia preannunciato, difatti i significati dei par-
lanti risultano disallineati proprio a causa e in forza della patologia; un
esempio su tutti ¢ la psicosi, in cui i segnali del mondo sono risignificati
in termini simbolici, creando una struttura perfettamente coerente in se
stessa, ma altresi chiusa su se stessa e inaccessibile al mondo esterno. Tale
inaccessibilita, tuttavia, risiede gran parte proprio nell’'ambiguita detta-
ta da cio che resta implicito, taciuto, e che per un soggetto non ¢ visibi-
le allo stesso modo in cui per Ialtro ¢ determinante in termini di senso.

Come poter aprire la bolla sigillata del paziente e squadernare i suoi
significati, cosi che la patologia non permanga nella sua impenetrabili-
ta? Come, ciog, scagionare la struttura linguistica del paziente dalla sua
ambiguita?

3.1. Grice e le implicature

E del filosofo del linguaggio H. P. Grice (1975) l'intuizione che il lin-
guaggio sia bidimensionale, che abbia cio¢ una doppia natura che si
basa sulla dicotomia implicito/esplicito, due lati che in realtd non si
escludono, ma si compenetrano. Cio che ¢ implicito nel discorso sono
le implicature, proposizioni sottintese che completano il senso di cio
che viene detto. Per Grice le implicature sono convenzionali quando
permettono il funzionamento del linguaggio: sono cio¢ funzionali ad
una comunicazione che scorre, sulla base di assunti impliciti funzionali
alla stessa. Sono invece conversazionali quando riferite al contesto spe-
cifico dei due parlanti. Nell’'ambito della salute mentale, ¢ interessante
notare come entrambe le tipologie di implicature siano problematiche,
proprio a causa di una malattia che mette in gioco i significati di ri-
ferimento e possibilmente ribalta quelli in gioco. Al tempo stesso, &
proprio la consapevolezza dell’esistenza di tali strutture linguistiche che
permette di vedere cid che accade nella comunicazione nella sua quasi
interezza, governando I'ambiguita ed anzi trasformandola in contenuto
in comune tra i parlanti. La rivalutazione griceana di cid che non viene



356  Monica Consolandi

detto autorizza i parlanti a ricercarsi al di [a di cio che appare, permet-
tendo al professionista della salute di spaziare in meandri di senso non
immediatamente presenti e al paziente di condividere la propria espe-
rienza di malattia oltre strutture preconfezionate.

3.2. Austin e il fare del linguaggio

La forza del linguaggio ¢ tale, che permette parimenti di creare, trasfor-
mare, e distruggere, demolire. La concezione del linguaggio di Grice
consente di estendere anche al non-detto cid che il filosofo del lin-
guaggio J. L. Austin (1967) diceva delle parole: le parole non soltanto
dicono, ma anche fanno, agiscono. Cosi il linguaggio non ¢ soltanto
parola, comunicazione, ma proprio nel suo comunicarsi ¢ anche azione
e cio ¢ vero anche per la sua dimensione silenziosa. La comunicazione
medico-paziente ¢ parte integrante della cura stessa, ¢ il costruirsi di
quel percorso condiviso che permette al paziente di ritrovare il proprio
equilibrio, il proprio benessere. La cura per il tramite della comunica-
zione avviene grazie alla parola in sé, che taumaturgica si da per lenire la
sofferenza, consegnandole un nome ed esplorandola nel dialogo. E si da
nel dialogo stesso, in quello spazio di co-costruzione che professionista
della salute e paziente si dispongono in reciproca disposizione.

3.3. Malherbe e il terzo gioco linguistico

Lo spazio linguistico di condivisione della relazione di cura richiama
alla mente cid che J. F. Malherbe (2013) definiva il zerzo gioco lingui-
stico. In questo luogo protetto, i due parlanti costruiscono insieme un
gioco linguistico basato su regole comuni, che attingono dalle regole
dell'uno e dell’altro. Sulla base della descrizione di gioco linguistico di
L. Wittgenstein (1953), Malherbe ne prospetta un terzo di incontro
e compartecipazione, ovvero di dialogo e realizzazione. Due poli in
partenza distanti, professionista della salute e paziente, trovano qui un
punto di contatto e portano a compimento la realizzazione di un senso
comune, che attinge dai significati dei singoli individui coinvolti per
definirne di condivisi e compresi.



1 significati dell’implicito nella comunicazione di cura: Il caso della salute mentale 357
4. In dialogo per una person-centered care

Seppur in alcun modo sfidando I'asimmetria di sapere medico-pazien-
te, basata sulla indiscutibile dicotomia esperto/non-esperto, la conce-
zione di dialogo qui descritta ¢ fautrice di un approccio concretamente
person-centered (AGS 2015), che vede al centro della cura tutti gli attori
principali coinvolti. Rovesciando la concezione di cura paternalistica,
non soltanto la person-centered care pone al centro il paziente, ma anche
il professionista della salute e le figure coinvolte nel percorso terapeu-
tico, cio¢ familiari da un lato e gruppo di lavoro dall’altro. I due poli
sono riconnessi nella circolare virtuosita del dialogo, che pone gli estre-
mi in contatto e favorisce I'appianamento delle distanze.

Nello spazio di incontro che Malherbe chiama terzo gioco linguisti-
co, le person coinvolte nel percorso di cura confrontano i propri signifi-
cati, ritarandosi anche sulla base del non-detto dell’altro; & cosi che dav-
vero con il linguaggio fanno, cio¢ costruiscono una condivisione densa
di reciprocita. Proprio questa condivisione ¢ la solida base della cura,
quella sollecitudine nei confronti dell’altro che ne asseconda, non passi-
vamente ma direzionandolo, un mite ritrovamento dell’equilibrio.

In quest’ottica nuova e al contempo antica di una medicina che si
basa sull’ascolto, la terapia puo di nuovo essere apprezzabile servizio, un
ascolto intenso, qualitativamente pregnante, in cui la voce degli indivi-
dui risuona significativamente, imprescindibile guida lungo il percorso
di cure. Infine, la salute mentale acquista una propria definizione indi-
viduale, in cui il benessere personale ¢ concepito allo scopo del ritrova-
mento dell’equilibrio e non del cancellamento della possibile patologia.
Il concertarsi di benessere fisico e mentale, in armonia con dinamiche
sociali propositive, passa dunque inevitabilmente dallo scambio lingui-
stico di una comunicazione che &, a tutti gli effetti, cura essa stessa.

L’auspicabilita di tale visione del rapporto professionista della salu-
te-paziente ¢ massima, proprio in forza della sua natura rispettosa nei
confronti degli individui coinvolti. Ancora una volta, il linguaggio mo-
stra la sua forza proficua e fornisce una possibilita di convergenza con-
creta; qui, a scopo terapeutico e curativo.



358 Monica Consolandi
Riferimenti bibliografici

AMERICAN GERIATRICS SOCIETY (2015) Person-Centered Care: A Definition
and Essential Elements, “Journal of the American Geriatrics Society”, 64
(1): 15-18.

AusTIN J.L. (1967) How to Do Things with Words, Oxford University Press,
Oxford.

CENTERS FOR D1sease CONTROL AND PREVENTION (2022) Long COVID or
Post-COVID  Conditions, https://www.cdc.gov/coronavirus/2019-ncov/
long-term-effects/index.html

ConNsoLANDI M. (2023) Implicit understandings and trust in the doctor-patient
relationship: a philosophy of language analysis of pre-operative evaluations,
“Theoretical Medicine and Bioethics”, 44 (3): 191-208.

Grice H.P. (1975) “Logic and conversation”, in P. Cole e J.L. Morgan (a
cura di), Syntax and semantics 3: Speech Acts, Academic Press, New York,
41-58.

LEGGE 22 DICEMBRE 2017, N.219, Norme in materia di consenso informato e di
disposizioni anticipate di trattamento.

MALHERBE J.F. (2013) Tendre loreille & I'inoui. L'éthique des hérétiques, Les
éditions du Cerf, Paris.

MENTAL HEALTH AMERICA (2023) Access to Care Ranking 2023, https://mhan-
ational.org/issues/202 3/mental-health-america-access-care-data

New York TiMEs (2022) New York City to Involuntarily Remove Mentally
Ill People From Streets, https://www.nytimes.com/2022/11/29/nyregion/
nyc-mentally-ill-involuntary-custody.html

WiITTGENSTEIN L. (1953) Philosophical Investigations, The Macmillan
Company, New York.

WorLD HEALTH ORGANIZATION (1986) 7he Ottawa Charter for Health
Promotion. First International Conference on Health Promotion, Ottawa,
21 November 1986, http://www.who.int/healthpromotion/conferences/
previous/ottawa/en/

WoRLD HEALTH ORGANIZATION (2020) WHO Director-General’s opening re-
marks at the media briefing on COVID19 - March 2020.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972522
pp. 359-369 (novembre 2023)

EQUILIBRI IN BILICO. SIGNIFICATI ESTREMI DI SALUTE:
L FENOMENO DELLA SOMATIZZAZIONE

Miriam Ferraro

Abstract: The illness condition is an experience that puts us in front of
life’s meaningless. We can say disease is something we cannot escape,
because is intrinsic to our being mortal but, at the same time, the inter-
pretation and the significance that we attribute to this particular path
could change the perception of ourselves and the world around us. The
experience of illness, in particular chronic illness, could raise multiple
questions in patients, for instance: My condition of illness can change
the way I experiment the reality and my relationships with others? Can
I trust myself or my capacities to manage my everyday things? At the
end of the day, I am myself even if I am ill? In other words, we can no
longer recognize our body, the self-control could be more complicated,
even if we continue to be ourselves, de facto. Thus, the condition of
illness is so an implicit request of a significance, dramatically charac-
terized by the possible absence of it. The situation is more complicat-
ed when the body not only gets sick and inevitably suffers, but such
suffering is not biologically explainable, but rather is the result of a
somatization due to psychic pain. However, following the thought of
psychiatrist Joyce Mcdougall, it is possible to understand how this phe-
nomenon, although it may lead the patient to a deep loneliness, can be
the main road to a more global healing, combining with an approach
that includes storytelling and dialogue with the other.

359



360 Miriam Ferraro

Keywords: Phenomenology, somatization, narrative studies, storytell-

ing, philosophy

1. La condizione di malattia: un accenno fenomenologico

La condizione di malattia ¢ tra le esperienze che forse pil ci pone di
fronte al senso impervio della vita: inevitabilmente nel corso della no-
stra esistenza incombe la possibilitad di ammalarci; tuttavia, il significato
che diamo a tale esperienza ¢ fondamentalmente unico, in quanto ra-
dicata nel nostro essere profondamente umano. In questa accezione, il
corpo diviene la condizione imprescindibile del nostro esperire, poiché
diviene il teatro in cui si esprime il percepire e il vivere noi stessi nel
mondo; d’altra parte, ¢ attraverso I'esperienza del dolore e della malat-
tia che ¢ possibile capire come tale condizione possa compromettere la
nostra percezione, al punto tale da rappresentare un conflitto nel no-
stro senso di identitd. Un esempio di tale sconvolgimento esistenziale
¢ rinvenibile nel capolavoro /Essere e il nulla di Jean-Paul Sartre: qui
il filosofo francese ci ricorda come anche una semplice emicrania non
venga vissuta solamente ad un livello puramente biologico, in cui il do-
lore acuto si esprime in una determinata zona del corpo, ma come tale
esperienza ci ingabbi in una “bolla impermeabile”, compromettendo
ogni azione a noi pitt quotidiana (Svenaeus 2018). Anche solo attra-
verso questa esperienza comprendiamo come la malattia ci porti a non
riconoscerci pill nella nostra corporeitd, benché continuiamo ad essere
sempre noi stessi. Sorgono spontanee allora una serie di domande: la
condizione di malattia modifica il modo di entrare in relazione con la
realtd? E se cosi fosse, ¢ lecito lasciare le proprie scelte in balia della mia
scoperta vulnerabilita? Resto io, anche se sono malato?

Possiamo assumere che tale conclusione possa riprendere il fortuna-
tissimo concetto di “absent body” di Drew Leder, formula con la quale
il filosofo allude alla modalita “trasparente” in cui il nostro corpo si pre-
senta nel nostro vivere quotidiano (Leder 1990). Infatti, fino a quan-
do ci permette di compiere le nostre attivitd giornaliere, il corpo non
viene tematizzato, rimane sullo sfondo: ad esempio, noi non dobbiamo
pensare a come digerire un determinato alimento o ordinare al nostro



Equilibri in bilico. Significati estremi di salute: Il fenomeno della somatizzazione 361

cuore di contrarsi continuamente, tutto funziona “in automatico”. Al
contrario, quando il corpo si ammala, esso prende a disvelarsi: quan-
do sentiamo dolore, cio¢, percepiamo la sua presenza, iniziamo a com-
prendere le difficolta che quotidianamente incontra. D’altra parte, af-
ferma Leder, tale disvelamento puod condurci ad una consapevolezza di
noi stessi distorta, come se il nostro corpo fosse certamente una presen-
za, ma sconosciuta, quasi aliena (Leder 1990). In altre parole, durante
Iesperienza della malattia non prendiamo coscienza della nostra corpo-
reitd, al contrario scopriamo che essa non ci appartiene. Questo com-
porta la necessitd di tematizzare il corpo, ovvero di tenere finalmente
conto di cio che sente, di cio che prova. Una spiegazione di tale senso
di alienazione la suggerisce Havi Carel con il concetto di body doubt,
che possiamo tradurre con “dubbio corporeo”, ovvero come “una ra-
dicale modificazione del nostro corpo e delle nostre esperienze” (Carel
2016, p. 87)". Infatti, se abitualmente il corpo, direbbe Leder, ¢ assen-
te, nel momento in cui si ammala esso rivela la sua esistenza, seppur la-
cerata. Percio, il dubbio che proviamo di fronte ad un corpo che ¢, di
fatto, il nostro, ma che non riconosciamo pit, ci porta ad essere perva-
si da un senso di estraniamento, di distacco: si ha la sensazione di vive-
re in un mondo irreale, un mondo di cui non conosciamo pit le rego-
le, 0 meglio abbiamo la preoccupazione di non riuscire pit a rispettarle.
Percio 'esperienza della malattia, comportando una repentina variazio-
ne nella nostra percezione, fisiologicamente ci riporta ad una dimensio-
ne di chiusura in noi stessi, per fare i conti con un corpo che non sem-
bra pilt appartenerci. Questo senso di estraneita rischia di tramutarsi
in isolamento, in quanto gli altri possono non essere pitt un’opportu-
nita di relazione, ma rappresentare un mancato incontro. L’esperienza
della malattia smaschera completamente la nostra vulnerabilita, e tale
senso di fragilita non scompare dopo la guarigione: al contrario, ri-
mane li presente, come una cicatrice. Tale condizione ci puo insegna-
re I'importanza di un’analisi pil attenta del vivere la nostra corporei-
ta esponendoci, tuttavia, al rischio di rinchiuderci nella percezione di
un corpo ferito che non riesce pit ad interagire con cid che lo circon-
da. Detto cio, ci troviamo di fronte ad un paradosso: infatti, se da un
lato la malattia modifica la nostra percezione, innescando quindi una

(1) Traduzione mia.



362 Miriam Ferraro

serie di meccanismi per favorire 'adattamento alla nuova realta, dall’al-
tro noi, di fatto, continuiamo ad esistere nello stesso mondo di prima.
Quel tempio che un tempo ci era cosi familiare, ora ¢ in frantumi, la-
sciando al suo posto un vuoto inquietante (#ncanny), al quale tuttavia
ci sentiamo di appartenere ma che, allo stesso tempo, ci rigetta come se
fossimo estranei a noi stessi (Carel 2016).

In conclusione, ¢ possibile definire il body doubt come cio che trafig-
ge il nostro normale senso di controllo, svelandone la contingenza, e cio
che ne consegue ¢ che il nostro corpo, nonostante la sua complessita, ¢
una struttura fragile, esattamente come ¢ vulnerabile l'illusione del suo
eterno funzionamento (Carel 2016). La malattia comporta quindi una
profonda e dolorosa frattura nella nostra identita: quando il nostro cor-
po non ci risponde, quando non ci permette di fare quello che abbiamo
sempre fatto, ci riscopriamo di colpo lacerati. Ci ritroviamo di fronte
al bivio della doppia narrazione: quella di un corpo ferito, debole, che
cerca di combattere il sintomo, e quella del nostro sé, ovvero la memo-
ria di cid che siamo stati e cid che immaginiamo di poter-ancora-essere.

2. La somatizzazione e la ricerca di un significato

Constatato come la malattia abbia un’influenza notevole sulla percezio-
ne di noi stessi, potremmo chiederci che cosa succede quando il nostro
corpo prova dolore, ma esso risulta inspiegabile da un punto di vista
biomedico? Detto in altri termini, ¢ evidente che la condizione che
abbiamo menzionato risulti pitt complessa, poiché il corpo non solo
ammalandosi non ci permette di vivere anche solo momentaneamente
il nostro quotidiano come conosciamo, ma tale dolore risulta apparen-
temente inspiegabile, cio¢ non giungiamo ad una spiegazione sufficien-
temente plausibile a chiarire I'insorgere di una particolare sintomato-
logia. Cio ci pone di fronte ad un effettivo “doppio tradimento”, in
quanto il corpo non solo si ammala e soffre, ma ci offusca nella nostra
ricerca di un significato a questa sofferenza.

Negli ultimi anni numerosi studi si sono incanalati in un’analisi
sempre di pit interdisciplinare dei disturbi funzionali in psichiatria e,
in linea generale, sul fenomeno della somatizzazione, la cui incidenza



Equilibri in bilico. Significati estremi di salute: Il fenomeno della somatizzazione 363

sulla popolazione ¢ sempre pil significativa. Tali studi hanno gradual-
mente portato a superare I'idea che tale fenomeno, inteso come una
sublimazione di una sofferenza psichica che si esprime in un sintomo
biologico ben preciso, venga analizzata prevalentemente attraverso una
lente biologica e fisiologica, in cui il corpo viene studiato come uni-
versale, interpretando quindi il soma e la psiche come concetti oppo-
sti che viaggiano, tuttavia, su binari paralleli. Infatti, nella scienza me-
dica ¢ ormai largamente diffusa la consapevolezza di come il benessere
psicologico abbia ripercussioni sul nostro corpo, e parallelamente cio
ha portato la ricerca a studiare tale fenomeno in un’ottica sempre piu
multidisciplinae: interpretando ogni evento organico come 'intrecciar-
si di cio che abbiamo vissuto, di cio che quotidianamente sperimentia-
mo e di cid che proviamo, anche se forse inconsapevolmente. D’altra
parte il dolore, quando ¢ talmente lancinante fino a toglierci il fiato, ci
obbliga a distogliere lo sguardo dall’eventuale significato psichico che
esso racchiude, e tale slittamento rischia di ancorarci all’esperienza cor-
porea e non comprendere fino in fondo cio che tale sofferenza ci vuol
comunicare. Detto in altri termini, la somatizzazione puo essere intesa
come una forma di regressione, in cui il dolore tronca la parola e quin-
di la possibilita che essa si liberi e si esprima in tutta la sua creativita.
L’accoglienza silenziosa di parole frammentate che riescono a fuggire
dalla morsa del dolore, ci permette di incamminarci fino a raggiunge-
re la nostra fonte emotiva pill inconscia, riuscendo quindi a rappresen-
tare 'inizio del nostro viaggio verso il significato impervio. Alla luce di
tale intenzione, la psichiatra neozelandese Joyce McDougall in Teatri
del corpo legge il fenomeno della somatizzazione come la sintesi di una
unione imprescindibile tra la realta corporea e il nostro universo incon-
scio, in cui il corpo, acquisendo una accezione simbolica, diviene il ma-
nifesto di un incomunicabile dolore. In quest’ottica il fenomeno della
somatizzazione viene allora inteso come uno dei, se non tra i pitt poten-
ti, meccanismi di difesa che si innescano quando non riusciamo pil a
trovare le parole per comunicare e comprendere quella che ¢ la nostra
sofferenza, ritornando ad essere di colpo come bambini che non han-
no ancora acquisito la padronanza della parola, e che tuttavia, balbet-
tano per quanto ¢ impellente il bisogno di comunicare i propri bisogni
al mondo. Ma anche qui, da presenza inquietante il nostro corpo ancora



364 Miriam Ferraro

una volta ci ¢ alleato e amico, ponendoci di fronte alla nostra sofferen-
za e alla nostra necessita di comprensione, tuttavia attraverso un cana-
le che siamo in grado di accettare, donandoci quindi la possibilita di un
senso nel momento in cui quest’ultimo ci viene a mancare. Infatti, se-
condo Marina Amore, in linea con il pensiero della McDougall:

La somatizzazione pud essere il risultato di una “difficolta di stabilire
corrispondenza analogiche tra 'esperienza sensoriale e un modo verbale
capace di rendere il suo pieno significato. Qualora una corrispondenza
verbale soddisfacente venga identificata, il valore irriducibile della pa-
rola sara quello di permettere il superamento delle piu grandi distanze
tracciate dal mancare, nella comunicazione implicita, la condivisione
del significato affettivo che sottende all’intenzione espressa dal corpo.
La parola incarnata, cio¢ satura della sua funzione referenziale, come
una freccia puo arrivare pitt velocemente cosi tanto lontano da permet-
tere agli intimi significati dell’esperienza di raggiungere altri diversa-
mente raggiungibili. E questo forse il pitt grande valore che il verbale
ricopre nella comunicazione tra esseri umani.

(Amore 2021, p. 297).

Da cio ¢ possibile dedurre che il paziente, una volta riconosciuta tale
correlazione di eventi psichici e linguistici, riesca a ritrovare la via verso la
guarigione del sintomo; tuttavia, tale associazione ci richiama ad una pre-
cisa responsabilitd: cio¢ di iniziare a considerarci come soggetti in grado
di decidere per la propria esistenza, nonostante il timore di continuare a
scavare dentro sé stessi. Riportando il pensiero della McDougall:

Molti di coloro che chiedono una terapia tendono a biasimare la so-
cietd, la situazione famigliare, 'appartenenza razziale, la religione, 'e-
rediti o il sesso e a ritenerli responsabili dei loro problemi. E ovvio che
Pesperienza di psicoanalisi non modifichera in alcun modo nessuno di
questi dati fondamentali. Benché ciascuno di tali fattori possa aver con-
tribuito al formarsi dei loro problemi, se gli individui in questione non
cercano di sapere perché continuano a vivere questi fattori inalterabili
su un registro traumatico che sottrae qualsiasi creativita alla loro vita,
cio ¢ dovuto al fatto che essi rifiutano implicitamente la responsabilita
di prendere in mano la propria vita.

(Mcdougall 1990, p. 16)



Equilibri in bilico. Significati estremi di salute: Il fenomeno della somatizzazione 365

In tal senso, come si accennava precedentemente, la somatizzazione
non ¢ altro che una via alternativa di comunicazione che pero, d’altra
parte, si ancéra alla realtd biologica e fisiologica in tutta la potenza del
suo dolore, in cui il senso di tale sofferenza ¢ rinvenibile in una dimen-
sione pre-simbolica e, quindi, preverbale (Mcdougall 1990). Il danno
fisico continua ad essere presente ed esistere, e l'attribuzione del sinto-
mo ad una forma di somatizzazione non dev’essere solamente analizza-
ta alla luce del pensiero medico-psicosomatico. Infatti, il corpo essendo
qui inteso come I'unione del soma e della psiche, compie un sacrifi-
cio, in quanto, sublimando la sofferenza psicologica in un sintomo fi-
siologico, si assicura la possibilita di preservarsi attraverso la malattia,
per mantenere quindi una esistenza separata da qualsiasi altro ogget-
to inconsciamente significativo (Mcdougall 1990, p. 31). D’altra par-
te, questa forma di internalizzazione pud essere anche intesa come un
tentativo di autoguarigione, di preservare sé stesso da una sofferenza
inspiegabile, che porta il corpo ad “impazzire”, pur di non ricercare e
comprendere il perché piti profondo all’origine di tale dolore. Infatti:

Le manifestazioni psicotiche e psicosomatiche proprio come la nevrosi,
i disturbi del carattere e la perversione, sono tentativi di autoguarigio-
ne. Queste costruzioni sono tutte 'espressione del lavoro psichico di un
bambino piccolo di fronte alla sofferenza mentale generata da fattori
situati ben al di la delle sue capacita di controllo.

(Mcdougall 1990, p. 44)

In questa accezione, il disfunzionamento psicosomatico puod esse-
re interpretato come una sorta di risposta “primitiva”, in cui il sinto-
mo non ¢ altro che il tentativo di inviare un messaggio infra-verbale. E
come se il corpo percepisse la presenza di un pericolo per il nostro equi-
librio psicofisico e, in assenza di una malformazione organica, agisse per
rispondere a tale situazione percepita da noi come conflittuale o biolo-
gicamente minacciosa. Alla luce di tali considerazioni ¢ possibile leggere
il fenomeno della somatizzazione come un tentativo di difesa che la psi-
che attua come risposta all'insorgere di eventi traumatici, che il nostro
Io — utilizzando I'accezione freudiana — non ¢ pronto a rivivere ed ac-
cettare. Da cid si comprende 'importanza che pud avere la narrazione



366 Miriam Ferraro

di sé con P'altro: la psiche si serve di ogni via di comunicazione verba-
le e non verbale, ma va da sé che ¢ proprio nella ricerca e nella verba-
lizzazione che pud iniziare un processo di guarigione, permettendo di
discernere il sintomo da una matrice puramente biologica, riconducen-
dolo alla sua matrice piu psicologica.

3. L’importanza della narrazione

Un importante riferimento filosofico dei narrative studies si ritrova
nella figura di Paul Ricoeur, in particolare la sua analisi della identita
personale legata, per 'appunto, alla dimensione della narrativita. Nella
filosofia ricoeuriana ¢ centrale il concetto di trascendenza della coscien-
za, in cui la conoscenza di sé non puo essere di tipo intuitivo ma, al
contrario, ¢ il frutto di una continua azione ermeneutica, che include la
narrazione e la riflessione. Detto altrimenti, secondo la concezione ri-
coeuriana — sviluppata in particolare nei tre volumi di Tempo e racconto
e in Sé come un altro —I'identita personale trova la sua origine attraverso
la narrazione dell’io che continuamente si scopre e si configura.®’ Detto
in altri termini, nel momento in cui ci poniamo la domanda antropo-
logico-filosofica fondamentale chi sono io: io che parlo, io che agisco,
io che rispondo delle mie azioni e cosi via, iniziamo anche a narrare la
nostra storia. Questa tensione tra idem e ipse viene perfettamente alla
luce proprio nel confronto con I'altro nel momento in cui narriamo noi
stessi: infatti, secondo Ricoeur, quando leggiamo un racconto non ci
viene proposto un personaggio che si conserva continuamente identico
a sé stesso, ma che, attraverso le avventure e le sventure a cui va incon-
tro, & costretto di volta in volta a ricostruire e a riconfigurare la propria

(2) Il problema dell'identita personale viene affrontato dal filosofo francese ricorrendo
alla distinzione latina fra idem e ipse: designa come identita-idem, ovvero come medesimezza,
Iinsieme di caratteristiche che, nel divenire della persona, permangono nel tempo; e come
identita-ipse, ovvero come ipseitd, la forma di identitd in cui il soggetto, riflessivamente, si
costituisce come titolare del proprio poter-essere, in senso tanto attivo (ossia come soggetto
d’azione), quanto passivo (ossia come soggetto vulnerabile). La costruzione dell’intreccio che
collega gli eventi nella nostra narrazione consente allora di integrare nel segno della continuita
cid che sembra opporvisi, ovvero la discontinuita e I'instabilitd che si produce quando la vita
conosce dei punti di cesura. Tuttavia, mentre la medesimezza si rivolge al passato attraverso la
memoria, l'ipseitd guarda al futuro e alla promessa che esso incarna.



Equilibri in bilico. Significati estremi di salute: Il fenomeno della somatizzazione 367

identitd. Nel racconto emerge come il personaggio tenda inizialmente
a rappresentarsi come “definito”; eppure, nell’intreccio tra le vicissitu-
dini attraversate e le riflessioni che esse alimentano, il lettore scopre di
essere di fronte a una identitd in continua ridefinizione. Il rimando ¢,
sullo sfondo, al motivo del circolo ermeneutico, in particolare relativo
alla relazione circolare tra la globalita di cio che chiamiamo carattere
e la singolarita delle narrazioni che continuamente lo esprimono e lo
plasmano (Ricoeur 1986). Questo porta Ricoeur a mostrare che nel
lavoro di elaborazione e rielaborazione della propria storia, il soggetto
finisce per riconoscersi nella storia che egli a sua volta racconta a sé stesso
a proposito di sé stesso (Ricoeur 1986, p. 377). Percio, I'identita narrativa
si fa e si disfa continuamente: tuttavia questa continua riflessione non
la rende informe, in quanto, esercitando I'immaginazione, la narrazione
provoca la volontd, inducendo all’azione. Il sé ricoeuriano non ¢ altro
che un Io il quale, cercando sé stesso, si perde continuamente, ma che
dall’altra parte lo porta a percorrere strade nuove, ad inoltrarsi in mondi
sconosciuti. Cio accade soprattutto nelle situazioni pit esistenzialmente
drammatiche della nostra vita come, appunto, 'esperienza di malattia.

Possiamo dunque comprendere come, anche a partire da una pro-
spettiva clinica, l'attenzione alla narrazione possa costituire un’ulterio-
re occasione di cura, in quanto ci dimostra come la presenza dell’altro
sia fondamentale per la costruzione e la trasformazione della nostra sog-
gettivita. Infatti, 'identitd narrativa non trova la sua origine ex nibilo,
ma fin dal momento in cui nasciamo, la nostra storia si intreccia con le
trame altrui (Ricoeur 1993). E interessante osservare come in Ricoeur
la corporeita assuma il valore di mediazione tra ipseita e alterita: infat-
ti, se 'ipseita rappresenta l'esito del nostro continuo riprenderci nel di-
venire del nostro essere storici, nel momento in cui ci apriamo alla re-
lazione con l'altro, comprendiamo come la nostra storia in realtd non
ci appartenga del tutto. Percio, proprio I'esperienza della vulnerabili-
ta che caratterizza il nostro essere mortali, rende evidente la nostra esi-
stenziale incapacita di controllare ogni evento che ci accade e, dunque,
l'analogon della nostra esposizione all’alteritd. Ricoeur, parlando del-
la sofferenza, afferma come la dimensione del dolore abbia dentro di sé
il carattere della passivita: cio¢, diminuendo il nostro potere di azione,
comporta una rottura fra il sé e il mondo. Anche in Ricoeur troviamo



368 Miriam Ferraro

dunque perfettamente esplicato come la malattia, e la sofferenza che da
essa deriva, possano inglobare I'identitd personale del malato al pun-
to tale da assumere forme del disprezzo di sé, e di conseguente chiusu-
ra verso ['altro. Anche in questo caso, la presenza dell’alterita ¢, pero, di
vitale importanza: noi siamo la nostra storia, siamo la trama che quoti-
dianamente raccontiamo, ma senza la presenza di un interlocutore essa
non potrebbe dirsi completa.

Avviandoci alla conclusione, alla luce di quanto detto ¢ particolar-
mente interessante la lettura che offre il sociologo Arthur Frank delle
narrazioni in malattia, sottolineando in particolare come la condizione
di malattia, di qualsiasi natura, assuma la connotazione di storia di ri-
cerca, in cui il senso non viene necessariamente colto intuitivamente, e
che quindi non ¢ detto che si riesca a trovare (Frank 1995). D’altra par-
te cid non porta a distogliere ancor di pil lo sguardo dalla sofferenza,
ma la si accoglie rendendola occasione di trasformazione. All’origine di
tale tipologia narrativa troviamo l'interpretazione della malattia come
un evento certamente pregno di sofferenza, ma che, al contempo, in-
vita il paziente a provare ad essere qualcuno che ¢ capace di mostrar-
si all’altezza della situazione: il limite con il quale il paziente si scontra
non ¢ qui tanto 'esperienza la malattia, quanto la decisione su chi esse-
re in quella circostanza, cio¢ su come affrontare questa sofferenza, de-
cidendo di assumersi la responsabilita e, come suggeriva la McDougall,
di iniziare a scavare dentro se stessi, accolgiendo la sfida di ricerca del si-
gnificato che possiamo (ri)trovare. La persona che si racconta attraver-
so questo modello narrativo, interpreta il suo vissuto di malattia non
come una interruzione, ma come un viaggio alla scoperta del senso. La
sofferenza della malattia non viene intesa come un evento che ha il po-
tere di plasmare la nostra identita, tuttavia consente — quasi maieutica-
mente — di far emergere quelle risorse che avevamo gia dentro noi stessi.

Riferimenti bibliografici

AMOREM. (2021) Il corpo el’azione del narrare in psicoterapia. Somatizzazione,
enactment e processi di coscienza, “Ricerca Psicoanalitica”, 32(2). https://
doi.org/10.4081/rp.2021.289



Equilibri in bilico. Significati estremi di salute: Il fenomeno della somatizzazione 369

CareL H. (2012) Phenomenology as a Resource for Patients, “Journal of
Medicine and Philosophy: A Forum for Bioethics and Philosophy of
Medicine”, 37: 96-133. doi: 10.1093/jmp/jhso08.

— (2016) Phenomenology of Illness, Oxford University Press, Oxford and
New York.

Frank A. W. (1995) The Wounded Storyteller. Body, Illness and Ethics, The
University of Chicago Press, Chicago.

LeDER D. (1990) The Absent Body, The University of Chicago Press, Chicago.

McDoucgarL J. (1989) Theaters of the Body, Free Association Books, London
(trad.it Teatri del corpo. Un approccio psicoanalitico ai disturbi psicoso-
matici, Raffaello Cortina Editore, Milano, 1990).

Ricoeur P. (1990) Soi-méme comme un autre, Editions du Seuil, Parigi
(trad.it Sé come un altro, Jaca Book, Milano, 1993).

— (1983) Temps et récit. Tome I, Editions du Seuil, Parigi (trad.it Tempo e
racconto. Volume primo, Jaca Book, Milano, 1986).

SARTRE ]. (1943) L’étre et le néant, Librairie Gallimard, Parigi (trad. it L’essere
e il nulla, Il Saggiatore, Milano, 2008).

Svenatus F. (2018) Phenomenological Bioethics: Medical Technologies,
Human Suffering, and the Meaning of Being Alive, Routledge, London.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972523
pp. 371-387 (novembre 2023)

FRAGILI EQUILIBRI. ALLA RICERCA
DEL SIGNIFICATO TRA SALUTE E MALATTIA

Lucia Galvagni

Abstract: Recently experienced events, as the pandemic, conflicts, mi-
gratory movements, climatic catastrophes, have induced the perception
of being again and dramatically “faced with the extreme”. Historically,
these events are not exceptional but in our personal and short-term
perspective they often represent completely new experiences: which
kind of impact can they have on each and all of us? Mental health
seems to be an extremely precarious balance: where uncertainty aris-
es, its precariousness increases. How do we tend to redefine in these
circumstances our perception of health and wellbeing? The search for
meaning re-emerges as the core of such experiences: the work on inte-
riority can also refer to philosophy, ethics and spirituality within the
practices and dynamics of care and in the care of the self.

Keywords: Meaning of health, mental health, care, ethics, spirituality

1. Introduzione

Quando in montagna arriva la prima neve, sentieri e percorsi di per sé
semplici possono diventare pitt impegnativi, impervi a tratti. Per pro-
cedere a passo sicuro ci si pud — e ci si deve — attrezzare: quando non
si ¢ attrezzati si procede con maggior incertezza, si cammina lungo i

371



372 Lucia Galvagni

bordi, cercando di trovare cosi una modalita per avanzare e procedere
comunque.

L’equilibrio nell’ambito della salute — della salute in generale, e di
quella mentale in particolar modo — sembra essere sempre precario, un
po’ come succede quando non sappiamo quali saranno le condizioni
del sentiero sul quale dovremo camminare.

Gli ultimi anni hanno portato molte persone a vivere e sperimenta-
re condizioni di incertezza alle quali non erano abituate, soprattutto se
consideriamo le popolazioni di quelle aree del mondo che nei decenni
precedenti avevano goduto di una crescente stabilita, dal punto di vi-
sta economico, sociale e politico. La pandemia, ma anche le migrazioni
forzate, i conflitti che si sono aperti in Europa, i cambiamenti climati-
ci stessi rappresentano eventi che hanno messo e mettono a confronto
con scenari di grande vulnerabilita, di sofferenza, di distruzione, scenari
che riguardano innanzitutto gli esseri umani che in essi sono coinvolti,
ed inevitabilmente quindi tutti noi, che da essi siamo investiti e che as-
sistiamo — in prossimita o a distanza — al loro svolgersi. Queste condi-
zioni ci rammentano e ci riportano a una fragilita della quale ci eravamo
in parte dimenticati, che avevamo in qualche modo rimosso dall’oriz-
zonte della nostra quotidianita e quindi anche dalla nostra esistenza.

La stessa nozione di salute ¢ risultata fortemente interpellata e ad
essa si ¢ fatto continuo riferimento, in maniera onnicomprensiva ed in-
sistente: durante la pandemia le condizioni di vita delle societa e del
mondo sono state ripensate e rimodulate proprio a partire da una cen-
tratura sulla salute e sulla sua protezione e tutela. A ben guardare pero
la salute alla quale si ¢ maggiormente — se non esclusivamente — fat-
to riferimento ¢ stata la salute fisica, intesa quale “assenza di malattia”,
con poca o nulla considerazione per il benessere e la salute mentale e
per la salute della persona nel suo insieme, per quell’equilibrio com-
plesso, quindi, che consente di parlare di salute sperimentata, percepi-
ta e vissuta.

Ci sembra per questo importante provare a riflettere e ad interrogar-
ci sul significato associato alla salute e alle diverse modalita di intender-
la ed interpretarla.



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 373
2. Dove si nasconde la salute?

Cosa significa “salute”, e dove si nasconde la salute? In una raccolta di
saggi che porta questo titolo, il filosofo Hans Georg Gadamer osserva
che la salute non ¢ una semplice condizione, essa sembra rappresentare
piuttosto un modo di essere e di vivere nel mondo e puo essere inter-
pretata come un ritmo di vita, una dinamica incessante entro la quale
la salute deve essere costantemente ridefinita e ripristinata (Gadamer
1994). Il “carattere nascosto” della salute rappresenta per Gadamer
anche il mistero della vita: per mantenere e per ripristinare la salute
il nostro corpo deve ridefinire di continuo forme di equilibrio con la
natura, lavorando sia “all’interno” che “all’esterno” di noi stessi, con la
consapevolezza che noi di questa natura siamo parte e non viviamo in
contrapposizione ad essa.

Il modo con cui guardiamo a salute e benessere, disagio e malattia,
abilita e disabilita risente fortemente di fattori culturali, approcci e vi-
sioni morali, interpretazioni scientifiche, letture politiche, che contri-
buiscono a definire questi termini e le realtd ad essi associate. Le defi-
nizioni di tali termini e delle condizioni di vita cui essi rimandano non
sono pertanto univoche né definitive, proprio per la molteplicita di fat-
tori coinvolti: ad interpretare una particolare condizione di salute con-
corrono le modalita individuali di percepirla e intenderla, cosi come le
modalita sociali, collettive e culturali di guardarla e rappresentarla. Una
certa condizione viene pertanto giudicata e regolata, accettata, proibi-
ta e normata proprio a partire dall’insieme di questi diversi fattori. Cosi
alcune condizioni considerate quali sindromi “psichiatriche” sono state
rilette e reinterpretate alla luce di diverse ed evolute conoscenze scien-
tifiche acquisite nel corso del tempo, rivedendole sino al punto da non
considerarle pilt come patologie”. Condizioni ritenute psicopatologi-
che, come quella dell’essere posseduti dagli spiriti, venivano curate in
passato a partire da un approccio medico e religioso assieme: a medi-
ci e sacerdoti veniva conferito il compito di combinare conoscenze di-
verse e complementari per esercitare pratiche che eliminassero gli spiriti

(1) Questo ¢ successo ad esempio rispetto a modi di vivere dimensioni importanti
dell’esistenza umana che caratterizzano in maniera significativa anche I'identita di una persona:
si pensi in particolare alle diverse modalita di guardare e interpretare I'orientamento sessuale e
la sessualitd, i dove questi venivano ritenuti “non conformi”.



374 Lucia Galvagni

maligni che si erano impadroniti di un essere umano, liberando cosi —
completamente o parzialmente — la persona dalla condizione “possedu-
ta” che sembrava interessarla®.

Gli elementi che ancor oggi contribuiscono a definire salute e malat-
tia sono molteplici e rimandano a fattori contestuali e culturali: ad essi
si puo e si deve far riferimento quando si voglia capire come rapportarsi
a disagi e a condizioni che possono richiedere cure e trattamenti dedica-
ti. Se rispetto alla realta della psyche molto hanno da dire e molte capa-
cita interpretative e di cura hanno acquisito e continuano ad acquisire
psichiatria e psicoterapia, anche grazie all’apporto delle scienze cogniti-
ve, queste non rappresentano le uniche discipline che possono rappor-
tarsi allo studio e, pit in particolare, alla cura della psyche.

Etica, filosofia, religioni e spiritualita, arte e letteratura sembrano
rappresentare i luoghi e le discipline che pil spesso si sono rapportati
alla dimensione esistenziale della vita, quella nella quale noi ci muovia-
mo, interrogandoci anche sul suo significato, nel tentativo di identifica-
re, costruire e definire nuove forme di equilibrio, pensandole e immagi-
nandole a livello personale ed individuale, ma insieme sempre anche in
termini comunitari e collettivi.

Nella costruzione e nella definizione di un equilibrio di salute, ci
sembrano entrare in gioco dunque — e giocare un ruolo determinante —
fattori diversi. Quali sono questi fattori e quali le dinamiche che si atti-
vano per definire questo equilibrio, che rimane sempre — e per tutti noi
esseri umani — una condizione in bilico, una realtd precaria?

Per provare a capire cosa puo significare la salute, in particolare
quando la consideriamo nella forma della salute mentale, e per coglie-
re le dinamiche che la caratterizzano, possiamo ascoltare la voce di chi
della salute si occupa, in una dinamica e in un lavoro di cura. Psichiatri,
psicanalisti e psicoterapeuti lavorano attraverso e per 'ascolto e la cura
della psyche: abbiamo chiesto loro di aiutarci a capire che impatto pos-
sa avere rispetto alla realta e alle dinamiche psichiche individuali e col-
lettive “Iestremo” che abbiamo vissuto e che stiamo sperimentando,
per capire anche come entrare in relazione con quelle dinamiche psi-
chiche profonde che riguardano ciascuna e ciascuno di noi, in quanto

(2) Si veda in merito il bel libro di Alfieri (2021) di ricostruzione della storia di un
esorcismo praticato a Roma a inizio Ottocento.



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 375

esseri umani.

3. Racconti sulla salute, racconti della salute

Dal confronto con psichiatri e psicoterapeuti sui bisogni e sulle priorita
di salute del momento sono emerse alcune tematiche portanti per una
riflessione sulla salute mentale e sulla cura della psyche®.

Una prima considerazione riguarda la crescente “fragilizzazione”
delle persone, indotta dalle condizioni di vita mutate all'improvviso.
In questi anni, a causa della pandemia, delle conseguenze e dei cambia-
menti che essa ha provocato, ma anche a seguito dell’inizio del conflit-
to in Ucraina, la condizione di incertezza ¢ aumentata, raggiungendo
probabilmente “dimensioni e proporzioni impensabili, che nessuno di
noi avrebbe immaginato”.

La pandemia in particolare sembra aver “fragilizzato, destabilizzato
persone, famiglie, nuclei familiari [...] e ha fatto man bassa delle strut-
ture di personalita che, bene o male funzionavano, le ha effettivamente
fragilizzate”. Questo cambiamento — improvviso e radicale — delle con-
dizioni di vita sembra aver inciso profondamente sulla cosiddetta se-
conda infanzia, caratterizzata da quello che in psichiatria viene defini-
to come il periodo della latenza e dall’adolescenza: “questi bimbi sono
stati un po’ massacrati dalla DADW, dall’oggi al domani si sono trovati
in situazioni veramente disastrose, con dei genitori in casa, in ambien-
ti piccoli e [...] i genitori che tentavano di fare quello che potevano.
Per loro la pandemia ha significato lo stare in casa, la perdita della scuo-
la, la perdita degli amici, la perdita della socialita, quindi ¢ stato duris-
simo...”. La condizione che ha riguardato i bambini ¢ emblematica di
quanto vissuto anche dalle altre generazioni, che - ciascuna a modo pro-
prio - hanno dovuto ripensare e ridefinire il proprio modo di impostare
la vita, e pit in particolare il rapporto con sé stessi e con gli altri.

Alcune delle misure adottate per la prevenzione della diffusione del

(3) La ricerca “Quale sanitd del futuro?” ¢ stata condotta da Lucia Galvagni, Monica
Consolandi e Miriam Ferraro intervistando professionisti sanitari italiani in merito alle priorica
di salute e ai nuovi scenari della medicina e della sanita (gennaio 2022 — giugno 2023).

(4) DAD ¢ l'acronimo che indica la ‘Didattica a distanza’, ossia I'insegnamento realizzato
a distanza tramite tecnologie digitali.



376 Lucia Galvagni

virus, seppur necessarie, hanno indirettamente contribuito ad acuire
tale fragilizzazione: “Tutto quello che ¢’¢ stato con i lockdown ha sicu-
ramente favorito lo smantellamento delle difese che ognuno di noi ha
e si porta avanti, lasciando il campo aperto [ad alcuni sintomi e ad al-
cune sindromi psichiche], per esempio alle allucinazioni persecutorie. ..
Questo possiamo dircelo con tranquillita, siamo tutti diventati un po’
matti, cio¢ un po’ matti nel senso che il nostro assetto di personalita
barcollante ha poi, in alcuni casi, ceduto e sono cedute le difese che ci
portavano avanti [...]”.

La marcata attenzione per la salute fisica, inoltre, e la corrisponden-
te dis-attenzione per la salute mentale, si sono ripercosse in maniera pe-
sante sulle persone e sulle nostre societa nel tempo della pandemia, pro-
prio quando le crescenti fragilizzazioni e le conseguenti vulnerabilita
avrebbero richiesto anche una cura maggiore di chi gia era fragile, oltre-
ché di coloro che si sono ritrovati particolarmente esposti alla fragilita
per via di condizioni contestuali di vita®. Non sono mancati — nelle fasi
pitt dure dell’emergenza pandemica — gli appelli — da parte delle societa
scientifiche che di salute mentale si occupano — ad una maggior consi-
derazione degli effetti pesanti che il momento implicava per le persone
con disagi gia presenti o con disagi subentrati in quelle fasi, cosi come il
richiamo alla necessita di una piti attenta presa in carico della sofferen-
za mentale e quindi di una corrispondente ‘umanizzazione delle cure’®©.
Molti psichiatri ritengono che salute e malattia mentale non rappresen-
tino certo la principale preoccupazione in medicina e nell’ambito della
sanita. “La salute mentale, per ovvi motivi, ¢ sicuramente il settore del-
la medicina pit trascurato, larghissimamente e drammaticamente tra-
scurato...”, osserva una psichiatra, e questo succede non ora, ossia non
a causa di contingenze legate al particolare momento storico che stiamo

(s) In merito all'impatto sulla salute mentale ¢ alle fragilizzazioni “indotte” dalla pandemia
si veda Talevi et al (2020).

(6) Si veda quanto sottolineato nel Manifesto della Salute Mentale. La cura nella Salute
Mentale come valorizzazione della persona e difesa della democrazia, formulato e sottoscritto da
alcuni psichiatri e psicoanalisti italiani, rappresentanti di societd scientifiche di rilievo in tale
ambito. Il testo del Manifesto ¢ disponibile al link: https://www.dirittoallasalutementale.it/
(ultimo accesso 8 marzo 2023). Saraceno (2022) osserva quanto la pandemia abbia riportato al
centro dell’attenzione il valore dei determinanti sociali di salute, 'importanza della medicina
di prossimita, la necessita di consentire alle persone con malattia psichica di “abitare” le realtd
in cui vivono e quanto essa abbia inciso sull’equilibrio di persone gia molto provate dalla vita.



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 377

attraversando, ma da sempre.

L’emergenza sanitaria e I'esperienza che ciascuno e tutti noi abbiamo
fatto ha rappresentato perd un unicum per molti di noi: non solo per
via della dimensione esistenziale che ne ¢ stata investita, ma anche per
i presupposti e i riferimenti che sono stati interpellati e che abbiamo in
un certo qual modo dovuto ripensare, rivedere, forse anche ri-struttu-
rare”). L’effetto di destabilizzazione causato dalla pandemia ha squader-
nato anche il senso che in maniera piti ordinaria eravamo soliti attribu-
ire o associare alle nostre vite, alle nostre esistenze. L’esperienza forte e
comune che abbiamo vissuto ci ha cosi portati e costretti a capire che
anche la nostra interioritd, il nostro equilibrio mentale rappresentano
condizioni mai scontate, delle quali ¢ importante non solo avere con-
sapevolezza, ma anche imparare a prendersi cura. Ci siamo resi conto,
in qualche caso all'improvviso, che la salute mentale riguarda ciascuna,
ciascuno e tutti noi®.

Il prendere corpo in noi di un’esperienza radicale di vulnerabilita
richiede dunque un ripensamento, una riflessione, una rielaborazione
che — oltreché personale — deve essere anche comunitaria.

E la prima volta nella nostra vita che arriva un fenomeno cosi impat-
tante che mette cosi fortemente e radicalmente in discussione il pri-
mato della scienza come qualcosa che puo risolvere tutti i problemi
dell’'uomo. Ci abbiamo creduto, chi in maniera critica e chi in maniera
fideistica... Teniamola questa esperienza, problematizziamola, tenia-
mo aperto il dibattito, proviamo a capire cosa ci ¢ successo, proviamo
a rileggere la condizione umana alla luce di questa nuova evidenza che
prima era solo teorica e adesso ¢ incarnata in noi."”’

(7) Tali presupposti sono di tipo epistemologico perché riguardano la nostra conoscenza e
la possibilita di controllare e governare in qualche modo il fenomeno che abbiamo sperimentato;
di tipo antropologico, perché rimandano a diversi modi possibili di vedere e interpretare la vita
e la condizione umana; di tipo morale e politico, dal momento che diventa necessario fare scelte
e decisioni, che coinvolgono i diversi valori di riferimento dei singoli e delle comunita.

(8) L’impatto della pandemia ¢ stato particolarmente pesante anche per gli operatori ¢ i
professionisti sanitari: la consapevolezza dell’enorme stress ¢ del cosiddetto “moral distress”
vissuti da curanti e professionisti sanitari ha indotto riflessioni e portato alla formulazione di
indicazioni e linee guida specifiche. Si vedano — tra gli altri — Berlinger et al. (2020) e lo studio
condotto da M. Buchbinder, N. Berlinger, T.M. Jenkins (2022).

(9) Questo passaggio ¢ tratto dalle interviste fatte per la ricerca “Quale sanit del futuro?”,
sopra indicata.



378 Lucia Galvagni

La condizione di emergenza ha in fondo riportato prepotentemen-
te alla ribalta la questione del significato e ci ha costretti a riprendere in
mano i fili pitt semplici della vita, quelli che ci riportano ad una quoti-
dianita fatta di gesti semplici e di pratiche ordinarie ripetute con rego-
laritd. Ma insieme ha richiesto di esercitare immaginazione e creativi-
ta e ha forzato ad identificare forme nuove di resistenza e resilienza, che
possono prevedere anche modalita differenti di vivere e di pensare alle
relazioni, mediandole ad esempio per il tramite delle tecnologie digita-
li e di connessioni all’apparenza eteree.

4. Significati di salute e interpretazione

La complessita della definizione di salute — di quella mentale in parti-
colare — e la rilevanza dei contesti, dell’approccio sociale e dello sguar-
do culturale nell’interpretare tale condizione ¢ emersa in maniera evi-
dente in uno studio condotto negli anni Settanta dall’Organizzazione
Mondiale della Sanita sulla schizofrenia in diversi paesi e continenti del
mondo"?. Dalla ricerca emerse che nel trattamento di questa malattia i
risultati migliori di guarigione dalla schizofrenia e dai suoi pesanti sin-
tomi riguardavano paesi in via di sviluppo, che avevano servizi sanitari
psichiatrici non strutturati quanto quelli di realtd e di paesi considerati
pit sviluppati. In un certo modo, qualita della vita e guarigione risul-
tarono essere in stretta connessione con le capacita di una comunita
di considerare un problema e una condizione psichiatrica come uno
dei problemi che gli esseri umani devono affrontare: in alcuni conte-
sti queste condizioni vengono interpretate talora addirittura come una
“qualita speciale” della persona.

Questo permette di capire che la salute non puo essere considerata
come una condizione isolata: essa risente dei contesti nei quali abitiamo
e ci muoviamo, ossia i nostri corpi, quale condizione e contesto origina-
rio delle nostre esistenze, nonché 'ambiente e gli ambienti in cui vivia-
mo, costituiti primariamente — ma non solo — da persone e dall’incon-
tro con persone, quindi da scambi interpersonali, perlopiti corporei, e
da relazioni che determinano, come in una sorta di imprinting, anche il

(10) Siveda Patel et al. (2014).



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 379

nostro modo di percepire, stare e abitare nel mondo“".

Cosa puo significare e implicare, cos’ha significato prendersi cura
del corpo e quindi anche della psyche, nelle fasi complesse che abbiamo
attraversato e in quelle che stiamo sperimentando? L’arresto forzato di
condizioni e ritmi di vita diventati ordinari e la maggior disponibilita
di tempo ci hanno permesso, e forse ci hanno anche costretto, a osser-
varci da vicino, ad ascoltarci di pit, in condizioni extra-ordinarie, che
ci hanno sottratto la possibilita di ricorrere a meccanismi e dinamiche
di compensazione, che spesso aiutano a bilanciare e mantenere equili-
bri, interiori ed esteriori, nella quotidianita e in una prospettiva tem-
porale di breve e medio periodo. Possiamo cercare di capire quali siano
le forme di cura di questo equilibrio, che sembra essere stato messo alla
prova in maniera molto forte a partire dalle condizioni, estreme, e che
stiamo vivendo — con sempre maggiore frequenza — in questi primi de-
cenni del nuovo millennio.

La condizione estrema ¢ rivelatrice della verita delle situazioni: se-
condo Tzvetan Todorov, posti di fronte all’estremo noi capiamo la no-
stra stessa verita"?. Quanto sembra venir interpellato nelle situazioni
estreme, indotte da condizioni di vita imposte dall’esterno, piuttosto
che da disagi e condizioni corporee ed interiori, cosi come da situazio-
ni in cui i fattori scatenanti sono diversi e mescolati, ¢ forse quello che
puo essere considerato e riconosciuto come una costante ricerca del si-
gnificato. Nell'ambito della psicologia culturale e cognitiva, alcuni stu-
diosi hanno interpretato la dimensione psichica della vita proprio nei
termini di una ricerca di significato, che ¢ in continua ridefinizione alla
luce dei molteplici cambiamenti che subentrano nell’esistenza di cia-
scuno di noi: lo psicologo Jerome Bruner, in particolare, sostiene che
questa dimensione di ricerca attraversa ed ¢ sottesa ai comportamenti
umani, cosi come alle azioni e alle motivazioni (Bruner 1992). Le nar-
razioni stesse, d’altronde — che sono una delle modalitd principali at-
traverso cui gli esseri umani si mettono in relazione e si rapportano gli
uni agli altri, definendo cosi anche, almeno in parte, la propria identi-
ta o la maniera con cui essi intendono presentarla — possono venir lette

(1) Sulla rilevanza dei contesti rispetto alla salute mentale e dei diversi approcci alla realta
della malattia mentale si veda Patel et al. (2014).

(12) Todorov (1991) ricorda quanto accaduto nell’Olocausto, che rimane una delle
situazioni pili estreme sperimentate e vissute dagli esseri umani nel corso del Novecento.



380 Lucia Galvagni

come una forma di ricerca del significato: per il tramite di un raccon-
to e di una testimonianza, essa presuppone ed interpella parole, silenzi,
ascolto e capacita interpretative. Questo forse ¢ — in fondo — il modo di
rapportarsi che hanno e che mettono in atto gli psicoterapeuti, gli psi-
coanalisti, i consulenti e chi oggi pratica il counseling, cosi come tutti
coloro che fanno del racconto, dell’ascolto e del dialogo una possibile
via d’accesso alle dimensioni pit profonde e all’interiorita di una per-
sona, malata o meno, in crisi 0 meno, a volte — forse sempre — pitt sem-
plicemente in ricerca.

L’intima natura che ci contraddistingue pud essere letta come una
ricerca costante, incessante, del senso, del significato, di una dimensio-
ne che spieghi il perché del nostro esistere, e della vita. Rispetto alla no-
stra ricerca di senso e di un equilibrio, ¢’¢ un contributo che etica, filo-
sofia, religioni e spiritualitd possono portare alla riflessione sulla cura di
sé e — piu in particolare — sulla cura della psyche?

5. Cura della psyché e spiritualita

Nell’antichita si ¢ molto riflettuto sulla cura di sé e sulle pratiche da
mettere in atto per realizzarla: la filosofia e etica, cosi come le religioni
e I'arte, hanno rappresentato a propria volta saperi e pratiche che con-
sentivano e consentono di affrontare e accompagnare percorsi di vita
pensati come forme di ricerca esistenziale e spirituale. Ancor oggi tali
discipline rappresentano una via di accostamento e di interpretazione
di importanti dimensioni della vita e dei quesiti esistenziali ad esse as-
sociati. Attraverso tali interpretazioni, a partire dalle chiavi di lettura
che esse offrono e dalle pratiche ad esse associate, ¢ possibile riflettere su
questioni di rilevanza esistenziale e affrontarle, trovando cosi anche un
modo di pensare e praticare la cura di sé, che ricomprende la cura della
psyché e la cura spirituale."?

(13) Mortari (2021). Come sottolinea Luigina Mortari, per Socrate aver cura di sé significa
aver cura dell’anima. La nozione di cura spirituale e di cura di sé, intesa quale cura dell’anima,
ci riporta in realtd all’idea di cura della psyche a noi pilt nota e ci ricorda il significato che la cura
spirituale ha rivestito nella storia e nelle diverse tradizioni etiche, filosofiche e religiose. In tali
tradizioni la salute e la cura della psyche sono state sovente lette ed interpretate quali forme di
cura dell’interiorita.



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 381

Osserva Luigina Mortari: “Nel greco antico I'anima ¢ indicata con
il termine psyché (yoyf) che significa sofhio, spirito, respiro vitale; se
nell’anima sta la nostra essenza allora aver cura della vita ¢ innanzitutto
aver cura della vita sprituale” (Mortari 2021, p. 216). Seguendo la tra-
dizione e la lettura platonica, aver cura dell’anima significa curare la sua
virtll, ossia “cercare la sapienza”, la sophia [cogia]"¥.

Queste considerazioni possono essere valide anche per il tempo pre-
sente? C’¢ un ruolo che la spiritualita pud giocare ancora oggi rispetto
all’esperienza dell’estremo e alla cura della psyche, e si pud interpretare
la terapia della psyche quale cura dell'interiorita?

Pare che le condizioni di difficoltd, cosi come le catastrofi, tenda-
no ad incrementare e a rinvigorire il ricorso alla spiritualita e alla reli-
gione; religione e spiritualita a propria volta possono permettere a chi
sta attraversando condizioni di avversita di superare dubbi e paure per
continuare ad agire e ad interagire nel mondo (Kleinman 2006). La
spiritualitd puo rappresentare un aiuto per le persone nel rapportar-
si a situazioni complesse e nel gestire condizioni di difficolta: alcuni
autori osservano che le questioni esistenziali — che rimandano al pia-
no dell’esperienza vissuta, pitt che a quello dell’identita sociale — pos-
sono risultare “normalizzanti”, anziché “patologizzanti”, anche per chi
vive un disagio o una malattia.“? Per questo nell’'ambito della cura psi-
chica ascoltare come il paziente vive la propria spiritualita o religiosita
puo aiutare anche chi lo segue e lo cura a scoprire risorse importanti alle
quali il paziente puo attingere nel corso di una crisi, in una fase di ripre-
sa e di manifestazione della malattia, o in fase di recupero.

Tra i diversi percorsi teorici e di cura tracciati all'interno della psi-
chiatria contemporanea, i lavori dello psichiatra e studioso Eugenio
Borgna, che proviene dalla tradizione della psichiatria fenomenologi-
ca e della psichiatria esistenziale, riflettono su dimensioni importan-
ti della vita interiore e della cosiddetta vita spirituale. Nei suoi testi si

(14) La virth dell’anima, per Platone, coincide anche con la virth prima della politica,
perché dal suo punto di vista quanto ¢ bene per 'anima del singolo & bene anche per la comunita.
Il bene ultimo cui I'anima tende ¢ peraltro — nella tradizione della filosofia e dell’etica antica —
la felicita: una vita buona ¢ anche una vita felice. Si veda Natoli (1990).

(15) Grifhith (2012). Griffith sottolinea che - per quanto riguarda 'ambito specifico della
malattia mentale - se ¢ vero che spiritualita e religione possono rappresentare un riferimento,
non vanno perd sottovalutati i possibili effetti dannosi che il ricorso a tali riferimenti potrebbe
implicare per I'equilibrio precario vissuto dai pazienti.



382  Lucia Galvagni

osserva un ritorno di attenzione a realtd e questioni che sembrano col-
locarsi a scavalco tra queste diverse discipline e competenze — la psichia-
tria, la fenomenologia, I'esistenzialismo, le grandi tradizioni spirituali
— per guardare alla condizione umana e tentare percorsi di accostamen-
to, di ascolto, di interpretazione e di accompagnamento. Forse non a
caso il lavoro di Borgna ¢ stato considerato una forma di “psichiatria
dell’interiorita”.

I temi su cui Borgna ha scritto, facendo — in una fase pit matura
della propria riflessione di psichiatra — anche un lavoro di divulgazio-
ne su tematiche e condizioni che tutti sperimentiamo, riguardano, for-
se non a caso, la fragilita, la comunicazione, la speranza, la solitudine,
la tenerezza"®.

In un suo recente libro, intitolato Apro l'anima e gli occhi. Coscienza
interiore e comunicazione, Borgna riflette sulla dimensione dell’interio-
ritd, sull’incontro con I'altro, sul valore della parola e sul potere che gli
occhi hanno nella e per la comunicazione. Borgna si sofferma anche sul
silenzio, osservandolo e indagandolo nella sua intensita di spazio e di
esperienza interiore. Scrive in merito: “La saggezza ci induce ad ascolta-
re non solo i nostri desideri, ma anche quelli degli altri, e a prendere de-
cisioni meditate e riflessive. La premessa della saggezza ¢ la conoscenza
di sé, la conoscenza dei pensieri e delle emozioni, delle passioni e delle
inquietudini del cuore, dell’ignoto e dell’infinito, che sono in noi. Ogni
giorno siamo in cammino (...) alla ricerca di quella che ¢ la nostra co-
scienza interiore” (Borgna 2021a, p. 95). Borgna osserva che questa ri-
cerca ci permette di conoscere noi stessi e insieme gli altri, perché ¢ solo
nella relazione con l'altro che noi possiamo essere e diventare piena-
mente noi stessi. In questa interazione, la comunicazione avviene per il
tramite di diversi linguaggi: “Si comunica con il linguaggio delle paro-
le, con quello del corpo vivente, del sorriso, e delle lacrime, che ne fan-
no parte, e con quello del silenzio” (Borgna 20214, p. 109).

Per poterci aprire agli altri ¢ necessario tornare a noi stessi e impara-
re a “stare” in noi stessi. E nella dialettica tra solitudine e relazione che
possiamo vivere con maggior intensita la nostra umanita e capire che
sempre — ogni giorno e in ogni momento della vita — noi lavoriamo alla
definizione degli equilibri tra prossimita e distanza, tra apertura all’altro

(16) Sivedano Borgna (2014), Borgna (2015), Borgna (2018), Borgna (2021), Borgna (2022).



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 383

e bisogno di ritrovare e ritornare a noi stessi (Dossi 2022). La dimen-
sione dell’interiorita ci riporta a questa dimensione di ritiro e di incon-
tro, e richiama la possibilitd di immaginare e di aprirci ad un’Alterita
che forse si pud o si potra in qualche modo, in un dato momento, spe-
rimentare, ed incontrare.

La ricerca del significato riemerge quale asse portante di tali prati-
che e riflessioni: il lavoro sull’interioritd pud dunque aprirsi e far riferi-
mento anche all’etica e alla spiritualita all'interno delle pratiche e del-
le dinamiche di cura.

6. La ricerca del significato tra narrazioni e interpretazioni

In una costante ricerca di significato, i nostri percorsi ci chiedono una
capacita di ridefinire noi stessi e rimodulare la nostra identita a seconda
di quanto accade e di quanto sperimentiamo, a livello relazionale ed in-
terpersonale, in termini sociali, ma forse prima ed ancor pil in termini
corporei. Solo questa capacita di ascolto ci pud permettere di accostare
identita diverse, di cogliere I'altro e la sua diversita — cosi come la nostra
rispetto a lui o a lei — quale cifra che caratterizza la vita. Questo vale forse
altrettanto — se non ancor di pitt — nei casi in cui 'altro per molte ra-
gioni viene considerato un diverso, un anomalo, una persona fuori dagli
schemi, siano essi relazionali, comportamentali, sociali, financo mentali.

Questa diversitad sembra aver caratterizzato da sempre la malattia,
in particolare la condizione della malattia mentale, che piu fortemen-
te esce dagli schemi e che pil faticosamente puo essere ricondotta entro
gli schemi cui generalmente si fa riferimento per capire comportamen-
ti individuali e sociali, definire norme e interazioni legittime, consenti-
te o illegittime, e controllare cosi corpi, azioni e interazioni all'interno
di una comunita. Dietro la diversita apparente, dietro quello che talora
viene considerato e definito come un comportamento anomalo — piut-
tosto che eccentrico, piuttosto che deviante — si trovano vissuti e sto-
rie estremamente complessi, che quasi sempre rimandano a condizio-
ni di sofferenza profonda, espressa o sottaciuta, temporanea o meno. Ai
curanti, ai terapeuti spetta in questo caso il compito di cogliere segni
e indicazioni che li possano aiutare ad entrare in comunicazione con



384 Lucia Galvagni

la persona, con la sua storia, con la sua diversitd, non per modificar-
le, quanto per trovare una chiave d’accesso che consenta di provare ad
interpretarle e quindi di suggerire modalita di lettura diverse di quegli
eventi, di quei momenti, di quelle circostanze che tanto hanno segna-
to e segnano la percezione e la storia di una persona.

Anche per questa ragione, per poter incontrare la sofferenza dei pa-
zienti che escono dalle categorie diagnostiche piu classiche, i curan-
ti si devono spingere “al limite” dell’analizzabile, del rappresentabile,
di quanto si puo raccontare e narrare (McDougall 1993). I curanti en-
trano cosi nella narrazione, nel racconto che di tali esperienze e di que-
ste condizioni fanno le persone che le percepiscono e le vivono in pri-
ma persona, ci si immergono, per cercare di individuare una possibile
chiave di lettura di una complessa fenomenologia — che rappresenta poi
niente di meno e niente di pili che la vita umana — e quando e dove pos-
sibile provare a restituire tale chiave di lettura al paziente.

Proviamo allora ad accostare una storia, che rappresenta anche un
possibile racconto di cura. Questa storia ci riconduce alla vita di un
uomo ricoverato presso 'Ospedale psichiatrico di Volterra a fine anni
Cinquanta, Oreste Fernando Nannetti, giunto a Volterra da Roma,
registrato come NOF 4, o “NANOF, Oreste, Colonnello astrale”,
come lui si firmava. Nel corso del suo ricovero, Nannetti - utilizzan-
do la fibbia metallica del gilet conferito in dotazione ai pazienti — scris-
se la propria storia lungo 180 metri del muro che circondava la struttu-
ra dell’ospedale.

Se guardiamo alle immagini disponibili di questa narrazione verga-
ta nella pietra, vediamo come ai caratteri dell’alfabeto — che riportano
parole e frasi, nomi di persone oltre a quello del Nannetti stesso — se-
guano immagini ideografiche, segni e forme particolari, che compone-
vano l'alfabeto di quest’'uomo, scelto per narrare la propria storia, per
formulare la propria narrazione, ispirata anche alle comunicazioni che
a lui giungevano dallo spazio cosmico, dalle stelle. In un incessante la-
vorio di incisione della pietra Nannetti perseguiva il proprio compito
con impegno e dedizione senza pari. E merito di uno, di pit interpreti
aver dato voce a questa storia e averle conferito visibilita, restituendo
indirettamente dignita ad un uomo, alla sua vita, alla sua opera e cosi
alla sua esistenza. Tra questi interpreti troviamo un infermiere, Aldo



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 385

Trafeli, che all’ospedale psichiatrico lavorava e che del Nannetti si era
occupato, forse anche perché — tra i tanti pazienti li ricoverati — lui era
giunto senza portare con sé alcunché. Trafeli decise di trascrivere il rac-
conto inciso da Nannetti sul muro, prima che il vento, la pioggia e il
sole riducessero a polvere le sue parole, con la consapevolezza di diven-
tare cost il suo principale traduttore, e interprete. Uno psicoterapeuta,
dotato della passione per la scrittura, ha poi deciso di dare forma a que-
sta storia, di immaginare vicende e dinamiche umane ed interiori, per
mettere in parole un’avventura esistenziale, una storia di vita e di resi-
stenza, destinata altrimenti a tornare polvere e ad essere — cosi come la
sabbia — portata via dal vento (Miorandi 2022).

Un passaggio di questa storia ci restituisce anche un possibile signi-
ficato della scrittura, che narrando vicende di vita, di malattia e di cura
riporta la bellezza e gli abissi che sempre segnano I'esistenza umana, per
il tramite potente del raccontare storie.

Le storie vengono, rimangono per un po’ e se ne vanno; ¢ una fortuna
che come uccelli migratori volino via, verso sponde che non vediamo
e che spesso non riusciamo nemmeno a immaginare; di tanto in tanto
vanno a posarsi sulle pagine dei libri. In fondo scrivere assomiglia al
cercare un posto dove posare cose ingombranti, in depositi che non
stiano necessariamente dentro la nostra testa che, come si sa, per fun-
zionare ha bisogno di essere leggera e non troppo stipata di cose.
(Miorandi 2022, p. 38).

Ecco, consegnare una storia ad un lettore, ad un ascoltatore, ad un
testimone, tanto piu se attenti e capaci di rivitalizzarne il senso e di ri-
conferire significato a quanto espresso, sembra e pud essere ancora e
ancor oggi il valore della parola, delle parole e della scrittura. Che ri-
chiamano e rimandano alla comunicazione e a quello che potremmo
definire come il nostro bisogno esistenziale di dialogo, di scambio, di
incontro e di confronto.

Di sé Karen Blixen diceva di essere una cantastorie, motivata dalla
convinzione che: “[...] ogni dolore puo essere sopportato se lo si narra,
o se ne fa una storia” (Mohn 1957, p. 284). Forse anche questa ¢ una
chiave per capire come rapportarsi alle situazioni estreme che abbiamo



386 Lucia Galvagni

vissuto e che stiamo vivendo, per provare a farne un racconto che sia
anche un’occasione di testimonianza, di ascolto e di condivisione.

Soltanto avventurandosi sui sentieri impervi della ricerca del signifi-
cato che ogni essere umano, ciascuna e ciascuno di noi fa nella propria
vita, potremo provare ad accostare |'altro, nella sua unicita, scoprendo
cosi anche una parte della nostra comune umanita, e della nostra co-
mune fragilita.

Riferimenti bibliografici

AvriER1 F. (2021) Veronica e il diavolo. Storia di un esorcismo a Roma, Einaudi,
Torino.

BarBaTto A., D’ELia A., Porrrr P., Starace F., TuanoruLos S. (2022)
Manifesto della Salute Mentale. La cura nella Salute Mentale come valo-
rizzazione della persona e difesa della democrazia, “Psicoterapia e Scienze
Umane” 1: 27-30.

BeRLINGER N., WynNia M., PoweLL T., HEsTer D.M., MiLLIKEN A., FaBI
R., Coun F., Guipry-GrimEs L.K., CarLIN WaTsonN ]J., Bruck L.,
Cuuang E.J., Oe1 G., Aot J., PipER JENKS N. (2020) “Ethical fra-
mework for health care institutions responding to novel coronavirus
SARS-CoV-2 (COVID-19)”. Guidelines for institutional ethics services re-
sponding to COVID-19. Managing uncertainty, safeguarding communities,
guiding practice. Hastings Center, March 16. Si veda al link: https://www.
thehastingscenter.org/ethicalframeworkcovid19/ (ultimo accesso 31 mar-
70 2023).

BoragNa E. (2014), La fragiliti che é in noi, Einaudi, Torino.

__. (2015) Parlarsi. La comunicazgione perduta, Einaudi, Torino.

__. (2018) Larcobaleno sul ruscello. Figure della speranza, Raffaello Cortina,
Milano.

__. (20212), Apro l'anima e gli occhi. Coscienza interiore e comunicazione,
Interlinea, Novara.

___. (2021b), In dialogo con la solitudine, Einaudi, Torino.

. (2022), Tenerezza, Einaudi, Torino.



Fragili equilibri. Alla ricerca del significato tra salute e malattia 387

BucHBINDER M., BERLINGER N., JENKINS T.M. (2022) Protecting Practitioners
in Stressed Systems: Translational Bioethics and the COVID-19 Pandemic,
“Perspectives in Biology and Medicine”, 65 (4): 637-645.

CosB M., PucnaLsk1 C.M., RumBoLp B. (a cura di) (2012), Oxford Textbook
of Spirituality in Healthcare, Oxford University Press, Oxford-New York.

Dosst M. (a cura di) (2022), Solitudini. Esperienze e riletture intorno all'essere
e al sentirsi soli, EMP, Padova.

GapaMEeR H.G. (1994) Dove si nasconde la salute?, Raffaello Cortina, Milano.

GrirriTH J. L. (2012), “Psychiatry and mental health treatment”, in M. Cobb,
C.M. Puchalski e B. Rumbold (a cura di), Oxford Textbook of Spirituality
in Healthcare, Oxford University Press, Oxford-New York, 227-233.

KieinMAN A. (2006) What Really Matters: Living a Moral Life Amidst
Uncertainty and Danger, Oxford University Press, New York.

McDoucaLL J. (1993) A favore di una certa anormalita, Borla, Roma.

Moun B. (1957) Talk with Iak Dinesen, “The New York Times”, 3
November: 284.

Morrtart L. (2021) La cura spirituale, “Annali di studi religiosi” 22: 213-229.

MioranDpI P. (2022) Nannetti. La polvere delle parole, Exorma, Roma.

Natou1 S. (1990) Vita buona, vita felice. Scritti di etica e politica, Feltrinelli,
Milano.

PateL V., Minas H., ConeN A., PrRINCE M. (a cura di) (2014), Global Mental
Health: Principles and Practice, Oxford University Press, New York.

SARACENO B. (2022) Salute globale e diritti. Conversazioni sulla cura e la salute
mentale, Derive Approdi, Roma.

Tarevi D., Soccr V., Carat M., CarnaGgHI G., Farerr S., Tress! E., D1
BernarDO A., CapeLLl F., Pacrrti F. (2020), Mental health outcomes of
the CoViD-19 pandemic, “Giornale di psichiatria” 55 (3): 137-144.

Toporov T. (1991) Di fronte all’estremo, Feltrinelli, Milano.






I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972524
pp. 389-408 (novembre 2023)

SOLITUDO, ALTERITAS: ANTINOMIE E IMPERVIETA
DELL'ATTO INTERPRETATIVO MUSICALE

Margherita Anselmi

Abstract: 'The existential vicissitudes of great performers are often
traversed by strong antinomies: everyday labor and hints of transcend-
ence, everydayness and inspiration, body and spirit, restlessness and
bewilderment and then, at an uncertain hour, discovery, supra-ra-
tional certainty, deep attunement, enlightenment, direction, ecstasy,
announcement: the performer is a complex figure, stretched between
extremes (the choices, the peaks, the plunges, the climbs, the catharsis)
whose fragile and momentary composition-the miracle of successful
performance-does not exclude, indeed always invokes, other paths. The
adventure with uncertain outcome that every public performance is, is
thus configured as a result of factors not entirely controllable and as a
noble metaphor for the whole of life. Again, the deep longing for soli-
tude and nature that the performer often feels, expresses and espouses,
linked to ascetic postures of existence and prayer-like forms of study,
curiously evokes opposite components, linked to the idea of specta-
cle, self-expression and the desire to be watched and heard; yet, again,
even on stage, it is the Other that peeps out and imposes itself. Thus,
the mountain that the performer climbs each day, and that his figure
describes and is, still implies the landing at a sacred temenos in which

every musical offering acquires meaning,.

Keywords: Musical performance, Anxiety, Inspiration, Solitude, Public

389



390 Margherita Anselmi

Il compito non ¢ facile: si tratta di delineare, e in un unico tratto di
penna, le due principali vocazioni dell’interprete musicale, e inscriverle
nel quadro del meraviglioso progetto, inaugurato dal Prof. Massimo
Leone, dedicato alla qualitd impervia del cammino che Iatto interpre-
tativo comporta.

Per nostra ulteriore fortuna abbiamo potuto accogliere le generose
suggestioni del Prof. Paolo Costa, padrone di casa eccezionale che ha
aperto per primo molti sentieri impervi, incoraggiando all'impresa tut-
te e tutti noi.

Il coinvolgimento del Conservatorio, invitato a partecipare al
Convegno, ¢ un onore per noi musicisti: grande occasione di pensie-
ro, disposizione nuova e insieme urgentissima, la chiamata risponde al
desiderio comune di tessere e cucire, spianando strade da tempo non
percorse: queste testimoniano invece non solo I'unita della vita psichi-
ca, ma anche la qualita relazionale della cultura, fatta di rimandi e inte-
ri vocabolari comuni.

Ora, una impervieta dell’atto interpretativo ¢ rinvenibile in ogni at-
teggiamento ermeneutico. /mpervio ¢ il problema, eminentemente sto-
rico, della contemporaneita dell interpretandum, cio¢ delle condizioni
della sua ricezione. E legittimo, da parte dell’interprete, renderne lette-
ra e spirito accessibili al suo proprio pubblico? Quali i mezzi? E i limi-
ti? La questione si delinea subito come pill che storica, a ben guarda-
re: & etica, ¢ stilistica; inerisce alla risorsa e al rischio della traduzione,
nel suo senso amplissimo - in una parola la questione ¢ filosofica, e delle
pitt forti; pitt ancora, forse, essa costituisce il nucleo piu scabroso della
filosofia che vive d’atti interpretativi. /mpervia ¢, esistenzialmente par-
lando, la solitudine di chi interpreta: il vuoto necessario, I'accesso diret-
to alla fonte, I'esperienza metafisica e la scoperta esaltante e il volo che
ogni interpretazione illuminata comporta. Impervia la novita del mes-
saggio, che fa frizione, assai spesso, con il concetto stesso di autorita sto-
rica, e che purtuttavia, in prospettiva, stard accanto a una catena di in-
terpretazioni destinata a fare la storia.

Nessuno di questi orizzonti ¢ ignoto al musicista; anzi, appare evi-
dente che linterpretazione musicale consista in un atto ermeneutico
classico e insieme originalissimo, felicemente gravato del compito e del-
la grazia della decifrazione, della traduzione, della fedelta (all’autore,



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 391

alle scuole, al contesto: ma guale autore? quale contesto?). Senza dire
che l'interprete musicale deve poi fare i conti con problematiche relati-
ve alla performance pubblica, in cui 'annuncio interpretativo musical-
mente consiste. E ¢’¢ anche l'altro aspetto scabroso: quello noir, relati-
vo alla solitudo impervia™.

Funzionale all’edificazione del pezzo, e pitt ancora alla creazione
quotidiana di quel cerchio magico che chiamiamo metodo, che ¢ in sé
garanzia di continuita e profonditd, esigenza quasi fisica, e, nel contem-
po, unico vero veicolo d’ispirazione, la solitudine ¢ per 'interprete mu-
sicale — tuttavia e paradossalmente — anche sola via d’accesso all’Altro.
Ecco le due vocazioni dell’interprete musicale, 'una nell’altra: solitudo
e alteritas. Altro ¢ fine dell’ opus interpretandi; Altro — da concepire a pit
e piu livelli — & telos e arché, e oggetto-testo, voce personale, sogno, esigen-
za: con Altro 'interprete musicale si confronta a ogni pi¢ sospinto (oh,
si, 'interpretazione musicale ¢ anche dialogo — em emauto — con altro
che in me dimora®: ¢ saggio dei propri confini, sempre instabili; I'altro
¢ linterprete, ingovernabile, sconosciuta a sé stessa)®.

Altro egli\ella vuole sedurre ed evocare: il pubblico, la liturgia del
concerto, la comunita umana, il mondo.

Cosl, la capacita di solitudine — cavita interiore e sonora sempre di
nuovo da ricavare, conquistare, affinare — ¢ i/ mezzo, e uno dei tratti pitt
commoventi della vizz dell’interprete musicale. Luogo di dialogo in cui,
grazie a Dio, non regna accordo.

Interprete musicale: /lzbor quotidiano e volo d’aquila®. Questi i
due poli entro cui si muove la vita privata di un musicista che ricono-
sca in sé la vocazione alla interpretazione pit che alla composizione.
Ogni giorno l'interprete coltiva il suo approccio fisico e quasi ginnico

(1) Devo il richiamo alla qualitd 7oir della vita concertistica a un’acuta intervista di
Beatrice Rana.

(2) L’interprete & sostantivo declinato qui sempre con voluta libertd, ora come afferente a
genere femminile, ora maschile.

(3) Per la complessita e I'intransigenza del dialogo filosofico tutto interiore, che interviene
unicamente in condizioni di solitudine (em emauto, tra sé e sé, due-in-uno), si veda Hannah
Arendt a proposito di Socrate, ne La vita della mente (Il due in uno, pp. 275-289).

(4) Volo d’aquila: con questa felice locuzione il grande pianista e didatta Heinrich
Neuhaus (2017) connota la visione dall’alto, sorta di illuminazione sintetica in cui consiste,
soprattutto nei grandi interpreti in fase solitaria di preparazione, l'intuizione del pezzo come
unita dinamica, come ente geometrico.



392 Margherita Anselmi

al proprio strumento in rapporto a cid che sta studiando. Il suo lavoro
¢ metodico; il bisogno di suonare (strano verbo che Schumann consi-
derava intransitivo e riflessivo) ¢ quasi fisico. Ma ecco, @ ora incerta ella
— Pinterprete — ¢ visitata da un volo d’aquila che si puo a buon diritto
chiamare ispirazione, illuminazione, visione, salto. E strana forma di ri-
velazione: ¢ un dover fare, e non solo un concepire; ¢ un contemplare
ma non solo visivo: piuttosto, ¢ fattile, espressivo, geometrico. E — cio
che ¢ pit scabroso, cio che ¢ piu problematico — tale Visitazione si lega
al relos di ogni studio: il fine ¢ difatti 'annuncio pubblico, la condivi-
sione. L’ente che il pezzo ¢, ¢ ora tale per l'interprete, ¢ “la sua testimo-
nianza irrefutabile”, come amava dire Celan: ella, egli ha 'impressione
di conoscerne ogni anfratto, di dominarlo come dall’alto, di percor-
rerne le sezioni a volontd — a ritroso, en avant, comparando e deci-
dendo, ¢ affinando necessita di equilibrio che tendono a correggersi da
sole, come barometri infallibili di una verita che ora pare dettare legge.
L’interprete porta la visione — questa strana forma di visione dinamica,
che muove, che abita, che sconvolge, che urge, che distrae, che non la-
scia tranquilli — anche nei posti pitt impensati, affollati, caotici, anelan-
do spesso al silenzio e al ritmico passeggiare solitario, a contatto con la
natura. La musica ruba l'interprete alla parola e lo comanda. Da ora in
poi sua ambizione ¢ riprodurre — un riprodurre problematico, sottopo-
sto a milioni di prove, e sempre ridiscusso — la visione ricevuta in priva-
to"): nutrirla, preservarla; ma soprattutto solidificarla, poiché I'atto va
compiuto in concerto, ovvero in condizioni anomale, emotivamente al-
terate, difficili, rischiose. E nell’esecuzione avviene i/ pii decisivo muta-
mento d'essenza: si assiste al divenir musica di cio che senza 'interprete
resta muta intenzione, archeologia, puro segno, non-suono. Concerto ¢
evocazione d’ectoplasma che vive e si agita e si erge ad architettura tran-
seunte mentre é fatto.

Concerto: evento esaltante e insieme estremamente preoccupante,
aperto al rischio, indecidibile a priori riguardo agli esiti e agli effetti;

(s) La visione ricevuta in privato non ¢, tuttavia, I'unico veicolo né 'unica legge che
governa le performance piu riuscite: molto ¢ anche un fatto fisico; molto, ancora, ¢ frutto di
mediazioni concrete, di prove, e persino di limiti volti in puntelli e porte d’accesso [si veda a
questo proposito U'interessante testimonianza di Julia Varley in campo teatrale riportata da
Chiara Zamboni (2004)]. Interpretazione musicale ¢ indubbiamente anche ingaggio del corpo,
in molti sensi, come risultera chiaro pit avanti.



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 393

evento che espone l'interprete a una luce impietosa, che ne mostra lati
insospettabili, ne narra storie; ne testa autenticita, sincerita d’ispira-
zione, concentrazione, coraggio, pulizia interiore — tutti parametri che
possono mutare ogni sera, imprevedibilmente, a ogni concerto. Lo sap-
piamo, cid che accade in pubblico ¢ materiale sensibilissimo ai maro-
si dell’inconscio, prova del fuoco che non si domina mai completa-
mente. Il concerto vincola inoltre I'interprete a un tempo paradossale,
che ella stessa, egli stesso suscita: tempo (in un senso tutto da intende-
re e sperimentare ogni volta) che trascende il quotidiano, terribilmen-
te codificato dal rito® ma aperto alla pili pura contingenza, al cui lac-
cio & preso tanto l'interprete quanto il pubblico, coinvolto nel qui-e-ora
dell’esecuzione.

Fascino, irripetibilitd, magia, corpo mistico della musica e presenza
fisica dell’interprete che quel corpo é e fa. Eppure, il fare del concertista
¢ anche il prodotto di un artigianato, ¢ un rifare: quanto ¢ di creazione,
quanto di esecuzione in una tale pratica? Una cosa ¢ certa: I'evento-con-
certo ha in sé qualche cosa di funambolico, di spettacolare, di circense,
di feroce, come ebbe a dirne Glenn Gould. Eppure, un concerto ben ri-
uscito ¢ tremendo anche nel senso illuminante, estetico e quasi religio-
so del termine: & dono da cui, a volte, si esce arricchiti, trasformati, con
nuovo, segreto, luminoso senso dell’esistenza.

Molto ¢ da indagare, poste queste dense basi. Tra gli interpreti, d’ac-
cordo con i Curatori, avrei scelto di esemplificare due estremi quasi op-
posti: Glenn Gould e Claudio Arrau. Il primo assolutamente contrario
all'idea della performance pubblica, con importanti motivazioni etiche;
il secondo altrettanto assolutamente risoluto ad accettarne le sfide psi-
cologiche, emotive, di nuovo etiche, ed esistenziali. Entrambi votati a
una forma di solitudine sostanziata d’altro

Glenn Gould - Claudio Arrau?”. Quale opposizione pili totale, qua-

(6) Con Ferruccio Busoni e Boris de Schloezer, “la sala da concerto ¢ Tempio dello
straordinario” ove “il tempo ¢ organizzato in modo da essere trasceso”: i due, pur parlando in
contesti differenti, giocano sulla radice z- di templum e di tempus capace di alludere a una sacralita
liturgica del concerto e del luogo deputato ad ospitarne 'avvento, sacralitd ritualmente separata
dallo scorrere quotidiano e dispersivo del tempo, in qualche modo cosi redento nella musica.

(7) Da questo momento in poi assumo ogni citazione riguardante Glenn Gould e Claudio
Arrau da due testi fondamentali di riferimento: - No, non sono un eccentrico, a cura di Bruno
Monsaingeon, preziosa collazione di interviste raccolte lungo tutto 'arco della vita di Glenn
Gould; - Conversazioni con Arrau, a cura di Joseph Horowitz: testo comparso in Italia agli inizi



394 Margherita Anselmi

le assoluta eterogeneita tra due interpreti grandissimi, che hanno se-
gnato la storia dell’interpretazione musicale e della Musica, oltreché, in
molti modi, del Pianoforte! Proverei a tracciare, se mi ¢ consentito, un
discanto, un embrione di contrappunto a due voci. Da un canto, il pla-
tonico Gould, I'asceta che “forzosamente si separa da cid che pitt ama”;
’Artista dal quale Piero Rattalino, con il suo infallibile acume, disse
di aspettarsi, alla fine della vita, la pili sconvolgente delle dichiarazio-
ni: “Chopin, ti amo”; il “mago del timbro”, che tuttavia trattd sempre
il pianoforte come strumento da negare e trascendere. D’altro canto, il
dolce, coraggioso, lunare, candido Claudio Arrau: 'uvomo che nel con-
certo pubblico vede una nobile occasione di autoconoscenza, di espres-
sione d’ansie comuni, d’'umanita e di storia, veicolabili solo mercé il ri-
schio estremo del concerto dal vivo; il pianista innamorato di Liszt, e
di tutto il mondo romantico; 'uomo che scopri un altro se stesso dopo
una crisi spaventosa, dipanata grazie alla psicologia junghiana, all’osser-
vazione dei sogni e all’esplorazione, attraverso 'interpretazione musica-
le, di molte possibilita d’essere, di molteplici io.

Glenn Gould, nato a Toronto nel 1932, tiene il suo ultimo concer-
to a Los Angeles, il 10 aprile 1964. Da allora, oltre ad attenersi sino alla
morte al proposito di non sottostare mai pit alla “tirannia feroce e idio-
ta del concerto pubblico”, intratterra con il mondo musicale a lui con-
temporaneo rapporti rigorosamente filtrati dalla tecnologia: si produ-
ce in una serie fittissima di incisioni discografiche e motiva il suo “gran
rifiuto” attraverso interviste, scritti e dichiarazioni che recano lo stig-
ma del discorso altamente filosofico, cio¢ teologico ed etico. Teologia?
Etica? Per cio che riguarda I'etica, passi. Comprendiamo abbastanza fa-
cilmente quanto la routine dei concerti (fissati con anni di anticipo)
agisca come forza contraria all'ispirazione e alla liberta. L’aspetto ripeti-
tivo della vita del concertista ¢ avvilente e fonte di enormi sprechi, dice
Gould; inoltre, quando si danno concerti “semplicemente si bara: quasi

degli anni Ottanta, corredato di prestigiose appendici (una ¢ di Daniel Barenboim, allievo
di Arrau), costituisce sguardo importantissimo sulla vita del’'uomo e dell’interprete Claudio
Arrau, che qui liberamente si racconta, in una sorta di autobiografia di stampo junghiano.
Splendide anche altre fonti: per Glenn Gould, per esempio, il suo vorticoso Lala del turbine
intelligente. Scritti sulla musica; e Pacuto libretto di Michel Schneider, Glenn Gould, Piano solo.
Aria e 30 variazioni, Einaudi 1988. Per Claudio Arrau validissima ¢ pure I'intervista a Elyse
Mach, in Great Pianists speak abour themselves. Tuttavia le porte d’accesso fondamentali, per gli
scopi di questo scritto, restano i primi due volumi.



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 395

non si esplorano pill nuovi repertori e ci si accontenta di suonare sem-
pre pitt spesso e stancamente gli stessi pezzi con il minor lavoro possibi-
le”. Fatalmente — in forza della logica performativa del concerto — ci si
lega a meccanismi di difesa che inibiscono crisi radicali e dunque impe-
discono approcci nuovi. Perché tollerare la tachicardia, poi! E le mani
fredde; e I'ansia: fattori disturbanti, non solo inutili, ma assolutamen-
te nocivi alla libera espressione della creativita dell’interprete - che con-
siste in una “potente identificazione, senza residui, con la musica”: so-
prattutto senza interferenze. L’assetto circense del concerto gli ¢ odioso;
lacustica delle sale in cui ¢ costretto a migrare ogni giorno travisa, e di
molto, gli equilibri sonori intuiti e studiati in privato, e introduce abi-
tudini malsane e immorali nei capolavori piu alti.

Ecco, con gli ultimi concetti ci siamo gia avvicinati all’assetto assolu-
tamente metafisico dell’approccio di Gould alla musica: alla fine di que-
sta breve disamina, potremo affermare con ragione che egli ¢ un plaro-
nico, e di una specie particolarmente pura. E che pero, anche, o theos
parla attraverso di lui, 'ultimo dei dionisiaci.

Quale, difatti, il momento fatale in cui Gould ha I'intuizione di un
approccio rivoluzionario alla musica?

Avviene a quindici anni, con una Fuga di Mozart: ... Ero intento
a studiare quella strana forma in cui il Salisburghese ‘si cimenta senza
riuscire a farle prendere quota’ — racconta, con la sua voce bassa e affa-
bile, straordinariamente radiofonica — quando, ecco, improvvisamente,
la donna delle pulizie accende I'aspirapolvere rendendomi impossibile
sentire alcunché”. Glenn continua a suonare, ma tutto cambia: quella
musica, attinta solo in quanto svolgimento di linee in uno spazio auto-
generato, ¢ ora tattile, insonora, originaria; ed egli ne segue le voci come
sviluppi di enti logici e divini, fortemente necessitati a un rapporto re-
ciproco, finalmente affrancato da convenzioni e abitudini che 'occhio e
Porecchio fisici attivano automaticamente: questa ¢ musica sorgiva! Ora
gli & chiaro: il pezzo ¢ struttura metafisica che solo in un secondo mo-
mento puo diventare sonora (esso esiste gia nel suo puro assetto meta-
fisico, in quanto forma visibile all'intelletto, in quanto eidos); e il pas-
saggio dalla dimensione silente e piena alla sua sonorazione diacronica e
concreta ¢ gia, platonicamente, una prima forma di incarnazione: cui si
perdona la fisicita se e solo se questa apparizione — il pezzo inscritto nel



396 Margherita Anselmi

mondo del suono fisico, realmente suonato — rechera lo stigma dell’in-
tuizione ricevuta in silenzio, con gli occhi fissi sul sistema d’essenze.

Cosl, una visione contemplativa di tipo platonico, che vive della pre-
senza totale del logos — ovvero, di questo sistema di rapporti divini che
il pezzo ¢ — e che pure chiede all’interprete una assimilazione ben pit
che solo intellettuale, ¢ per Gould alla base, anzi al vertice, di qualsia-
si resa in musica. Resa che ¢ traduzione di essenze: esattamente come
per Platone la contemplabilita congelata del logos silente e inarticolato,
tutto presente, precede, da un punto di vista ontologico e logico, sia il
pensiero diacronico, articolato in concetti, sia la sua dimensione sono-
ra e comunicativa®. Platonico ¢, in Gould, 'approccio al pianoforte, di
cui rifiuta gli esiti borghesi e spettacolari e il repertorio pil tipico, con
il mondo ad esso connesso. Tuttavia egli pare ostinarsi a suonare il pia-
noforte: ma come? Evocando il vibrato del clavicordo, la ferraglia del cla-
vicembalo, i suoni ansimanti e soffiati dell’organo; oppure, costituen-
do un suono altro, un teatro di matematiche e rapporti. Perché? Perché
non se ne separa definitivamente, perché, geniale e versatile com’¢, non
abbraccia 'idea di convertirsi a tastiere antiche, pil inerenti al reper-
torio che predilige? Ebbene dobbiamo concludere, di nuovo platonica-
mente, che il pianoforte attrae e avvince a sé Gould proprio in quanto si
offre quale strumento che abbisogna di un trascendimento e di una ne-
gazione totali e continue. Il pianoforte costringe Gould a non pascersi,
nemmeno per un attimo, di cio che sente, vede, o in genere viene fatto:
¢ il mezzo paradossalmente insonoro che, negato nelle sue qualita na-
turali e nella sua destinazione repertoriale classico-romantica, costringe
il suono di Gould a quintessenziarsi, a farsi sistema metafisico di puri
rapporti d’essenze.

Egli ¢ platonico anche nella decostruzione filosofica di abitudini con-
dizionate e irriflesse®, ma allo scopo di ricavarne un Ur-raum, un ter-
reno vuoto, libero da automatismi, in cui rivivere ex novo, e con

(8) Cfr, in campo strettamente filosofico, Adriana Cavarero (2003) pp. 53 — 90.

(9) Ecco qui: Piano Sonata No. 14 in C Minor, K. 457: II. Adagio (Remastered).
Strutturalismo e purezza di linee fanno pensare a Maria Yudina e a Tzvetan Todorov. Gould
invero ¢, in pil sensi probabilmente tutti da indagare, ponte vivente tra il lembo nordico
estremo del continente americano e I'Unione sovietica tanto amata, culla di un pianismo russo
incline a letture polifoniche “assolute”, parlanti: cosl in tutte le interpretazioni di Vladimir
Sofronitzkij e, prima ancora, in Aleksandr Skrjabin, compositore assai apprezzato da Gould.



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 397

profonda originalita, lo spazio e il tempo disegnati dal pezzo in interiore
homine. Suo scopo ¢ anche evocare o costituire un nuovo tipo d’ascol-
tatore consapevole, a sua volta affrancato dalla sala da concerto e dalle
sue leggi. Egli si muove violando o ignorando misure inveterate e cano-
ni filologici che spesso pare irriverentemente irridere. Ma qui la que-
stione in gioco ¢ ben diversa. Si tratta di rendere ragione della struttu-
ra dell’essere. La sua, dunque, ¢ ancora una mimesis, e delle pii intense:
ma somiglia al farsi logos della parte razionale dell’anima, identica a cio
che contempla, rapita nel volo dionisiaco e nella danza. Si vuole avere
un’idea del tasso di coinvolgimento di Gould durante 'esecuzione in
studio? Guardiamolo mentre si riascolta, e segue ogni cosa dall’interno,
completamente identificato nel movimento delle parti, incapace di star
fermo, ballerino consegnato al moto dell’essere!

E dopo il rapporto “follemente intenso” con questo pezzo, affranca-
to dalla tirannia delle tourné, passare ad altro, senza altro obbligo che
assecondare I'imperio dello spirito! Libero.

Il ruolo dell'interprete e del suo specifico intuere (solus cum Solo: &
qui il tratto teologico) ¢ molto singolare e problematico, in Gould: poi-
ché egli non si sente certo solo un trascrittore di segni divini, ma un
musicista il cui compito ¢, testualmente, “ricreare 'opera, trasformare
I’atto interpretativo in atto creativo”. L’anima luterana di Gould appare
qui in tutta la sua pregnanza: in nome di una lettura diretta e originale
(altrimenti a che pro riprodurre interpretazioni scontate, e cavalcate da
altri?), e di un approccio non-mediato dalla storia, egli cre2 un Mozart
straordinariamente spiazzante: invece di apprezzare cio che di Mozart
¢ proprio e valorizzarlo (certi ricami melodici purissimi, per esempio),
deliberatamente suscita della polifonia ove questa non esiste, trasfor-
mando un semplice basso albertino in un gioco contrappuntistico a
pilt parti — che oscura perd la bellezza del melos, ridotto a una voce tra
le tante. Cio6 in nome di una necessita etica e ontologica: introdurre in
Mozart una imprescindibile dimensione dello spirito che “gli manca”:
quella polifonia piramidale che & struttura dell’essere e della mente"®!

(10) Eric A. Havelock (2019) compie una disamina documentatissima del passaggio dal
mondo tragico al mondo platonico. Tratto tipicamente platonico ¢ I'affrancamento da una
mimesis involontaria, innescata di regola in teatro ¢ provocata dalla seduzione di harmoniai e
ritmi ipnotizzanti e fonti di un magnetismo sospetto, di marca emotiva, e irriflesso. Platone vira
decisamente verso la costituzione di un nuovo tipo d’uomo, autonomos nel senso etimologico



398 Margherita Anselmi

Distorcere il basso, poi, “al fine di suscitare 'effetto di una Triosonata”
fa parte dell’approccio di Gould a Mendelssohn. E che dire dell’ereti-
ca interpretazione dell’Appassionata, letta come sviluppo di un dram-
ma barocco tedesco, in una assoluta assenza di Sturm und Drang""?

Di stampo filosofico ¢ pure 'approccio di Gould al grande enigma
del tempo. “Posso giustificare una Fuga al doppio e alla meta della ve-
locitd comunemente adottata” — dice. Perché? Perché la Fuga, anzi tut-
ta la polifonia, & questione cosmica insita nelle dinamiche empedoclee
della physis, implicata nei pit arditi paradoxa di Zenone"?, e insieme
questione profondamente esistenziale. E tale piega esistenziale della poli-
fonia (che strana cosa!) si fa sentire tutta nella concezione di fondo, e
di struttura, che Gould imprime a deliziosi documentari televisivi che
produce per la CBS una volta libero dal capestro dei concerti pubblici.
Tutti imperniati su un’idea di paesaggio interiore, rinvenuto nell’estre-
mo Nord del mondo, essi consistono nella narrazione a pit voci (con-
temporanee: una sorta di contrappunto parlato) di vicende esistenzia-
li eterogenee e in qualche modo affini. Qui, proprio come in una Fuga,
nessuna voce tange le altre anche laddove capiti che i binari si tocchino:
Iinfinito le separa, e la struttura le avvince. Tutte sono compresenti nel-
la logica fugata del documentario, ove lo sciabordio ritmico delle onde
funge da basso continuo, e I'incontro tra i parlanti, spesso straziante e

della parola, interrompendo la catena che parte dalla “consegna all'ipnotismo di un altro™: e
I'ipnotizzatore, a propria volta ipnotizzato, ¢ il mimetes, il mousikos, Uartista, il declamatore, il solista
che seduce e inchioda, ed ¢ a sua volta sedotto, con limitata capacita di vaglio critico e avvinto alle
logiche della propria stessa platea. E” possibile ravvisare importanti analogie con Gould, tanto pitt
che la posizione platonica ¢ fortemente aporetica, mai banale e volta sinceramente a una nuova
fondazione dell’'uomo-filosofo (in qualche modo affrancato dalla tirannia dell’'uomo-tragico).
(11) La “scandalosa” Appassionata di Gould: Sonata No. 23 in F Minor, Op. 57
“Appassionata”: 1. Allegro assai (Remastered) La lunga critica condotta, tra gli altri, da Mario
Brunello e Gustavo Zagrebelsky (2016), peraltro assai matura, ¢ pienamente giustificata! Tuttavia,
come intuisce Brunello, non si tratta affatto di scelta gratuita o vanamente provocatoria, ma
di visione profondamente anti-effettistica, a suo modo ascetica e severa, gioco di parti che non
concede nulla alla versione edulcorata ed esteriorizzata di un romanticismo facile e inautentico.
(12) Straordinaria la dilatazione del tempo nell’ultima versione gouldiana delle Variazioni
Goldberg: vibrazioni, possibilita, scelte, sono vissute come dall’interno del materiale sonoro
stesso e dei suoi intimi battimenti. Fuga, d’altra parte, Glenn lo ha sempre detto sin da ragazzo,
¢ forma della liberta. (Michel Schneider, Glenn Gould, Piano solo. Aria e 30 variazioni, Einaudi
1988). Qui Gould ¢ stupefacente: ¢ capace di legare Bach all’Atalanta fugiens di Michael
Mayer, agli enigmi a chiave, ai quadri ontologici dalle linee convertibili in cattedrali di suoni.
Non solo; egli connette e sente, nella Fuga, I'estro e 'adeguamento a cid che ¢ dato: come
inscritto nell’etimo di invenio, da cui “rinvenimento, scoperta” e insieme “pura invenzione”.



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 399

sommamente espressivo, ¢ garantito dal rigore del “quadro” polifoni-
co. The Latecomers, opera seconda di 7he Solitude Trilogy, ne ¢ forse 'e-
sempio pit fulgido"?.

Chiudiamo con una evocazione: appartiene all’ultimo Gould la
pubblicazione delle Quattro Ballate op. 10 di Brahms. Questa meravi-
gliosa incisione tratta le Ballate senza alcuna concessione alle atmosfere
vagamente ossianiche che altri interpreti (Héléne Grimaud, per esem-
pio) vogliono legittimamente vedervi. L’approccio di Gould ¢ struttu-
ralista: e, ci dice, impara i pezzi in macchina, durante le passeggiate nei
boschi, rigorosamente lontano dallo strumento"#. Le suona per la pri-
ma volta — chiarissime in mente — in studio di registrazione. L’intervista
che rilascia in proposito perd ci sorprende: per la prima volta allude
chiaramente al fatto che il momento esistenziale della registrazione —
ora zero, frutto di innumerevoli casuali incroci, condizionata da si-
tuazione emotiva contingente — sia parte integrante dell’opera. E cosi
ci autorizza a chiederci, sulla scia di quella venatura romantica intuita
da Piero Rattalino (Chopin, ti amo!) e ammessa da lui stesso (“in realta
io sono cid che c’¢ di pilti romantico...”), come Gould consideri il suo
stesso corpo: cangiante, negato, trasceso; eppure presente, come fonte
di emozione, come guida profonda: corpo che sentiamo, nella sua voce
bassissima e piena di armonici, capace di aggiungere altre voci al con-
trappunto gid esistente, in ogni registrazione. Siamo colpiti anche dalla
componente erotica che apre e strazia il corpo di Gould in fase di ese-
cuzione: e, sempre di nuovo, quella danza dionisiaca che lo afferra”s!

Proprio le leggi del corpo ci condurranno lontano, in un universo
multicolore, caldo, abitato da Claudio Arrau: ma non abbandoneremo
Gould e gli enigmi da lui messi in campo. Gould attinge a una voce in-
teriore che ¢ anche celeste: ¢ capace, come i primi romantici tedeschi, di
fantasticare sugli aspetti notturni della natura, e vive prevalentemente
di notte. Arrau esprime un profondo, accogliente, diurno accordo con

(13) Glenn Gould’s The Solitude Trilogy, Part 02: The Latecomers (1969)

(14) Commovente ¢ un certo tratto contestatorio e anarchico in Gould, benché sempre
accompagnato da gentilezza di carattere, umorismo e spassositd. E una pratica esistenziale
radicalmente solitaria, talvolta simile a un grande, estremo esperimento, fatta spesso di
interminabili passeggiate nei boschi: in cid la lezione di Emerson, e pilt ancora di Thoreau,
deve aver giocato un ruolo determinante. Camminare e Walden erano tra le letture di Gould?

(1r5) Genius within - The inner life of Glenn Gould.



400 Margherita Anselmi

il mondo, nonostante una natura intimistica e lunare: accordo guada-
gnato, pero, attraverso terribili prove.

La fanciullezza di Claudio Arrau (1903 — 1991) ¢ tipica dell’enfant
prodige. Esistono persino su internet, oggi, vecchie foto che ritraggono il
bimbo di tre o quattro anni, con lunghi boccoli chiari, intento a suonare,
su uno sgabello altissimo, con un sorriso da manifesto sul visetto paffuto.
Ultimogenito di una agiata famiglia cilena, tutta declinata al femminile
(il padre aveva abbandonato il nucleo poco dopo la sua nascita), Claudio
cresce all'ombra di numerose fanciulle-sorelle gia grandi, della zia, e so-
prattutto della madre. Intelligente e ambiziosa, conscia del talento strabi-
liante del figlioletto che preferisce esprimersi suonando anziché parlare,
la signora decide — per tutti — che la famiglia si trasferira a Berlino, ove il
bambino studiera con I'anziano Martin Krause, gia allievo di Liszt.

Grande svolta. Da precettore rousseauiano, Krause accoglie il ragaz-
20 a casa propria: lo carica di compiti settimanali di un’ampiezza volta a
saggiarne la capienza e la profondita; forgia in Claudio il suo ultimo ca-
polavoro didattico: inizia il giovane alla cultura che pretende completa,
enciclopedica, vivente, sintesi delle pitt ardite visioni schleiermacheriane
e diltheyane dell’ermeneutica e della Storia. “Vuoi suonare Beethoven?
Devi conoscerlo tutto. E non solo il Beethoven pianistico: ma anche
quello sinfonico, cameristico. Devi leggere moltissimo, ricostruire le
fonti dell’atto creativo rivivendone la genesi. Attorniati di stimoli atti a
conoscere 'uomo Liszt...”. Soprattutto, Claudio ha da essere fedele alla
Neue Sachlichkeit, la Nuova Oggettivita antiromantica che attraversa la
cultura tedesca come una religione positivista e investe il campo della in-
terpretazione musicale. Nata in ambito letterario-filologico, essa si con-
trappone al facile romanticismo che manipola i pezzi adattandoli all’e-
secutore e talvolta modificandoli a piacimento pur di rendere I'idea in
pubblico, pur di creare un’atmosfera, pur di strappare 'applauso o com-
muovere. No: il musicista, ovvero 'interprete puro, deve esser conscio
della propria missione ancillare e sacerdotale: deve muoversi nel pit sa-
cro e attento e severo rispetto del testo. E solo a partire da Ii, dal corpo
del testo, dal manoscritto, che la realta del lascito si fa viva e si impone
all’interprete come compito. Il pianista deve essere colto.

Krause introduce Claudio presso le piccole corti del Nord Europa,
sino alla Norvegia. Il giovane si fa conoscere ma anche assorbe, come



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 401

una spugna, un patrimonio culturale che in Germania dava gia esiti
sconcertanti e pieni di fascino: Claudio assiste alla genesi del Gabinetto
del Dottor Caligari, e ne vede la prima, nella rossa Berlino. Vede danza-
re Martha Graham e soprattutto Nijinskij, folle e profetico Zarathustra.
Conosce attori di teatro: ne ammira in particolare la generosita, lo slan-
cio; nota che costoro non temono lo smarrimento del baricentro della
personalitd, ma anzi lo cercano, spingendosi oltre se stessi, senza rete,
diventando il personaggio, come fa Donna Anna nel sublime e atroce
racconto di Hoffmann: gli Artisti appaiono tanto pitt grandi quanto pilt
disponibili a vivere pericolosamente, perdendosi, provocando il proprio
inconscio, movendo marosi sotterranei, bevendo la follia altrui per rap-
presentarla — e dando cosi la stura alla propria.

Essere interprete ¢ cosa seria e pericolosa, dunque, oltre che sublime.
Vi incombe il pericolo di follia, di identificazione perniciosa alla Cosa,
di dissipazione del talento; di solitudine, incomprensione e banalizza-
zione; di esaurimento di forze e di ispirazione; di freddezza, di angoscia,
di ansia da prestazione. Tutto questo ¢ presto sperimentato dal giova-
ne Claudio Arrau: non appena egli esce dalla fanciullezza in cui “tutto &
spontaneita e natura”, accade che Krause, figura paterna, muore. Inoltre
c’¢ la guerra mondiale, che cambia la geografia del mondo; dopo, muta
il concetto stesso di concerto, sempre pil spesso affidato a grandi orga-
nizzazioni internazionali che bramano creare il personaggio e il divo, in-
sistendo non di rado sul virtuoso in rivalita con altri virtuosi. Lui non sa
pili suonare: sbaglia, non ha pitt memoria, ¢ preda di dubbi, ¢ dominato
dall’ansia. Ha standard troppo alti, e al minimo errore cede. Si sente so-
prattutto freddo, come un pattinatore che esegua passi di bravura su una
pesante coltre di ghiaccio assolutamente impenetrabile, che impedisce
ogni vero contatto col Sé profondo: ¢ meccanico, e cid in qualche modo
arriva al pubblico, che ¢ sempre meno commosso e meno convinto dalle
sue prestazioni. Egli risulta infantile, scontato, pur possedendo doti pia-
nistiche straordinarie. Non ha mai vissuto, e il suo inconscio si & messo
di traverso rispetto alle sorti progressive della carriera che non ammette
debolezze o arresti. Deve fermarsi. E la crisi piti nera.

Quando la crisi scoppia Claudio ha vent’anni.

Lui ¢ un riflessivo, e apparentemente non compie gesti eclatanti:
ma medita il suicidio, e seriamente. Un giorno, qualcuno gli segnala



402  Margherita Anselmi

un’ultima ratio: “tenta, non pud andar peggio di cosi”. Si tratta di re-
carsi da uno psichiatra — allora visto come pericoloso medico dei matti
— di orientamento junghiano. Il dottore si chiama Hubert Abrahamson.
Lui ci va, “come ci si reca da un pranoterapeuta”, vagamente speran-
zoso ma ben poco convinto. Invece quell’incontro ¢ la chiave della sua
vita. Di tredici anni pit anziano di Claudio, il dottore rimarra amico di
Arrau per tutta la vita, e suo mentore.

La psicologia ¢ per Claudio una esperienza rivelativa: I'incontro con
Iinconscio spinge quest’'uomo di straordinaria intelligenza a toccare le
intime corde del proprio essere, in risonanza con le vicende ancestra-
li del cosmo, e dell'intera umanita. Approfondisce moltissimo le lettu-
re filosofiche: attraverso Schopenhauer scopre la sapienza del corpo e il
suo immenso potenziale espressivo; impara ad ascoltarne i segnali e a
fidarsene. Corpo ¢ scrigno vivente e pensante: e la memoria artistica ¢
anch’essa corpo — l'interpretazione stessa ¢ questione di confronto col
corpo. Si dispone, finalmente, a tollerare I'ansia, ad accettarla e incana-
larla usandola come puntello di forza: “E’ 'ansia dell'umanita: devo, in
concerto, rendere il suo campo magnetico, le sue mille giunture, le sue
mille ombre, il suo potenziale di luce”. Annota i sogni su un taccuino,
ove spesso — anche — disegna, dando corpo, finalmente, ai suoi pili tre-
mendi fantasmi. Apprezza e pratica 'omeopatia della Danza moderna,
che con le sue figure angosciose e le sue mute grida, se vissuta sino in
fondo, ha il potere di rappresentare e catarticamente sciogliere, attra-
versandole, le pit terribili fonti di angoscia dell'uomo. La musica vibra
in lui, ora, in risonanza con molte altre arti, e con le piu sublimi fonti
della cultura, che scopre interconnesse, e che coltivera per tutta la vita.

Corpo ¢ anche il corpo inconscio del pubblico, mezzo dell’afflato
umano che tutti unisce nel momento sacro del concerto.

Il ghiaccio, piano piano, si scioglie.

Claudio conquista cosi — con la #rivella dell’analisi che lo spinge in
profondita e contemporaneamente su e fuori, verso ’Altro — una gravi-
ta e un calore del suono dapprima sconosciuti: il pattinatore su ghiac-
cio cede il posto, finalmente, a un artista che esce da se stesso ed esplo-
ra, secondo la felice espressione di Maria Zambrano, “tutti i molti che
avremmo potuto essere e che in un certo senso siamo ad ogni momen-
to”, saggiando livelli sempre pitt ampi, vari e imprevedibili di umanita.



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 403

Tipico, in questo senso, il rapporto di Arrau con Liszt. L’impatto di
Arrau con il mondo lisztiano ¢ scioccante. Tanto lui, Claudio, ¢ riser-
vato, intimista, lunare, sognante, tutto volto verso una interiorizzazione
delle esperienze muta e parca di gesti, quanto I'Ungherese ¢, o sa essere,
teatrale, istrionico, zingaresco, fascinoso, faustiano... e ancora mistico,
religioso pittore di paesaggi, di acque, di miti complessi; latore di Voci
divine e mefistofeliche. Profeta, e in molti sensi.

Claudio si tuffa nelle sorgenti calde e polivoche della creativita lisztia-
na compartecipandovi, e imparando. “Non si puo declamare Schiller o
suonare Liszt con ritegno”: bisogna farsi generosamente avanti, munir-
si, come Liszt, di un arsenale espressivo eloquente tanto nel gesto quan-
to nelle intenzioni narrative. Narrare, raccontare, ¢ combattere la mor-
te, e perpetuare quel senso di condivisione in cui il con-certo consiste.
Liszt - dirA — “mi ha fatto uscire da me stesso”.

Meraviglioso esempio in questo senso ¢ la Seconda Ballata di Liszt
interpretata da un Claudio Arrau formidabile e giovanile (nonostante
I'eta gia avanzata) nel pianismo e nello sguardo. Egli pare avere davanti
a sé un quadro ove anche nelle lunghe pause i suoni rimangono teatral-
mente vivi e pieni di significato”®.

Che quadro? Il quadro del racconto che sottende la vicenda legata
al pezzo, e che la Ballata significa: il mito di Ero e Leandro. Ecco il re-
spiro di Ero, il suo timbro vocale, le sue bianche braccia avvolgenti — la
melodia suonata da Arrau diventa la voce di Ero e incarna la foggia fisi-
ca, protesa, della sua domanda d’amore; ¢ ricambiata: ecco Leandro che
ogni notte, sfidando i flutti sempre pit alti, a larghe bracciate raggiunge
la torre ove la fanciulla ¢ rinchiusa. Ebbene, Claudio nota come il corpo
del testo lisztiano rechi tracce fisiche di quelle onde, anche graficamente
parlando: le ottave spezzate che la mano sinistra deve compiere, in risa-
lita rischiosa, veloce, irregolare, richiedono un atteggiamento mimetico
della mano, anch’essa fattasi onda montante, percorsa da fremiti. E qui
I’atto interpretativo, la resa pianistica, a unire romanticamente I'even-
to naturale — il mero accadere della tempesta marina — all’amore uma-
no-divino che vi si innesta, che ne monta e attraversa, narrativamente,
spettacolarmente, la dinamica simbolica. E poi la drammatica discesa,

(16) Eccone un esempio (il link mette capo a una playlist da cui ricavare altro): hteps://
www.youtube.com/watch?v=PFFJ810Xn]JI&ab_channel=KlavierAnk



404 Margherita Anselmi

la risacca, il pericolo. Infine, 'ultima notte, la morte di Leandro, il suo
perdersi, affogato tra i flutti. E pero, il senso ultimo dell’amore: I'unio-
ne degli Amanti in una superiore dimensione dello spirito: dimensione
forse non greca, ma presente in Liszt, che risignifica romanticamente,
con sfumature prewagneriane, la chiusa del mito.

Musica ¢ dunque poema del corpo e dello spirito, anche quando l'at-
letismo del virtuoso deve dare spettacolo: anche questa ¢ arte, emozio-
ne, strabuzzare d’occhi, entusiasmo. Far corpo unico con lo strumento
significa accettarne la dimensione angelica, diabolica, titanica: mai se-
parata dalla vera arte.

Splendida la Sonata in Si minore, vissuta come grande, ciclica vi-
cenda faustiana. Qui il corpo stesso di Claudio ¢ percorso da pil voci:
Faust, Margherita; e la folla di essere intraterrestri e sovracelesti, e il
motiv del’Onnipotente, e poi di Mefistofele, che con le stesse note osa
imitare, sarcasticamente, la grandezza di Dio. Allora? Basta rispettare il
testo? Evidentemente all'interprete ¢ richiesto dell’altro: una penetra-
zione psicologica della vicenda, una mimesis, una intenzionalita della
coscienza, tesa a rendere differenze, sfumature, caratteri, vicende inte-
riori e cosmiche sempre attuali.

E la Sonata Apres une lecture du Dante! Arrau ne penetra 'essenza
iniziatica. Compie, con Liszt, il viaggio attraverso i tre mondi. Studia
la Divina Commedia, ¢ lo fa in italiano, approfondendo anche, come
Liszt, i presupposti della nostra lingua: impara il greco e il latino; si
circonda di manoscritti e di edizioni rare, che studia con infinito amo-
re sino a tarda etd. Significare tali passioni non ¢ fatto privato: siamo
sideralmente lontani dalle scelte di Glenn Gould. Per Arrau ¢ fonda-
mentale 'atto del concerto, in cui tutto converge. Il concerto ¢ vis-
suto come atto eroico, pregno di vicende singolari e collettive, che
riesce bene solo se le forze dell’inconscio sono completamente mobili-
tate, accettate e sanamente incanalate — cid che rende 'evento signifi-
cativo e possibile da un punto di vista umano, non solo performativo.
Solamente cosi 'ansia da prestazione cede il posto alla concentrazione
su qualche cosa di grandioso, in grado di attraversare la sala e coinvol-
gere ogni spettatore. Riuscire “bene” significa non gia evitare di sba-
gliare note, ma mobilitare registri espressivi che, senza il pubblico, il
pianista non sarebbe in grado di creare da solo; concerto ¢ narrazione



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 405

e — inevitabilmente — autonarrazione, apertura al contingente, all'im-
previsto: capacita di andare oltre I'errore, e stare nel momento, senza
la tirannia della vanita che ci inchioda ai nostri stessi standard. Forze
bene incanalate: quali? Bisogna mobilitare anche quelle terribili, pena
la morte! Occorre trasformare — ¢ di fatto un’operazione alchemica —
forze cieche e meccaniche, anonime e potenzialmente distruttive, in
cariche positive che passano attraverso 'uomo e la sua storia. E I'inter-
prete ¢& storia radicale"?.

A testimonianza del fatto che l'interprete non ¢ avulso dal mondo
culturale, né ¢ mero intrattenitore, ma compartecipe e cuneo di mol-
te cose — e apritore di strade, e profeta — sta il rapporto di Arrau matu-
ro con Beethoven e soprattutto Schubert. Schubert ¢ “il grande enig-
ma dell’interpretazione”. Le ultime sue Sonate sono, secondo Arrau,
pregne di presagi di morte e di un paradossale sentore di compimento
aperto. Ora il Primo Movimento della Sonata in Do minore (D 958),
per esempio — Schubert ha trent’anni e morird dopo qualche mese, a
trentuno — reca in sé un passaggio cromatico discendente alla mano de-
stra che Arrau interpreta come descensus dello spirito entro dimensio-
ni profondissime, infere. Da giovane, ricorda, rispettava il “pianissimo
scheletrito” raccomandato dal testo (ma la qualita scheletrita del pas-
so ¢ gid una deduzione di Arrau interprete), sforzandosi di renderne la

(17) Restiamo sorpresi nel constatare quanto [atteggiamento interpretativo di
Claudio Arrau risulti legato alle principali posizioni ermeneutiche tedesche, in particolare
schleiermacheriane. Culturalmente ne ¢ figlio, ne siamo certi. Arrau pare anzi comporre nel
tempo a suo modo, e nella specifica qualita di interprete musicale, il dilemma rilevato da Paul
Ricoeur a proposito dell’ermeneutica di Schleiermacher — dilemma non composto che assai
tardi, e sempre incompletamente, in campo filosofico puro (P. Ricoeur, 2019). I due modus
interpretands, il mimetico e il filologico (che comportano, per Schleiermacher e poi per lo stesso
Dilthey, 0 un approccio medianico, ove interpretazione ¢ rapporto tra due soggetti, ¢ anzi pitt
precisamente tuffo dell’interprete dentro la psicologia e la vita del suo Autore, sino a una completa
identificazione; oppure un approccio filologico, oggettivo, fatto di una enorme messe di moduli
espressivi da comparare) vivono in Claudio quasi intatti eppure, come si vede, dinamicamente
risolti. E questo anzi, allargando il campo, uno dei tratti pitl intriganti del rapporto tra musica
e filosofia, fatto di tangenze profondissime e pilt che (solamente) storiche. Non solo, dunque,
I'interpretazione musicale pud essere assunta a buon diritto a branca dell’ermeneutica; ma ¢
probabilmente vero anche I'inverso: l'interpretazione musicale pud cioé a propria volta condurre
la filosofia oltre se stessa, e costituire una voce importante a traino di certi aspetti chiarissimi
all'interprete musicale per natura, per pratica esistenziale ¢ performativa, per ragioni sociali e
umane. Nella fattispecie, comunque, il fenomeno dell’appartenenza di Claudio Arrau a una
cultura ermeneutica tedesca merita d’essere scandagliato a fondo, in altra sede.



406  Margherita Anselmi

dimensione sottilissima, quasi totalmente separata dal corpo, profon-
damente estraniata, forse in attesa di epifanie ulteriori. Ma da adulto,
tornando sulla stessa Sonata, cambia idea: fa di quello stesso passo qual-
che cosa di gravido, gerente il segreto che deve schiudersi nell’aldila, e
che riguarda, orficamente, vitalisticamente, il corpo. Comincia a suo-
nare il passo quasi forte (nonostante I'indicazione di Schubert prescriva
il contrario), e con peso crescente mano a mano che il centro si fa pit
prossimo, finalmente dispiegando I'inconscio presagio che gia agiva in
Schubert. Ora bisogna chiedersi: quid iuris? In nome di che cosa Arrau,
cultore della Nuova Oggettivita e del rispetto radicale del segno®, si fa
intercettatore di intenzioni inconsce nel suo Autore?

Possiamo tentare di rispondere cosi: come Aristotele considera “buo-
na vita” solo quella che si ¢ chiusa, rimettendone la ricostruzione del-
le parti a chi resta, e dunque ai futuri, cui ¢ affidato il segreto della co-
erenza, del compimento, del senso, della risultanza a vicenda conclusa
(tutti fattori ignoti all’attore della medesima vicenda, al vivo che vive, e
non si guarda da fuori), cosi, parafrasando, potremmo dire che I'inter-
prete stesso ¢ questo segreto: Die Welt ist fort. Ich muss Dich tragen. Con
le parole di Paul Celan, il mondo non c’¢ pili; io devo portarti. Non ¢
questo verso, forse, un grande poema dell’Altro? Con la morte tramon-
ta un intero mondo, ¢ vero; eppure, il dialogo in qualche modo resta
aperto, e anzi nasce a una nuova dimensione. Tale dimensione sotten-
de, per 'Arrau maturo, il pitt nobile e impervio compito della interpre-
tazione, ed egli, all'occorrenza, ne assume tutta la portata.

Conclusioni, ovvero domande aperte

I titolo di questo breve scritto allude a un doppio movimento: la ne-
cessita della solitudine ¢, nell'interprete musicale, praticamente sempre

(18) E dire che la fedeltd al testo ¢ per Arrau cosa ben seria, che si spinge sino alla
distribuzione delle parti tra le mani. Raccomandava per esempio, a chi eseguisse I'op. 111 di
Beethoven, di non cedere alla tentazione di dare alla mano destra, all’inizio, cio che Beethoven
aveva scritto per la sola mano sinistra: nonostante la destra sia libera, il pianista deve accettare
il rischio del “salto” pericoloso proprio ad apertura di Sonata: perché? Perché quel rischio, quel
gesto fisico soltanto, pud rendere il titanismo e la drammaticita di quell’inizio d’opera. A costo
di sbagliare? Certamente si!



Solitudo, Alteritas: Antinomie e impervieta dell atto interpretativo musicale 407

accompagnata dal bisogno — contraddittorio, felice o tragico — di esser
guardato, ascoltato, capito. Anche nel caso di Gould.

Memore o fedele depositario forse ¢, 'interprete, del detto arendtia-
no: 'azione, atto pubblico per eccellenza, e spietato per 'esposizione al
pubblico di chi agisce, ¢ pero atto rivelatorio. Esso segnala, anzi fa com-
parire chiarissimamente, e dinanzi agli spettatori, il Chi dell’agente: sua
natura profonda, sua essenza, che pare comportarsi come il daimon del-
la tradizione socratica: appare alle spalle di chi agisce, visibilissimo agli
astanti ma ostinatamente ignoto e oscuro a chi ne ¢ il portatore.

Interpretazione musicale puo esser dunque, con il suo carattere afa-
sico e metalinguistico, esperienza di verita — con il rischio estremo che
la sola parola evoca — ove solitudine e silenzio trovino direzione e senso,
ove condivisione sia fonte di novita e imprevedibilita?

E il laccio della contingenza restituisce ancora unicita all’esperien-
za del concerto pubblico oggi, nell’epoca della pitt selvaggia riproduci-
bilita tecnica?

Puo un semplice atto interpretativo pubblico, pud un concerto in-
nescare rivoluzioni e propiziare nuove visioni del mondo, nascite di al-
tre comunita?

Citiamo un solo miracolo: la West-Eastern Diwan Orchestra di
Daniel Barenboim ed Edward Said. Organismo notissimo, legato a un
grandioso progetto tuttora in vita, 'Orchestra ¢ integralmente costitu-
ita da giovani musicisti israeliani e palestinesi invitati a condividere il
medesimo leggio, i medesimi rischi (¢ un problema anche riunirsi per le
prove), le emozioni indicibili, il repertorio. E disegna, nel suo insieme,
orizzonte di una profezia non ancora comparsa, dal sapore messiani-
co, viva solo in sala da concerto e nella comunita interpretante dei gio-
vani musici: ['utopia della pace, ove individuo singolo e comunita col-
tivino un senso nuovo del passato e del futuro.

Questo, forse, il cammino pill impervio, e uno dei sensi piu rivolu-
zionari della interpretazione del mondo...?



408 Margherita Anselmi
Riferimenti bibliografici

ArenDT H. (1997) Vita activa. La condizione umana, Bompiani, Milano.

__.(2009) La vita della mente, il Mulino, Bologna.

BrRUNELLO M., G. ZAGREBELSKY (2016) Interpretare, il Mulino, Bologna.

Camsria F. (2012) “L’enigma del montaggio”, in Id. (a cura di), Percorsi
Mechri: Le parti, il tutto, Jaca Book, Milano, pp. 151-168.

CavARERO A. (2003) A piit voci, Filosofia dell'espressione vocale, Feltrinelli,
Milano.

D1 Cesare D. (2003) Utopia del comprendere, 11 Melangolo, Genova.

Gourp G. (1989) No, non sono un eccentrico. Interviste a cura di Bruno
Monsaingeon, EDT Musica, Torino.

_ . (1988) Lala del turbine intelligente. Scritti sulla musica, Adelphi, Milano.

Haverock E. A. (2019), Cultura orale e civilta della scrittura. Da Omero a
Platone, Laterza, Bari.

Horowrrz J. (1984) Conversazioni con Arrau, Oscar Mondadori 1984,
Segrate (Mi).

MacH E., Arrav C,, in Great Pianists Speak about Themselves(1980), Library
of Congress, Cataloging in Publication Data - Dodd, Mead e Co., New
York, pp. 1-11.

NeuHAUs H. (2017) L arte del pianoforte, Sellerio, Palermo.

RecaLcaTt M. (2009) L uomo senza inconscio, Raffaello Cortina, Varese.

RicokruR P. (2016) Dal testo all'azione, Jaca Book, Milano.

ZaMBONI C. (2004) Pensare in presenza, Diotima, Verona.



I senso impervio

in “l saggi di Lexia”, n. 52

ISBN 979-12-218-0972-5
DOI10.53136/979122180972525
pp. 409-421 (novembre 2023)

PERCHE E LA? UN DIALOGO SULLA MONTAGNA
E 1 SUOI SIGNIFICATI CON SEBASTIANO BEOZ10,
ANTONIO G. BORTOLUZZI E MAURIZIO ZANOLLA (ALIAS MANOLO]

Paolo Costa

Abstract: Never in human history has the authentic meaning of moun-
tains, of the High Lands, been so uncertain. After the end of the Alpine
civilization, which had made the mountain landscape a nuanced con-
text of life in spite of the harshness of the natural environment, a con-
flict of interpretations has opened up in our society, in which the very
role of Mountains in modern civilization has become problematic.
Why are they there? For what purpose? What are we to do with them?
What can we expect from their value and disvalue, merits and faults?
The High Lands are too diverse a physical and cultural environment
to allow for a direct and nuance-free answer to these questions. For
this reason, in the concluding session of the Conference on the “Senso
impervio”, a mountain writer, a young musician and a groundbreak-
ing mountaineer were invited to sit around the same table, with the
aim of bringing their converging perspectives into dialogue. Of that
lively conversation a structured résumé edited by the author has been
incorporated into the essay. The brief final section should not be seen
as an attempt to say the last word, but as an invitation to broaden our
gaze further by including alpine environments into our pictures of the
modern quest for authenticity.

Keywords: Mountains, Mountaineering, Authenticity, Modernity,
Rousseau

409



410 Paolo Costa
1. Because it’s there

Perché si scala una montagna?

Se vogliamo, il grado zero di qualsiasi ragionamento sul “senso im-
pervio” si nasconde in questo quesito cosi banale. Quando nel 1923 un
giornalista del “New York Times” domando a George Mallory, I'alpi-
nista inglese che puntava a essere il primo uomo a mettere piede sulla
cima del monte Everest — la punta estrema della crosta terrestre — che
cosa lo spingesse a rischiare la vita per salirci sopra, ricevette in cambio
la risposta allo stesso tempo piti laconica e densa che si possa immagi-
nare: “perché ¢ 1a!”.

La cosa pili ovvia che si possa dire sulle montagne, in effetti, ¢ che ¢
sono e per il solo fatto di esserci sfidano la nostra curiosita, il nostro orgo-
glio, la nostra insolenza. A quanto pare, noi esseri umani siamo fatti cosi —
o almeno alcuni degli esemplari della nostra specie sono fatti cosi: posti di
fronte a un limite, un confine, una barriera, vogliamo sapere che cosa c’¢
oltre. Anche per questo 'uvomo mette i brividi: & deinds, “terribile”, come
afferma con un giudizio inappellabile il coro nell’ Antigone di Sofocle.

Ammettiamo pure che le cose stiano davvero cosi, ma dopo che ci
siamo saliti in cima, dopo che le abbiamo scalate tutte, una per una, mi-
surate, scandagliate in lungo e in largo, e non rimanga piu nulla a stuz-
zicare la nostra fame di novita, che posto occupano le montagne nelle
nostre vite? Se avessimo il potere di cancellarle dalla faccia della terra,
vorremmo che ci fossero oppure no? E la risposta “corretta” a questa
domanda ha qualcosa a che fare con il loro “senso” o “valore” intrinseci
oppure riguarda soltanto ['utilitd o il piacere che ne possiamo ricavare
0, al massimo, il dovere o il rispetto che dobbiamo a tutto cid che non
¢ frutto delle nostre mani?

George Mallory — ¢ cosa nota — pagd a caro prezzo la sua sfida alla
Qomolangma, la “Santa Madre”, e i suoi poveri resti sono stati recu-
perati solo nel 1999. Quasi sessant’anni dopo la sfortunata spedizio-
ne di Mallory e Irvine, il fisico americano Heinz Pagels, destinato an-
che lui a morire di li a qualche anno in un incidente in montagna in
Colorado, scelse significativamente di concludere il suo best seller, 7he
Cosmic Code (1982), con una riflessione sul significato ultimo del ri-
schiare la vita sui monti. Si legge in quel passo:



Perché ¢ la? Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con ... 411

Mi ¢ capitato spesso di scalare montagne in mezzo alla neve e al ghiaccio,
in bilico su grandi pareti rocciose. Un giorno, dopo che gli avevo de-
scritto una delle mie avventure alpinistiche, un amico pili anziano di me
mi ha chiesto: “Perché vuoi ammazzarti?” Ho reagito spiegandogli che
le ricompense che cercavo erano ben altre: uno splendido panorama, il
piacere, il brivido di sfidare la natura con il mio corpo e le mie capacira.
Al che il mio amico ha ribadito il concetto: “Quando sarai vecchio come
me, capirai che stai solo cercando di ammazzarti”. Sogno spesso di ca-
dere. E una cosa che capita comunemente agli ambiziosi o agli alpinisti.
Di recente ho sognato che mi aggrappavo alla superficie di una roccia,
senza perd trovare un appiglio sicuro. La ghiaia cedeva sotto i miei piedi.
Annaspando, cercavo di afferrare un cespuglio, ma questo si staccava e
io, paralizzato dal terrore, cadevo nell’abisso. D’improvviso, mi rendevo
conto che la mia caduta era relativa; non c’era né fondo né fine. A quel
punto mi sono sentito sopraffare da una sensazione inebriante di piacere.
Ho capito che cid che incarno, il principio vitale, ¢ indistruttibile. E
scritto nel codice cosmico, nell’ordine dell’'universo. Mentre continuavo
a cadere nel vuoto e nelle tenebre, sprofondato nell’abbraccio della volta
celeste, innalzavo un canto alla bellezza delle stelle e mi riconciliavo con
oscurita (Pagels (2016), pp. 324-325, traduzione modificata).

E veramente questo il senso impervio che cerchiamo e talvolta tro-
viamo nelle Terre alte? Il nostro obiettivo ¢ davvero “riconciliarci con
loscuritd” usando, come pensava lo psichiatra austriaco Viktor Frankl
(2021), il Bergerlebnis, autenticita degli spazi alpini, per regalarci una
genuina Sinnerfabrung, un’esperienza convincente del senso ultimo
dell’esistenza umana?

La Montagna, le Terre alte, sono un ambiente fisico e culturale trop-
po variegato per consentire una risposta diretta e senza sftumature a que-
sto interrogativo. Per questo nella sessione conclusiva del Convegno
sul Senso impervio abbiamo invitato a sedersi attorno allo stesso tavolo
uno scrittore delle Terre alte, un giovane musicista e un alpinista fuo-
ri dagli schemi, con l'obiettivo di mettere in dialogo le loro prospettive
convergenti. Cio che di quella conversazione si ¢ depositato in queste
pagine ¢ un sunto strutturato dei loro interventi curato da chi scrive. Il
breve bilancio finale va visto come un tentativo 7oz di dire 'ultima pa-
rola, ma di procrastinarla, allargando ulteriormente lo sguardo.®”

(1) La videoregistrazione dell’evento ¢ disponibile sul canale YouTube del Centro



412 Paolo Costa
2. Montagna madre

Antonio G. Bortoluzzi ¢ uno scrittore 7 montagna in tutti i sensi possi-
bili del complemento di specificazione. Nato in Alpago, Belluno, dove
tutt’ora vive e lavora, ¢ autore di Come si fanno le cose (2019), Paesi alti
(2015), Vita e morte della montagna (2013), Cronache dalla valle (2010).
Questi tre ultimi testi sono stati recentemente raccolti e riediti in un
unico volume opportunamente intitolato Montagna madre.

Per scelte stilistiche, ambientazione, sensibilitd, Bortoluzzi procede
nel solco tracciato da Mario Rigoni Stern, del quale condivide lo sguar-
do austero ma mai mortificante sulla civilta alpina. Dal suo punto di vi-
sta ¢ impossibile immaginare la montagna come 'oggetto di una scel-
ta, di una preferenza individuale. La montagna per il suo io bambino
era banalmente tutto cid che c’era, un dato acquisito. Se mai, ¢ stata la
scoperta della pianura a incendiare la sua immaginazione: incredibile a
dirsi, ma esistevano luoghi non inclinati, in cui era possibile scagliare il
pallone senza il rischio di perderlo per sempre. E proprio la bruta fatti-
citd dell’'ambiente montano e della civilta fiorita tra le sue pieghe che gli
ha impedito per anni di capire fino in fondo 'amore disinteressato per
le Terre alte che molta gente di pianura prova e coltiva con dedizione.
“Roba da turisti e perdigiorno”, si ¢ detto tra sé e sé per lungo tempo.

Per chi ¢ nato e cresciuto nelle Terre alte, in effetti, la montagna non
ha nulla a che fare con 'ozio. La montagna dei montanari ¢ la monta-
gna del lavoro. E la fatica continua prodigata da generazioni e genera-
zioni di uomini e donne per garantirsi la mera sussistenza: un’impresa
ardua, continuamente minacciata dagli imprevisti del tempo: meteo-
rologico, biografico e storico. Tutte le storie raccontate da Bortoluzzi,
alla fine, ruotano attorno a questo asse: la quotidianita di giornate spe-
se a curare campi e bestiame e la durezza di anima e corpo che una fati-
ca senza tregua porta inevitabilmente con sé, finendo per plasmare per-
fino i sogni di fuga delle persone.

Con il passare degli anni, la vera sorpresa ¢ stata allora scoprire che
questo legame ancestrale tra i territori montani e il lavoro puo elargire un
dono che ¢ diventato straordinariamente prezioso ai nostri giorni: la pace,

per le Scienze Religiose della Fondazione Bruno Kessler: https://www.youtube.com/@
fbkisr-centreforreligiouss6466/featured.



Perché é la? Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con ... 413

con sé stessi e con gli altri. Ma come si spiega la strana sensazione di se-
renitd che molta gente prova quando si prende cura della casa dei propri
nonni, sistema 'imposta di una finestra, falcia il prato, pota un albero, pu-
lisce il camino, impila la legna? Che cosa si riattiva quando ci prendiamo
cura di un mondo che ¢ ormai poco pilt che un fossile di una forma di vita
che non sopravvive se non nei ricordi dei suoi orfani? L’esperienza, in fon-
do, non ¢ poi cosi diversa da quella di chi visita i resti di una civilta verso
cui sente di avere una qualche forma di debito o si reca in un luogo sacro
che lo affascina a dispetto dei suoi codici ormai quasi impossibili da de-
cifrare. In quei momenti ¢ come se il nostro tempo ordinario si fondesse
con un tempo piu profondo, in cui moltitudini di uomini e donne hanno
ripetuto gli stessi gesti riempiendoli di significati e valori che continuano a
commuoverci pur dalla distanza incolmabile da cui sono giunti fino a noi.

La verita, tuttavia, ¢ che la montagna del lavoro non puo essere qual-
cosa di totalmente estraneo, di “altro”. E una montagna, ciog, in cui
ci si puo rispecchiare, riconoscere, perché ¢ parte della nostra storia e,
come tale, ¢ in grado di portare alla luce aspetti di noi stessi che nelle
nostre esistenze perfettamente scandite, organizzate, disciplinate, trop-
po spesso rimangono in ombra. Nei momenti di pace inattesa che la
montagna di tanto in tanto ci regala essa puo apparirci addirittura come
una gigantesca “culla”. Non perd nel senso ricreativo in cui se la figura-
no i turisti del fine settimana, che in montagna vengono per ricaricare
le pile e ripartire il lunedi pit tonici e produttivi che mai.

La culla, se ci pensiamo bene, racchiude in sé 'immagine di una
condizione di massima fragilita, vulnerabilita. Nelle culle dormono i
neonati, ed ¢ effettivamente un po’ strano struggersi identificandola
con la fonte della suprema beatitudine, come facciamo implicitamente
quando ci sentiamo “cullati” da un paesaggio, un ricordo, una musica.
Evidentemente la culla puo trasformarsi da metafora della vulnerabilita
in simbolo di beatitudine soltanto perché la fragilita che essa custodisce
¢ anche l'occasione per sperimentare uno stato di massima ricettivita,
di massima vicinanza, di massima solidarietd. Perché cio sia possibile,
perd, al pianto che proviene dalla culla deve corrispondere senza solu-
zione di continuitd una reazione di cura, di sollecitudine, insomma una
prossimita che si sedimentera nella memoria come uno stato di grazia,
qualcosa di infinitamente prezioso, autentico.



414 Paolo Costa

Di simili stati di grazia si puo effettivamente fare un’esperienza spe-
ciale in montagna, in un luogo cio¢ in cui lo stare insieme, la cura co-
mune del mondo, la solidarieta quasi meccanica che nasce dal bisogno
e dall'impulso a rispondere con zelo ai momenti di indigenza che pri-
ma o poi capitano a tutti contano persino piu che altrove, proprio per
lasprezza dei paesaggi montani e della testimonianza di fatica che essi
incorporano.

“Impervia” indubbiamente ¢ questa forma di solidarieta tra indivi-
dui parimenti vulnerabili. Ma ¢ anche qualcosa di tenero, come una
culla, per 'appunto, o un sentiero in leggera discesa nel bosco.

3. L’altrove risuona dentro di noi

Sebastiano Beozzo, musicista, laureato in musica elettronica e compo-
sizione al Conservatorio di Trento e Riva del Garda, polistrumenti-
sta, oltre a misurarsi quotidianamente con il variegato panorama della
musica contemporanea e sperimentale, ¢ stato anche coinvolto in una
ricerca dell’Universita di Trento sui paesaggi sonori della citta e dei suoi
dintorni. Il suo ricordo infantile delle montagne ¢ carico di un senso
rassicurante di protezione. Nella sua memoria pili remota le vette han-
no infatti la forma di barriere, di recinti naturali che, proprio come le
pareti di casa, servono a rendere il mondo un luogo un po’ piu sicuro.
Ancora oggi questo sentimento intimo di protezione si ridesta quando
i paesaggi montani, ad esempio il lago di Santa Colomba, gli si offrono
come un rifugio, uno spazio dove ritirarsi per ritrovarsi.

Le cose, tuttavia, non sono mai cosi semplici. Per il figlio di un con-
tadino, in effetti, le pareti montane possono facilmente diventare la
fonte di un senso di oppressione, di chiusura degli orizzonti, persino di
soffocante prigionia. Possono essere vissute, cioe, come una condanna,
leterno ritorno dell’identico, la negazione dell'individualita. Quando
smetti di essere un bambino possono farti venire la voglia di scalciar-
le, di abbatterle, di demolirle, di farle sparire, semplicemente per vede-
re che cosa c’¢ al di la. Da questo punto di vista, oggi, la tecnologia, in
particolare le tecnologie informatiche, rappresentano una fondamenta-
le via di fuga, una preziosa valvola di sfogo quando le Terre alte ti fanno



Perché é la? Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con ... 415

sentire tagliato fuori dalla contemporaneita. E, in effetti, ¢ interessante
notare come la gente di montagna abbia sempre avuto una grande cu-
riosita, se non una vera e propria passione, per le tecnologie legate alla
comunicazione. Una volta era la radio, oggi ¢ pili che altro internet, ma
il bisogno di restare in contatto col resto del mondo non cambia.

Detto cio, vale la pena di richiamare I'attenzione sul ruolo che i suo-
ni svolgono in questa complicata dialettica tra bisogno ed eccesso di
protezione. La nostra ¢ notoriamente una societa “visiva”. La potrem-
mo persino descrivere come una societd ossessionata dalla “visibilita”.
In un contesto dominato dal senso della vista, i suoni restano per lo piu
sullo sfondo — per la maggior parte della gente non sono una priorita.
La musica stessa viene continuamente utilizzata come una sorta di ru-
more di fondo delle nostre vite: una nebbia acustica che si diffonde in-
differentemente su tutto. Studiando il paesaggio sonoro di Trento, in
particolare, non serve un grande sforzo per rendersi reso conto di come
anche spazi ricreativi fondamentali della citta, come le colline, i “Doss”
che circondano il capoluogo, pur essendo luoghi piacevoli per gli occhi,
siano terribilmente inquinati dal punto di vista acustico. Lo stesso fe-
nomeno, d’altronde, puo verificarsi anche in luoghi meno urbanizzati —
basta pensare ai passi dolomitici e al rumore assordante che producono
i motociclisti quando affrontano i tornanti a tutta velocita.

Cosl, quando la gente si rifugia nella natura per ricaricarsi o levarsi
di dosso un po’ dello stress accumulato durante le frenetiche giornate
cittadine, anche se non se ne rende conto, la prima cosa che deve fare &
rieducare I'udito, riabituare cio¢ 'orecchio a sonorita perdute. In parti-
colare, le persone devono riconciliarsi con quel silenzio carico di suoni
che ¢ il silenzio di cui si fa esperienza in mezzo alla natura. Per alcuni,
almeno all’inizio, questo silenzio pud anche risultare inquietante. Non
¢ infatti un silenzio inerte, ma ¢ un silenzio generativo, trasformativo.
Chi lo esamina con attenzione non pud non essere colpito dal suo irri-
producibile equilibrio interno, dalla mescolanza non cacofonica di suo-
ni che racchiude dentro di sé.

Se, come si sente spesso dire, e con buoni argomenti, la via per tor-
nare a sé stessi, la via verso la propria interiorita, passa anche attraver-
so la natura, & non meno vero che tale via passa anzitutto attraverso i
suoni della natura. E, se ci pensiamo bene, tali sonorita sono fenomeni



416 Paolo Costa

acustici tutt’altro che incorporei, smaterializzati. Un suono speciale, ad
esempio, ¢ quello che il vento fa sulla pelle delle persone. Riuscire a re-
gistrare o riprodurre con uno strumento musicale quel suono e leffetto
sinestesico che produce dentro di noi ¢ probabilmente un’impresa al li-
mite delle capacitd umane. Ha senso in ogni caso supporre che cid che
vi ¢ di essenziale nelle nostre vite — quel nonsoché che ci culla simboli-
camente e suscita in noi un senso di protezione — vada cercato proprio
da quelle parti. A pensarci bene, ne abbiamo fatto tutti sporadicamente
esperienza durante i primi spaesanti mesi della pandemia da Covid-19
e non stupisce che 'essenzialita di cui la gente avverte la presenza nei si-
lenzi carichi di suoni della natura rappresenti un terreno comune d’in-
contro tra le persone al di la delle differenze di eta, cultura, genere, reli-
gione, professione, ecc. Ecco, forse, perché ¢ /i la montagna.

4. Fare i conti con il vuoto

Maurizio Zanolla, noto al grande pubblico con il nome d’arte di
“Manolo”, ¢ un pioniere dell’arrampicata libera. Pur avendo compiuto
imprese senza precedenti su pareti dolomitiche e falesie, non ha perd
mai voluto partecipare a competizioni. La sua autobiografia, Eravamo
immortali, ¢ uno dei testi piu originali sull’alpinismo che siano mai stati
scritti. Proprio nei primi capitoli del libro la sua scelta, biograficamente
del tutto casuale, di “arrampicare” viene descritta come l'inizio di una
lunga e rischiosa avventura alla ricerca di sé, il teatro naturale di una fio-
ritura personale. Solo scalando le pareti rocciose, solo affrontandole in
un primitivo corpo a corpo, si ¢ rotto infatti 'incantesimo che durante
la sua infanzia aveva avvolto qualsiasi tipo di “croda” in una caligine
di ostilita. Soltanto in questo modo, insomma, la montagna, da desti-
no muto, ha potuto trasformarsi in un paesaggio familiare, domestico,
smettendo di essere il nemico che bisognava tenere a tutti i costi fuori
dalla porta di casa.

D’altra parte scalare, se escludiamo il volo, ¢ il mezzo pit rapido per
cambiare drasticamente prospettiva. Spesso lo si dimentica, ma spin-
gersi fino alla cima di un monte significa anzitutto scoprire un ordine
nascosto della realta (si pensi solo a come appaiono i campi o le citta



Perché é la? Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con ... 417

dall’alto), per tacere degli squarci di bellezza che possono dischiuder-
si senza preavviso, conferendo alla vita forme sconosciute. La via ver-
so questo ordine superiore, tuttavia, non ¢ mai senza ostacoli. Il prin-
cipale di questi scogli ¢ la paura. In particolare, la paura del vuoto, che
¢ una strana paura, realissima ma anche infestata di opprimenti fanta-
smi interiori.

E la paura ¢ una compagna fedele. Non sparisce mai completamen-
te nelle varie fasi della vita di un alpinista. Si ripresenta anzi periodi-
camente, a volte anche in maniera drammatica, come inatteso terrore
di fronte a uno strapiombo o come disperazione debilitante di fronte
a una difficoltd imprevista. E il luogo dove si combatte questo tipo di
bartaglie interiori & precisamente il corpo dell’alpinista. E qui, d’altra
parte, che la fatica quasi intollerabile si alterna a piaceri sconosciuti. La
scoperta della materialita viva della roccia ¢ una di queste gioie, ed ¢ for-
se la pil stupefacente di tutte. Il resto ¢ un filo teso tra i paradossi del-
la condizione umana: gli abissi interni ed esterni, il senso dell’avventura
e la ripetitivita dei gesti, le scelte estreme ma sempre rispettose, la soli-
tudine e 'amicizia, e alla base di tutto, le montagne che tornano a esse-
re grandi proprio quando le hai “conquistate”. Sono loro, alla fine, a ri-
metterti a posto, a ricentrarti.

Questo ¢ probabilmente il vero traguardo finale dell’avventura co-
minciata con la decisione impulsiva di misurarsi con una parete roccio-
sa, Pautentico senso impervio di cui deve fare tesoro un alpinista che
non sia un semplice mestierante. Per uno scalatore che non scende a
compromessi con la propria arte, il rispetto per la montagna si manife-
sta anche accettando che essa rimanga non solo selvatica, ma selvaggia:
una sorta di liquido di contrasto che ci aiuta a capire meglio che cosa
siamo diventati e cosa potremmo diventare se solo avessimo un pizzi-
co di coraggio in pit.

L’alpinismo in arrampicata libera, per farla breve, ¢ una sfida allo
stesso tempo ludica e serissima. Occorre esserne consapevoli e non per-
dere mai di vista questa duplicita di aspetto. L’ambivalenza si nasconde
anche nel fatto che, alla fine, non siamo mai completamente soli, che
la vanita riesce sempre a infilarsi in ogni nostra scelta, gesto, racconto.
Pure questo, a pensarci bene, ¢ uno dei lati dell’esperienza disorientante
del vuoto. In questo senso, la montagna non ¢ il luogo in cui sfuggiamo



418 Paolo Costa

alle contraddizioni della condizione umana — persino il vento puo esse-
re amico o nemico sulle pareti — ma, certo, se esiste una palestra in cui
siamo chiamati a misurarci fino in fondo con le nostre fragilita, dove
sotterfugi e scappatoie si riducono quasi a zero, questa ¢ proprio una
cresta mai scalata prima, dove siamo forzati a scoprire una via quasi in-
visibile, che a seconda dei momenti appare e scompare e che, se tutto va
bene, ci condurra li dove tutti vogliamo arrivare: in vetta.

A conti fatti, ¢ un’immagine che si adatta bene alla vita di chiunque.
Chi non si ¢ mai trovato in una di quelle situazioni in cui non si sa pro-
prio dove sbattere la testa, dove la strada non ¢ tracciata, neanche ap-
prossimativamente, eppure i nostri sogni ci spingono comunque a par-
tire, a salire, a provarci?

Ecco, l'avventura alpinistica, a conti fatti, ¢ tutta qui. Ed ¢ per mol-
ti aspetti ineffabile. Per citare Shakespeare, ¢ fatta della stessa sostanza
dei sogni.

5. Le arti dell’essenziale

C’¢ una specifica impotenza delle parole di fronte all’essenziale. E inu-
tile negarlo. E di questo fatto doloroso della condizione umana ne sono
consapevoli soprattutto i poeti. Il linguaggio, ¢ cosa nota, promette
molto, ma sul pitt bello spesso tradisce la sua promessa e lascia i par-
lanti disarmati di fronte all’esperienza. Come ha osservato lo scrittore
americano Ben Lerner (2017) nella sua stupefacente dichiarazione di
simultaneo amore e odio per la poesia, se esiste una fonte di frustrazione
nell’esistenza umana essa si annida precisamente nell’aspirazione a far
parlare la realtd da sé, a liberarla dai sedimenti del linguaggio quoti-
diano. Chiunque sopravvaluti ingenuamente questa apparente capacita
delle parole di indicarci la strada verso I'essenziale ¢ destinato a pagare
un prezzo personale carissimo.

E tuttavia, a partire almeno dalla Rivoluzione romantica, la poesia,
o quantomeno la capacita di portare alla luce, preservare e condividere
la dimensione poetica dell’esperienza, ¢ apparsa a un numero crescen-
te di persone come 'arte dell’essenziale per antonomasia. E a essa, ciog,
che ¢ stato periodicamente affidato il compito di riconnetterci con una



Perché é la? Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con ... 419

realta che la scienza moderna ha definitivamente disincantato e I'indu-
stria culturale si ¢ premurata di reincantare troppo presto, a buon mer-
cato e con scopi tutt’altro che nobili. In questa impresa difficile, come
detto, il fallimento ¢ sempre dietro 'angolo e, nel mondo moderno,
Iarte dell’essenziale si ¢ rivelata generazione dopo generazione I'arte pitt
esposta al rischio del fallimento, schiacciata com’¢ dall’attrito tra una
doverosa umilta epistemica e I'avversione per ogni traccia di sentimen-
talismo. Tra Dante e madame Bovary, a quanto pare, puo esistere solo
una landa desolata.

Ma che cos’¢ poi questo “essenziale” a cui fanno continuamente ri-
ferimento le persone che amano la montagna (Costa 2023)? In che cosa
consiste il suo “senso impervio”? C’¢ modo di condividerlo con gli altri?

L’impressione che si ricava quando si riflette onestamente e senza
fretta sulla montagna come teatro di una genuina ricerca dell’autenti-
citd ¢ che le Terre alte rappresentano per chi le vive con la debita se-
rietd uno spazio allo stesso tempo fisico e interiore e un tempo simulta-
neamente cronologico e lontano dalle logiche impersonali che dettano
il ritmo alle nostre esistenze. Detto altrimenti, la montagna al suo me-
glio, e a volte anche al suo “peggio”, sembra dischiudere una variante
di spazio-tempo intermedia tra la pura oggettivita e la pura soggettivi-
ta, un ambiente naturale che non ¢ né totalmente fuori né totalmente
dentro di noi. Dato che ¢ in questo spazio che prendono forma i nostri
impegni e i nostri valori piu robusti, piu forti, piti sostanziali, non stu-
pisce che la ricerca dell’essenziale possa non di rado apparire come una
semplice “fantasticheria”.

C’¢ da disperarsi, allora?

Per tornare a uno dei pionieri, se non al padre della passione mo-
derna per le Terre alte, Jean-Jacques Rousseau (1998), ha forse senso
ricorrere al bel vocabolo francese “réverie” per indicare cio che acca-
de alle persone quando si avventurano in questo spazio-tempo inter-
medio con la speranza di dare un volto a cio che per loro ¢ essenzia-
le. Allorché, giunto ormai alla fine della sua vita e disilluso dal mondo,
il filosofo ginevrino si sforzod di trasferire sulla pagina scritta il ricordo
delle sue ultime passeggiate trasognate, in cui si intrecciano disordina-
tamente ricordi, pensieri, illuminazioni, egli diede vita, come ha nota-
to opportunamente Jean Starobinski (1971), a una “seconda réverie”



420 Paolo Costa

(p. 419), cio¢ a uno “sforzo di natura poetica ... una sorta di attiva-
zione magica della parola ... volta a riconquistare I'essenza evasiva del
passato e dell’ineffabile” (p. 417). Cosi facendo, continua Starobinski,
“Rousseau reclama, per la memoria raddoppiante (redoublante), il pri-
vilegio senza dubbio esorbitante d’essere creatrice senza smettere di es-
sere veridica”, al punto che “il passato (esplorato a partire dal presente)
non sara tradito, e il presente (vivificato dal ricordo) verra espresso nel-
la sua veritd” (p. 418).

Se ci pensiamo bene, il privilegio esorbitante di tenere insieme cre-
ativita e veridicitd ¢ esattamente ciod che ci viene in mente quando ra-
gioniamo sulle condizioni di una vita autentica. E un fatto che ai nostri
giorni, per ragioni che non ¢ possibile esaminare a fondo qui, la mon-
tagna ¢ diventata per molte persone uno dei luoghi in cui tradurre in
pratica la ricerca tipicamente moderna dell’autenticita. Tuttavia, la pri-
ma lezione che le Terre alte insegnano a questi “aspiranti montanari”
(Barbera e De Rossi (2021) ¢ che a ricerche di tale impervieta ¢ preclu-
sa di principio qualsiasi via diretta e che, anche se ce le figuriamo legit-
timamente come movimenti verso 'alto, come una tensione verticale,
esse potranno realizzarsi solo diagonalmente, nella forma di saliscendi,
scelte non scontate, sentieri interrotti, movimenti a zig zag, momenti di
solitudine e di compagnia, di euforia e sconforto, di pienezza e vuoto.

Il carattere impervio del senso inseguito dagli esseri umani ¢ fat-
to dunque si di vette e abissi, ma ricorda soprattutto quell’intrico pro-
mettente di linee oblique che disegna il profilo seducente dei paesag-

gi alpini.

Riferimenti bibliografici

(1923) Climbing Mount Everest Is Work for Supermen, in “The New York
Times”, 18 marzo: http://graphics8.nytimes.com/packages/pdf/arts/mal-
lory1923.pdf.

BarBera F., DE Ross1 A. (a cura di) (2021) Metromontagna. Un progetto per
riabitare ['Italia, Donzelli, Roma.



Perché é la? Un dialogo sulla Montagna e i suoi significati con ... 421

Borroruzzi A.G. (2019) Come si fanno le cose, Marsilio, Venezia.

—. (2022) Montagna madre. Trilogia del Novecento, Biblioteca dell' Immagi-
ne, Pordenone.

Costa P. (2023) Larte dell’essenziale. Un'escursione filosofica nelle terre alte,
Bottega Errante, Udine.

FrankL V.E. (2021) Bergerlebnis und Sinnerfahrung, Tyrolia, Innsbruck-Wien.

LERNER B. (2017) Odiare la poesia, Sellerio, Palermo.

Manoro (Zanolla, M.) (2018) Eravamo immortali, Fabbri, Milano.

PaceLs H.R. (2016) 1/ codice cosmico. La fisica moderna decifra la natura, trad.
E. Panaitescu, Bollati Boringhieri, Torino, seconda edizione.

Rousseauv J.-]. (1998) Le fantasticherie del passeggiatore solitario, trad. N.
Cappelletti Truci, Rizzoli, Milano.

STAROBINSKI J. (1971) “Réverie et transmutation”, in J. Starobinski, Lz
transparence et ['obstacle suivi de Sept essais sur Roussean, Gallimard, Paris,
415-429.

—. (1998) Rousseau ¢ la fantasticheria, in ].-]. Rousseau, Le fantasticherie del
passeggiatore solitario, trad. M.G. Meriggi, Rizzoli, Milano, 5-28






NOTE BIOGRAFICHE DEGLI AUTORI

Alberto Fabio Ambrosio ¢ professore di Teologia e Storia delle Religioni
presso la Luxembourg School of Religion & Society e direttore di ricerca pres-
so il College des Bernardins (Parigi) dopo aver vissuto, lavorato e fatto ricerca
sull'Islam ottomano e turco per pit di 10 anni a Istanbul. Ha conseguito un
dottorato di ricerca in Storia Moderna e Contemporanea presso I'Univer-
sita Sorbona con una tesi sulle pratiche dei dervisci rotanti nel XVII secolo
ottomano. Tra le sue recenti pubblicazioni sull’Islam, il sufismo e il dialo-
go interreligioso ricordiamo: Femmes et religions en Méditerranée (a cura di
Valentine Zuber), Paris, Hermann, 2022; Penser lislam en Europe: Perspectives
du Luxembourg et dailleurs (a cura di Laurent Mignon), Paris, Hermann,
2021. Il suo lavoro recente si concentra sull’abbigliamento e sulla moda come
sistema di identita religiosa, sia nell'Islam che nella cultura occidentale.

Margherita Anselmi ¢ titolare della cattedra di Pianoforte presso il
Conservatorio “Bonporti” di Trento. Laureata cum laude in Filosofia del
Linguaggio presso I'Universita di Verona con Chiara Zamboni, ¢ impegna-
ta da anni nella promozione d’intersezioni tra I'ambito musicale e quello
speculativo. In quest’ottica ha fondato dapprima “Attraversamenti” pres-
so il Conservatorio di Verona, in collaborazione con ’Universita cittadina,
e poi “Interpretazione: Reti di relazioni generate da un’opera d’arte”, con-
vegno annuale e progetto di ricerca in collaborazione tra il Conservatorio
di Trento e Riva del Garda e I'Universita di Trento, da cui sono derivate

423



424 Note biografiche degli autori

alcune pubblicazioni per la casa editrice Mimesis (serie “Darshanim”, collana
Tetragramma). Suo obiettivo, inoltre, ¢ incoraggiare I'espressione multidisci-
plinare dei giovani. A questo scopo ¢ stata fondata Oi Dialogoi, rete di relazio-
ni tra studenti e docenti di Conservatori e Universita, in collaborazione con le
Universita di Trento, Verona, Torino, Siena e con i Conservatori di Venezia e
Como. Collabora stabilmente alla rivista A due voci - Musica e Filosofia, diretta
da Bruno Dal Bon.

Felice Cimatti ha conseguito un Master in Filosofia presso I'Universita
di Roma “La Sapienza” (1983) e un Dottorato di Ricerca in Filosofia del
Linguaggio presso I'Universita di Palermo (1995). E Professore Ordinario
di Filosofia del linguaggio presso I'Universita della Calabria. I suoi interes-
si di ricerca, partendo dallo studio semiologico dei linguaggi degli animali
non umani, riguardano principalmente le complesse relazioni tra linguaggio,
societa e mente/corpo umano. Tra i suoi ultimi libri: Bio-semiotic Ontology:
The Philosophy of Giorgio Prodi (2018); La vita estrinseca: Dopo il linguaggio
(2018); Unbecoming Human: Philosophy of Animality after Deleuze (2020); con
Carlo Salzani ha recentemente co-curato Animality in Contemporary Italian
Philosophy (2020) e Il postanimale: La natura dopo I’Antropocene (2021).

Simona Chiodo ¢ Professoressa Ordinaria di Filosofia presso il Politecnico di
Milano, dove ¢ titolare dei corsi “Filosofia della Conoscenza”, “Fondamenti
di Estetica” ed “Estetica dell’Architettura” (laurea triennale e magistrale) e dei
corsi “Epistemologia della Ricerca Scientifica e Tecnologica” e “Empowering
Imagination” (dottorato). E stata Visiting Professor presso I'Universita di
Cambridge, Regno Unito (2019), e presso I'Universita di Edimburgo, Regno
Unito (2016). E stata Visiting Scholar presso I'Universita di Pittsburgh, USA
(2014). Ha trascorso soggiorni di ricerca presso I'Universita di Harvard, USA
(2004 € 2003) ed ¢ stata Academic Visitor presso il Massachusetts Institute
of Technology, USA (2022), la Chalmers University of Technology, Svezia
(2018), il Politecnico di Zurigo, Svizzera (2017), la TU Delft, Paesi Bassi
(2017) e 'Universita di Architettura e Tecnologia di Xi’an, Cina (2016).

Monica Consolandi ¢ attualmente ricercatrice presso il Center for Digital
Health and Well Being della Fondazione Bruno Kessler, Unit Intelligent
Digital Agents. Ha precedentemente conseguito il Dottorato di Ricerca



Note biografiche degli autori 425

con lode in Filosofia all’'Universita Vita-Salute San Raffaele (tesi “Science
Communication and Health: Fostering Trust in Doctor-Patient and Doctor-
Public Interaction”) in affiliazione al Ph.D. Program della Fondazione Bruno
Kessler di Trento; ¢ Project Coordinator del protocollo di ricerca COMUNI.
CARE (COMUNIcazione e Coinvolgimento del paziente nella diagno-
si di Adenocarcinoma del pancREas) all'Ospedale San Raffaele di Milano.
Collabora con la Pontificia Accademia per la Vita a Roma e Florida State

University, College of Social Sciences and Public Policy.

Martina Corgnati, storica dell’arte, ¢ docente di Storia dell’Arte Medievale
e di Elementi di iconografia e iconologia presso la Scuola dei Beni Culturali
— Dipartimento di Comunicazione e Didattica - dell’Accademia di Brera di
Milano. Dal 2018 ¢ Preside di Dipartimento. In precedenza ha insegnato a
Torino, Palermo, Catania e tenuto seminari e lezioni di dottorato in diverse
universita, scuole superiori e centri di ricerca, quali la SUPSI di Lugano, la
Scuola Superiore di Catania, il CIRCe di Torino. Nel corso delle sue ricerche
si ¢ occupata di arte medievale, in particolare di scultura fra alto medioevo
e XII secolo, e soprattutto di arte moderna, contemporanea e di questioni
teoriche relative all’arte, pubblicando una ventina di volumi e curando oltre
duecento mostre nazionali e internazionali, dedicate per lo pitt a maestri del

Novecento, delle avanguardie e d’arte moderna e contemporanea.

Paolo Costa (1966), filosofo, ¢ ricercatore presso il Centro per le Scienze
Religiose della Fondazione Bruno Kessler. La sua ricerca spazia tra antropolo-
gia filosofica, filosofia morale e politica, teoria della secolarizzazione, spirituali-
td moderne. E autore di diversi libri e ha curato I'edizione italiana di opere di
Hannah Arendt, Charles Taylor, Charles Darwin, Hans Joas, Harvey Cox, e
altri. La prossima primavera uscira un suo libro dedicato alla relazione tra mon-

tagna, filosofia e spiritualitd (Montagne risonanti, Bottega Errante, Udine).

Cristina Demaria ¢ professoressa ordinaria presso il Dipartimento delle
Arti dell'Universita di Bologna, dove insegna Semiotica delle scienze sociali,
Semiotics of conflict e Gender studies. Si occupa di rappresentazione del-
la memoria e dei conflitti, di femminismo e studi di genere, e dell’analisi
delle forme della serialitd contemporanea. Ha coordinato il corso di Laurea

Magistrale in Semiotica dal 2015 al 2021, e da novembre 2021 ¢ delegata del



426 Note biografiche degli autori

Rettore per ’Equita, I'inclusione e la diversita. Tra le sue ultime pubblicazio-
ni, si segnalano Post-Conflict Cultures: A Reader (London, CCCP Press, 2021)
e (con M. Solaroli, a cura di) G/ studi culturali oggi: Identita, intersezioni, sfide.
“Studi culturali”, 1, aprile 2022.

Maria Giulia Dondero, PhD, ¢ Direttore di Ricerca del Fondo Nazionale Belga
per la Ricerca Scientifica (F.R.S.-FNRS) e insegna Semiotica Visuale all'Univer-
sita di Liegi. E autrice di quattro libri: Les Langages de Uimage. De la peinture aux
Big Visual Data, Parigi: Editions Hermann, 2020 (versione inglese accresciuta:
The Language of Images. The Forms and the Forces, Springer, 2020); Des images
a problems : Le sens du visuel & ['épreuve de l'image scientifique, con J. Fontanille,
Limoges: Pulim, 2012 (trad. inglese 7he Semiotic Challenge of Scientific Images:
A Test Case for Visual Meaning, Ottawa: Legas, 2014); Sémiotique de la pho-
tographie, con P. Basso (Limoges: Pulim, 2011); Le sacré dans l'image photo-
graphigue (Paris: Hermes, 2009). Ha pubblicato circa 80 articoli con revisione
paritaria in francese, italiano e inglese; alcuni dei suoi lavori sono stati tradotti in
spagnolo, portoghese e polacco. Ha diretto 30 lavori collettivi e numeri speciali
sulla fotografia, sulle immagini scientifiche e artistiche e sulla teoria semiotica
del linguaggio visivo. E cofondatrice e caporedattrice della rivista peer-reviewed
Signata: Annales des Sémiotiques | Annals of Semiotics (https://journals.openedi-
tion.org/signata/ ) (Scopus, ANVUR e DOAJ) e co-direttrice della collezione

“Sigilla” presso le Presses universitaires de Liege.

Valeria Fabretti ¢ ricercatrice presso il Centro per le Scienze Religiose della
Fondazione Bruno Kessler e insegna Sociologia all’'Universita di Roma “Tor
Vergata”. I suoi studi riguardano le forme del pluralismo e il riconoscimento
della diversita religiosa nelle istituzioni pubbliche e nello spazio urbano; le
espressioni d’intolleranza e di odio verso le minoranze culturali, etniche e
religiose; I'educazione interculturale e le culture giovanili. Tra le sue pubblica-
zioni: con D. Azzolini “Try Walking in My Shoes: 11 rapporto con 'alterita cul-
turale degli adolescenti italiani e il possibile contributo della nuova educazio-
ne civica”, in Scuola democratica: Learning for Democracy, 1/2022; con M.C.
Giorda e P. Vereni, “Pluralitd crescente e pluralismo trascurato: Religious
Diversity in the Suburbs of Rome”, in Emerging Religious Pluralism, a cura di
J.J. Bock, J. Fahy, e S. Everett (Londra: Palgrave Macmillian, 2019); “Le dif-

ferenze religiose nelle carceri italiane: A Postsecular Perspectiver, in Religious



Note biografiche degli autori 427

Diversity in European Prisons: Challenges and Implications for Rehabilitation, a
cura di I. Becci e O. Roy, Dordrecht, Springer, 2015; A scuola di pluralismo,
Roma, Aracne, 2011.

Miriam Ferraro si ¢ Laureata in Filosofia e linguaggi della modernita all’Uni-
versita di Trento, discutendo una tesi dal titolo “Autonomia e Vulnerabilita:
L’apporto della medicina narrativa”, nella quale ha esplorato il rapporto tra au-
tonomia e vulnerabilita all'interno della relazione medico/paziente, con un’at-
tenzione particolare al modo in cui la medicina narrativa e, piti in generale,
Ietica narrativa possono contribuire ad un consolidamento dell’alleanza tera-
peutica. Attualmente collabora come tirocinante con il Centro per le Scienze
Religiose della Fondazione Bruno Kessler, dove in particolare segue il progetto

“Quale sanita del futuro? Per una sanita pubblica pil equa e sostenible”.

Marcello Frixione ¢ professore di filosofia del linguaggio presso I'Universita di
Genova, dove tiene gli insegnamenti di Filosofia della mente, Ragionamento e
teorie della scienza (con Cristina Amoretti), Linguaggio e mente (con Filippo
Domaneschi) e Mente, scienze cognitive, espressione artistica (con Enrico
Terrone). I suoi interessi di ricerca si situano nell’'ambito delle scienze cogni-
tive e della filosofia delle scienze cognitive. Ha pubblicato numerosi articoli
su riviste specialistiche e, tra gli altri, i volumi Funzioni, macchine, algoritmi:
Introduzione alla teoria della computabilita (con Dario Palladino, Carocci,
2004), Come ragioniamo (Laterza, 2° ed. 2021), Filosofia del linguaggio (con

Massimiliano Vignolo, Le Monnier Universita, 2018).

Lucia Galvagni ¢ ricercatrice presso il Centro per le Scienze Religiose della
Fondazione Bruno Kessler. Laureata in Filosofia all'Universita Cattolica di
Milano, si ¢ addottorata in Bioetica (Facolta di Medicina, Universita degli
Studi di Genova) e ha conseguito un master di 2° livello in “Ethique, santé
et institutions” (Université catholique de Lille, Francia). Il suo ambito di ri-
cerca ¢ quello della bioetica, dell’etica clinica e della filosofia della medicina;
si ¢ occupata di questioni di etica in genetica, di etica narrativa e di feno-
menologia della medicina. E componente del Comitato Etico per la Ricerca
con I'Essere Umano e dell’Organismo Preposto al Benessere Animale dell'U-
niversita degli Studi di Trento e del Comitato etico per le attivita sanitarie
dell’Azienda Provinciale per i Servizi Sanitari (APSS) di Trento. Ha insegnato



428  Note biografiche degli autori

Bioetica (Universita di Pavia, Facolta di Biologia e Corso interdisciplinare in
Biotecnologie; Universita di Trento, Corso di laurea in Scienze e Tecnologie

Biomolecolari e Dipartimento di Lettere e Filosofia).

Massimo Giuliani, PhD in Ebraico presso I'Universitd di Gerusalemme,
¢ professore di Pensiero Ebraico presso 'Universita di Trento; Cultura e
Religione Ebraica presso I'Universita di Urbino; Filosofia Ebraica presso il
Collegio Rabbinico (Diploma in Studi Ebraici) di Roma; Ebraismo presso
la Pontificia Universitd Lateranense. Fa parte dei consigli accademici della
Fondazione Maimonide (Milano), del Centro Studi Rosmini (Rovereto)
e di diverse riviste accademiche. Tra i suoi libri: 7heological Implications of
the Shoah (Peter Lang 2002); I/ pensiero ebraico contemporaneo (Morcelliana
2003); La giustizia seguirai: Etica e halakha nel pensiero rabbinico (Giuntina
2016); Le terze tavole: la Shoah alla luce del Sinai (EDB 2019); Le corone della
Tora: Logica e midrash nell’ ermeneutica ebraica (Giuntina 2021); 1/ conflitto
teologico: Ebrei e cristiani (Morcelliana 2021); Antropologia halakhica: Sul pen-
siero di rav _Joseph Soloveitchik (Belforte 2021).

Gerhard Gliiher ¢ nato nel 1958 a Wiirzburg (Germania); nel 1983 ha conseguito
la Laurea in Comunicazione Visiva (Univ. di Scienze Applicate di Wiirzburg), nel
1993 il Dottorato di Ricerca in Storia dell’Arte (Universita Philipps di Marburg)
e nel 2008 I'Abilitazione in Teoria dell’Arte (Universita Bauhaus di Weimar).
Dal 2007 ¢ Professore Ordinario di Filosofia e Teoria dell’Arte (SSD: M-FIL/o5)
presso la Libera Universita di Bolzano, dove attualmente ¢ Vice-Preside per la
ricerca. Tra i suoi temi di ricerca: processi artistici come ricerca artistica; este-
tica e arte contemporanea; epistemologia e material turn in filosofia. Tra le sue
pubblicazioni: “An Attempt at a Text-Critical and Phenomenological Analysis
of Roland Barthes’ book La Chambre Claire” (in C. Marra e D. Borseli (a cura
di) Paradigmi del fotografico. Bologna: Edizioni Pedragon, 2022; “Die Fotografie
am Bauhaus: Neues Sehen und Neue Sachlichkeit als Medienexperiment” (in A.
Laabs and U. Gellner (a cura di) Moderne. Ikonografie. Fotografie, Vol. 1: “Das
Bauhaus und die Folgen”, Magdeburg: E.A. Seemann Verlag, 2020); “Vom
Wert der Kultur” (in G. Gliiher, H. Pechlaner, e A. Scuttari (a cura di) Kunst und
Kultur: Unternehmerisches Denken als Perspektive, Bozen: Athesia Verlag, 2014);
“Licht als Werkstoff” (in Karl-Martin Holzhiuser (ed.) Licht-Bilder, Bénen:
Kettler Verlag, 2014).



Note biografiche degli autori 429

Massimo Leone ¢ Professore Ordinario di Filosofia della Comunicazione,
Semiotica della Cultura e Semiotica Visiva presso il Dipartimento di Filosofia
e Scienze dell’Educazione dell’Universita di Torino, Professore part-time di
Semiotica presso il Dipartimento di Lingua e Letteratura Cinese dell’Univer-
sita di Shanghai, Cina, Membro Associato di Cambridge Digital Humanities,
Universita di Cambridge, e direttore del Centro di Studi Religiosi della
Fondazione Bruno Kessler di Trento. E stato visiting professor in diverse uni-
versita dei cinque continenti. E autore di venti libri, ha curato pit di sessanta
volumi collettivi e pubblicato pill di seicento articoli in semiotica, studi re-
ligiosi e studi visivi. E il vincitore di un ERC Consolidator Grant 2018 e di
un ERC Proof of Concept Grant 2022. E caporedattore di Lexia, la rivista di
semiotica del Centro di ricerca interdisciplinare sulla comunicazione dell’U-
niversita di Torino, caporedattore di Semiotica (De Gruyter), e direttore delle
collane “T Saggi di Lexia” (Roma: Aracne), “Semiotics of Religion” (Berlino
e Boston: Walter de Gruyter), e “Advances in Face Studies” (Londra e New
York: Routledge).

Costantino Marmo, laureato in Filosofia medievale a Bologna, studia a
Copenhagen (Institut du Moyen Age Grec et Latin), a Toronto (Pontifical
Institute of Mediaeval Studies) e a Berkeley (University of California, Dept.
of Philosophy). Nel 1992 consegue il Dottorato di ricerca in Semiotica a
Bologna, sotto la direzione di Umberto Eco, con una tesi sulla semiotica dei
Modisti (XIII secolo), pubblicata nel 1994. Dal 1998, insegna Semiotica e
Storia della Semiotica all'Universita di Bologna. Si ¢ occupato principalmente
di storia della semiotica, in particolare medievale, e di teoria semiotica. Ha
pubblicato numerosi saggi su riviste nazionali e internazionali. Tra le sue mo-
nografie: Semiotica e linguaggio nella Scolastica. Parigi, Bologna, Erfurt 1270-
1330. La semiotica dei Modisti (Roma: Istituto Storico Italiano per il Medio
Evo, 1994), La semiotica del XIII secolo tra arti liberali e teologia (Milano:
Bompiani, 2010); Segni, linguaggi, testi: Semiotica per la comunicazione
(Bologna: Bononia University Press, 2014; nuova ed. 2015); La semantica dei
[frame di Fillmore (Bologna: Patron, 2017).

Angela Mengoni ¢ professoressa associata di semiotica presso I'Universita
IUAYV di Venezia. Dopo il dottorato in semiotica presso I'Universita di Siena

¢ stata post-doctoral fellow al Centre for Philosophy of Culture dell'Universita



430 Note biografiche degli autori

di Lovanio KUL (2007), poi assegnista di ricerca all’'universita di Siena (2008)
e, dal 2009 al 2012, Senior Researcher presso eikones — Iconic Criticism. Power
and meaning of images, centro del fondo svizzero per la ricerca NFS dedicato alla
teoria e critica dell'immagine all’'universita di Basilea. E’ stata fellow del Daad
— Deutscher Akademischer Austauschdienst presso SKD di Dresda (2018) e
coordinatrice dell’unita di ricerca italiana nell’ambito delle Conferenze trila-
terali di ricerca del Centro Italo-tedesco Villa Vigoni (“Concetti in viaggio.
Per una cartografia terminologica nella teoria dell’arte” 2020-2022). Fa parte
del comitato scientifico delle riviste Visual Culture Studies, Carte Semiotiche e

Vesper. Journal of Architecture, Arts & Theory.

Valentina Pisanty insegna Semiotica all'Universita di Bergamo. Ha
pubblicato saggi e articoli sul negazionismo, sul razzismo, sul discorso
politico, sull'umorismo, sulla semiotica interpretativa, sulla narratolo-
gia, sulla retorica e le politiche della memoria e sulla semiotica delle te-
stimonianze. Tra le sue pubblicazioni, Leggere la fiaba (Bompiani 1992,
tr. spagnola Cdmo se lee un cuento popular, Paidés, 1995), Lirritante
questione delle camere a gas: logica del negazionismo (Bompiani 1998,
nuova edizione rivista e ampliata 2014), Semiotica e interpretazione
(con Roberto Pellerey, Bompiani 2004), La difesa della razza: antolo-
gia 1938-1942 (Bompiani 2006), Variazioni semiotiche (con Maria Pia
Pozzato e Guido Ferraro, Carocci 2007), Semiotica (con Alessandro
Zijno, Mc Graw-Hill, 2009), Abusi di memoria: negare, banalizzare,
sacralizzare la Shoah (Bruno Mondadori 2012), La comprensione lingui-
stica (con Alfredo Paternoster, curatela, Mimesis 2019), e  Guardiani
della Memoria e il ritorno delle destre xenofobe (Bompiani 2020, tr. ing.
The Guardians of Memory and the Return of the Xenophobic Right, Primo
Levi Editions, 2021, tr. sp. Los guardianos de la memoria: el retorno de las
derechas xendfobas, Publicacions de la Universitat de Valencia, 2022).

Piero Polidoro ¢ Professore Associato di Semiotica presso la Libera
Universita Maria Ss. Assunta di Roma, dove dirige il corso di laurea ma-
gistrale in Comunicazione, Innovazione ed Experience design. Si ¢ lau-
reato in Scienze della Comunicazione presso La Sapienza Universita di
Roma (2000). Nel 2005 ha ottenuto il dottorato di ricerca in Semiotica
presso I'Universita di Bologna con Umberto Eco e Patrizia Violi. La



Note biografiche degli autori 431

tesi era dedicata a due questioni di Semiotica visiva, trattate anche alla
luce delle scienze cognitive: I'origine e il funzionamento del linguaggio
plastico, il riconoscimento. Dal 2006 al 2008 ha condotto una ricerca
di post-dottorato sulla cooperazione interpretativa nei testi visivi presso
I'Istituto Italiano di Scienze Umane di Firenze (tutor: Omar Calabrese).
Dal 2009 al 2010 ¢ stato assegnista di ricerca presso la Scuola Superiore
di Studi Umanistici dell'Universita di Bologna. Prima di arrivare alla
LUMSA (2010), ha insegnato presso La Sapienza Universita di Roma,
Universita di Bologna, Universita degli Studi di San Marino, Universita
di Teramo. I suoi principali campi di ricerca sono la Semiotica teorica,
la Semiotica visiva (percezione visiva, identita visiva, narrativita visiva),
Ianalisi dei media digitali e la User experience. L’approccio che segue
¢ quello della semiotica strutturale e interpretativa. Si interessa inoltre,
sia dal punto di vista accademico che professionale, di progetti digita-
li e di tecniche di scrittura efficace e semplificata. Professionalmente
ha lavorato nel settore della comunicazione, dei nuovi media e delle
pubbliche relazioni in diverse istituzioni e associazioni accademiche ed
economiche, in particolare nel settore dei servizi, dell'ICT e dell’enoga-
stronomia. Una bibliografia completa ¢ disponibile all’indirizzo www.
lumsa.it/piero-polidoro

Boris Rihme ¢ ricercatore presso il Centro per le Scienze Religiose
della Fondazione Bruno Kessler (Trento) e docente di filosofia della
logica presso il Dipartimento di Filosofia dell’Universita di Trento.
In precedenza ¢ stato ricercatore e docente presso il Dipartimento di
Filosofia della Freie Universitit Berlin e visiting fellow presso la Harvard
Graduate School of Arts and Sciences, il Dipartimento di Filosofia
dell’Universita di Sheffield e la Facolta di Teologia dell’Universita di
Helsinki. I suoi principali interessi di ricerca riguardano I'epistemologia
sociale (in particolare le teorie del disaccordo e dell’accordo), le teorie
filosofiche della verita e la filosofia della religione.

Alberto Romele ¢ ricercatore part-time presso il Centro di Studi
Religiosi della Fondazione Bruno Kessler. Insegna inoltre comunica-
zione digitale all'Istituto di Comunicazione e Media dell'Universita
Paris 3 Sorbonne Nouvelle. Le sue ricerche portano sugli ambiti della



432 Note biografiche degli autori

filosofia della tecnica e del digitale, con particolare interesse per 'erme-
neutica digitale e la questione degli immaginari sociali e culturali legati
all'Intelligenza Artificiale. Ha scritto contributi apparsi su riviste come
Al & Society e Philosophy & Technology ed ¢ l'autore del libro Digizal
Hermeneutics (Routledge 2020).

Lucio Spaziante ¢ professore associato di Filosofia e Teoria dei linguag-
gi, presso il Dipartimento delle Arti dell'Universita di Bologna dove in-
segna Semiotica dei media e Teorie e modelli della Semiotica, e dove
svolge attivita di ricerca nel campo dei media, del linguaggio audiovisi-
vo, della musica, delle culture giovanili. Ha ottenuto un Dottorato in
Semiotica con la supervisione di Umberto Eco e Paolo Fabbri, e suc-
cessivamente ha insegnato e svolto attivita di ricerca in varie universita
italiane (Ferrara, Modena e Reggio Emilia, [ULM) e all’estero (UCL
Belgio, Francia, Gran Bretagna, UCSD Stati Uniti). E stato Segretario e
poi Vice Presidente dell’AISS (Associazione italiana per gli studi semio-
tici). Tra i volumi pubblicati si segnalano Remix-Remake. Pratiche di re-
plicabilita (2006, con Nicola Dusi), Sociosemiotica del pop. Identita, testi
e pratiche musicali (2007) e Icone pop. Identiti e apparenze tra semiotica
¢ musica (2013). Le ultime pubblicazioni su riviste di settore sono: La
versione infinita: riedizione come risemantizzazione, «Versus», (2022); Lo
studlio delle sottoculture musicali: squardi disciplinari, trasformazioni socia-
li, mutamenti estetici, (con Paolo Magaudda), «Studi Culturali», 2022.

Stefano Traini ¢ professore ordinario di Filosofia e Teoria del Linguaggio
presso I'Universita di Teramo (Italia), dove insegna Semiotica. E mem-
bro del comitato scientifico del Dottorato di Ricerca in “Lettere”
(Universita di Torino). Nel 1995 ha conseguito il dottorato di ricerca in
Semiotica presso I'Universita di Bologna, sotto la supervisione dei prof.
ri Umberto Eco e Ugo Volli. Ha insegnato anche presso le Universita
di Bologna, Milano (IULM), Modena e Reggio Emilia e presso I'Isti-
tuto di Design Industriale e della Comunicazione di Firenze. Ha te-
nuto lezioni e seminari presso lo Hastings College (Nebraska, USA), il
Centre Pluridisciplinaire de Sémiotique Textuelle (CPST) dell’Univer-
sita di Tolosa Le Mirail, presso il Dipartimento di Studi sul Turismo
e la Comunicazione dell’Universitd di Zara (Croazia), la Kent State



Note biografiche degli autori 433

University (Ohio, USA) e I'Universidad Complutense di Madrid. E
autore dei volumi seguenti: La connotazione, Bompiani, Milano, 2001;
Le due vie della semiotica: Teorie strutturali e interpretative, Bompiani,
Milano, 2006; Semiotica della comunicazione pubblicitaria, Bompiani,
Milano, 2008; Le basi della semiotica, Bompiani, Milano 2013; Le av-
venture intellettuali di Umberto Eco, La nave di Teseo, Milano, 2021.

Ilaria Valenzi ha conseguito il dottorato in scienze giuridiche presso
I'Universita di Roma, Tor Vergata. Dal 2019 ¢ research fellow presso
la Fondazione Bruno Kessler, Centro per le Scienze religiose. E tra i
principal investigator del gruppo di ricerca “Atlas of religious or belief
minorities rights” sotto la direzione scientifica del Prof. Silvio Ferrari. E
membro del consiglio scientifico del Centro di Ricerca “Religions, Law
and Economics in the Mediterranea Area” (REDESM), dell’Universi-
ta dell'Insubria (Como), con funzioni di Segretaria. Insegna diritto e
religione presso la Facolta valdese di teologia di Roma. Membro del
Centro studi Confronti. I suoi principali interessi di ricerca riguarda-
no lo statuto delle minoranze religiose in Italia e in Europa e i diritti
di liberta religiosa nell’epoca della post-secolarizzazione. Si occupa di
diritto antidiscriminatorio e intersezionalitd. Collabora con il Forum
Internazionale Democrazia e Religioni (FIDR) in progetti di ricerca
e formazione sulle nuove presenze religiose in Italia, di concerto con
la Direzione centrale affari dei culti del Ministero dell'interno e con
il Dipartimento dell’'amministrazione penitenziaria del Ministero della
giustizia.

Ugo Volli ¢ professore ordinario in pensione di Semiotica e Filosofia
della Comunicazione, con il titolo di professore onorario, presso il
Dipartimento di Filosofia e Scienze del’Educazione dell’Universita
di Torino. Nel 2010 ha ricevuto una laurea honoris causa presso la
New Bulgarian University. Insegna e tiene conferenze in numerose uni-
versita italiane e straniere. E titolare di un corso di Semiotica presso
I'Universita di San Marino. Ha al suo attivo circa 300 pubblicazioni
scientifiche e oltre una quarantina di libri. Collabora con giornali, ra-
dio e televisioni. Ha svolto attivita di consulenza sulla comunicazio-
ne per numerose aziende e istituzioni pubbliche e diretto numerose



434 Note biografiche degli autori

ricerche in ambito semiotico, fra cui un PRIN sul palinsesto della cit-
ta. Ha insegnato in numerose universita italiane e straniere fra cui a
lungo la Brown University e la New York University. I suoi campi di
ricerca principali riguardano la filosofia della comunicazione, la teoria
semiotica, I'analisi semiotica dei testi canonici della cultura religiosa
ebraica, 'analisi della comunicazione politica, il gusto. Fra i suoi libri
piu recenti, Laboratorio di semiotica (Laterza 2005); Lezioni di filoso-
fra della comunicazione; (Laterza 2008); Parole in gioco (Compositori
2009); Domande alla Torah (LEpos 2012); Periferie del senso (Aracne
2016); Il resto é interpretazione (Belforte 2019); Le donne di casa Boschi
(Skira 2020); Discutere in nome del cielo (con Vittorio Robiati Bendaud
- Guerini 2021); Mai pii (Edizioni Sonda 2022); Musica sono per me le
tue leggi - Storie di Davide re di Israele (La Nave di Teseo 2022).

Maurizio Zanolla alias Manolo, nato a Feltre nel 1958, ¢ il pit ce-
lebre arrampicatore free solo d’Italia. Pioniere dell’arrampicata libera,
ha compiuto imprese storiche tra pareti montane e falesie, ma non ha
mai voluto partecipare a competizioni. La sua autobiografia, Eravamo
immortali (Fabbri 2018), ¢ uno dei libri pit originali sull’alpinismo che
siano mai stati scritti. Vive con i figli e la moglie Cristina in una casa
che ha rimesso in piedi con le sue mani tra i boschi delle Pale di San
Martino.









IO.

I SAGGI DI LEXIA

Gian Marco De MaRria (a cura di)
Ieri, oggi, domani. Studi sulla previsione nelle scienze umane

ISBN 978-88-548-4184-0, formato 17 X 24 cm, 172 pagine, 11 euro

Alessandra Luciano
Anime allo specchio. Le mirouer des simples ames di Marguerite Porete

ISBN 978-88-548-4426-1, formato 17 X 24 cm, 168 pagine, 12 euro

Leonardo CAFFO
Soltanto per loro. Un manifesto per Uanimalitd attraverso la politica e la filosofia

ISBN 978-88-548-4510-7, formato 17 X 24 cm, 108 pagine, 10 euro

Jenny Ponzo
Lingue angeliche e discorsi fondamentalisti. Alla ricerca di uno stile interpretativo

ISBN 978-88-548-4732-3, formato 17 X 24 cm, 356 pagine, 20 euro

Gian Marco D MaRria, Antonio SANTANGELO (a cura di)
La TV o U'uomo immaginario

ISBN 978-88-548-5073-6, formato 17 X 24 cm, 228 pagine, 15 euro

Guido FERRARO
Fondamenti di teoria sociosemiotica. La visione “neoclassica”

ISBN 978-88-548-5432-1, formato 17 X 24 cm, 200 pagine, 12 euro

Piero PoLIDORO
Umberto Eco e il dibattito sull’iconismo

ISBN 978-88-548-5267-9, formato 17 X 24 cm, 112 pagine, 9 euro

Antonio SANTANGELO
Le radici della televisione intermediale. Comprendere le trasformazioni del linguag-
gio della TV

ISBN 978-88-548-5481-9, formato 17 X 24 cm, 244 pagine, 19 euro

Gianluca Cuozzo
Resti del senso. Ripensare il mondo a partire dai rifiuti

ISBN 978-88-548-5231-0, formato 17 X 24 cm, 204 pagine, 14 euro

Guido FERRARO, Antonio SANTANGELO (a cura di)
Uno sguardo piu attento. I dispositivi di senso dei testi cinematografici

ISBN 978-88-548-6330-9, formato 17 X 24 cm, 208 pagine, 13 euro



II.

I2.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Massimo LEONE, Isabella PEzzini (a cura di)
Semiotica delle soggettivitd
ISBN 978-88-548-6329-3, formato 17 X 24 cm, 464 pagine, 30 euro

Roberto MASTROIANNI (a cura di)
Writing the city. Scrivere la cittd Graffitismo, immaginario urbano e Street Art

ISBN 978-88-548-6369-9, formato 17 X 24 cm, 284 pagine, 16 euro

Massimo LEONE
Annunciazioni. Percorsi di semiotica della religione

ISBN 978-88-548-6392-7, formato 17 X 24 cm, 2 tomi, 1000 pagine, 53 euro

Antonio SANTANGELO
Sociosemiotica dell’audiovisivo

ISBN 978-88-548-6460-3, formato 17 X 24 cm, 216 pagine, 14 euro

Mario DE Paoui, Alessandro PESAVENTO
La signora del piano di sopra. Struttura semantica di un percorso narrativo onirico

ISBN 978-88-548-6784-0, formato 17 X 24 cm, 88 pagine, 9 euro

Jenny Ponzo
La narrativa di argomento risorgimentale (1948—2011). Tomo 1. Sistemi di valori e
ruoli tematici. Tomo 11. Analisi semiotica dei personaggi

ISBN 978-88-548-7751-1, formato 17 X 24 cm, 2 tomi, 788 pagine, 45 euro

Guido FErrARO, Alice GIANNITRAPANI, Gianfranco MARRONE, Stefano TRANI
(a cura di)

Dire la Natura. Ambiente e significazione

ISBN 978-88-548-8662-9, formato 17 X 24 cm, 488 pagine, 28 euro

Massimo LEONE
Signatim. Profili di semiotica della cultura

ISBN 978-88-548-8730-5, formato 17 X 24 cm, 688 pagine, 40 euro

Massimo LeEoNE, Henri bE RIEDMATTEN, Victor I. STOICHITA

Il sistema del velo / Systéme du voile.

Trasparenze e opacitd nell’arte moderna e contemporanea / Transparence et
opacité dans U'art moderne et contemporain

ISBN 978-88-548-8838-8, formato 17 X 24 cm, 344 pagine, 26 euro

Mattia THiBAULT (a cura di)
Gamification urbana. Letture e riscritture ludiche degli spazi cittadini

ISBN 978-88-548-9288-0, formato 17 X 24 cm, 280 pagine, 20 euro



21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31

Ugo VoLL1
Alla periferia del senso. Esplorazioni semiotiche

ISBN 978-88-548-9465-5, formato 17 X 24 cm, 380 pagine, 22 euro

Giampaolo ProONI
La semiotica di Charles S. Peirce. Il sistema e Uevoluzione

ISBN 978-88-255-0064-6, formato 17 X 24 cm, 480 pagine, 22 euro

Guido FErrARO, Antonio SANTANGELO (a cura di)
I sensi del testo. Percorsi interpretativi tra la superficie e il profondo

ISBN 978-88-255-0060-8, formato 17 X 24 cm, 208 pagine, 12 euro

Marianna BOERO
Linguaggi del consumo. Segni, luoghi, pratiche, identitd

ISBN 978-88-255-0130-8, formato 17 X 24 cm, 192 pagine, 16 euro

Guido FErRRARO (a cura di)
Narrazione e realta. Il senso degli eventi

ISBN 978-88-255-0560-3, formato 17 X 24 cm, 244 pagine, 15 euro

Alessandro PraTto (a cura di)
Comunicazione e potere. Le strategie retoriche e mediatiche per il controllo del
consenso

ISBN 978-88-255-0942-7, formato 17 X 24 cm, 164 pagine, 12 euro

Vitaliana Rocca
La voce dell’immagine. Parola poetica e arti visive nei Neue Gedichte di Rilke

ISBN 978-88-255-0973-1, formato 17 X 24 cm, 176 pagine, 12 euro

Vincenzo IDONE CASSONE, Bruno SURACE, Mattia THIBAULT (a cura di)
I discorsi della fine. Catastrofi, disastri, apocalissi

ISBN 978-88-255-1346-2, formato 17 X 24 cm, 260 pagine, 18 euro

Patricia BRanco, Nadirsyah Hosen, Massimo LeEoNE, Richard Mo#Rr (edited
by)

Tools of Meaning. Representation, Objects, and Agency in the Technologies of Law
and Religion

ISBN 978-88-255-1867-2, formato 17 X 24 cm, 296 pagine, 18 euro

Simona StaNo
I sensi del cibo. Elementi di semiotica dell’alimentazione

ISBN 978-88-255-2006-5, formato 17 X 24 cm, 228 pagine, 18 euro

Guido FERRARO
Semiotica 3.0. 50 idee chiave per un rilancio della scienza della significazione

ISBN 978-88-255-2318-8, formato 17 X 24 cm, 308 pagine, 18 euro



32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

Simone GAROFALO
Narrarsi in salvo. Semiosi e antropo—poiesi in due buddhismi giapponesi

ISBN 978-88-255-2368-3, formato 17 X 24 cm, 516 pagine, 26 euro

Massimo LEONE
Il programma scientifico della semiotica. Scritti in onore di Ugo Volli

ISBN 978-88-255-2763-6, formato 17 X 24 cm, 228 pagine, 18 euro

Massimo LEONE, Bruno SURACE, Jun ZENG (edited by)
The Waterfall and the Fountain. Comparative Semiotic Essays on Contemporary
Arts in China

ISBN 978-88-255-2787-2, formato 17 X 24 cm, 360 pagine, 25 euro

Jenny Ponzo, Mattia THIBAULT, Vincenzo IDONE CaSsONE (a cura di)
Languagescapes. Ancient and Artificial Languages in Today’s Culture

ISBN 978-88-255-2958-6, formato 17 X 24 cm, 236 pagine, 22 euro

Andrea Mazzora
Trasumano mon amour. Note sul movimento H+ (scritti 2015-2019)

Prefazione di Riccardo de Biase
Traduzione di Annamaria Di Gioia, Federica Fiasca, Francesco Tagliavia, Giorgio Cristina
ISBN 978-88-255-3029-2, formato 17 X 24 cm, 288 pagine, 18 euro

Mattia THIBAULT
Ludosemiotica. Il gioco tra segni, testi, pratiche e discotsi

Prefazione di Ugo Volli
ISBN 978-88-255-3212-8, formato 17 X 24 cm, 236 pagine, 16 euro

Massimo LEONE
Colpire nel segno. La semiotica dell’irragionevole

ISBN 978-88-255-3381-1, formato 17 X 24 cm, 252 pagine, 18 euro

Massimo LEONE
Scevd. Parasemiotiche

ISBN 978-88-255-3455-9, formato 17 X 24 cm, 236 pagine, 16 euro

Federico BiGalo, Victoria Dos Santos, Gianmarco Thierry GiuLiana (eds.)
Meaning—Making in Extended Reality. Senso e Virtualita

ISBN 978-88-255-3432-0, formato 17 X 24 cm, 336 pagine, 22 euro

Gabriele MarINO
Frammenti di un disco incantato. Teorie semiotiche, testualitd e generi musicali

Prefazione di Andrea Valle
Postfazione di Ugo Volli
ISBN 978-88-255-3586-0, formato 17 X 24 cm, 244 pagine, 17 euro



42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

Xianzhang Zuao
Text — Image Theory: Comparative Semiotic Studies on Chinese Traditional Liter-
ature and Arts

ISBN 979-12-5994-008-7, formato 17 X 24 cm, 288 pagine, 22 euro

Cristina Voro
Monstruos audiovisuales. Agentividad, movimiento y morfologia

Prefazione di Massimo Leone
ISBN 979-12-5994-419-1, formato 17 X 24 cm, 108 pagine, 10 euro

Silvia BarBoTTO, Cristina Voro, Massimo LEONE (eds.)
Rostrosferas de America Latina. Culturas, traducciones y mestizajes

ISBN 979-12-5994-921-9, formato 17 X 24 cm, 212 pagine, 18 euro

Jenny Ponzo, Francesco GALOFARO (a cura di)
Autobiografie spirituali

ISBN 979-12-5994-878-6, formato 17 X 24 cm, 280 pagine, 16 euro

Massimo LEoNE, Cristina Voro (a cura di)
I cronotopi del volto

ISBN 979-12-218-0270-2, formato 17 X 24 cm, 260 pagine, 20 euro

Roberto FLOREs
Magia Publicitaria. Semidtica de la eficacia simbolica

ISBN 979-12-218-0313-6, formato 17 X 24 cm, 184 pagine, 14 euro

Antonio SANTANGELO, Massimo LEONE (a cura di)
Semiotica e intelligenza artificiale

ISBN 979-12-218-0429-4, formato 17 X 24 cm, 308 pagine, 22 euro

Jenny Ponzo, Simona StaNo (a cura di)
Nuovi media

ISBN 979-12-218-0521-5, formato 17 X 24 cm, 288 pagine, 16 euro

Gianmarco THIERRY GIULIANA, Massimo LEONE (éds.)
Semiotique du visage futur

ISBN 979-12-218-0492-8, formato 17 X 24 cm, 200 pagine, 18 euro

José Luis FERNANDEZ, Massimo LEONE, Elsa Soro, Cristina Voro (a cura di)
Rostrotopias. Mitos, narrativas y obsesiones de las plataformas digitales

ISBN 979-12-218-0853-7, formato 17 x 24 cm, 246 pagine, 24 euro

Massimo LEONE (a cura di)
Il senso impervio. Vette e abissi dell’interpretazione estrema

ISBN 979-12-218-0972-5, formato 17 x 24 cm, 442 pagine, 30 euro



Finito di stampare nel mese di ottobre del 2023
dalla tipografia «The Factory S.r.L»
via Tiburtina, 912 — 00156 Roma






e LEXIA

IL SENSO IMPERVIO

Attorniati da vette, circondati dai passi e dalle parole di chi le ha sfidate, ma anche dalla memoria di
antichi conflitti che in Trento trovarono un tentativo di conciliazione, studiosi e studiose, insieme con
interpreti diversi dell’estremo, dall’arrampicata al virtuosismo musicale, sinterrogano su come cambi
il senso quando si spinge verso le vette, i poli, le frontiere estremi, e su come le societa e le culture ab-
biano immaginato I'esperienza e la scrittura del senso impervio.

Contributi di Alberto Fabio AMBROSIO, Margherita ANSELMI, Sebastiano BEOZZO, Antonio G. BORTOLUZZI,
Felice CIMATTI, Simona CHIODO, Monica CONSOLANDI, Martina CORGNATI, Paolo COSTA, Cristina
DEMARIA, Maria Giulia DONDERO, Valeria FABRETTI, Miriam FERRARO, Marcello FRIXIONE, Lucia
GALVAGNI, Massimo GIULIANI, Gerhard GLUHER, Massimo LEONE, Costantino MARMO, Angela MENGONI,
Valentina PISANTY, Piero POLIDORO, Boris RAHME, Alberto ROMELE, Lucio SPAZIANTE, Stefano TRAINI,
Ilaria VALENZI, Ugo VOLLI, Maurizio ZANOLLA alias Manolo

MASSIMO LEONE

E Direttore di ISR-FBK, il Centro per le Scienze Religiose della “Fondazione
Bruno Kessler” di Trento; Professore Ordinario di Filosofia della Comunicazio-
ne, Semiotica Culturale e Semiotica Visuale presso il Dipartimento di Filosofia e
Scienze dell’Educazione dell'Universita di Torino, Italia; Professore di Semiotica
presso il Dipartimento di Lingua e Letteratura Cinese dell’Universita di Shan-
ghai, Cina; membro associato di Cambridge Digital Humanities, Universita di
Cambridge, Regno Unito; e professore aggiunto presso 'Universita UCAB di

Caracas, Venezuela. E stato visiting professor in diverse universita dei cinque continenti. E autore

di quindici libri, ha curato pili di cinquanta volumi collettivi e ha pubblicato pit di seicento articoli
in semiotica, studi religiosi e studi visivi. E vincitore di un ERC Consolidator Grant 2018 e di un
ERC Proof of Concept Grant 2022. E caporedattore di Lexia, la rivista semiotica del Centro di
Ricerca Interdisciplinare sulla Comunicazione dell’Universita di Torino, della rivista Semiotica (De
Gruyter) e direttore delle collane “I Saggi di Lexia” (Roma: Aracne), “Semiotics of Religion” (Ber-
lino e Boston: Walter de Gruyter) e “Advances in Face Studies” (Londra e New York: Routledge).

979-12-218-0972-5

in copertina
Immagine tratta da Pixabay.

30,00 EUROD 791221 I 80972



	Pagina vuota
	Pagina vuota

