Condorcet : la démocratie linguistique malgré tout

Daniel Droixhe
(Université de Liege)

On sait comment Condorcet développa une exigence de « démocratie linguistique » qui
s’investit tant6t dans ce que la regrettée Brigitte Schlieben-Lange a appelé « I’'uniformité de la
langue », tantét dans le projet d’une « langue universelle de connaissance ». Cette perspective
démocratique a été popularisée par un texte qui pose une "véritable énigme littéraire", ainsi que le
rappellent les auteurs de I’édition publiée en 2004 sous la direction de Jean-Pierre Schandeler et
Pierre Crépel par un Groupe Condorcet qui compte un dizaine de chercheurs - premiére édition
véritablement scientifique de ce grand texte.

Rédigé entre juillet et octobre 1793, le Prospectus d'un tableau historique des progrés
de I'esprit humain a paru en l'an Il sous le titre, devenu classique, d'Esquisse d'un tableau
historique des progrés de I'esprit humain. Deux autres éditions virent le jour en 1804 et 1847.
"Toutes les éditions publiées entre I'an 111 et 1988 prennent pour texte de base I'une de ces trois
éditions™*. Pourtant, la Bibliothéque de I'Institut conserve un manuscrit autographe du Prospectus
qui différe sensiblement des textes publiés, puisque ceux-ci s'en distinguent notamment "par une
quarantaine d'additions (...) ainsi que par quelque mille cing cents autres variantes”. Le manuscrit
de I'Institut n'a vraisemblablement pu servir de base a une épreuve d'imprimerie sur laquelle
Condorcet aurait porté les additions que comportent ces éditions, lesquelles doivent remonter a
une copie aujourd'hui perdue.

Le probleme posé par la discordance entre le Prospectus et I'Esquisse de I'an 111 pourrait
s'étendre a I'édition de 1804, puisque cette derniére "comporte plus de 250 variantes" par rapport a
la précédente. Mais celles-ci relévent surtout de I'amélioration stylistique. Quant a I'édition de
1845, procurée par Eliza O'Connor, fille de Condorcet, elle résulte d'une collation entre le
manuscrit de I'Institut et les deux éditions existantes. Comme disent les auteurs de I'édition du
Groupe Condorcet : "Si Eliza O'Connor avait disposé d'un autre manuscrit, on ne voit pas
pourquoi elle aurait perdu son temps a comparer un document antérieur avec les éditions de I'an
111 et de 1829". Les éditeurs de 2004 ont en quelque sorte imité la fille de Condorcet en intégrant
au manuscrit les variantes de I'an Il1. C'est cette nouvelle édition que I'on a principalement suivie,
non sans y méler a l'occasion des variantes qui synthétisent la pensée de l'auteur ou en suggérent
I'évolution, les hésitations. La dialectique des états du texte peut étre trés instructive.

Le dossier de I'Institut contient par ailleurs un nombre important de fragments inédits: le
volume de 2004 s'éléve a plus de 1 300 pages! Quelques mois avant qu'il ne paraisse, ignorant

! CONDORCET 2004, 299 sv. Cet ouvrage sera désormais cité par ibid.



I'état d'avancement du travail collectif qui I’a produit, jai consulté ce dossier en concentrant
I'attention sur les passages du Prospectus et sur des fragments qui portaient spécialement sur le
langage. Ce qu'on présente ici ne peut donc étre qu'une ébauche de I'étude a entreprendre sur
I'ensemble du matériel désormais disponible. Vu son ampleur, je dois remettre une telle étude a
plus tard, me bornant a une mise en perspective des points principaux de la doctrine linguistique
de Condorcet.

Se distinguent d'emblée, parmi ceux-ci, un certain nombre de propositions qui ont attiré
les feux d'une critique dénoncant leur caractére "utopique"”. C'est surtout la Dixieme époque de
I'Esquisse, ou est envisagé I'avenir de la "démocratie linguistique", qui a suscité le scepticisme
d'auteurs comme Saint-Simon ou Comte. Ceux-ci, a noté J.-P. Schandeler, ne visaient pas
tellement des erreurs « techniques » ou « historiques » qu’une « carence théorique qui est celle
d’un mode de pensée, celui des Lumiéres et de I’école encyclopédique ». On est ainsi invité a
considérer particulierement les écueils que prévoit Condorcet, dans la réalisation de son projet, et
comment il songe a en déjouer ce que lui-méme appelle les « chiméres ».

L'une d'entre elles avait, pour ainsi dire, été écartée d'emblée. Un vieux débat avait agité,
des le milieu du siécle, la proposition sensualiste radicale d'une "égalité naturelle” des hommes, a
partir de la "table rase" de l'esprit. Turgot, maitre a penser de Condorcet, en avait récusé la
perspective, dans une discussion avec Madame de Graffigny - non sans militer, sa vie durant, pour
la réduction des écarts et disparates imposés par la nature des choses. Condorcet et Turgot
s'accordent dans leur correspondance pour prendre leurs distances avec les « ingénieux sophismes
d’Helvétius » sur I’égalité naturelle’. « L’égalité des esprits et celle de I’instruction", pose en
principe le Rapport du Révolutionnaire sur I’organisation générale de I’instruction publique,
"sont des chiméres. Il faut donc chercher & rendre utile cette inégalité nécessaire ». Voyons
comment Condorcet envisage, dans I'histoire et dans l'avenir, un fonctionnement du langage qui
permette a I'hnomme "moyen" de profiter au maximum d’un « égalité réelle » et de prendre part &
la vie de la cité, en retirant de cette participation les avantages d'une amélioration de sa vie propre
et un progrés du bonheur collectif.

1. Adieu a la démocratie antique de la parole

L'idéal de "démocratie linguistique directe” trouvait une certaine illustration, selon
Rousseau, dans le forum antique. On se souvient des dernieres lignes de I’Essai sur I’origine des
langues, au chapitre XX. "Chez les anciens on se faisoit entendre aisément au peuple sur la place
publique ; on y parloit tout un jour sans s’incomoder". Les langues mémes y étaient appropriées.
Celle "avec laquelle on ne peut pas se faire entendre au peuple assemblé est une langue servile";
"il est impossible qu’un peuple demeure libre et qu’il parle cette langue-la ». Conditions
d'expression et d'action poltique dont sont bien éloignées celles qui régissent la société moderne:

2HENRY 1970, 140 sv.



"Qu’on suppose un homme harangant en francois le peuple de la Paris dans la place de
Vendosme. Qu’il crie a pleine téte, on entendra qu’il crie, on ne distinguera pas un mot".
Condorcet adopte une trés ferme distance critique a I'égard de conceptions qui rappellent celles de
Rousseau sur la parole. N'est-ce pas a celui-ci et a son Essai sur l'origine des langues, paru en
1781, qu'il répond dans son Discours de réception a I’Académie francaise de 1782, quand il
évoque leur perfectionnement? « Elles seront, il est vrai, moins hardies et moins figurées.
L’Orateur, qui ne demande que des applaudissements, ou qui cherche a séduire, pourra se plaindre
de Iaustérité ou de la sécheresse des langues... »°.

La cité grecque garde cependant, selon le philosophe politique, un autre avantage sur les
sociétés modernes du point de vue de la démocratisation du savoir. "Les Grecs avaient recu des
peuples de [I'Orient, leurs arts, une partie de leurs connaissances, l'usage de I'écriture
alphabétique”, etc., "par l'effet des communications établies entre eux et ces peuples » (Quatriéme
époque de I’Esquisse; on adopte ici le texte fourni par le manuscrit de I'Institut)®.

Les sciences n'y pouvaient donc étre devenues l'occupation et le patrimoine d'une caste
particuliere (...). Tous les hommes conservaient un droit égal a la connaissance de la
vérité. Tous pouvaient chercher a la découvrir, pour la communiquer a tous, et la leur
communiquer toute entiere. Cette circonstance heureuse, plus encore que la liberté
politique, laissait & I’esprit humain une indépendance, garant assuré de la rapidité et de
I’étendue de ses progres.

Mais ce cadre de partage collectif du savoir comportait des défauts dont certains
relevaient étroitement du langage.

Une des premiéres base de toute bonne philosophie est de former pour chaque science
une langue exacte et précise ou chaque signe représente une idée bien déterminée, bien
circonscrite, et de parvenir a bien déterminer, a bien circonscrire [les idées] par une
analyse exacte. Les Grecs au contraire abuserent des vices de la langue commune, pour
jouer sur le sens des mots, pour embarrasser I’esprit dans de puériles eéquivoques, pour
I’égarer en exprimant successivement par un méme signe des idées différentes.”

On reconnait la I'axiome célebre de Condorcet sur la science considérée comme
« langue bien faite », développée en long et en large dans la Langue des calculs. S'y joint
naturellement I'écho de la non moins célébre dénonciation des « vices des mots » chez Locke. On
se souviendra que Condorcet estimait beaucoup plus le philosophe anglais de la tabula rasa que

¥ CONDORCET 1782 ; BAKER 1977.

* CONDORCET 2004, 278-79. L'édition de I'an 111 a: "La Gréce avoit...; mais c'étoit par I'effet des communications
établies entre elle et ces peuples”.

® Ibid., 281. L'éd. de I'an 111 a: "par une analyse rigoureuse” et "dans de misérables équivoques".



son adaptateur frangais, Condillac. Cette "subtitlité", cette "fausse philosophie™ - I'édition de I'an
Il dira: cette "philosophie de mots" - affina I'esprit mais ne servit pas « immédiatement & ses
progres ».

Un second aspect de la Gréce antique viciait ce que Dorothee Baxmann, dans son
ouvrage intitulé Wissen, Kunst und Gesellschaft in der Theorie Condorcet (1999), appelle " la
démocratisation du savoir ". "Presque toutes les institutions politiques des Grecs", écrit Condorcet,
"supposent I'existence de I'esclavage, et la possibilité de réunir dans une place publique
l'universalité des Citoyens"®. On ne peut méditer sur ces conditions de possibilité du partage du
pouvoir "sans en conclure"”, déplore le manuscrit, "qu'alors les combinaisons les plus parfaites
n'avaient pour objet que la liberté ou le bonheur de la moitié tout au plus de I'espéce humaine". Le
texte de I'an Il ira plus loin en parlant de la "douleur" qu'inspire ce constat, et une variante
aggravera encore la limitation démocratique a "la moitié de I'espéce humaine" en ajoutant de
facon bien significative "qu'il fallait encore en retrancher la moitié, si on songe que les femmes
étaient considérées comme..." (la suite parait manquer).

La critique qui s'attache ainsi a un modeéle liant structurellement participation politique
directe et élitisme, par une communication linguistique réduite au forum, n'étend-elle pas son
ombre au dela du cas particulier? La contradiction interne qu'il comporte n'est-elle pas au coeur de
tout projet démocratique réellement efficace ? Les républiques grecques montrent en effet un autre
modele de fonctionnement politique - disons « progressiste » - ou I’expression de la volonté
populaire est totalement déléguée a un seul individu. On adopte ici le texte de I'an 111

Ce n’est pas a la philosophie seule que les sciences politiques durent leurs progres chez
les Grecs. Dans ces petites républiques, jalouses de conserver et leur indépendance et
leur liberté, on eut presque généralement I’idée de confier a un seul homme, non la
puissance de faire les lois, mais la fonction de les rédiger et de les présenter au peuple,
qui, apreés les avoir examinées, leur accordait une sanction immédiate.

Le manuscrit avait d'abord envisagé I'accord de la communauté comme "une soumission
volontaire". L'édtion de I'an Il ajoutera cette précision que le "travail" imposé par la volonté
collective au "philosophe, dont les vertus ou la sagesse avaient obtenu sa confiance », « ne lui
conférait aucune autorité ». Le peuple « exercait seul et par lui-méme ce que depuis nous avons
appelé le pouvoir législatif ». Reste que ce systéme met totalement entre parenthéses, comme pour
en conjurer I’impossibilité pratique, la communication entre le peuple et le « philosophe » inspiré
par lui. Le débat, le langage disparaissent de la question de la démocratie.

N’est-ce pas, méme, pour escamoter un autre obstacle, que la parole du plus grand

% 1bid., 290.
7 Ibid., 287-89.



nombre est ainsi suspendue? A quelques lignes de 1a, Condorcet oppose de maniére dramatique le
« crédit des Citoyens puissants », servis par « la négligence ou la corruption des magistrats », et
une nature populaire que les différents états du texte qualifient de maniere extrémement
suggestive. Le manuscrit original dresse d'abord contre ceux qui "pouvaient en s'emparant de
l'autorité opprimer les pauvres" ce qu'il appelle "la résistance de la multitude”. Celle-ci est
remplacée dans la premiére édition par "les mouvements inquiets de la multitude”. Des le
manuscrit, I'image de celle-ci s'impose sans ménagements - ou au prix d'une sombre clairvoyance
: la "tyrannie aristocratique" s'appuie volontiers sur "l'ignorance, la légereté du peuple, sa haine
pour les riches" - la premiére édition dira: "sa jalousie". Ce qui pouvait légitimement, ou du moins
positivement, alinenter une "lutte de classes" (en termes modernes, bien entendu), c'est-a-dire la
"résistance" a l'oppression, la "haine" de I'oppresseur, devient facteur marqué d'un signe négatif ou
s'inscrit dans une gamme de pulsions obscures, instinctives, incertaines comme I"inquiétude".
Mais pour faire barrage a la tentation élitaire qui menace toujours I'écrivain appartenant a la classe
des "Citoyens puissants"”, il faut que celui-ci martéle I'idéal d'une « organisation de pouvoirs»
fondée « sur la raison, sur les droits que tous les hommes ont également recus de la nature, enfin,
sur les maximes de la justice universelle ».

N'est-ce pas malgré tout la solution d’une sorte de despotisme éclairé qui se profile, ou
plutét la figure du « philosophe politique » détenteur de savoir et de pouvoir ? Une dialectique
d’équilibre entre théorie et pratique se trouve, en tout cas, fermement recommandée par Condorcet
pour assurer le juste exercice du pouvoir. Si les grands esprits de I’antiquité ont fait "de la
politiqgue une science étendue", c’est que celle-ci "apparait plutét une Science de faits et en
quelque sorte purement empirique qu'une véritable science formée sur des principes généraux
puises dans la nature et avouée par la raison". "Tel est", compléte I'édition donnée jadis par
Monique et Frangois Hincker, "le point de vue sous lequel on doit envisager les idées politiques

d’Aristote et de Platon, si I’on veut en pénétrer le sens, et les apprécier avec justice".

2. De la lutte linguistique des classes

Aprés une période au cours de laquelle I’éveil de la pensée critique en matiere politique
et religieuse se limite a une classe sociale capable de saisir le jeu intellectuel de I’ironie (Septiéme
époque), I’invention de I’imprimerie rend possible «une répartition plus égale du savoir »
(Huitiéme époque). Celle-ci, poursuit D. Baxmann, est liée "a une évolution linguistique qui rend
maintenant le savoir plus communicable » : I’émancipation des grandes langues nationales, qui
fait considérablement progresser la « collectivisation » des connaissances:

... ce qui n'était lu que de quelques individus put donc I'étre d'un peuple entier; et frapper
presque en méme temps tous les hommes qui entendent la méme langue. On connut le
moyen de se faire entendre des nations dispersées. (...) L’usage exclusif d’écrire en latin

8 1bid., 291; Hincker 1971, 127.



sur les sciences, sur la philosophie, sur la jurisprudence, et presque sur I’histoire, céda peu
a peu la place a celui d’employer la langue usuelle de chaque pays: et c’est ici le moment
d’examiner quelle fut sur les progres de I’esprit humain I’influence de ce changement, qui
rendit les sciences plus populaires, mais en diminuant pour les savants la facilité d’en
suivre la marche générale...

On rapproche ici deux passages séparés par une assez longue évocation des "attentats du
Sacerdoce" et de la lutte contre le fanatisme®. Condorcet en vient ainsi & la question annoncée au
début de la Huitiéme époque - question centrale de sa linguistique. Le tableau des "bienfaits de
I'imprimerie" en appelle un autre. "Nous en montrerons de nouveaux lors que nous analyserons les
effets de la substitution des langues nationales, a l'usage presque exclusif pour les sciences d'une
langue commune aux savants de tous les pays™°. On I’aura compris : le philosophe choisit le
camp de "ceux qui ont intérét de s'instruire” - qui en sont "avides", précise la premiére édition - "et
n'ont ni le temps ni les moyens d'atteindre une instruction étendue et approfondie”. Ainsi se
manifeste une des hantises de Condorcet.

Nous montrerons que s'il était impossible de faire du latin une langue vulgaire commune a
I'Europe entiere, la conservation de l'usage d'écrire en latin sur les sciences n'elit eu pour
ceux qui les cultivent qu'une utilité passagére, que l'existence d'une sorte de langue
scientifique, la méme chez toutes les nations tandis que le peuple de chacune d'elles en
parlerait une différente, y e(it séparé les hommes en deux classes, e(t perpétué dans le
peuple les préjugés et les erreurs, et mis un éternel obstacle a la véritable égalité, celle de
l'usage égal de la méme raison, des mémes Vvérités nécesaires, et en arrétant ainsi les
progrés de la masse de I'espéce humaine, edt fini comme dans I'Orient par mettre un terme
a ceux des sciences elles-mémes.

Longue phrase, que la premiére édition ou les variantes n'éprouveront le besoin de
modifier que sur des formulations mineures. Le caractére fondamental du principe ainsi posé se
manifeste jusque dans I'amorce de la proposition, au futur, qui exprime la préoccupation d'une
démonstration inattaquable. "Eternel obstacle” de la division en "classes"! Contre celui-ci, la
« collectivisation » des Lumieres, écrit D. Baxmann, doit stimuler « I’utilité pratique des sciences
et I’emploi immédiat du savoir ». Le méme critique est particuliérement sensible, non sans raison,
a la fructueuse "dynamique" qu'instaure Condorcet entre la "sphere de I'expérience pratique" et le
"travail scientifique", lequel est censé "changer et s'étendre dans la circulation sociale". C'est que
les "progrés de I'esprit humain" sont indissociables du plan matériel de la production des moyens
de subsistance et de bonheur:

° |bid., 342 et 363 sv.

19 1hid., 344. Les éditeurs de 2004 renvoient & la "question de la langue universelle”, dont traitent "la Dixiéme
époque, et surtout le Fragment 4, p. 957". L'annonce concerne plus directement la question de la démocratisation
linguistique entrainée par I'numanisme et sa revendication de confrontation individuelle aux sources et instruments
du savoir.



car nous sommes arrivés au point de civilisation, ou le peuple profite des lumieres, non
seulement par les services qu’il recoit des hommes éclairés, mais parce qu’il en a su faire
une sorte de patrimoine et les employer immédiatement a se défendre contre I’erreur, a
prévenir ou satisfaire ses besoins, a se préserver des maux de la vie ou a les adoucir par
des jouissances nouvelles.™

On pergoit dans cette constante apologie de "I'érudition vraiment utile", des "lumiéres
nécessaires a toutes les professions communes”, un écho treés net des idées de Turgot. Celles-ci
s'étaient développées a partir d'une question posée par Condillac dans I’Essai sur I’origine des
connaissances humaines : est-il concevable, ainsi que [I’affirment certains, "qu’un homme
organisé comme Corneille, dans quelque siécle qu’il elt vécu, et dans quelque idiome qu’il et
écrit, et donné les mémes preuves de talent . En d'autres termes, I'éducation, le milieu ne jouent-
ils qu'un role secondaire dans I'affirmation de ces hommes que Condorcet qualifie
d"extraordinaires"? Turgot avait répondu, dans un essai de jeunesse composé en réponse a une
question posée par I'Académie de Soissons sur les causes des progres et de la décadence du go(t
dans les arts et dans les sciences (1748):

Les habitants des pays barbares n’ont pas moins d’esprit que les autres pour les affaires
communes. Il y a plus; dans le méme temps et chez le méme peuple, une infinité de
personnes bornées par le hasard des circonstances a des travaux grossiers, ne participent
point a la lumiére qui éclaire leur siecle (...) ; on est forcé d’avouer que Corneille, né et
élevé dans un village, e(it mené toute la vie sa charrue.*

Le progrés collectif ne se fondait pas moins sur I"'utilité pratique" chez Turgot que chez
son disciple. Langage et production des biens matériels y formaient un couple solidaire dans le
double processus de capitalisation continue du savoir et du savoir-faire. “Un art, une fois inventé
et établi", considérait Turgot, fils du prévot des marchands de Paris, "devient un objet de
commerce, qui se soutient par lui-méme". "1l n’est point & craindre que I’art de faire du velours
se perde tant qu’on trouvera des gens pour en acheter. Les arts mécaniques subsisteront donc dans
la chute des lettres et du go(t, et s’ils subsistent, ils se perfectionneront ». D’autre part, « tant que
la langue, dans laquelle les livres sont écrits, subsiste et qu’il s’y conserve un certain nombre de
gens de lettres, on n’oublie point ce que I’on a su ».

Dans la mesure ou la modernité se caractérise chez Condorcet par « cet esprit de critique
qui seul peut rendre I’érudition vraiment utile » - extraordinaire formulation - c'est a cette aune
qu'il faut juger ceux qui passent pour les fondateurs du renouvellement de la pensée a I'age

% bid., 367.
2 TURGOT 1913, 139.
¥ TURGOT 1913, 118-19.



classique. Turgot les avait nommés dans son essai pour I’ Académie de Soissons. « Bacon semble
un homme qui marche en tremblant dans un chemin rempli de ruines; il doute, il ttonne;
Descartes, plus hardi, médite une révolution totale ; Galilée, dans le méme temps, interrogeait la
nature »**. Condorcet passe en revue ces « trois grands hommes » a la fin de la huitiéme époque
de I’Esquisse. Tout en célébrant chez Descartes « un grand génie pour les sciences », il concede
qu'on "peut lui reprocher de n'avoir pas assez appris (...) a observer l'univers au lieu de le
construire”. De méme, Turgot regrettait que le philosophe ait regardé "ses idées comme des
réalités" et qu'il "leur cherche des causes proportionnées a leur étendue, au lieu d’en chercher
I’origine ». Descartes, en somme, a négligé la construction de I’homme, selon Turgot, et celle de
I'univers qui I’environne, selon Condorcet. La méthode se renferme sur le sujet au détriment d’une
action constructive sur le monde.

3. La "voix de la vérité" entre France et Amérique

La Neuvieme époque, qui va de "Descartes jusqu’a la formation de la république
francaise ", place la perspective d’une abolition de la barriere intellectuelle des classes sous la
banniere de "la doctrine de la perfectibilté indéfinie de I’espéce humaine, doctrine dont Turgot,
Price et Prieslei ont été les premiers et les plus illustres apbtres"*. Turgot avait prononcé pour la
cléture des Sorboniques, des le 11 décembre 1750, le fameux Tableau philosophique des progres
successifs de I'esprit humain, qui abordait, comme I'écrit I'édition Schelle de ses oeuvres, le théme
de la "diversité des langues et des degrés de civilisation" en meme temps que celui des "langues
modernes”. Ainsi que le rappellent les éditeurs de la nouvelle édition du Tableau de Condorcet,
Richard Price traitera de la perfectibilité sans limite dans sa Review of the principal questions and
difficulties in morals de 1758, tandis que Joseph Priestley abordera la question dans son Essay on
the first principles of government de 1768.

Pour Condorcet, I'age de vulgarisation ouvert a la Renaissance ne représente qu'une
étape. "Alors, quoiqu’il restat toujours un trés grand nombre d’hommes condamnés a une
ignorance volontaire ou forcée, la limite tracée entre la portion grossiére et la portion éclairée du
genre humain s’était presqu’entierement effacée, et une dégradation insensible remplissait
I’espace qui en sépare les deux extrémes: le génie et la stupidité™®. Ici apparait I’idée, notoire,
d’un instrument prometteur d’un réduction “indéfinie" de I’écart séparant "portion grossiére" et
"portion éclairée"”. L outil que ses possibilités de développement exponentiel mettent a la mesure
de cet écart a pour modéle les nomenclatures de la chimie, des sciences naturelles, etc. On sait
comment Condorcet définit ces "méthodes" comme "une espéce de langue réelle", et comment la
La langue des calculs a posé le principe d’une combinatoire linguistique permettant une
construction rigoureuse de I’esprit, a partir de la "table rase" de Locke. Celui-ci a fondé une

% TURGOT 1913, 134.
15> CONDORCET 2004, 393.
16 On suit ici I'édition de I'an 111. CONDORCET 2004, 390.



conception égalitaire de I’esprit humain, vouée a ruiner une conception de la société partageant
"les hommes en deux races différentes dont I’une est destinée a gouverner I’autre a obéir, I’une a
mentir, I’autre & étre trompée""’. Est inexorablement vouée & dépérir cette conception qui partage
le corps social en "diverses classes d’hommes" selon les droits différents qu’il accorde "a la
naissance, a la richesse, a la profession”. C’est toute I’humanité qui sort révolutionnée de la
"méthode" lockienne d’analyse, appliquée "a la morale, a la politique, & I’économie publique" :
"c’est ce dernier pas de la philosophie qui a mis en quelque sorte une barriére éternelle entre le
genre humain et les vieilles erreurs de son enfance, qui I’empéchera d’étre jamais ramené a son
ancienne ignorance par des préjugés nouveaux... "%

Lumineux tableau de I’avenir du genre humain ! On n’y cherchera pas des ombres en
discernant & nouveau, derriere le réve égalitaire, un souci d’unification, d’uniformisation
redoublant au plan symbolique le projet jacobin d’abolition de toutes les "barriéres" qui entravent
le développement, notamment économique, de la France "moderne ". On sait que pour Renée
Balibar, la politique de la langue de la Révolution francaise se calque d’une certaine maniére sur
I’abaissement des frontieres régionales, dans la perspective du grand "marché national . Par
contre, on épinglera - sans surprise - le nationalisme qui caractérise fortement la "voix de la
France", comme instrument linguistique et comme message politique. L’expansion des Lumieres
doit évidemment beaucoup a celle du francais'®. "Nous suivrons les progrés de cette philosophie
dans les diverses parties de I'Europe, ou l'inquisition des gouvernements et des prétres ne put
empécher la langue francaise devenue presque universelle de la porter avec rapidité”. L’italien n’a
joué ici qu’un réle mineur : les lettres y ont été cultivées "avec moins de succés”. C’est la "voix de
I’Amérique" qui concurrence désormais le plus vigoureusement celle de la patrie des Lumiéres, en
une nouvelle Renaissance, car "les peuples les plus éclairés, les plus libres, les plus affranchis de

préjugés" sont aujourd’hui "les Francais et les Anglo-Américains'.

Nous montrerons pourquoi les principes sur lesquels la constitution et les lois de la
France ont été combinées sont plus purs, plus précis, plus profonds que ceux qui ont
dirigé les Américains, pourquoi ils ont échappé bien plus complétement a I’influence de
toutes les espéces de préjugés, comment I’égalité des droits n’y a nulle part été
remplacée par cette identité d’intérét qui n’en est que le faible et hypocrite supplément,
comment on y a substitué les limites des pouvoirs a ce vain équilibre si longtemps
admiré....

Tout ceci a mérité a la langue francaise - et justifie dans I'avenir - "I’honneur de devenir,
en quelque sorte, la langue universelle de I’Europe”, la véritable "voix de la vérité", au dela des

7 bid., 377.

18 |bid., 383.

19 1bid., 388, 421.
2 1hid., 396-99.



10

"préjugés nationaux"?.

4. Chemins de la démocratie linguistique

La Dixieme époque dessine un avenir de I’humanité ou le langage tient un double role,
se présente dans une double perspective. La premiére est celle de I’abbé Grégoire et de Barére.
Elle vise a atteindre par "I’égalité d’instruction” le plus égalitaire des mondes possibles, en
matiére de communication.

Dés lors les habitants d'un méme pays, n'étant plus disingués entre eux par l'usage d'une
langue plus grossiére, ou plus rafinée, pouvant également se gouverner par leurs
propres lumiéres, n'étant plus bornés a la connaissance machinale des procédés d’un
art et de la routine d’une profession, ne dépendant plus ni pour les moindres affaires, ni
pour se procurer la moindre instruction, d’hommes habiles qui les gouvernent par un
ascendant nécessaire, il doit en résulter une égalité réelle puis que la différence des
lumieres, ou des talents, ne peut plus élever une barriére entre des hommes a qui leurs
sentiments, leurs idées, leur langage, permettent de s'entendre...??

A propos de l'affranchissement de la routine, les éditeurs de 2004 notent: que "ce point
est développé dans I'Essai sur les assemblées provinciales (1788)".

A c6té du réle "citoyen" que doit spécifiquement remplir la langue, celle-ci est appelée a
progresser encore en tant qu'instrument de savoirs qui peuvent étre spécialisés ou relativement
généraux. Ici s’ouvre une seconde voie de démocratisation linguistique, ou I’avancement des
connaissances s’effectue au bénéfice de la collectivité. Le "perfectionnement” de la "langue des
sciences", "'si vague encore, et si obscure”, ouvre pour celles-ci la possibilité "de devenir vraiment
populaires méme dans leurs premiers éléments"?. La préoccupation est coutumiére, chez
Condorcet. Un écrit relatif a I’histoire de I’Académie, conservé dans les papiers Condorcet de
I'Institut, commence par constater qu’a I’époque de la création de celle-ci, les sciences physiques
n’avaient "qu’une langue vague, obscure, étrangére a tous ceux qui n’avaient eu qu’une éducation
commune"?*, "On sortait & peine du temps ou I’on n’écrivait sur les sciences qu’en latin et dans le
langage des écoles”. Il s’agissait alors de "rapprocher cette langue de la langue ordinaire" en lui
conservant "la précision que doit avoir celle des sciences", en bannissant les "mots scientifiques
qui n’étaient qu’une pédanterie inutile”, mais "en gardant ceux qui étaient nécessaires pour
I’exactitude du langage". "Aujourd’hui”, reprend Condorcet, "la langue des sciences est formée",

de sorte que "les premiéres legons que recoit la jeunesse renferme ces mémes principes alors

2 1bid., 392, 421.

22 |pid., 440.

2 bid., 448.

# Ms. 885 (111), 63 r°.



11

connus seulement d’un petit nombre de savants philosophes".

A partir de ces considérations s’offre une perspective plus large d'égalisation par les
signes. Il s’agit bien sOr du projet de langue universelle dont Condorcet annonce la présentation a
la fin du Tableau historique®.

I nous reste maintenant a parler de deux moyens généraux qui doivent influer a la fois
et sur le perfectionnement de I'art d'instruire et sur celui des sciences; I'un [est] I'emploi
plus étendu et moins imparfait de ce qu'on peut appeler les méthodes tecniques, l'autre
I'institution d'une langue universelle. (...) Nous montrerons que la formation d'une telle
langue, si elle se borne a exprimer des propositions simples, précises comme celles qui
forment le sistéme d'une science ou de la pratique d'un art, ne serait rien moins qu'une
idée chimérique...

On sait que ces développements ne figurent ni dans le manuscrit de I'Esquisse, ni dans la
premiere édition du Tableau, mais qu'ils ont fait lI'objet d'un Essai d’une langue universelle, lui-
méme inachevé, qui constitue le Quatriéme fragment relatif a la Dixieme époque du testament
intellectuel du philosophe. Conserve a la Bibliotheque de I’Institut sous la cote 885-11l, il avait été
partiellement édité par Gilles-Gaston Granger, qui s'était limité a la partie du texte concernant les
sciences mathématiques. Reprenant le dossier, Roselyne Rey avait défini I'Essai d’une langue
universelle "comme révision des théses de I'Esquisse”, en ce qu'il ofrre une sérieuse "prise de
conscience des difficultés de I'entreprise”. Elle soulignait par ailleurs a quel point le projet « va
bien au dela d’un simple systéme de traduction entre les objets et les signes », étant donné la part
prise par une sorte de logique formelle. On concoit des lors que I'Essai, désormais édité avec un
trés grand soin dans le volume de 2004 par Eric Brian et Christian Gilain®®, exige un examen
technique dépassant a la fois nos compétences et le cadre de cet article. Bornons-nous a épingler
le probleme central que posent en matiére de formalisation les modalités concrétes de la
"convention" séparant les objets de leur représentation.

Des signes assez clairs pour étre entendus sans aucune convention seraient d’un usage
trop pénible, exigeraient trop de place, demanderaient trop de perfection dans le travail,
pour étre employés a former la langue, mais ils peuvent I’étre pour établir, pour
expliquer les signes en partie naturels en partie conventionnels qu’on voudrait établir.
Cette espece de convention n’est pas celle de deux hommes qui conviennent de désigner
tel objet par tel mot, tel quadrupéde par le mot cheval. Elle est de la méme nature que
celle de I’auteur qui dit je donne tel nom a tel objet, avec le lecteur qui convient alors
d’entendre ce mot dans ce méme sens. Ici elle peut s’établir malgré la distance des lieux
et des temps sans qu’on ait besoin d’avoir antérieurement une langue commune. Pour

% CONDORCET 2004, 454-56.
% 1hid., 947-1029.



12

qu’elle soit possible entre deux étres, il suffit qu’ils aient des sensations, des facultés
analogues, car I’identité d’espéce ne serait pas méme rigoureusement nécessaire.

Condorcet entend-il écarter ici I’ancien cercle vicieux dans lequel Frain du Tremblay avait
enfermé I’origine du langage ? Le Traité des langues de 1703 avait demandé comment on pouvait
convenir d’une langue sans en avoir préalablement I’'usage, de méme qu’on "ne scauroit faire de lunettes
sans voir". Cette aporie est résolue par Condorcet dans un long texte sur I’origine des langues, ou
semblent plutdt visés des systémes analogues a celui de I’écriture chinoise. Diderot avait dénoncé la
lourdeur et le manque d’économie de celle-ci. De méme, juge le philosophe révolutionnaire, un tel code,
bien que formé de signes "clairs", donne lieu a une "langue" prenant "trop de place" et offrant le handicap
d’une interprétation "pénible". Un systéme de signes non-conventionnels servirait ainsi de métalangage, et
peut-étre aussi d’instrument de médiation puisqu’il introduirait a I’interprétation de "signes en partie
naturels, en partie conventionnels”. "En fait", concluait R. Rey, "la langue universelle est une langue
mixte (et provisoire) au sens ou elle emprunte des conventions unaniment acceptées” - principes de signes
a moitié "naturels " - "et ou elle en crée de nouvelles". "Pas de maniement possible de la langue
universelle sans vocabulaire et traduction”.

Condorcet tente rituellement de conjurer la distance séparant "langue universelle" et "langue
commune", savoir et peuple, notamment par une "écriture hiéroglyphique" susceptible d’étre employée
"avec avantage pour un autre objet qui mérite de nous arréter ici"*’. Une hantise, référée au mythe de
I'Atlantide, lui fait envisager la perspective d'une catastrophe planétaire réduisant en cendres le savoir de
I'numanité. L'Tle engloutie sert de titre au Fragment 9 que restitue également I'édition de 2004 du
Tableau®." N'est-il pas possible”, demande I'Essai d’une langue universelle, "qu'un bouleversement du
globe sans anéantir I’espéce humaine, sans engloutir avec elle dans des abimes éternels les monuments
qu’elle a élevés, fasse disparaitre cependant et les sciences et les arts, et leurs dep6ts fragiles, et jusqu’aux
langues aujourd’hui connues »? L’ imprimerie, la diffusion des Lumieres, le pur "édifice” intellectuel et
politique élaboré en France, et jusqu’a I’établissement de la liberté dans cette partie du monde qui fascine
le philosophe, I’Amérique : tout cela semble garantir I’avenir contre un retour de la "barbarie". Mais la
crainte d’un "bouleversement total du sol" n’en obséde pas moins celui qui scrute le plus lointain avenir.
"N’y aurait-il pas moyen alors de prévenir une partie des pertes auxquelles cette révolution condamnerait
I’espéce humaine... » ? Ici se place I’ « apologue » de Platon et des Egyptiens.

Je suppose que les anciens Egyptiens aient eu dans les mathématiques, dans I’astronomie, dans la
physique, des connaissances sublimes dont I’enthousiasme de I’ Antiquité leur a si souvent fait
honneur dans le temps ou leurs prétres n’étaient plus que des charlatans ignorants, ou ils avaient
cessé d’entendre eux-mémes cet ancien langage®® que leur ambition jalouse avait dérobée [sic] a

" Ibid., 994-96.

%8 1bid., 871-922.

% |'éd. de 2004 lit: "autre langage". Il nous semble avoir lu "ancien langage", plus cohérent avec I'idée d'un
obscurcissement des hiéroglyphes et de la langue représentée. Condorcet songeait sans doute, en écrivant
ces mots, a I'écriture, de Ia le curieux féminin du participe "dérobée", plus loin.



13

la connaissance du peuple. Si a cette époque Platon voyage en Egypte pour y recueillir quelques
faibles vérités de la sagesse antique perdues dans des traditions incertaines, il retrouve ces vérités
oubliées écrites en caracteres hiéroglyphiques sur des colonnes que le temps a respectées. Mais
cette langue, [in]intelligible pour des hommes qui ne savent plus que rendre des oracles ou
nourrir des animaux sacrés ne peut cacher ses mysteres aux regards d’un philosophe éclairé
animé par la passion de connaitre. Alors tous ces trésors depuis longtemps perdus pour
I’humanité, reparaissent et quelques années de travail lui rendent ce dont la découverte et colté
au geénie des efforts de plusieurs siécles.

La fiction invoque une langue égyptienne qui "formée au hasard, ne pourrait donner de telles
espérances”. Voici dés lors une autre vocation, pour la "langue universelle".

Supposons maintenant que cette langue, dont la possibilité vient d’étre prouvée, ait été formée,
qu’elle soit vraiment intelligible sans aucune communication antérieure, qu’aprés en avoir établi,
le vocabulaire, on ait écrit dans cette langue les vérités importantes fondamentales de toutes les
sciences, les principes généraux de leur application aux arts, les procédés les plus nécessaires, les
instrumens les plus précieux, les machines les plus ingénieuses, les plus utiles, en un mot, dans les
sciences comme dans les arts, tout ce dont la connaissance assurerait la facile restitution du reste.

On graverait tout ce savoir du monde "sur des plaques de platine, ou sur des blocs de prophyre”,
que I’on déposerait "dans une contrée du globe choisie parmi celles que leur position semble mettre
davantage a I’abri des bouleversements”. On veillerait a ce que " I’apparence” du monument annonce
" une grande intention ". On aurait méme soin, si possible, de multiplier les "dép6ts . " Chaque demi-
siecle les peuples éclairés déposeraient de concert dans ces archives du genre humain la tableau des
vérités, des perfectionnements, que les générations nouvelles auraient ajouté[s] a la masse des
connaissances ou des proceédés utiles, tableau qui serait en méme temps celui de leur[s] titres a la gloire et
a la reconnaissance de I’humanité". C’est la navette Discovery et son message de "quatre mille ans" de
civilisation que Condorcet lance vers I’inconnu. "Je montrerai ailleurs que I’étendue d’un tel projet, le
concours qu’il suppose, les dépenses que I’exécution exige, ne doivent pas le faire ranger au rang des
réves philanthropiques, et que notre imagination, tant qu’elle ne se place point hors des lois de la nature,
peut atteindre, bien loin de I’excéder, ce que I’homme saura un jour concevoir et réaliser".

Ainsi, la "langue universelle" se trouve finalement rendue a sa fonction premiere, celle d’archive
de I’humanité. L’utopie se réfugie dans un futur dont la forme singuliérement archaique, empruntée aux
mystéres de I’Egypte, trahit la nostalgie d’un réve tissé de suppositions et de pétitions de principe. Cet
appendice du Tableau historique des progres de I'esprit humain devient fuite en avant dans un contexte
d’actualité qui n’offrait guére d’autre moyen d’esquiver le présent. La conjuration de la Terreur et de
I’écroulement violent de I’ancienne société s’opére par le transfert vers la prévention d’une autre




14

"révolution ", cataclysmique. L’imagination escamote le désespoir d’un retour a la "barbarie", comme le
suicide annulerait une réalité ambiante que le philosophe du progres absolu ne peut concevoir, sans se
trahir lui-méme, que comme passage a un autre monde. Le savoir universel coulé dans le platine
autorisera I’illusion que les langues, comme les civilisations, ne peuvent mourir.

On pourrait arréter la notre bréve revue des idées de Condorcet sur la démocratie du
langage. Claude de Saint-Simon, comme I’a rappelé J.-P. Schandeler, lui reprochera d’avoir
méconnu les difficultés posées par la reconstitution génétique de I'origine de la parole et critiquera
I’« innéité implicite des facultés humaines" postulée par le philosophe des Lumiéres. "Condorcet,
par ce début, donne une idée trés-fausse du point de départ de I’intelligence humaine », écrit
Saint-Simon®. « Celui qui apprendra la philosophie dans son ouvrage croira que la premiére
génération de I’espece humaine a possedé, comme nous, un systéeme de signes de convention,
qu’elle a parlé une langue...".

Pour réfuter l'allégation du positiviste, il suffira de donner en annexe, en guise
d’échantillon, le début d’une sorte d'essai sur l'origine des langues que conservent également les
papiers Condorcet. Le morceau fait partie du Fragment 1 reproduit a la suite du Tableau dans
I’édition de 2004 (Esquisse de la premiére épogue). On en compare le texte avec celui que j'avais
moi-méme copié lors de la préparation du présent article, sous réserve d'un retour a l'original pour
vérification. On indique entre crochets les mots restitués et entre barres obliques les différences
que comporte I’édition Schandeler-Crépel, dont on adopte la ponctuation. On modernise dans une
certaine mesure I'orthographe.

ANNEXE

[Essai sur I'origine des langues - Fragment]
Bibliotheque de I’Institut, Ms 885 (I11), autographe.
Collationné avec I'édition accompagnant le Tableau historique, 2004, 493-497.

[529 bis r] (...) La premiére formation des langues parait avoir coexisté avec ces grossiers
rudimens des arts, avec les premiéres inventions qui, en donnant aux organes naturels le secours
des instrumens nouveaux, en aura [ont] étendu ou perfectionné I’emploi, aura ajouté /et ajouté/
aux bienfaits spontanément offerts par la nature, des biens qui viennent également d’elle mais que
I’industrie humaine devait modifier /apprendre a modifier/ pour apprendre a les plier /pour les
plier/ en suite a ses besoins ou a ses désirs.

[529 bis v] Toutes les espéces qui peuvent former des sons paraissent avoir un langage
d’autant plus parfait en supposant I’égalité des autres organes qu’ils forment plus facilement des
sons articulés et distincts, qu’ils parviennent a en répéter avec plus de précision des nuances plus

% SCHANDELER 1997.



15

variées.

L’homme, en réunissant a cette faculté I’avantage que lui donnent la durée de son
éducation et celle de la vie, la conformation de ses mains, celle des organes de la mémoire, devait
porter la perfection de ce langage plus loin qu’aucune espece . L’habitude de se tenir debout lui
rend la langue des signes plus facile, lui permet d'y donner plus d’étendue et de clarté . C’est une
raison sans doute, pour que dans les premiers tems il ait moins éprouvé le besoin d’une langue
parlée. Mais I’utilité de pouvoir s’entendre la nuit, ou dans les endroits couverts, de s’avertir ou
[et/ d’étre averti dans les circonstances imprévues, /et /d’étre dispensé d’une attention soutenue
pour en attendre ou en saisir le moment, suffisait pour que ce nouveau langage ne f(it pas négligé,
et alors celui des signes a servi au nouveau /au contraire/ pour en perfectionner la formation, pour
en accélérer les progres.

[530 r] 1l nous suffira d’exposer ici comment dans une peuplade naissante ona pu
parvenir d’abord a désigner par des mots les idées plus ou moins générales des objets réels, puis
leurs propriétés sensibles, / a exprimer/ celles des choses non sensibles ; a distinguer ensuite par
des modifications du méme mot les modifications correspondantes des idées ; enfin a établir une
expression générale qui annonce que celui qui I’emploie reconnait dans un tel objet la présence
d’une telle qualité, expression [dont] il se servira dans la suite pour indiquer qu’il apercoit dans
une telle idée une idée plus simple ou plus générale qui en fait partie.

Les étres vivans qui peuvent [étre] reconnus par le son qu’ils produisent, les objets
inanimés, les météores, et en général les phénomeénes qui se manifestent par un bruit, ont été
désignés les premiers par un mot qui n’était d’abord qu’une imitation de ce bruit et qui, se
dénaturant en suite peu a peu par le désir d’en accélérer ou d'en faciliter I’émission, est devenu un
signe a demi arbitraire sans cesser cependant d’étre entendu.

Celles des qualités sensibles des objets qui se manifestent par le son auront /auraient/
aussi recu des noms les premiéres. On sait que les animaux manifestent par des sons leurs
sentiments intérieurs, [530 v] et il est tout simple que les individus de la méme espéce
comprennent en les entendant quel sentiment éprouve celui qui les prononce, puisqu’il les a
entendus prononcés par lui-méme lorsqu’il se trouvait dans une situation semblable.

Mais on dut /a d0/ distinguer dans ces sons deux choses distinctes, le ton /le son/ qui
exprime le sentiment méme parce qu’il en est en quelque sorte I’effet physique, qui est éclatant
dans la joie, étouffé, /dans la joie étouffée/ ou prolongé dans la douleur, et I’articulation vocale
qui est prononcée avec ce ton, mais qui pouvait /pourrait/ également I’étre avec un ton étranger a
ce sentiment.

Cette articulation vocale peut alors devenir le signe naturel non du sentiment mais des



16

objets qui I’excitent et qui n’ont pu étre désignés par I’imitation des sons qu’ils produisent.

On sent combien une telle langue est bornée, mais aussi combien déja elle peut étre utile.
Cette utilité ne se borne pas aux usages immeédiats de ce moyen pour s’entendre, pour se
concerter. Les noms qui désignent les objets doivent é&tre communs a plusieurs individus, ou il
serait impossible / il serait donc impossible/ de les employer s’ils ne répondent point constamment
let/ pour tous a la méme idée. Dés lors les hommes ont été forcés par la nécessité a prendre
I’habitude d’avoir des idées déterminées et fixes. Le hasard y aurait sans cesse introduit la
confusion, en présentant de nouvelles combinaisons de sensations, dont la mémoire, en les mélant
avec ce qu’elle avait conservé des anciennes, aurait formé de nouvelles idées. Ainsi cette fixité
des idées, impossible sans le secours des signes, est le premier degré du perfectionnement réel que
I’esprit humain donne & I'usage d'une langue, a la société qui lui en a fait connaitre le besoin. Cette
premiére langue parlée était aidée par la langue des signes qui exprimait les objets physiques ou
leurs modifications sensibles en imitant généralement /grossiérement/ leurs formes ou leurs
mouvements, et les sentiments intérieurs en répétant les gestes ou les changements de
physionomie qui les accompagnent.

Jusqu’ici la langue des sons est imitative, les signes qu’elle emploie sont naturels. [531 r]
Le hasard a présidé au choix, mais ils ne sont pas entiérement arbitraires, ils sont intelligibles par
eux-mémes plus encore que par une sorte de convention tacite.

Une barriere plus forte s’oppose ici au progres du langage, et sans doute les hommes I’ont
vue longtemps devant eux avant méme de chercher a la franchir. Comment I’homme a-t-il
donc enfin trouvé le secret d’exprimer par des sons les objets, les modifications, les sentiments qui
n’affectent point le sens de I’ouie ? Il serait absurde de supposer que I’idée d’un langage purement
conventionnel ait pu se présenter dans I’état d’imperfection ou de faiblesse ou se trouvait alors
I’intelligence humaine, et quand un homme aurait eu cette idée, quel moyen aurait-il eu pour la
réaliser, comment aurait-il pu se faire entendre ou méme se faire écouter ?

C’est & la généralisation de ces premiers signes, & des applications dirigées par I’analogie
que nous pouvons avoir recours pour expliquer ces nouveaux progres. Ainsi le son imitatif qui
désignait un coup de tonnerre, employé pour exprimer ses effets, a pu I’étre ensuite pour signifier
ce qui était imprévu, violent, irrésistible. La circonstance ou le mot était prononcé, le ton plus ou
moins fort, en fait encore /faisaient/ distinguer les divers sens, et de cette différence de ton ont dil
naitre des articulations différentes qui en se transmettant ont fini par [531 v] produire des mots
différents auxquels I’habitude faisait attacher constamment des sens divers.

L’imitation /Si I'imitation/ du bruit que font les ailes des oiseaux a désigné /désigna/
d’abord I’animal méme ou I’action de voler, on I’a étendue a tout mouvement uniforme et
continu,et de la aux objets qui sans produire le méme bruit offrent un mouvement dans lequel on



17

apercoit ces /ses/ apports avec celui du vol.

On voit comment par ce moyen la langue peut s’étendre non seulement aux objets qui
ne rendait [sic] aucun son, aux modifications qui ne sont pas perceptibles par le sens de I’ouie
mais méme aux idées des choses non sensibles, comme le mot qui exprime le souffle de la vie, le
mot qui exprime les effets du feu ou ceux des passions violentes.

La langue des animaux n’est pas dépourvue de signes en apparence conventionnels, on
sait qu’ils en ont pour s’avertir, pour appeler en quelque sorte I’attention. Il suffit que dans une
espéce ce cri ait été formé, méme involontairement, une premiére fois, et que les circonstances /la
circonstance/ ou il I’a été ait contribué a la faire entendre /a le faire entendre/, pour qu’il soit
devenu habituel dans une famille, dans un groupe de familles méme isolées et sans
communications journalieres mais rapprochées par la résidence, /et/ I’intérét commun d’éviter les
mémes dangers.

De plus, les hommes employant alternativement pour désigner une suite d’objets et leur
langue parlée, et leur langue de signes, il en a dii résulter a la fois I’habitude de s’aider /et d'aider/
par des gestes a I’intelligence des mots, par des /ces/ mots a celle des geste, et de la celle
d’accompagner [532 r] les gestes de sons n’ayant encore aucun sens, comme les mots de gestes
insignifiants.

Supposons maintenant qu’un individu prenne naturellement I’habitude de prononcer le
méme mot en faisant le méme geste, que ceux qui communiquent journellement avec lui la /le/
contractent a son exemple: des lors ce son se lie avec le geste, avec la chose que ce geste exprime,
et il devient bient6t intelligible pour eux-mémes, indépendamment du geste, comme par exemple
s’il était prononcé dans I’obscurité. Les avantages d’étendre la langue parlée, de la porter au point
de rendre toutes les idées, de suffire a tous les besoins /tous besoins/ ont di faire /ont fait/ adopter
avec empressement I’usage de ces signes arbitraires, et I’on a di profiter de tous ceux que le
hasard et les circonstances avaient respectivement /successivement/ rendus intelligibles.

Si la langue renferme un mot qui désigne une modification passagére pouvant appartenir a
des objets de différents genres, il est naturel d’exprimer par deux mots réunis I’objet considéré
comme ayant cette modification. Si elle se représente fréquemment, si elle s’applique a un grand
nombre d’objets, il est naturel encore que de I’habitude d’unir ce mot a plusieurs autres, naisse
I’usage d’un mot composé que I’on substitue aux deux mots primitifs dans lequel, surtout dans
I’origine, ils sont [532 v] tous deux assez reconnaissables pour étre entendus sans peine, qui enfin
par quelques suppressions, par quelques légers changements d’articulations devient plus court ou
plus facile & prononcer sans cesser d’étre intelligibles. [etc.]

BIBLIOGRAPHIE



18

BAKER, K. M. 1977. « Condorcet’s notes for a revised edition of his reception speech to the
Académie francaise ». Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 169. 7-68.

BAKER, K. M. 1988. Condorcet, raison et politique. Paris : Hermann.

BALIBAR. R. 1974. Le francais national : politique et pratiques de la langue nationale
sous la Révolution francaise. Paris : Hachette.

BAXMANN, D. 1999. Wissen, Kunst und Gesellschaft in der Theorie Condorcet.
Stuttgart : Klett-Cotta.

BRIAN, Eric. 1997. « Compte rendu de la table ronde : Editer Condorcet aujourd’hui ».
Condorcet. Homme des Lumiéres et de la Révolution. Ed. A.-M. Chouillet et P.
Crépel. Fontenay-Saint-Cloud : ENS Editions. 138-46.

CECCARELLLI, Alessandro. 2001-2002. « Dispotismo e ‘ideologia europea’ nelle
filosofie della storia di Turgot e Condorcet ». Dispotismo. Genesi e sviluppi di un
concetto filosofico-politico. Ed. Domenico Felice. Napoli : Liguori. 11, 391-417.

CONDORCET. 1782. Discours prononcé dans I’Académie francoise, le 21 février 1782,
a la réception de M. le marquis de Condorcet. Paris : Demonville.

CONDORCET. 1971. Esquisse d’un tableau historique des progrés de I’esprit humain.

Ed. M. et Fr. Hincker. Paris : Editions sociales. - 1988. Ed. A. Pons. Paris : Flammarion.

CONDORCET. 2004. Tableau historique des progrés de I’esprit humain. Projets,
esquisse, fragments et notes. (1772-1794). Ed. Sous la dir. De Jean-Pierre
Schandeler et Pierre Crépel par le Groupe Condorcet, Paris : Institut national
d’Etudes démographiques.

CONDORCET. Histoire de I’Académie telle que Monsieur de Fontenelle en avait concu
le plan. Bibliothéque de I’Institut, Papiers Condorcet, Ms 885 (l11), autographe.

GRANGER, G.-G. 1954. « Langue universelle et formalisation des sciences. Un fragment
inédit ». Revue d’histoire des sciences 7. 197-219.

HENRY, Charles. 1970. Ed. Correspondance inédite de Condorcet et de Turgot, 1770-
79. Genéve : Slatkine.

REY, Roselyne. 1997. « Sur I’Essai d’une langue universelle de Condorcet ». Condorcet.
Homme des Lumiéres et de la Révolution. 138-46.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. 1969. Essai sur I’origine des langues. Ed. Charles Porset.
Paris : Nizet.

SAINT-SIMON. [1811]. « Deuxiéme lettre & M de Redern ». Oeuvres complétes.
Paris : Dentu. 1865-79, t. XV, 112-18.

SCHANDELER, Jean-Pierre. 1997. « Critique de L’Esquisse et genése de la
réfutation des Lumiéres ». Condorcet. Homme des Lumiéres et de la
Révolution.161-77.

SCHANDELER, Jean-Pierre. 2000. Les interprétations de Condorcet. Symboles et
concepts (1794-1894). Oxford : SVEC 2000 :03.

SCHLIEBEN-LANGE, Br. 1996. Idéologie, révolution et uniformité de la langue. Liége :



19

Mardaga.
TURGOT. 1913. Recherches sur les causes des progreés et de la décadence des sciences
et des arts ou Réflexions sur I’histoire des progrés de I’esprit humain. Dans GEuvres. Ed.
G. Schelle. Paris : Alcan. T. I, 116-42.



