
bilinguisme gréco-latin et épigraphie



maison de l’orient et de la méditerranée
(Université Lumière-Lyon 2 – CNRS)

Publications dirigées par Jean-Baptiste Yon

Dans la même collection, Série épigraphique et historique

CMO 16, Épigr. 1	 D’Archiloque à Plutarque. Littérature et réalité. Choix d’articles 
de J. Pouilloux, 663 p., 80 fig., 4 tabl., 6 pl., 3 dépliants, 1986.
(ISBN 2-903264-08-2)

CMO 25, Épigr. 2	 B. Helly, L’État thessalien. Aleuas le Roux, les tétrades et les tagoi, 
384 p., 20 fig. (dessins au trait), 3 tabl., 1995.
(ISBN 2-903264-17-1)

CMO 26, Épigr. 3	 G. Thériault, Le culte d’Homonoia dans les cités grecques, 259 p., 
en coédition avec Le Sphinx, Québec, 1996.
(ISBN 2-903264-18-X)

CMO 27, Épigr. 4	 G. Lucas, Les cités antiques de la haute vallée du Titarèse. Études 
de topographie et de géographie historique, 264 p., 16 fig. (dessins 
au trait), 13 pl. in fine, 1997.
(ISBN 2-903264-19-8)

CMO 31, Épigr. 5	 H.-L. Fernoux, Notables et élites des cités de Bithynie aux époques 
hellénistique et romaine (iii e s. av.-iii e s. ap. J.-C.), 608 p., 2004.
(ISBN 2-903264-24-4)

Bilinguisme gréco-latin et épigraphie. Actes du colloque international, Lyon, 17-19 mai 
2004 / Frédérique Biville, Jean-Claude Decourt et Georges Rougemont (éds). – Lyon : 
Maison de l’Orient et de la Méditerranée – Jean Pouilloux, 2008. – 342 p., 25 cm. (Collection 
de la Maison de l’Orient 37).

Mots-clés : grec, latin, araméen, bilinguisme, trilinguisme, identités linguistique et culturelle, 
alphabet, épigraphie, onomastique, calendrier, administration romaine.

ISSN 0985-6471
ISBN 978-2-35668-000-6

© 2008 Maison de l’Orient et de la Méditerranée – Jean Pouilloux, 7 Rue Raulin, 69365 Lyon cedex 07

Les ouvrages de la Collection de la Maison de l’Orient sont en vente :
Maison de l’Orient et de la Méditerranée – Publications, 7 Rue Raulin, 69365 Lyon cedex 07

www.mom.fr/publications - publications@mom.fr
et de Boccard Édition-Diffusion, 11 rue de Médicis, F-75006 Paris



Collection de la Maison de l’Orient et de la Méditerranée 37
série épigraphique et historique 6

bilinguisme gréco-latin et épigraphie

Actes du colloque organisé à l’Université Lumière-Lyon 2
Maison de l’Orient et de la Méditerranée-Jean Pouilloux

UMR 5189 Hisoma et JE 2409 Romanitas

les 17, 18 et 19 mai 2004

édités par

Frédérique Biville, Jean-Claude Decourt et Georges Rougemont



sommaire

Avant-propos...............................................................................................................  9
Frédérique Biville, Jean-Claude Decourt, Georges Rougemont

Liste des abréviations................................................................................................  13

I – CONTACTS LINGUISTIQUES ET TÉMOIGNAGES ÉPIGRAPHIQUES

Athanassios Rizakis (EIE, Athènes)
Langue et culture ou les ambiguïtés identitaires
des notables des cités grecques sous l’Empire de Rome..........................................  17

Frédérique Biville (Université Lumière-Lyon 2, JE Romanitas)
Situations et documents bilingues dans le monde gréco-romain..............................  35

II – GREC ET LATIN EN ORIENT

Claire Hasenohr (Université de Bordeaux)
Le bilinguisme dans les inscriptions des magistri de Délos.....................................  55

Denis Rousset (EPHE, Paris)
Usage des langues et élaboration des décisions
dans le « Monument bilingue » de Delphes............................................................... 71

Élodie Bauzon (Lycée français de Rome)
L’épigraphie funéraire bilingue des Italiens
en Grèce et en Asie, aux ii e et i er siècles av. J.-C. ..................................................  109

Miltiade Hatzopoulos (EIE, Athènes)
Le grec et le latin dans les inscriptions de Béroia..................................................  129

Giovanbattista Galdi (Université de Bologne)
Aspects du bilinguisme gréco-latin dans la province de Mésie inférieure.............  141



�	 sommaire

Catherine Dobias (Université de Bourgogne)
Sur quelques faits de bilinguisme gréco-latin
dans le corpus épigraphique cyrénéen.................................................................... 155

Cédric Brélaz (Université de Lausanne, École française d’Athènes)
Le recours au latin dans les documents officiels
émis par les cités d’Asie Mineure............................................................................ 169

Jean-Baptiste Yon (CNRS, HiSoMA)
Bilinguisme et trilinguisme à Palmyre.................................................................... 195

Denis Feissel (Collège de France, Paris)
Écrire grec en alphabet latin : le cas des documents protobyzantins....................  213

III – LATIN ET GREC EN OCCIDENT

Jean-François Berthet (Université Lumière-Lyon 2, JE Romanitas)
Remarques sur le vocabulaire politique des Res gestae diui Augusti..................... 231 

Daniel Vallat (Université Lumière-Lyon 2, JE Romanitas)
Interférences onomastiques et péri-onomastiques
dans les Res gestae d’Auguste................................................................................  241

Heikki Solin (Université d’Helsinki)
Observations sur la forme grecque
des indications calendaires romaines à Rome à l’époque impériale...................... 259 

Bruno Rochette (Université de Liège)
Le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’Italie
d’après les inscriptions (iii e-vi e s.)..........................................................................  273

Jean-Claude Decourt (CNRS, HiSoMA)
Le bilinguisme des inscriptions de la Gaule...........................................................  305

Conclusion

Jean-Louis Ferrary (EPHE, Paris).........................................................................  321

Index des inscriptions.............................................................................................. 331

Index des auteurs et citations................................................................................... 336

Index des noms propres..........................................................................................  338

Index des notions....................................................................................................  339

Liste des contributeurs (coordonnées, septembre 2008).........................................  347



Le bilinguisme gréco-latin dans les 
communautés juives d’Italie d’après  

les inscriptions (IIIe-VIe s.)

Br. Rochette

Département des Sciences de l’Antiquité, Université de Liège

Résumé

Cette étude examine les relations linguistiques dans les communautés juives 
d’Italie entre le iiie et le vie s. ap. J.-C. Les inscriptions juives provenant des catacombes 
romaines et celles de Venosa, à la frontière entre l’Apulie et la Lucanie, sont intéressantes 
pour mener une étude sociolinguistique dans les communautés juives. Selon Noy, le 
corpus des inscriptions juives de Rome compte 584 textes, dont 74 pour cent sont en 
grec, 17 en latin et 6 en grec et en latin. La répartition des inscriptions grecques et latines 
de Rome semble indiquer que le grec fut la langue la plus importante dans la communauté 
juive, au moins jusqu’au iiie s. ap. J.‑C. Un examen attentif des particularités linguistiques 
propres à ces textes met en exergue des influences du latin sur le grec et du grec sur le 
latin. L’influence du grec semble toutefois plus accentuée. Le bilinguisme des Juifs de 
Rome a été réel, mais imparfait. À Venosa, en revanche, la situation est différente. La 
communauté juive est passée du grec au latin en environ deux siècles. Le grec y a été 
maintenu artificiellement dans un milieu devenu totalement latinophone.

Abstract

This study examines the linguistic relationships in the Italian Jewish communities 
from the third to the sixth century A.D. The Jewish inscriptions from the Roman 
catacombs and those from Venusia, on the borders of Apulia and Lucania, are relevant 
to a socio‑linguistic study of the Jewish communities. According to Noy, the corpus of 
Jewish inscriptions from Rome totals c. 584, of which 74 per cent are Greek, 17 per cent 
Latin, and 6 per cent Greek and Latin. The distribution of Greek and Latin inscriptions in 
Rome seems to indicate that Greek remained the main language of the Jewish community 
at least until the third century AD. A close study of the linguistic features shows influences 
of Latin upon Greek and of Greek upon Latin. However the influence of Greek seems 
to be the more marked. The bilingualism of the Jews of Rome was real, but imperfect. 
The situation in the Jewish speech community from Venusia is quite different. There 
the Jewish community switched from Greek to Latin in about two centuries. Greek was 
maintained artificially in a fully Latin-speaking environment.



274	 br. rochette

Introduction

Parmi les nombreuses minorités étrangères installées en Italie en général et dans la 
ville de Rome en particulier, les Juifs formaient la communauté la plus importante �. Pour 
la ville de Rome, on peut évaluer leur nombre entre 20 000 et 40 000 au ier s. ap. J.-C. � 
Ces Juifs, en majorité des artisans et des commerçants, ne formaient pas une communauté 
homogène, mais étaient regroupés en au moins onze synagogues �. Si les Romains se sont 
intéressés aux usages religieux de ces étrangers implantés à Rome, peut-être déjà depuis 
l’époque républicaine �, ils n’ont laissé aucun renseignement sur les langues parlées dans 
ces communautés. Le grec, lingua franca de la Pars Orientis depuis Alexandre le Grand, 
était la langue la plus répandue parmi les immigrés orientaux, Juifs ou Syriens �. Les 
renseignements majeurs sur la langue utilisée par les Juifs d’Italie viennent des inscriptions 
funéraires (iiie-vie s.) �. On a retrouvé 595 inscriptions juives à Rome et dans les environs, 
peintes ou gravées sur des plaques de marbre : entre 74 et 79 % sont en grec, 21 % en 
latin �. D’après les statistiques de D. Noy, la répartition des langues dans les épitaphes 
juives de Rome est la suivante : le grec 74 %, le latin 17 % �, un mélange de grec et de latin 
6 % et l’hébreu et l’araméen seulement 3 %. Parmi les six catacombes juives de Rome 
qui se sont développées à partir du iiie s. �, trois nous intéressent pour les épitaphes qu’elles 
contiennent : Vigna Randanini, près de la Via Appia, Monteverde, sur la Via Portuense, 
dans le quartier du Trastevere, et Villa Torlonia, près de la Via Nomentana. Les spécialistes 
proposent de dater ces sites des iiie-ive s. 10, même si on ne peut exclure que ces catacombes 
ne soient pas tout à fait contemporaines 11. L’importance des différentes langues varie 
d’un site à l’autre. À Monteverde, 18 % des épitaphes sont en latin, tandis qu’à Vigna 
Randanini, on enregistre 26 % de textes en latin. À Villa Torlonia, on ne trouve que du 
grec (48 épitaphes) 12. En outre, à Monteverde, 2 ou 3 épitaphes sont en latin, mais écrites 
en caractères grecs, tandis que l’on trouve 10 inscriptions de ce genre à Vigna Randanini, 

  �.	 Noy 2000a, p. 255-267 et 2000b.

  �.	 Smallwood 1981, p. 519-525 ; Solin 1983, p. 698-701.

  �.	 Leon 1960, p. 140-166 ; Ledda 2001, p. 144-151.

  �.	 Sur les origines de la présence juive à Rome, Ledda 2001, p. 126-131.

  �.	 Juvénal, III, 60-65. Pour d’autres témoignages littéraires, Banfi 1991, p. 90-92. 

  �.	 Les textes funéraires présentent un intérêt pour l’étude des pratiques linguistiques en général, 
notamment le « code-switching » (Adams 2003, p. 409-410).

  �.	 Rutgers 1995, p. 176 et 183 ; Leiwo 2002, p. 179-183.

  �.	 Il faut remarquer que, sur sept attestations de prosélytes, cinq sont en latin (JIWE II 62, 218, 224, 
491 et 577). Peut-être faut-il voir là un indice qu’une grande partie des prosélytes étaient Romains de 
naissance ou provenaient de la couche la plus romanisée de la ville.

  �.	 Vismara 1986.

10.	 Rutgers 1990 ; Noy 1997, p. 301.

11.	 Rutgers 1990, p. 142.

12.	 En réalité 100 % de grec dans la partie supérieure et 98,8 % dans la partie inférieure, où l’on trouve 
cinq textes latins sur des plaques de marbre bien distinctes (Fasola 1976, p. 46 et Frascati 1989).



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 275

dont deux se terminent par une formule grecque (JIWE II 332 et 335). Pour le reste de 
l’Italie 13, c’est surtout Venosa, en Apulie, qui présente un grand intérêt 14. Dans cette ville 
où une colonie latine est installée depuis 291 av. J.‑C., un site de catacombes (« catacombe 
della Maddalena »), utilisées entre le ive et le vie s., contient 74 épitaphes (JIWE I 42-116), 
peintes en rouge ou gravées sur plâtre au‑dessus des arcosolia. Les caractéristiques de 
ces textes sont fort différentes de celles des épitaphes de Rome. Dans ce site, environ 
60 % des épitaphes sont en grec, 30 % en latin et 13 % sont uniquement en hébreu, tandis 
que 41 % contiennent au moins quelques mots hébreux, généralement écrits correctement. 
Certaines épitaphes de Venosa présentent un mélange de deux langues (JIWE I 61 et 62). 
On trouve aussi un texte bilingue latin‑hébreu (JIWE I 107), daté de 521 et commémorant 
une Augusta, et une inscription hébreu / grec écrite entièrement en caractères hébreux 
(JIWE I 75) 15. 

Les chiffres donnés ci-dessus montrent que le bilinguisme gréco-latin était répandu 
dans les communautés juives d’Italie, mais à des degrés divers. À Ostie, par exemple, le 
latin semble occuper une position forte dès le iie s. (JIWE I 14) 16. La grande proportion de 
grec dans les épitaphes juives de Rome est d’autant plus surprenante que le latin l’emporte à 
Rome même dans les groupes d’Orientaux présents dans la ville, comme les Syriens 17, qui 
utilisaient des aires de sépulture à ciel ouvert. Tout se passe comme si les Juifs occupaient 
une place à part 18. Si le grec et le latin ont été utilisés dans des circonstances différentes, 
il est toutefois difficile de déterminer selon quel critère on a retenu le latin, le grec, le latin 
écrit en caractères grecs, voire le grec écrit en caractères latins. Le dossier a déjà alimenté 
la réflexion de maints chercheurs. H.J. Leon est le premier à avoir consacré une étude 
approfondie à la langue des communautés juives de Rome 19. Il arrive à la conclusion que le 
latin et le grec des Juifs ne diffèrent en rien, ni pour la prononciation ni pour la grammaire, 
de la langue des hellénophones ou latinophones peu éduqués du monde méditerranéen 20. 
Selon lui, les Juifs n’ont pas formé un îlot linguistique dans la Rome antique 21. 

13.	 Schürer 1973-1987, III/1, p. 81-83.

14.	 Noy 1994, p. 172-182 ; Leiwo 2002, p. 183-184.

15.	 Il est évident que l’hébreu ne représentait plus une langue parlée à cette époque. Les caractères 
hébreux avaient une valeur symbolique, qu’il était important de maintenir sous peine de faire perdre 
au texte sa spécificité. 

16.	 Solin 2002, p. 64.

17.	 Sur les usages linguistiques des Syriens de Rome, Solin 1980 et 1983, p. 720-721. 

18.	 E.M. Smallwood 1981, p. 133, fait observer que la prédominance du grec dans les inscriptions de Rome 
ne signifie pas nécessairement que le grec était la langue parlée par la communauté. Peut-être est-ce là un 
usage qui vient du pays d’origine. Il faut en effet tenir compte de l’origine géographique des membres de la 
communauté juive de Rome. Quelques indications dans les épitaphes montrent clairement que certains Juifs 
sont originaires de la Pars Orientis, de langue grecque : JIWE II 112 et 459 (Césarée de Palestine), II 60 
(Sepphoris), II 561 (Tibériade), II 183 (Laodicée de Syrie ou de Phrygie), II 568 (Arca Libani ?).

19.	 Leon 1927.

20.	 Pour un aperçu général, Van der Horst 1991, p. 25-36. 

21.	 Leon 1960, p. 92.



276	 br. rochette

En revanche, H.J. Leon, qui fait observer que les épitaphes en latin sont, sur le plan linguis
tique, plus correctes que celles en grec 22, a tort de penser que l’utilisation du latin pourrait 
être un indice d’une position sociale plus élevée. La maîtrise du latin aurait permis, selon lui, 
à certains membres de la communauté juive de progresser dans la hiérarchie sociale. Dans 
ce cas, on devrait découvrir un lien entre la langue et le support de l’écriture, plus noble 
pour les textes en latin. En réalité, on ne peut pas associer les inscriptions grecques avec 
un prix de revient peu élevé 23. La majorité des personnes enterrées sont de basse condition 
sociale avec des différences entre elles et, peut-être, quelques exceptions à Villa Torlonia 
(partie supérieure) et à Vigna Randanini, comme le montrent les fresques qui ornent les 
murs dans ces catacombes 24. Ces indications montrent que les Juifs hellénophones étaient 
les personnes les plus « riches » dans la communauté pour s’offrir un lapicide professionnel 
et une large plaque de marbre. En d’autres termes, on ne peut pas lier l’utilisation du grec ou 
du latin à une classe sociale particulière ou à une position déterminée dans la communauté 
juive. J. Kaimio 25 suggère que le contexte des catacombes pourrait avoir eu une influence 
sur le choix de la langue. Les Syriens, qui utilisaient des cimetières à ciel ouvert, font usage 
de la langue « out-group », tandis que les chrétiens et les Juifs, faisant usage de cimetières 
qui leur sont propres, inaccessibles aux étrangers, auraient utilisé la langue « in-group » 26. 
Pour les Juifs, la comparaison est impossible, puisque nous n’avons pas de cimetières 
juifs à ciel ouvert contemporains des catacombes. D. Noy lie l’utilisation du grec à des 
motifs liturgiques 27. Le grec serait la langue de prestige liée à l’Écriture, à la liturgie et 
aux dignitaires de la synagogue. L’utilisation du grec dans les catacombes à l’époque où 
les chrétiens passaient au latin indiquerait la volonté des Juifs de conserver une spécificité 
juive. Parler de « conservatisme » peut toutefois induire en erreur. Les Juifs de Rome ont 
développé un style épigraphique nouveau. Les épitaphes mentionnant l’âge du défunt 
et le nom du commanditaire sont un compromis avec les pratiques gréco-romaines. Un 
élément éclairant est l’abréviation D.M. (dis manibus) par laquelle commencent beaucoup 
d’épitaphes juives en langue latine 28. L’onomastique a été utilisée comme élément 
permettant de voir si la communauté juive était « romanisée » ou si elle avait, au contraire, 
conservé des usages anciens 29. On ne peut toutefois pas établir de relation directe entre 

22.	 Leon 1960, p. 77 et p. 87. On y trouve quelques vulgarismes, mais plus sur le plan grapho-phonologique 
(p. ex. que pour quae – Iudeus pour Iudaeus) que syntaxique (Rutgers 1995, p. 186‑189). 

23.	 Noy 1997, p. 303, n. 18, a mesuré les plaques complètes en marbre de la catacombe de Vigna 
Randanini : 32 plaques grecques, 18 latines et 7 mélangées. Les plaques grecques sont presque deux 
fois plus grandes (2 063 cm²) que les plaques latines (1 260 cm²), alors que les plaques mixtes sont 
les plus petites (838 cm²).

24.	 Rutgers 1995, p. 73-77 ; Rajak 1994, p. 237-238.

25.	 Kaimio 1979, p. 173.

26.	 Voir toutefois les objections de Solin 1983, p. 707-708.

27.	 Noy 1999.

28.	 Kant 1987, p. 683 ; Rutgers 1995, p. 269-272.

29.	 Solin 1983, p. 711. Sur l’onomastique juive, Lassère 2005, I, p. 271.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 277

la langue de l’épitaphe et la langue des noms des personnes 30. Des gens portant des 
noms latins n’ont pas nécessairement des épitaphes en latin et inversement pour le grec. 
L’usage de noms latins ne peut donc être considéré comme un indice d’une maîtrise de 
la langue latine 31. Selon l’opinion de L.V. Rutgers 32, l’utilisation du latin à la place du 
grec serait un signe d’une évolution dans le temps. Les inscriptions latines en caractères 
grecs représenteraient une étape intermédiaire dans la transition du grec au latin 33 : on 
assisterait à une latinisation progressive 34, mais pas générale, le grec restant la langue 
principale des Juifs jusqu’au iiie s. 35. On peut toutefois objecter que le passage du grec au 
latin, s’il est bien attesté pour les communautés chrétiennes de Rome, comme le montrent 
les statistiques de A.E. Felle 36, n’est pas prouvé pour les Juifs.

Le dossier épigraphique juif d’Italie pose de nombreuses questions relatives 
à l’emploi des langues : les Juifs formaient-ils une communauté bilingue ? Doit‑on 
plutôt parler de diglossie ? Le grec et le latin ont-ils coexisté ? Y a-t-il eu une évolution 
chronologique ? Y a-t-il un lien entre le choix de la langue et la langue du défunt ? 
Le style et la tradition ont-ils eu une importance déterminante ? Il est difficile de 
tirer des conclusions générales à partir des textes dont nous disposons. L’utilisation 
des langues que nous constatons vaut en principe pour le genre en soi que sont les 
épitaphes 37, car, dans l’Antiquité, il existe une relation étroite entre le choix de la 
langue et le type de l’inscription 38. En d’autres termes, l’utilisation du grec ne veut 
pas nécessairement dire que la communauté juive était en majorité hellénophone. Une 
autre difficulté vient du fait que plusieurs personnes sont concernées par la production 
d’une inscription 39. D’abord, il faut considérer la personne qui fait graver le texte. Si 
elle est illettrée, elle demande à un tiers de lui composer un texte qui convient pour 
la circonstance. Le texte est ensuite mis entre les mains du lapicide – qui peut être un 
membre du groupe ou une personne extérieure au groupe. Plusieurs étapes séparent 
donc la langue parlée par le commanditaire et la langue finale de l’épitaphe. Dans 

30.	 Rutgers 1995, p. 141-142.

31.	 Rutgers 1995, p. 174.

32.	 Rutgers 1995, p. 176-209.

33.	 On abandonne aujourd’hui l’hypothèse formulée par Kajanto 1980, p. 96, selon laquelle une  
épitaphe en latin gravée en caractères grecs signifierait que le défunt était bilingue. Le texte en  
latin montrerait qu’il était citoyen romain et les caractères grecs indiqueraient ses origines grecques. 

34.	 Rutgers 1995, p. 180, parle d’un « time of experimentation » dans un « process of gradual 
latinization ». Voir toutefois les remarques de Price 2003, p. 172-173.

35.	 Solin 1983, p. 705.

36.	 Le nombre d’inscriptions grecques chrétiennes de Rome décroît avec le temps. On passe de 41,2 % 
au iiie s. à 29,8 % au ive s. et à seulement environ 1 % aux ve, vie et viie s. (Felle 1999, p. 670).

37.	 Walser 2001, p. 145.

38.	 Kaimio 1979, p. 74-86 (inscriptions dans le monde grec) et Leiwo 1995a, p. 170 (Naples).

39.	 Adams 2003, p. 84-93.



278	 br. rochette

certains cas – assez rares 40 –, le texte est gravé directement par le commanditaire, à 
l’intérieur du cercle familial, au moment même du décès, ce qui a des conséquences 
sociolinguistiques importantes, puisque l’on pourrait ainsi appréhender plus 
directement les compétences linguistiques du groupe concerné. C’est probablement 
le cas à Venosa et peut-être aussi pour certains textes de Rome, dont les lettres sont 
tracées par une main hésitante. Enfin, les interactions entre les Juifs et le reste de la 
population à la fin de l’Antiquité ont été réelles 41 et ont certainement eu une influence 
sur leur emploi des langues.

Typologie des épitaphes et chronologie relative des catacombes

La plupart des épitaphes juives répondent à un schéma fixe 42, que l’on trouve ailleurs 
dans des villes latinophones où étaient installés des immigrés hellénophones 43. Ce sont 
de courts textes qui donnent le nom du défunt (au nominatif, au génitif ou au datif) auquel 
s’ajoutent des indications comme la synagogue et la fonction religieuse (e.g. archon), 
l’âge, l’occupation (e.g. commerçant en vins, peintre, boucher), l’origine, le nombre 
d’années de vie, le commanditaire, des épithètes laudatives, des formules traditionnelles 
et des symboles. Très souvent, l’inscription est réduite à sa plus simple expression : le 
nom du défunt et son âge au moment de sa mort, précédés par une formule introductive 
du type « ci-gît » [grec : ejnqavde keìtai, avec des variantes] ou « ici repose » [latin : 
hic (re)quiescit, hic pausat]. Les inscriptions juives de Rome et de Venosa dérivent du 
modèle classique des inscriptions funéraires, auquel elles ajoutent des formules, en grec 
ou en hébreu, ou des symboles pour exprimer le caractère juif 44.

Les statistiques que j’ai rappelées montrent que le grec est resté la langue principale 
de la communauté juive de Rome – au moins pour les inscriptions funéraires – 
jusqu’au iiie s, si la catacombe de Villa Torlonia, où il n’y a pratiquement que du 
grec, date bien du iiie s. Comme on dénombre plus de textes en grec à Monteverde 
qu’à Vigna Randanini, il est tentant de déduire que certaines communautés juives 
étaient plus latinisées que d’autres. Ce serait commettre une erreur. En effet, comme 
le suggère L.V. Rutgers 45, les membres d’une communauté juive étaient enterrés 
dans différentes catacombes simplement pour des raisons de place. En d’autres 
termes, les Juifs enterrés à un endroit n’appartiennent pas nécessairement à la même 
communauté. De plus, au sein d’une même famille, les choix linguistiques varient. 
Dans la catacombe de Vigna Randanini, une femme nommée Iulia commémore son 

40.	 Kaimio 1979, p. 168 : « only seldom could the person who composed or commissioned the text cut 
it in stone himself; the fact that he had to hand over the text to somebody else to work on naturally 
increased the social nature of the so-called private inscriptions. »

41.	 Rutgers 1992.

42.	 Lassère 2005, I, p. 264-266.

43.	 Voir e.g. le dossier des épitaphes grecques de Trèves (IG XIV 1475 et 2558).

44.	 Kant 1987, p. 677-680.

45.	 Rutgers 1995, p. 179.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 279

mari Castricius en latin (JIWE II 266), mais elle est elle-même commémorée par son 
fils Castricius en grec (JIWE II 267). Le choix de la langue pour l’épitaphe ne signifie 
pas que cette langue était la seule employée dans la famille, qui était probablement 
bilingue. S’il s’agit bien de la même femme, l’épitaphe la plus ancienne est en latin, 
la plus récente en grec 46. Parmi les épitaphes de Rome, un seul groupe représente 
trois générations d’une même famille, dont les membres ont été inhumés à Vigna 
Randanini 47 : Honoratus grammateus et son épouse Petronia (JIWE II 223 et 329) 
ont eu deux fils, Petronius grammateus et Rufus archon. Ce dernier a eu un fils, 
Honoratus grammateus (JIWE II 256 et 257). Toutes ces épitaphes sont en grec, mais 
la typologie de la première (JIWE II 223) est un peu différente.

Les différences entre les textes de Monteverde et ceux de Vigna Randanini sont 
particulièrement frappantes. Les raisons fournies pour les expliquer posent en réalité 
plus de problèmes qu’elles n’apportent de solutions. H.J. Leon disait que les Juifs de 
Vigna Randanini étaient plus « romanisés », tandis que ceux de Monteverde étaient 
les plus « conservateurs », parce qu’on y trouve un plus grand usage de noms hébreux 
et de symboles juifs 48. La solution (partielle) du problème pourrait venir de la datation 
des deux catacombes, qui ne sont peut-être pas contemporaines. D. Noy suggère de 
dater les inscriptions de Vigna Randanini fin iie-début iiie et celles de Monteverde 
du ive s. En renversant ainsi la chronologie, l’utilisation des langues apparaît sous 
un jour bien différent. Les inscriptions de Vigna Randanini seraient le reflet d’une 
période où l’usage du latin a progressé chez les Juifs de Rome sans s’être encore 
imposé, à la fin du iie s. et au début du iiie s. Le mélange de grec et de latin montrerait 
que les deux langues coexistent. Le même phénomène apparaît chez les chrétiens : 
le latin l’emporte progressivement sur le grec et finit par se substituer au grec, à la 
fin du iiie s. Chez les Juifs, l’utilisation du grec serait une réaction au phénomène de 
latinisation qui se passe chez les chrétiens. Cette réaction est confirmée par l’utilisation 
de l’hébreu / araméen, qui ne serait pas du tout un signe de « conservatisme », comme 
on est très souvent tenté de le croire, mais une innovation tardive. L’utilisation de 
l’hébreu va de pair avec la volonté d’insérer des signes visibles du caractère juif 49. Les 
Juifs auraient voulu ainsi se différencier clairement des chrétiens, auxquels ils auraient 
été facilement assimilés s’ils avaient utilisé la même langue, les mêmes formules et les 
mêmes symboles. À Venosa, cette volonté est très claire. La typologie des inscriptions 
juives de cette ville diffère beaucoup de celle des épitaphes chrétiennes de Tropea et 
d’Aeclanum 50. Une telle volonté de différenciation se justifie d’autant mieux à Rome 
que les communautés juives et chrétiennes étaient proches les unes des autres.

46.	 Il y a un autre cas, moins clair : JIWE II 278 en latin : Sirica qui commémore sa fille Aster (= Esther) 
et JIWE II 351 en grec : Asterius commémore ses parents Asterius et Lucina.

47.	 Leon 1960, p. 186.

48.	 Rajak 1994, p. 230-233.

49.	 Noy 1997, 1998, 1999a et 1999b.

50.	 Noy 1994. Pour Aeclanum : CIL IX 1363-1398.



280	 br. rochette

La langue des épitaphes de Rome

Le problème serait facile à résoudre si la langue des épitaphes en grec était 
standardisée. Il s’agirait alors d’une langue artificielle composée de formules stéréotypées 
utilisées par des lapicides professionnels, qui ne représenterait pas la langue parlée des 
communautés juives de Rome. En réalité, c’est le contraire que l’on observe. H.J. Leon 
a montré que le grec des inscriptions juives reflète un grec tel qu’il était parlé au sein des 
classes inférieures. Pour le latin, des traces de langue vulgaire montrent aussi qu’il ne s’agit 
nullement d’une langue artificielle 51, comme le prouvent les multiples variantes de uixit : 
vixsit, bixit, bissit, uexit, uicsit 52. Les Juifs se sont adaptés à l’environnement linguistique 
bilingue de la ville de Rome. Comme les épitaphes sont brèves, de telles influences sont 
difficiles à déceler. Nous serions plus à l’aise si nous avions des textes plus longs, comme 
certains documents d’Égypte où l’on voit que le latin est la langue seconde utilisée dans 
un environnement où le grec est la langue première 53. 

1 – Dans les textes en latin, aucune formule n’est typique des catacombes juives 
de Rome. On trouve le plus souvent le nom du commanditaire, souvent avant le nom 
du défunt, accompagné de benemerens : Aur(elius) Olympius filio benemerenti Boeto 
qui uix(it) (JIWE II 40 [Monteverde]). À Rome, épitaphes latines et épitaphes grecques 
ont coexisté comme deux types indépendants qui n’entretiennent que peu de relations 
entre eux. Les formules latines ne sont pas la traduction des formules grecques. Tout 
au plus peut-on trouver quelques emprunts. Seules, trois épitaphes présentent la 
formule benemerenti traduite en grec sous la forme ajxivw/ et ajxivh/ : JIWE II 235, 353 
(Vigna Randanini) et 524 (Villa Torlonia). On trouve toutefois dans quelques textes 
latins des influences du grec, comme le montre l’exemple suivant.

(1) JIWE II 343 [Fig. 1] (Vigna Randanini) : Alexander bubularus 54 de macello qui 
uixit annis XXX, anima bona, omniorum amicus. dormitio tua inter dicaeis (ménorah) 55.

Cette épitaphe d’un boucher du marché, mort à trente ans, étudiée récemment 
par M.H. Williams 56, a été considérée par les spécialistes comme un peu particulière, 
car le défunt est défini par son occupation professionnelle, dans une communauté où 
les hommes sont désignés le plus souvent par leur fonction dans la synagogue. Les 

51.	 Leon 1960, p. 75-92.

52.	 Le phénomène est analogue pour les épitaphes chrétiennes.

53.	 Tel est le cas du contrat de mariage de Philadelphie (P. Mich. VII 434 et P. Ryl. IV 612 = CPL 208‑209 = 
ChLA IV 249), récemment étudié par Leiwo et Halla-aho 2002.

54.	 La lecture de la troisième lettre est incertaine. Noy lit butularus (pour botularius « faiseur de boudins » 
que l’on trouve chez Sénèque). On a aussi proposé bucular(i)us (< bucula la génisse) « vacher » 
(Williams 2002, p. 122-123).

55.	 « Alexandre, boucher (?) du (dans le ?) marché, qui vécut 30 ans. Bonne âme, ami de tous. (Puisse) 
ton repos (être) parmi les justes. »

56.	 Williams 2002.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 281

particularités linguistiques apparaissent au premier coup d’œil. La formule qui montre 
la popularité du personnage omniorum amicus, avec un génitif en –orum pour –ium, 
est un calque de pàsi fivlio~, pàsi feilhtov~, pavntwn fivlo~ 57. La prière finale dormitio 
tua inter dicaeis 58, qui apparaît entièrement en grec dans de nombreuses épitaphes 59, est 
la traduction de la formule fort répandue meta; tẁn dikaivwn hJ koivmhsi~ soù. Inter est 
suivi de l’ablatif. La formule, qui n’a pas été complètement latinisée, trahit son origine 
grecque, mais aussi le penchant de l’auteur du texte pour le grec 60. En gravant dicaeis, il 
a en tête dikaivoi~. On peut donc estimer que le grec est sa langue première.

2 –  À l’inverse, on perçoit une influence du latin dans quelques textes en grec.

(2) JIWE II 235 (Vigna Randanini) : ejnqavde kei`te Eujtuciavno a[rconti sinbivo 
ajxivw/... (= Eujtuciano;~ a[rcwn suvmbio~ a[xio~...) 61.

La finale de datif utilisée pour un nominatif trahit une telle influence 62. Le datif 
s’explique par une confusion de deux formules : « ci-gît et le nom du défunt (nom.) » et 
« pour… et le nom du défunt (dat.) ». Il s’agit d’une très courte épitaphe, avec le nom 
du défunt au datif, selon un usage courant dans les textes grecs païens. Comme signalé 
ci-dessus, ajxivw/ est dû à l’influence de la formule latine benemerenti. Cette interférence 
indique soit que le grec est la langue première, soit que la tradition grecque est à ce point 
importante dans la religion juive qu’elle influence le formulaire latin.

L’influence du latin sur le grec est aussi sensible dans les finales de noms des 
deux premières déclinaisons 63 : le nominatif nivpiou~ = nhvpio~, Seleuvkou~, analogie 
régulière pour les noms propres de la deuxième déclinaison, les génitifs sungwgh̀ et 
Bernaklwvrw.

(3) JIWE II 114 (Monteverde) 64 : Dwnàto~ grammateu;~ sungwgh̀ Bernaklwvrw 65.

Le mot final (Vernaculorum ?) semble avoir pour finale une translittération du 
génitif pluriel latin –orum, tandis que sungwgh ̀semble présenter une translittération de 

57.	 Voir JIWE II 342 en grec, fort semblable.

58.	 On peut comparer avec dormitio eius cum iustis (JIWE I 174 [Sardaigne], étudiée par Solin 2003b, 
p. 912, qui montre que cette inscription est une traduction latine d’une inscription grecque authentique 
de la communauté juive de Sulci).

59.	 Dinkler 1974, p. 134 ; Williams 2002, p. 123 et n. 11.

60.	 Sevenster 1968, p. 89-90. 

61.	 « Ci-gît Eutychianus, archon, un époux digne… »

62.	 À moins qu’il ne s’agisse d’une confusion – bien attestée dans les papyrus (Gignac 1976, I, 
p. 276‑277) – des deux lettres grecques o et w. La confusion est toutefois peu probable, puisque le 
dernier mot a bien un w.

63.	 Leon 1960, p. 84.

64.	 Van der Horst 1991, p. 28.

65.	 « Donatus, grammateus de la synagogue des Vernaculi. »



282	 br. rochette

sun(a)gwgh`(~) : le h final peut s’expliquer par l’influence du –ae du génitif singulier 
latin. On pourrait se demander si le lapicide comprend le texte qu’il copie.

(4) JIWE II 50 [Fig. 2] (Monteverde) : ejnqavde ki`te ∆Iakwvb : meta; tw`n oJsivwn hJ 
kuvmhsi~ ujtiou` 66.

Le dernier mot est curieux. Peut-être s’agit-il d’une erreur due à un lapicide ne 
comprenant pas le grec, qui aurait copié à partir d’un texte en cursive. Ce qui est certain, 
c’est qu’il existe une certaine perméabilité entre le latin et le grec, qui se manifeste par un 
mélange de codes et aboutit à une production mixte.

(5) Le texte JIWE II 250 (Vigna Randanini) est en grec, mais contient un mot latin 
translittéré en caractères grecs : … Bivktw/ grammathou; fhki 67. Ce « code‑switching » 
peut être comparé à un phénomène analogue, mais inverse, dans un texte de Pompéi 
CIL IV 4966 68 : TIBURTINUS EPOESE (= ejpoivhse) 69. Il s’agit de la signature 
de celui qui a gravé, sur un mur du théâtre de Pompéi, deux distiques en latin. Le 
« code-switching » de l’épitaphe juive est assez difficile à expliquer. Le fhki est 
peut-être devenu une formule tellement courante que le lapicide l’emploie presque 
inconsciemment sans plus se rendre compte que c’est du latin translittéré.

3 – Un même texte dans les deux langues est un cas très rare 70. La rareté des 
textes dédoublés me paraît être un indice montrant que le milieu juif est bien bilingue 
en ce sens qu’il n’y a pas, d’un côté, des gens qui ne comprennent que le latin et, de 
l’autre, des gens ne comprenant que le grec 71. Une inscription dédoublée implique 
en effet le bilinguisme de l’émetteur, mais l’unilinguisme du récepteur, qu’il 
s’agisse d’un individu ou d’une communauté. On ne trouve qu’une seule inscription  
à Rome qui présente le même texte en latin et en grec avec une formule de paix en 
hébreu.

(6) JIWE II 539 [Fig. 3], du Trastevere (ve s. [?]) :
ejnqavde kei`tai Toubiva~ Barzaarwna kai; Parhiovrio~ uiJo;~ Toubiva 

Barzaarwna.
Hic est positus Tubias Barzaharona et Paregorius filius Tubiae 

Barzaharona 72.

66.	 « Ci-gît Jacob. (Que) son repos (soit) avec les justes. »

67.	 « Moi, Victor, grammateus, ai fait (cette épitaphe). »

68.	 Biville 2003, p. 227.

69.	 Pour d’autres exemples, Donderer 1995, p. 107.

70.	 Pour une définition du texte bilingue, Campanile 1988.

71.	 Autres épitaphes bilingues à Rome en dehors de la communauté juive : CIL VI 8440, 12754, 20618, 29577.

72.	 « Ci-gît Tobias Barzaarona et Paregorius, fils de Tobias Barzaarona. »



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 283

Le nom propre Parhiovrio~ est rendu par Paregorius, ce qui signifie que [g] 
intervocalique s’est spirantisé en [y] (comme le montrent uJgov~/uiJov~, iJerousiavrch~...) 73. 
Le texte latin et le texte grec présentent seulement le nom du défunt et celui de son père 
avec la formule introductive ejnqavde keìtai = hic est positus. Viennent ensuite deux 
ménorath, flanqués des mots shalom. Pour E. Dinkler 74, cette inscription reflète bien la 
situation linguistique des Juifs de la diaspora : le personnage parle grec, il communique 
avec son entourage en latin, mais marque son appartenance à son Dieu en hébreu.

En dehors de Rome, on ne peut guère citer que l’inscription trilingue de Tortosa 
en Espagne (JIWE I 183) 75, datant du vie s. (?) 76, qui commémore une certaine Meliosa, 
décédée à l’âge de 24 ans : le texte grec et le texte latin sont identiques, la version 
en hébreu est un peu différente. Cette inscription provient d’une communauté juive 
dont les membres importants voulaient que le texte soit accessible aux deux groupes 
linguistiques. Il s’agit probablement d’un latinophone (peut-être bilingue) qui a fait 
dédoubler son épitaphe pour en rendre le texte compréhensible aux locuteurs de langue 
grecque. Il semble que les communautés juives de la côte espagnole, au vie s., incluaient 
des hellénophones et des latinophones, car nous avons des inscriptions chrétiennes en 
grec venant d’Espagne. On remarque des analogies assez frappantes 77.

(7) JIWE I 183 (planche XXVII).
(l. 10) Filia Iudanti et cura Maries.
(l. 18-19) fhlha ∆Iuvdanto~ kai; Kuriva~ Mavre~.

Dans la version latine, la filiation de la défunte est filia Iudanti et cura (pour 
kyriae) Maries (« fille de Juda et de Dame Marie »). Dans la version grecque, fhlha 
est une translittération, avec un h qui rend le [i] latin 78, ce qui donne à penser que le 
latin est le texte premier. Le terme grec est un emprunt au latin, alors qu’une influence 
dans l’autre sens est perceptible à propos de cura (non décliné) utilisé à la place 
de domina : l’usage grec influence aussi l’usage latin dans cette communauté. Un 
cas parallèle d’influence du latin se trouve dans une inscription non juive de Rome, 
l’épitaphe de Polymnestos qu’ont fait graver son épouse, sa fille, Eustorgos, et son 
gendre : IGUR II 1306 79. La fille est dite semnotavth fivlia (= filia) « fille très sainte ». 
Un autre cas se trouve dans une inscription chrétienne (ILCV I 2328) 80, écrite en 

73.	 Gignac 1976, I, p. 71-72.

74.	 Dinkler 1974, p. 135.

75.	 On peut ajouter l’épitaphe de Tarraco (JIWE I 186), étudiée par Curbera 2003, dans laquelle toutefois 
le grec et le latin ont fort peu de points communs.

76.	 Peut-être même du début du viie s. (Rutgers 1995, p. 102).

77.	 Adams 2003, p. 272, n. 571.

78.	 Comparer avec JIWE I 186.

79.	 Horsley 1987, p. 200 et 1989, p. 15.

80.	 Horsley 1987, p. 200.



284	 br. rochette

grec, mais qui est en réalité un mélange de grec et de latin : Dhmhvtrio~ ejt Leontiva 
Seirike feilie benemerenti mnhsqh`/~, ∆Ihsou`~ oJ kuvrio~, tevknon 81. Le terme feilie 
doit être compris comme la translittération de filiae, comme dans une inscription 
juive de Ferrare (JIWE I 203), où le texte latin écrit en lettres grecques inclut le mot 
filih pour filiae. En revanche, dans une épitaphe fort soignée de Rome (JIWE II 360 
[pl. XVIII]), exempte d’influence du latin, on trouve filivh, mais utilisé dans son sens 
grec correct, « chère », plutôt que comme translittération de filia.

L’épitaphe de Tortosa est aussi intéressante pour la finale du génitif Maries –Mavre~, 
la même en latin et en grec. C’est un hellénisme en latin, que l’on retrouvera dans les 
épitaphes de Venosa (JIWE I 59 : tavfo~ Berwnikevni~ presbitere~ et filia ∆Iwsevti~ 82) et 
qui existe aussi à Rome (JIWE II 481 : ejnqavde kìte Bhriavnh mhvthr Marive~ kai; ∆Iouvdato~ 
kai; Savre~ kai; ∆Iwvshto~ kai; Eujfrantikoù 83).

4 – Les textes latins écrits en caractères grecs sont fréquents à Rome, mais rares 
hors de Rome 84. À Rome, l’échange de codes graphiques est une pratique fréquente 
dans les communautés chrétiennes, surtout au iiie s., et est généralement interprété 
comme révélateur d’une phase de transition entre le grec et le latin. Parmi les épitaphes 
juives de Rome, on dénombre plusieurs textes de cette espèce 85.

(8) JIWE II 195 (Monteverde) 86 : lokou Besoule~ anouro rekesht keV (= locus 
Besulae, annorum recessit XXV) 87.

Ce texte révèle une influence du grec, même si l’adaptation des finales latines à 
la flexion grecque n’est que partielle 88. On trouve la désinence –es des noms propres 
féminins caractéristique à Venosa. Lokou (locus) se présente sous sa forme vulgaire 
avec chute du s final. La forme anouro est la translittération de la forme vulgaire 
anoro (chute du m final et passage de [u] à [o], attesté à Venosa [I 63]). Le verbe 
avec h montre que recessit était prononcé recesset, comme l’attestent les innombrables 
formes requiescet tant à Rome qu’à Venosa 89. Le maintien du numéral grec montre 
que l’influence du grec reste très forte. Une seule épitaphe, très fautive, a adopté le 
numéral romain :

81.	 « Démétrios et Leontia pour Sirikia leur fille bien méritante. Rappelle-toi, Seigneur Jésus, notre enfant. »

82.	 « Tombe de Beronice l’aînée et fille de Joses. »

83.	 « Ci-gît Veriana, mère de Maria et Judas et Sarah et Joses (?) et Euphranticus. »

84.	 Donderer 1995 ; Adams 2003, p. 408-409 (Venosa).

85.	 JIWE II 5 (sarcophage), 195, 220, 261, 264, 273, 275, 287, 289, 328, 349 (numéraux romains), 368.

86.	 Van der Horst 1991, p. 33.

87.	 « Sépulture de Besula. Elle quitta (cette vie) à l’âge de 25 ans. »

88.	 À Pompéi, on trouve des cas d’adaptation totale à la flexion grecque.

89.	 Comparer avec CIL VI 20294 = IGUR I 616, l. 6 fhket (Adams 2003, p. 51).



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 285

(9) JIWE II 349 (Vigna Randanini) : Benerwsa ajvnrwn XVII ejt koum maritou~ 
mhsi~ XV (= Venerosa an(no)rum XVII et cum marito <uixit> me(n)ses XV) 90. 

Ce texte reflète le latin tel qu’il était parlé : cum est suivi du nominatif. Si le 
lapicide n’a pas la connaissance de l’alphabet latin, il sait en revanche que le bêta rend 
le son [w] – l’autre solution étant ou.

(10) JIWE II 287 (Vigna Randanini) : Aijlia Patrikia Toullio Eijrenaio 
koniougi benemerenti fhkit diabio (= Aelia Patricia Tullio Ireneo coniugi benemerenti 
fecit, diabio) 91.

L’influence du latin se manifeste, à deux reprises, par l’utilisation de –o pour le 
datif (« graphemic influence ») 92. Le maintien d’une formule figée diabio = dia; bivou 
(« tag-switching ») 93 en grec est d’autant plus aisé que le texte est translittéré en lettres 
grecques. On peut comparer la graphie koniougi avec le texte suivant.

(11) JIWE II 328 [Fig. 4] (Vigna Randanini) : Semprwniou~ Baseileu~ Aujreliai 
Kailereinai kozougei bonai ejt diskeipouleinai bonai koun koua bixei ajnnei~ 
KZ fhkit kozougei bm (= Sempronius Basileus Aureliae Caelerinae coiugi bonae et 
discipulinae bonae cum qua vixi annis KZ fecit coiugi b(ene) m(erenti)) 94.

Ce texte a été écrit soigneusement, sans doute par un professionnel. On 
remarquera la désinence ai (= ae), alors que, dans d’autres textes translittérés moins 
soigneusement, c’est le son qui est rendu, non les lettres (cf. JIWE II 332 : Sebhre 
matri doulkiseime Sebhrou~ filiou~ = Seuer(a)e matri dulcis(s)im(a)e Seuerus 
filius 95). La finale ei est habituelle pour la désinence i du datif singulier. On trouve 
aussi ei pour i à l’intérieur du mot, graphie fréquente dans les inscriptions grecques 
(surtout pour les noms propres) et latines (pour des mots d’autres catégories) 
de Rome 96. L’occlusive labio-vélaire qu = [kw] n’appartient pas au système 
phonologique du grec, qui doit donc recourir à des graphies approximatives. La 
graphie kou est normalement fréquente devant une voyelle postérieure (a, o) : koua. 
Koun pour cum n’a rien de surprenant (le m s’assimile devant une occlusive vélaire), 
mais cette graphie n’est pas nécessairement liée à la transcription, car la forme cun 

90.	 « Venerosa, âgée de 17 ans, et (elle vécut) avec son mari 15 mois. »

91.	 « Aelia Patricia a fait (ceci) pour Tullius Irenaeus son digne époux, à vie. »

92.	 Adams 2003, p. 45, cite des exemples parallèles (IG XIV 698 et IGUR I 350). On peut encore citer 
CIL VI 15450 et le commentaire de Leiwo 1995b, p. 296.

93.	 Adams 2003, p. 22. Cette formule indique un honneur à vie qui n’est pas précisé.

94.	 « Sempronius Basileus pour Aurelia Celerina, bonne épouse et de bonne éducation (?), avec laquelle 
je vécus 27 (?) ans, a fait (cette épitaphe) pour son épouse bien méritante. »

95.	 « Pour Severa sa très chère mère, Severus son fils. (Que) ton repos (soit) dans la paix. »

96.	 Purnelle 1999, p. 828-829 ; Adams 2003, p. 48-50 ; Galdi 2004, p. 100.



286	 br. rochette

est fréquente dans les inscriptions latines. Le texte est surtout intéressant pour la 
graphie kozougei 97 qui témoigne de l’évolution de la spirante intervocalique i = 
[j] en affriquée [dj] > [dz] > [z], ce qui entraîne des confusions avec [di] qui, en 
latin comme en grec, a également évolué en [dj] > [dz] > [z], d’où un équivalent 
graphique entre i/di/z. La forme coiugi a embarrassé le lapicide (voir JIWE II 368 : 
koiki). Il s’agit d’une notation de la prononciation palatalisée de la semi-voyelle 
[y] devant [dj] 98 (i > j > dj > dz) 99. Le lapicide rend ainsi la prononciation populaire 
du i consonne devant voyelle, [dz] 100, ce qui montre qu’il a bien une connaissance 
au moins orale du latin comme langue seconde 101. La prononciation populaire de 
coiugi est prouvée par CIL X 2559 (Puteoli) : codiugi = coiugi 102. La translittération 
a toutes les chances d’avoir été réalisée au moment de la copie du texte à partir d’une 
minute écrite en caractères latins.

Reste la question de savoir pourquoi le graveur a préféré l’alphabet grec aux 
lettres latines pour noter ces textes latins. Les raisons sociolinguistiques de ce 
procédé sont sans doute diverses. J. Adams 103 envisage quatre possibilités pour 
expliquer pourquoi un commanditaire a souhaité une épitaphe en latin, mais en 
caractères grecs : (1) le commanditaire est hellénophone et ne connaît pas le latin, 
tandis que le défunt est latinophone. Le commanditaire choisit le latin au nom 
du défunt, mais demande des caractères grecs pour pouvoir lire le texte ; (2) le 
commanditaire est latinophone, le défunt hellénophone. Le commanditaire ne veut 
pas une épitaphe qui ne soit pas dans sa langue maternelle, mais il reconnaît l’origine 
ethnique / linguistique du défunt en demandant une inscription latine en caractères 
grecs ; (3) le commanditaire et le défunt sont bilingues, leur langue première est 
le grec et ils ont assimilé la culture latine. L’usage du latin pour l’épitaphe est une 
marque de leur acculturation, mais les caractères grecs sont le signe de leur origine 
ethnique / linguistique ; (4) le commanditaire a pu choisir les caractères grecs pour 
exprimer sa propre identité culturelle ou celle du défunt. Pour les cas qui nous 
occupent, le responsable de ce choix est selon toute vraisemblance hellénophone. 
La translittération serait due au fait qu’il connaissait mieux le grec (et son alphabet) 
que le latin. Mais, pour un texte chargé de symbolisme comme une épitaphe, on ne 
peut exclure que la translittération soit intentionnelle et due non au graveur, mais 

97.	 Pour les différentes graphies de coniux, Leon 1960, p. 90, n. 3.

98.	 Leuman 1977, p. 130 ; Leiwo 1995b, p. 55.

99.	 Voir za bivou pour dia; bivou, prozektw pour Proiecto et zavbolo~ pour diavbolo~.
	 Cf. Gignac 1976‑1981, I, p. 75.

100.	 Biville 1987, p. 14 et 1990, I, p. 130-134 et 277-279 ; Horsley 1989, p. 15 ; Van der Horst 1991, p. 33 ; 
Leiwo 1995b, p. 297 ; Rochette 1997, p. 169-170.

101.	 Leumann 1977, p. 130.

102.	 Väänänen 19663, p. 63 et Leuman 1977, p. 130.

103.	 Adams 2003, p. 89-92.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 287

au commanditaire de l’inscription 104. Le choix de la langue serait dû alors au statut 
plus prestigieux du latin comme langue des épitaphes et l’alphabet grec à la tradition 
religieuse juive. Même si les deux explications ne s’excluent pas nécessairement, 
c’est la première qui paraît s’imposer. Les textes rédigés dans une langue, mais 
écrits dans les caractères de l’autre nous renseignent davantage sur les compétences 
du lapicide, sur ses origines et sa culture, que sur celles des personnes dont les noms 
apparaissent sur le monument. Ce phénomène est le résultat d’une compétence qui 
se limite à la seule maîtrise orale de la langue seconde, sans la connaissance de 
l’écriture 105. La langue première des auteurs de ces inscriptions serait donc le grec. 
En se fondant sur les glossaires bilingues de tradition papyrologique 106, J. Kramer 
a montré que cet usage est la conséquence d’un « bilinguisme imparfait » 107, 
c’est‑à‑dire d’un bilinguisme acquis non pas à l’école, mais par le contact quotidien 
et prolongé avec la population parlant l’autre langue.

5 – Le phénomène inverse, qui consiste à écrire un texte grec en lettres latines, 
est beaucoup plus rare 108. C’est la preuve que, pour la langue grecque, la compétence 
comprenait à la fois l’oral et l’écrit. Nous avons trois exemples de textes de cette 
espèce sur des coupes à boire en or trouvées dans les catacombes : JIWE II 589,  
590, 593.

(12) JIWE II 589, 590, 593 : Anastasi, pie, zeses (= ∆Anastavsi, pive, zhvsh/~) 109.

Cette formule très populaire (« à ta santé ») 110, qui se trouve couramment sur des 
objets chrétiens provenant des catacombes 111 et même sur des coupes de la région de 
Trèves et de Cologne 112, n’est pas propre à nous éclairer sur le bilinguisme. Il s’agit 
d’une formule grecque figée de la « langue bacchique » qui a été translittérée en  
lettres latines parce que l’objet a été fabriqué dans un milieu latinophone. 
L’utilisation de l’alphabet latin facilite la lecture de l’expression en grec, que même 
un latinophone unilingue comprend bien, pour l’avoir entendu prononcer à maintes 

104.	 Adams 2003, p. 272.

105.	 Le bilinguisme n’entraîne pas nécessairement la maîtrise des deux alphabets grec et latin 
(cf. Clarysse‑Rochette 2005).

106.	 Kramer 1983, 1984 et 2001.

107.	 L’imperfection du bilinguisme est aussi attestée par les hésitations grammaticales que l’on trouve 
dans certains textes comme CIL VI 4870 et 10117 (Banfi 1991, p. 98). 

108.	 Purnelle 1992. Pour d’autres exemples, Donderer 1995, p. 104-105. 

109.	 « Anastasius, bois, vis. »

110.	 Kajanto 1963, p. 42 et n. 1. Adams 2003, p. 407, classe cette formule dans les « institutionalised 
code‑switching ».

111.	 Morey-Ferrary 1959.

112.	 Biville 1989, p. 106-107 ; Donderer 1995, p. 105-106 ; Rutgers 1995, p. 83 et n. 93.



288	 br. rochette

reprises. On peut comparer avec les formules de salutation en grec, mais en caractères 
latins, qui apparaissent après un texte en latin (CIL VI 24216 : cyria chere =  
kuriva cai`re) 113.

D’une tout autre nature est une épitaphe juive du Trastevere (iiie-ive s.), épitaphe 
d’un grammateus, qui contient des particularités intéressantes 114.

(13) JIWE II 547 115 : Marcus Cuyntus Alexus grammateus EGO ton  
Augusthsion, mellarcon 116 ESSION (= ecc ton = ejk tw`n) Augustesion 117  
an(norum) XII 118.

La graphie approximative Cuyntus (= Quint[i]us) a été gravée comme si elle 
représentait la prononciation latine de quelqu’un qui connaissait mal le latin et dont 
la langue maternelle ne peut être que le grec. En effet, le nom Quintus est transcrit 
de plusieurs façons en grec : Ko-, Kou-, Ku-. On trouve le plus souvent Kovinto~. On 
peut comparer avec une épitaphe de Rome (IGUR I 728) : D.M. Cointo Aug(usti) 
lib(erto) a frum(ento) 119. Le « latin » Cuyntus est une « rétroversion » graphique 
du grec Kounto~. Un autre détail intéressant, dont nous rencontrerons plus loin 
d’autres exemples, est l’hybride de graphie (un êta) pour noter un e long. Le texte 
se termine avec la mention de l’âge en latin, mais selon l’usage commun en grec 
(ejtw`n). Nous avons des exemples comparables en terre hellénophone, notamment en 
Asie Mineure, comme le montre cet exemple de Cyzique (CIL III 13668) : C(aius) 
Urbanius Caspius C(aio) Urbanio Marcello idio patri mnemes charin. Le texte 
se termine par une formule typiquement grecque qui n’a pas d’équivalent précis 
à Rome.

6 – On recense encore quelques textes où des lettres grecques sont isolées dans 
un contexte alphabétique et / ou linguistique latin 120.

La formule meta; tw`n dikaivwn hJ koivmhsiv~ sou apparaît en grec (comme dans 
JIWE II 342 où tout le texte est grec). Le grec est attaché à certaines formules, pour 
lesquelles on admet à la rigueur une translittération en caractères latins (en irene ae 

113.	 CIL VI 10889, 11695, 20616 et 24216. Voir Purnelle 1992 et Adams 2003, p. 22.

114.	 Il y a encore un autre exemple de ce type, mais peu éclairant (JIWE II 204).

115.	 CIL VI 29757 (Leiwo 1995b, p. 299 ; Karali 2000-2001, p. 153).

116.	 Titre porté par le défunt, c’est-à-dire un archon désigné pour cette synagogue.

117.	 Augustesioi est probablement le nom de la synagogue.

118.	 « Marcus Quintius (?) Alexus, grammateus des Augustésiens (?), mellarchon des Augustésiens (?), 
âgé de 12 ans. »

119.	 Adams 2003, p. 71. 

120.	 JIWE II 61 : anus Maximi EEUR (= ejn eijrhvnh/) ; II 97 et 298 : ejn eijrhvnh/ et II 322-359-416 : ejn 
eijrhvnh/ hJ koivmhsiv~ sou.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 289

cymesis su) (JIWE II 204, 217, 352, 379, 577) 121. Ce procédé montre simplement 
l’importance du grec comme langue de tradition. Même les Juifs qui parlaient latin 
s’attendaient à trouver en grec une formule de paix, que l’on peut presque qualifier 
de liturgique. On trouve aussi, de façon assez banale, des formules de salutation en 
grec qui terminent certaines épitaphes latines 122.

Les épitaphes de Venosa

Si l’on étudie la répartition des langues (grec / latin 123 / hébreu) pour les épitaphes 
juives postérieures à 200 ap. J.-C. en Italie et dans les différentes régions d’Europe de 
l’ouest 124 où de tels textes ont été découverts 125, on voit clairement, en dépit du caractère 
fragmentaire de la documentation, que, en dehors de Rome, Venosa l’emporte par une 
utilisation plus fréquente du grec : 42 textes en grec pour 19 en latin et 11 en hébreu. 
Dans les autres régions de la Pars occidentalis, les Juifs ont adopté la langue des régions 
qu’ils habitaient, c’est-à-dire le latin. La proportion plus élevée de grec à Venosa a de 
quoi surprendre, puisque nous sommes dans une région latinophone. La datation de la 
catacombe de Venosa est l’objet d’un débat. La découverte d’une inscription datée de 521 
(JIWE I 107) 126 fait penser aux ve-vie s., voire plus tard encore. Un groupe d’inscriptions 
appartenant à des générations successives d’une même famille (les inscriptions des 
arcosolia D2 et D7) permet d’établir une chronologie relative et de suivre l’évolution de 
l’emploi des langues, même si cette famille n’est pas nécessairement représentative de 
toute la communauté juive de Venosa : la première génération utilise le grec et l’hébreu, la 
seconde l’hébreu, la troisième et la quatrième le latin et l’hébreu (JIWE I 61, 82, 87, 86). 
Voici un arbre généalogique simplifié, selon la reconstitution de M.H. Williams 127, 
suivi des épitaphes les plus intéressantes.

121.	 Frascati 1989, p. 139 et n. 14. Le mot irene apparaît aussi en Afrique (CIL VIII 1091 = Le Bohec 1981, 
n° 20, p. 180). Les inscriptions chrétiennes avec la transcription in irene sont aussi fréquentes (Dinkler 1974, 
p. 136, n. 64).

122.	 CIL VI 9420, 22918, 13236, 33170, 21278, 21812. Voir Purnelle 1992. On peut encore citer 
CIL XIII 2004 = IG XIV 2529 (Lyon), étudié par Decourt 1993, p. 238. On peut comparer, même si le 
contexte est tout à fait différent, avec un graffito de Pompéi peint en l’honneur d’un gladiateur vainqueur 
issu d’un latinophone, qui comporte une adresse en latin, suivie d’une acclamation grecque stéréotypée, 
translittérée en caractères latins : CIL IV 1111 (Purnelle 1992, p. 401 et Biville 2003, p. 226-227).

123.	 En général, les inscriptions en latin semblent plus tardives que les textes en grec. Nous n’avons toutefois que 
quelques cas pour lesquels une date précise peut être donnée : JIWE I 107 (Venosa, 521), 145 (Catane, 383), 
189 (Narbonne, 688/9) et II 564 (Rome, 14 mai 330). D’autres textes ne peuvent être datés que de façon 
approximative : JIWE I 8 (Grado, vie s.), 15 (Ostie, moitié du iiie s.), 27 (Naples, ve-vie s.) et II 401 (Rome, 
501/2 ? [datation restituée]).

124.	 Pour l’Afrique, le latin est largement majoritaire (Le Bohec 1981, p. 170). Certains Juifs de Maurétanie 
Tingitane ont fait usage du grec.

125.	 Voir le tableau de Walser 2001, p. 146.

126.	 Lassère 2005, I, p. 265, n. 78.

127.	 Williams 1999, p. 43.



290	 br. rochette

Faustinus I (61) 128 = Faustinus Pater (56) 129

(1) I 61 [Fig. 5 130] (ve s.) : tavfo~ Faostivni patevri~. deux lignes en hébreu 
(« Paix pour Israël. Amen ») 131.

La typologie est particulière. Le terme grec tavfo~ est évidemment banal pour 
désigner le lieu de sépulture, mais son utilisation avec un nom de personne (habituellement 
au génitif, mais pas toujours) n’est guère attestée qu’à Venosa, où le terme est du reste 
souvent écrit avec un w. L’aspect le plus intéressant de ce court texte réside dans le 
caractère hybride de la flexion, qui montre que le grec a été écrit par quelqu’un qui 
connaissait le latin : le nom propre a une finale de génitif latin et on trouve patevri~, non 
patrov~. En outre, la graphie ao, commune dans les inscriptions de Venosa, a un parallèle 
dans une inscription latine d’Afrique : Faostina (ILCV II 2543 [note]).

(2) I 82 [et 82a] (fin ve-début vie). Cette inscription, toute en hébreu, se termine 
par une formule évoquant la vie éternelle – que l’on trouve aussi dans le texte 81.

(3) I 87 (début du vie s.) : hic pa[u]sad Faustinus pat(er), nepus Fastini pat(ri)s, 
filius Viti ierusiarcontis 132.

Deux lignes en hébreu.
On notera la finale –us de nepus, qui montre un changement vers la deuxième 

déclinaison 133, et la graphie ierusiarcontis pour gerusiarcontis 134.

(4) I 86 [Fig. 6] (début du vie s. – peut être plus tardive [viie s. ?] d’après la 
paléographie [Lowe]) : 

hic ciscued Faustina filia Faustini patr(is), annorum
Quattuordeci mhnsurum quinque, que fuet unica
Parenturum, quei dixerunt trhnus duo apostuli et duo

128.	 Les numéros entre parenthèses sont ceux du recueil de Noy (vol. I).

129.	 Absida ubi cesquit Faustinus pater. 

130.	 Pour les fig. 5 à 9, voir le manuscrit de Angelis-Smith dans G. Lacerenza, « Le antichità giudaiche di 
Venosa. Storia e documenti », Archivio Storico per le Province Napoletane 116, 1998, p. 398-400.

131.	 « Tombe de Faustinus le père. » On peut comparer ce texte avec I 62 [ve s.].

132.	 « Ici repose Faustinus le père, petit-fils de Faustinus le père, fils de Vitus le gérousiarque. »

133.	 Galdi 2004, p. 178-179.

134.	 Van der Horst 1991, p. 27.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 291

Rebbites et satis grandem dolurem fecet parentebus et
5	 Lagremas cibitati.
Deux lignes en hébreu.
Que fuet pronepus Faustini patr(is) et nepus
Biti et Acelli, qui fuerunt maiures
10	 Cibitatis. (hedera) 135.

Cette épitaphe, qui commémore la fille de quatorze ans d’un des notables juifs de 
Venosa, est de loin la plus élaborée des épitaphes juives de la ville. L’importance de la 
famille et le contenu montrent que l’inscription n’a probablement pas été rédigée par 
un membre de la famille, mais par un professionnel, qui avait peut-être un brouillon 
sous les yeux. On remarque un hybride de graphie (« alphabet-switching ») : le êta 
grec à deux reprises (l. 2 et 3) (qui ne peut donc pas être un accident) et le c de Acelli 
(l. 9), qui est plutôt un sigma lunaire (pour Aselli). Ce n’est pas un phénomène isolé. Un 
exemple parallèle se trouve dans une épitaphe juive de Rome (du Trastevere) (iiie-ive s.) 
(cf. supra 13), qui contient du latin et du grec translittéré (et un êta grec).

L’épitaphe de Faustina fait allusion à un service funéraire, avec des lamentations 
rituelles, qu’ont fait deux rabbins et deux émissaires venant probablement de 
Jérusalem 136. Ce service, qui représente un honneur spécial, est qualifié de threnos 
(« chant funèbre »), emprunt au grec, terme technique de la langue liturgique. Le latin 
de cette inscription porte plusieurs traces de la langue vulgaire comparables à celles que 
l’on peut trouver dans les graffittis de Pompéi ou dans les tablettes de Vindolanda 137. 
Ce qui est assuré, c’est que la langue de cette inscription, où les interférences du grec 
sont peu nombreuses, reflète le latin tel qu’il était parlé.

(5) I 68 (début du vie s.) : entièrement en latin : hic pausat Catella ann(orum) 
VIIII{I} filia p(atris) p(atrum) Sebbetei 138.

(6) I 63 [fig. 7] : hic requescet Alexsanr(i)a pateressa qui uixit anoro plus minus 139.

C’est le seul texte en latin de l’arcosolium D2. Le titre de fonction synagogale 
pateressa (féminin de pater), qui rappelle patrwnivssa (-neivsh~) des papyrus, montre 

135.	 « Ici repose Faustina, fille de Faustinus le père, âgée de 14 ans et 5 mois. Elle était le seul enfant de ses 
parents. Deux envoyés et deux rabbins ont prononcé la prière funèbre pour elle et elle a fait une assez 
grande douleur à ses parents et des larmes à toute la communauté… Elle était l’arrière petite-fille de 
Faustinus le père, la petite-fille de Vitus et Asellus, qui furent les chefs de la communauté. »

136.	 C’est l’opinion de Leon 1954, p. 272-273. Voir aussi Bognetti 1954, p. 200-201 et Price 2003, p. 177.

137.	 Les phénomènes les plus importants sont les suivants (cf. Van der Horst 1991, p. 146-147 et Leiwo 2002, 
p. 190-192 et 2003, p. 261-262) : ciscued pour quiescit, désinences verbales –es, -et pour –is et –it, 
omission du m final (quattuordeci [Leon 1954, p. 268, n. 4 lit toutefois quattuordecim]), e pour i à la 
tonique, u pour o (dolurem), b pour [v], g pour c, qui pour quae, quei pour cui. 

138.	 « Ici repose Catella, âgée de 9 ans, fille du père des pères Sebbetius. » 

139.	 « Ici repose Alexandra pateressa, qui vécut plus ou moins … ans. »



292	 br. rochette

qu’un suffixe d’origine grecque (-issa) a été ajouté à un mot latin 140. C’est une preuve 
de l’importance du grec dans la synagogue 141. Le texte comporte plusieurs traces de 
langue vulgaire 142. Le génitif plutôt que l’accusatif est dû à une confusion avec le 
génitif descriptif qui suit le nom du défunt. Deux formules sont ainsi confondues : 
« ci-gît Alexandra âgée de x ans » (gén.) et « ... qui vécut x ans » (acc.).

L’histoire de la famille de Faustinus permet de mieux comprendre l’évolution 
de l’emploi des langues. Les Juifs de Venosa ne sont pas des immigrés récents 
venus de Palestine ou d’une autre région de l’Est méditerranéen. Ils sont implantés 
dans un milieu latinophone depuis plusieurs générations. Leurs noms le prouvent. 
Toutefois, pour les épitaphes, ils utilisent le grec, qui est la langue traditionnelle 
pour exprimer l’identité juive, même dans la partie latinophone de l’Empire. Les 
épitaphes de Faustinus I (61) et de sa petite-fille Mannine (62) sont rédigées dans 
le style traditionnel : tavfo~ suivi du nom du défunt. Mais ces textes, pour brefs 
qu’ils soient, sont marqués par l’influence du latin. Cette influence montre que le 
latin est, en réalité, leur langue première. Les Juifs de Venosa sont latinophones 
depuis longtemps et continuent d’utiliser le grec comme langue traditionnelle des 
épitaphes. Ce qui est assuré, c’est que le grec a été abandonné. Les descendants 
de Vitus sont passés à un style nouveau en latin, comme le montre l’épitaphe de 
Catella I (68). Peut‑être faut-il lier cette évolution aux fonctions occupées par Vitus, 
devenu membre de l’élite latinophone de Venosa. Cette fonction aurait ouvert la 
famille aux influences locales. Toutefois, malgré ce processus de rapprochement 
avec l’élite municipale, la famille est restée attachée aux traditions juives. L’abandon 
du grec, qui était un moyen d’affirmer une identité particulière, a été compensé par 
l’utilisation plus régulière de symboles juifs (ménorah) et par l’hébreu. L’épitaphe de 
Vitus (82) est à la charnière entre les deux phases. Elle est en hébreu, mais respecte 
le style ancien (tavfo~ suivi du nom du défunt). Il devait y avoir une partie latine 
donnant ses titres, qui est perdue. Le texte devait se présenter comme l’épitaphe de 
sa fille Pretiosa (84), en hébreu et en latin. Il ne faut nullement en déduire que la 
communauté juive de Venosa s’est mise à parler hébreu. Le latin reste leur langue. 
À la génération suivante, l’hébreu décroît et le latin devient la seule langue des 
épitaphes. Un nouveau style s’est instauré : le commanditaire n’est pas identifié, 
pas de verbe du type fecit, pas d’épithète laudative, mais des formules du type hic 
requiescit, hic quiescit, hic pausat.

Il reste un dernier point. Si l’on compare deux épitaphes, l’une en grec, l’autre 
en grec et en latin translittéré en lettres grecques, on peut arriver à la conclusion que 
le latin était bien la langue première dans la communauté juive de Venosa.

140.	 Le phénomène inverse – un suffixe latin attaché à un mot grec – est aussi attesté (Adams 2003, 
p. 27‑28 et 421 et Biville 2002, p. 380-383).

141.	 Adams 2003, p. 422 ; Leiwo 2002, p. 185.

142.	 Le pronom relatif qui à la place de quae, la graphie Alexsanria, la forme de génitif anoro.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 293

(7) I 62 [Fig. 8] 143 : tavfw~ Mannivvne~ presbitevre~ tigavter Longivni patevri~ 
ijngovnin Faostivni patevri~ ejtªwºn lhV 144.

(8) I 59 [Fig. 9] 145 : tavfo~ Berwnivkeni~ presbitevre~ et filia ∆Iwsevti~ 146.

Ce que le premier texte contient de véritablement grec, c’est le mot tavfo~ et 
l’indication de l’âge du défunt (avec ejtw`n [la finale n’est pas assurée] et le numéral 
grec), c’est-à-dire seulement des éléments lexicaux. Les traces du latin vulgaire dans 
le premier texte 147 montrent que cette épitaphe est pensée en latin. Après le troisième 
mot, il y a une rupture, courante dans les textes de Venosa : le mot tigavter – pour 
qugavthr – reste au nominatif, alors que les deux termes précédents, avec lesquels ce 
dernier est en apposition, sont au génitif. On retrouve deux noms propres avec une 
finale de génitif latin : Longivni patevri~ ; Faostivni patevri~. Dans un texte de dix 
mots, la langue change quatre fois.

Dans le second texte, le grec tigavter a été remplacé par filia. On retrouve le 
nom de la défunte au génitif avec la finale latine commune –enis (nom du type –e, 
‑enis) 148 et son titre, presbitevre~, au génitif avec la même finale que dans le premier 
texte 149. L’élément commun dans ces deux épitaphes est la finale –es pour le génitif 
féminin singulier, tout à fait commune dans le latin épigraphique 150, qui semble 
être devenue une forme de convergence morphologique chez les Juifs de Venosa 
(‑es = ‑e~). Le reste du texte 59 est clairement latin. La translittération en caractères 
grecs montre que l’auteur du texte a voulu lui donner un vernis grec : sa connaissance 
du grec se limite à l’alphabet. Le nominatif filia plutôt que le génitif est banal et la 
forme ∆Iwsevti~ est la translittération de Iositis, attesté ailleurs avec une confusion de 
i et e, banale à Venosa. Ces deux textes se trouvent en quelque sorte à l’intersection 
des langues latine et grecque, dans une espèce de zone neutre où l’on ne sait plus trop 
si l’on a affaire à du grec ou à du latin 151. Ce qui est assuré, c’est qu’à Venosa, il ne 

143.	 Adams 2003, p. 63 et 68-69.

144.	 « Tombe de Mannine l’aînée, fille de Longinus le père, petite-fille de Faustinus le père, âgée de 
38 ans. »

145.	 Adams 2003, p. 408.

146.	 « Tombe de Beronice l’aînée et fille de Joses. »

147.	 L’itacisme de l’upsilon grec en iota presbitevre~ (Adams 2003, p. 68-69 et 536), omission de l’aspirée 
(tigavter, ijngovnin). La forme ijngovnin = ejggovnion (« rejeton, enfant ») avec le préfixe latinisé ijng- pour ejgg- 
(JIWE I, p. 83) et la finale du diminutif grec sous une forme réduite (-ion > -in) reflètent la prononciation. 

148.	 Avec la variante e/o : Beronice = Berenica (cf. Solin 2003a, p. 413).

149.	 On aurait pu trouver presbitevrh~ ou presbitevra~, la forme standard. Pour le nom de la défunte, 
on peut comparer avec I 42, de lecture difficile : tavfo~ Beroªnikhvºnh~ ejªtw`nº(?) lgV (?), où le nom 
apparaît avec une syllabe finale à la grecque.

150.	 Galdi 2004, p. 14-18 ; Kováck 1998-1999, p. 401-406.

151.	 Une question difficile est de savoir si la notion de « language mixing » correspond à une réalité dans 
l’Antiquité (cf. Dickey 2003, p. 299). Voir Biville 2001-2002, p. 195-200.



294	 br. rochette

semble pas y avoir de distinction entre la façon de décliner les noms latins et les noms grecs 
en ce qui concerne le génitif singulier des noms propres féminins (–es / ‑e~) 152. Tandis que, 
dans le corpus des 628 inscriptions funéraires d’Ostie, comme l’a montré J. Adams 153, -es 
est la désinence du génitif des noms grecs et -aes est celle des noms latins, à Venosa cette 
distinction n’existe plus : même les noms d’origine latine reçoivent la désinence –es, quelle 
que soit la langue utilisée : Catelles, Annes, Maries, presbitevre~, Mannivne~, Fastivnh~, 
Faostivne~, nhpivh~. À Venosa, on observe donc une généralisation de cette désinence à tous 
les noms féminins de la 1re déclinaison : noms propres et noms communs. Il semble que 
l’évolution de cette désinence se soit faite en deux étapes. La finale grecque des noms grecs 
s’est d’abord généralisée à tous les noms propres féminins de la première déclinaison 154, 
puis s’est étendue à d’autres catégories de mots. Même dans les inscriptions en caractères 
grecs, la finale est –e~, non pas –h~. Même si on ne peut exclure une influence de la koiné 
qui confond e et h, on peut retenir comme explication une influence de la forme graphique 
du génitif grec tel qu’il apparaît dans les textes en caractères latins (-es) sur la façon d’écrire 
le génitif dans les textes en caractères grecs, puisque les deux langues sont représentées 
côte à côte et dans les deux écritures. La forme presbitevre~, écrite avec e après r, là où 
le grec classique aurait a, est fort intéressante. Plusieurs éléments peuvent expliquer cette 
graphie. Il faut tenir compte de l’influence de la koiné (généralisation de la forme avec êta, 
parfois remplacé par epsilon), mais aussi de l’influence du latin (la finale –es du génitif). Il 
est significatif de trouver la même désinence dans le texte 62 (en grec) et dans l’épitaphe 59 
(en latin écrit en caractères grecs). En conclusion, la graphie –es des génitifs en grec peut 
être considérée comme une influence du latin, où elle était utilisée d’abord pour les noms 
grecs, puis s’est généralisée. Cette influence confirme que le latin était bien la langue des 
Juifs de Venosa, même s’il pouvait y avoir des gens de langue grecque ou des bilingues. 
L’hébreu y a joué un rôle aussi, car il est attaché soit au grec (48, 70, 71, 71 [avec salwm] 155, 
76, 77, 111), soit au latin (62, 80 [nom du défunt suivi de ‘shalom’ en hébreu], 86 [l’hébreu 
au milieu du texte latin], 87, 89, 107) 156.

La typologie des épitaphes de Venosa, tout à fait différentes de celles de Rome, 
montre que cette communauté s’est développée indépendamment de celles de la Ville. 
Avec le temps, la communauté de Venosa a peut-être été renforcée par des immigrants 
venus de l’Est, qui ont peut-être remis le grec – et l’hébreu – à l’honneur dans une ville 
depuis toujours latinophone. On y trouve une seule inscription grecque non-juive 157 – et 
encore s’agit-il d’un texte relatif aux mystères de Mithra. Il faut donc conclure que le grec 
n’était pas employé en-dehors de la communauté juive. Les Juifs n’ont pas échappé 

152.	 Adams 2003, p. 473-483.

153.	 Adams 2003, p. 479-483.

154.	 Galdi 2004, p. 14-18.

155.	 Donderer 1995, p. 104.

156.	 L’épitaphe 75 (caractères hébreux avec une formule stéréotypée, puis en grec translittéré en caractères 
hébreux) montre que les Juifs de Venosa avaient sans doute oublié la langue hébraïque, mais pas l’écriture.

157.	 IG XIV 688.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 295

aux influences latines, à tel point que le grec était difficile à maintenir. Le texte 
JIWE I 62 est rempli d’erreurs de morphologie et de syntaxe. Il a probablement été 
rédigé par un latinophone ayant une connaissance imparfaite du grec, en accord avec 
une vieille tradition juive qui veut que les épitaphes soient rédigées en grec. Le texte 
JIWE I 59, qui commence par un mot grec, tavfo~, est en latin, mais en caractères 
grecs. Ce texte a un vernis grec artificiel, qui se limite à un mot traditionnel et au code 
graphique. Il s’agit d’une production mixte : le terme tavfo~ (stéréotypé) entraîne la 
transcription en caractères grecs du nom du défunt et de ses titres 158. Les inscriptions 
latines sont généralement plus tardives que les grecques, même si la chronologie est 
difficile à établir. Plusieurs épitaphes grecques semblent avoir été écrites par des gens 
qui pensaient en latin, à en juger par les finales latines pour des mots grecs et les 
mots latins translittérés en caractères grecs. Les premiers utilisateurs de la catacombe, 
qui étaient peut-être déjà latinophones, ont utilisé le grec, langue traditionnelle de 
l’épigraphie funéraire juive. Le latin a ensuite remplacé le grec, après que le latin est 
devenu la langue de la vie quotidienne. 

Conclusion

Les deux dossiers épigraphiques dont nous venons d’examiner les caractéristiques 
nous mettent en présence de deux situations fort différentes.

À Rome, on décèle clairement des interactions bidirectionnelles entre les deux 
langues, dues au bilinguisme caractéristique de la Ville. L’influence du grec sur le latin 
paraît toutefois plus forte que l’inverse. Le fait que l’on ne trouve pour ainsi dire pas de 
documents dédoublés est l’indice d’un bilinguisme – d’une certaine forme de bilinguisme. 
En effet, lorsqu’une épitaphe est rédigée dans les deux langues, on peut estimer que le 
texte émane d’une famille bilingue, mais qu’il est destiné à être lu par des gens qui ne 
le sont pas. Chez les Juifs de Rome, le bilinguisme est réel, mais il est imparfait. Cette 
imperfection se manifeste par une certaine perméabilité entre le latin et le grec et par le 
mélange des codes graphiques, qui peut conduire à des productions mixtes : la langue et 
l’alphabet grecs sont maîtrisés, tandis que le latin est seulement connu de façon orale.

En envisageant les faits du point de vue chronologique, on peut dire schématiquement 
que les Juifs de Rome étaient de langue grecque, puis sont devenus bilingues, mais avec 
une prédominance du grec. L’hébreu ne jouait plus qu’un rôle très secondaire. Le latin 
aurait pu se substituer chez eux peu à peu au grec. Mais, au moment où les chrétiens 
sont passés du grec au latin, les Juifs ont peut-être voulu renouer avec l’usage primitif 
du grec pour se différencier des chrétiens. Ils ont même réintroduit des formules en hébreu 
pour mettre leur spécificité en évidence. Ces caractéristiques sont nettement perceptibles 
à Venosa, dont les inscriptions reflètent une situation nettement plus tardive. On trouve 

158.	 On peut comparer avec un texte de Pompéi (CIL IV 6828), où la formule grecque stéréotypée ejmnhvsqh 
entraîne la transcription en caractères grecs du nom et du statut de Primogenes (esclave public impérial) 
avec adaptation à la flexion grecque des finales latines de publicus et de Caesaris (Biville 2003, p. 229).



296	 br. rochette

donc dans les communautés juives de Rome un bilinguisme avec prédominance du grec 
et une connaissance du latin plus orale qu’écrite. Je serais donc tenté de conclure à une 
situation de bilinguisme, c’est-à-dire à un usage alternatif de deux langues au statut social 
équivalent, plutôt qu’à une diglossie, c’est-à-dire la coexistence et la complémentarité de 
deux langues avec des fonctions différentes : une langue « élevée » utilisée en rapport avec 
la religion, l’instruction et les aspects de la culture « élevée », et une langue « basse » pour 
les occupations quotidiennes en relation avec le travail.

À Venosa, qui n’est pas une ville bilingue, la situation est bien différente. L’opinio 
communis, défendue par Mommsen 159, à propos de la langue de cette petite communauté 
juive est qu’elle est passée du grec au latin en deux siècles environ : le grec était utilisé 
pour les premiers défunts placés dans la catacombe, puis le latin est devenu de plus en plus 
populaire. Lors de l’élargissement de la catacombe, le latin a été utilisé pour les nouvelles 
épitaphes. C’est une façon un peu réductrice de se représenter les faits. Les 64 inscriptions 
juives de cette ville reflètent une implantation de longue date des Juifs dans la ville. Avec le 
temps, la communauté a peut-être accueilli des immigrants venant de l’Est, qui ont tenté de 
maintenir le grec par tradition. Peu à peu, le grec a été de plus en plus difficile à maintenir, 
car l’influence du milieu latinophone était très forte. Le texte JIWE I 62 en grec, rempli 
d’erreurs de morphologie et de syntaxe, a probablement été écrit par un latinophone avec 
une maîtrise imparfaite du grec. Le texte JIWE I 59, qui commence par le mot grec tavfo~ 
et continue en langue latine, mais en caractères grecs, est en réalité un texte latin sous un 
vernis grec. Les Juifs de Venosa étaient donc majoritairement latinophones. C’est l’hébreu, 
non le grec, qui leur a servi de signe distinctif par rapport aux chrétiens, qui utilisaient le 
latin depuis longtemps.

bibliographie

Adams J.N. 2003, Bilingualism and the Latin Language, Cambridge.

Banfi E. 1991, « Alloglotti in Roma imperiale: per una definizione della storia linguistica del latino 
come L2 », in F. Aspesi et M. Negri (éds), Studia linguistica amico et magistro oblata. Scritti 
di amici e allievi dedicati alla memoria di E. Evangelisti, Milan, p. 79‑105.

Biville F. 1987, Graphie et prononciation des mots grecs en latin, BIG 7, Louvain-Paris.

— 1989, « Les hellénismes dans les inscriptions latines païennes de la Gaule (ier-ive s. ap. J.‑C.) », 
in La langue des inscriptions de la Gaule. Actes de la Table Ronde tenue au C.E.R.G.R. 
les 6 et 7 octobre 1988 (Université Lyon 3), Collection du centre d’études romaines et 
gallo-romaines, n.s. 7, Paris, p. 99-115.

— 1990-1995, Les emprunts du latin au grec. Approche phonétique I et II, BIG 19 et 29, 
Louvain-Paris.

159.	 CIL IX 1883, p. 660, cité par Leiwo 2003, p. 256.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 297

— 2001-2003, « Les contacts linguistiques », StudClas 37-38, p. 189-201.

— 2002, « La dimension grecque de la dérivation latine », in C. Kircher-Durand (éd.), Création 
lexicale : la formation des noms par dérivation suffixale, Grammaire fondamentale du 
latin 9, Louvain, p. 353-390.

— 2003, « Le latin et le grec “ vulgaires ” des inscriptions pompéiennes », in H. Solin, M. Leiwo 
et H. Halla-aho (éds), Latin vulgaire – latin tardif VI. Actes du VIe colloque international 
sur le latin vulgaire et tardif, Helsinki, 29 août – 2 septembre 2000, Hildesheim-Zürich-
New York, p. 219-235.

Bognetti P. 1954, « Les inscriptions juives de Venosa et le problème des rapports entre les 
Lombards et l’Orient », CRAI, p. 193-202 [repris dans L’età longobarda III, Milan, 1967, 
p. 508-518].

Campanile E. 1988, « Per una definizione del testo epigrafico bilingue », in E. Campanile, 
G.R. Cardona, R. Lazzeroni (éds), Bilinguismo e biculturalismo nel mondo antico. Atti 
del colloquio interdisciplinare tenuto a Pisa il 28 e 29 settembre 1987, Pise, p. 17-21.

Clarysse W., Rochette Br. 2005, « Un alphabet grec en caractères latins », APF 51, p. 67‑75.

Curbera J. 2003, « A Jewish Inscription from Tarraco », Philologus 147, p. 357-359. 

Decourt J.-C. 1993, « Cai`re kai; uJgivaine. À propos de quelques inscriptions lyonnaises », 
RPh 67, p. 237-249.

Dickey E. 2003, « Ancient Bilingualism », JRS 93, p. 295-302.

Dinkler E. 1974, « Schalom-Eirene-Pax. Jüdische Sepulkralinschriften und ihr Verhältnis zum 
frühen Christentum », RAC 50, p. 121-144.

Donderer M. 1995, « Merkwürdigkeiten im Umgang mit griechischer und lateinischer Schrift 
in der Antike », Gymnasium 102, p. 97-122.

Fasola U.M. 1976, « Le due catacombe ebraiche di Villa Torlonia », RAC 52, p. 7-62.

Felle A.E. 1999, « Manifestazioni di ‘bilinguismo’ nelle iscrizioni cristiane di Roma », in Atti XI 
Congresso internationale di epigrafia greca e latina. Roma, 18-24 settembre 1997, II, 
Rome, p. 669-678.

Frascati S. 1989, « Un’iscrizione giudaica dalle catacombe di Villa Torlonia: nota su 
CIJ I, 69 », RAC 65, p. 135-142.

Galdi G. 2004, Grammatica delle iscrizioni latine dell’impero (province orientali). 
Morfosintassi nominale, Rome.

Gignac F.T. 1976-1981, A Grammar of Greek Papyri of the Roman and Byzantine Periods, 
2 vol., Milan.

Horsley G.H.R. 1987, New Documents illustrating early Christianity. Volume 4. A Review of 
the Greek Inscriptions and Papyri published in 1979, Marrickville.

— 1989, New Documents illustrating early Christianity. Volume 5. Linguistic Essays, 
Marrickville.

Kaimio J. 1979, The Romans and the Greek Language, Commentationes Humanarum 
Litterarum 64, Helsinki.



298	 br. rochette

Kajanto I. 1963, A Study of Greek Epitaphs of Rome, Acta Instituti Romani Finlandiae 2/3, 
Helsinki.

— 1980, « Minderheiten und ihre Sprachen in der Hauptstadt Rom », in G. Neumann, 
J. Untermann (éds), Die Sprachen im römischen Reich der Kaiserzeit. Kolloquium vom 
8. bis 10. April 1974, Beihefte der Bonner Jahrbücher 40, Cologne-Bonn, p. 83-101.

Kant L.H. 1987, « Jewish Inscriptions in Greek and Latin », ANRW II 20/2, p. 671-713.

Karali M. 2000-2001, « Diglossia in the Greco-Roman world », EEThess (philol) 9, 
p. 147‑167.

Kovács P. 1998-1999, « Graecism in Pannonian Inscriptions », ACD 34-35, p. 395-406.

Kramer J. 1983, Glossaria bilinguia in papyris et membranis reperta, PTA 30, Bonn.

— 1984, « Testi greci scritti nell’alfabeto latino e testi latini scritti nell’alfabeto greco: un caso 
di bilinguismo imperfetto », in Atti del XVII Congresso Internazionale di Papirologia III, 
Naples, p. 1377-1384.

— 2001, Glossaria bilinguia altera, Archiv für Papyrusforschung und verwandte Gebiete. 
Beiheft 8, Munich.

Lassère J.-M. 2005, Manuel d’épigraphie romaine, I et II, Paris.

Le B ohec Y. 1981, « Inscriptions juives et judaïsantes de l’Afrique romaine », Antiquités 
africaines 17, p. 165-207.

Ledda Ph. 2001, « Una Regio Iudaica nella Roma di Augusto », in D. Ambaglio (éd.), 
Suggrafhv. Materiali e appunti per lo studio della storia e della letteratura antica, Como, 
p. 125‑155.

Leiwo M. 1995a, Neapolitana. A Study of Population and Language in Graeco-Roman Naples, 
Commentationes Humanarum Litterarum 102, Helsinki.

— 1995b, « The Mixed Languages in Roman Inscriptions », in H. Solin, O. Salomies, 
U.‑M. Liertz (éds), Acta colloquii epigraphici latini Helsingiae 3.-6. 1991 habiti, 
Commentationes Humanarum Litterarum 104, Helsinki, p. 293-301.

— 2002, « From Contact to Mixture: Bilingual Inscriptions from Italy », in J.N. Adams, 
M. Janse, S. Swain (éds), Bilingualism in Ancient Society. Language Contact and the 
Written Word, Oxford, p. 168-194.

— 2003, « Greek or Latin, or something in between? The Jews of Venusia and their Language », 
in H. Solin, M. Leiwo, H. Halla-aho (éds), Latin vulgaire-latin tardif. Actes du VIe 

Colloque international sur le latin vulgaire et tardif (Helsinki, 29 août-2 septembre 
2000), Hildesheim, p. 253–264.

Leiwo M. et H. Halla-aho 2002, « A Marriage Contract: Aspects of Latin-Greek Language Contact 
(P. Mich. VII 434 and P. Ryl. IV 612 = ChLA IV 249) », Mnemosyne 55, p. 560‑580.

Leon H.J. 1927, « The Language of the Greek Inscriptions from the Jewish Catacombs of 
Rome », TAPA 58, p. 210-233.

— 1954, « The Jews of Venusia », JQR n.s. 44, p. 267-284.

— 1960, The Jews of Ancient Rome, Philadelphie (éd. mise à jour par C.A. Osiek en 1995).



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 299

Leumann M. 19776, Lateinische Laut- und Formenlehre, Handbuch der Altertums-
wissenschaft II 2/1, Munich.

Morey C.R., Ferrari G. 1959, The Gold-Glass Collection of the Vatican Library with additional 
Catalogues of other Gold-Glass Collections, Cité du Vatican.

Noy D. 1993, Jewish Inscriptions of Western Europe I (Italy excluding the City of Rome, Spain 
and Gaul), Cambridge [en abrégé : JIWE].

— 1994, « The Jewish communities of Leontopolis and Venosa », in J.W. Van Henten et 
P.W. Van der Horst (éds), Studies in Early Jewish Epigraphy, Leyde, p.162-182.

— 1995, Jewish Inscriptions of Western Europe II (The City of Rome), Cambridge [en abrégé : 
JIWE].

— 1997, « Writing in Tongues: the Use of Greek, Latin et Hebrew in Jewish Inscriptions from 
Roman Italy », JJS 48, p. 300-311.

— 1998, « Letters out of Judaea: echoes of Israel in Jewish Inscriptions from Europe », in 
S. Jones, S. Pearce (éds), Jewish Local Patriotism and Self-Identification in the Graeco-
Roman Period, Sheffield, p. 106-117.

— 1999, « Jewish inscriptions of Western Europe. Language and Community », in Atti XI 
Congresso internationale di epigrafia greca e latina. Roma, 18-24 settembre 1997, II, 
Rome, p. 603-612.

— 1999b, « “Peace upon Israel”: Hebrew formulae and names in Jewish inscriptions from the 
Western Roman Empire », in W. Horbury (éd.), Hebrew study from Ezra to Ben-Yehuda, 
Edinburgh, p. 135-146.

— 2000a, Foreigners at Rome. Citizens and Strangers, Londres.

— 2000b, « Foreigners in late Imperial Rome », in S. Mitchell et G. Greatrex (éds), Ethnicity 
and Culture in Late Antiquity, Londres, p. 15-30. 

Price J.J. 2003, « The Jews and the Latin Language in the Roman Empire », in M. Mor, 
A. Oppenheimer, J. Pastor, D.R. Schwartz (éds), Jews and Gentiles in the Holy Land in 
the Days of the Second Temple, the Mishnah and the Talmud. A collection of articles. 
Proceedings of the Conference held at the University of Haifa, 13‑16 November 1995, 
Jerusalem, p. 165-180.

Purnelle G. 1992, « Les phrases grecques translittérées dans les inscriptions latines », in Serta 
Leodiensia Secunda. Mélanges publiés par les classiques de Liège, Liège, p. 389‑404.

— 1999, « Les inscriptions latines translittérées en caractères grecs », in Atti XI Congresso 
internationale di epigrafia greca e latina. Roma, 18-24 settembre 1997, II, Rome, 
p. 825‑834. 

Rajak T. 1994, « Inscription and Context: Reading the Jewish Catacombs of Rome », in J. W. Van 
Henten, P.W. Van der Horst (éds), Studies in Early Jewish Epigraphy, Leyde, p. 226-241 
[repris dans The Jewish Dialogue with Greece and Rome. Studies in Cultural and Social 
Interaction, Leyde, 2002, p. 431-446].

Rochette Br. 1997, « iug- / zoug- dans un texte latin écrit en caractères grecs (CIJ I 215) », 
ZPE 115, p. 169-170. 



300	 br. rochette

Rutgers, L.V. 1990, « Überlegungen zu den jüdischen Katakomben Roms », JAC 33, 
p. 140‑157.

— 1992, « Archeological Evidence for the Interaction of Jews and Non-Jews in Late Antiquity », 
AJA 96, p. 101-118.

— 1995, The Jews in Late Ancient Rome. Evidence of Cultural Interaction in the Roman 
Diaspora, EPRO 126, Leyde-New York-Cologne.

Schürer E. 1973-1987, The history of the Jewish people in the age of Jesus Christ, Revised 
and Edited by G. Vermes, F. Millar and M. Goodman, 3 vol., Edinburgh (Leipzig 
1885‑1924).

Sevenster J.N. 1968, Do you know Greek? How much Greek could the First Jewish Christians 
have known?, Supplements to Novum Testamentum 19, Leyde.

Smallwood E.M. 1981, The Jews under Roman Rule from Pompey to Diocletian. A study in 
political relations, Studies in Judaism in Late Antiquity 20, Leyde.

Solin H. 1980, « Juden und Syrer im römischen Reich », in G. Neumann, J. Untermann (éds), 
Die Sprachen im römischen Reich der Kaiserzeit. Kolloquium vom 8. bis 10. April 1974, 
Beihefte der Bonner Jahrbücher 40, Cologne-Bonn, p. 301-330.

— 1983, « Juden und Syrer im westlichen Teil der römischen Welt. Eine ethnisch-
demographische Studie mit besonderer Berücksichtigung der sprachlichen Zustände », 
ANRW II, 29/2, p. 587-789.

— 2002, « Noterelle sugli Ebrei di Ostia Antica », in J.-M. Carrié, R. Testa (éds), Humana sapit. 
Études d’antiquité tardive offertes à Lellia Cracco Ruggini, Bibliothèque d’antiquité 
tardive 3, Turnhout, p. 63-65.

— 2003a, « Von Berenike zu Veronica und verwandtes », in H. Solin, M. Leiwo, H. Halla-aho (éds), 
Latin vulgaire – latin tardif VI. Actes du VIe colloque international sur le latin vulgaire et tardif, 
Helsinki, 29 août – 2 septembre 2000, Hildesheim-Zürich-New York, p. 401-418.

— 2003b, « Iudaicum Sardum », in A.M. Corda (éd.), Cultus splendore. Studi in onore di 
Giovanna Sotgiu II, Senorbi, p. 909-914.

Väänänen V. 19663, Le latin vulgaire des inscriptions pompéiennes, Berlin.

Van der Horst P.W. 1991, Ancient Jewish Epitaphs. An Introductory Survey of a Millennium 
of Jewish Funerary Epigraphy (300 BCE – 700 CE), Kampen.

Vismara C. 1986, « I cimeteri ebraici di Roma », in A. Giardina (éd.), Società romana e impero 
tardoantico II, Roma, politica, economia, paesaggio urbano, Rome-Bari, p. 351-392 et 
409‑503.

Walser G. 2001, « The Greek of the Jews in ancient Rome », in B. Olsson, D. Mitternacht, 
O. Brandt (éds), The synagogue of ancient Ostia and the Jews of Rome. Interdisciplinary 
studies, Acta Instituti Romani regni Sueciae, series in 4°. 57, Stockholm, p. 145-150.

Williams M.H. 1999, « The Jews of Early Byzantine Venusia: the Family of Faustinus I, 
the Father », JJS 50, p. 38-52.

— 2002, « Alexander, bubularus de macello : Humble Sausage-seller or Europe’s First 
Identifiable Purveyor of Kosher Beef ? », Latomus 61, p. 122-133.



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 301

Fig. 1. Épitaphe d’Alexander bubularus. JIWE II 343

Fig. 2. Épitaphe de Jacob. JIWE II 50



302	 br. rochette

Fig. 3. Épitaphe de Tobias. JIWE II 539

Fig. 4. Épitaphe d’Aurelia Celerina. JIWE II 328



le bilinguisme gréco-latin dans les communautés juives d’italie	 303

Fig. 5. Épitaphe de Faustinus. JIWE I 61

Fig. 6. Épitaphe de Faustina. JIWE I 86



304	 br. rochette

Fig. 7. Épitaphe d’Alexandra. JIWE I 63

Fig. 8. Épitaphe de Mannine. JIWE I 62

Fig. 9. Épitaphe de Beronice. JIWE I 59




