
	 1	

 
De l’anthropologie de la petite enfance au dialogue interdisciplinaire. 

L’exemple de l’apprentissage de la parenté à plaisanterie 
Elodie Razy 

Professeure d’anthropologie 
Université de Liège, Faculté des Sciences Sociales 
Laboratoire d’Anthropologie sociale et culturelle 

 
Courriel : elodie.razy@uliege.be 
 
Résumé  
L’anthropologie de l’enfance est un champ de recherche qui s’inscrit dans l’anthropologie 
générale, s’inspire du changement de paradigme issu du courant des Childhood Studies et du 
dialogue avec d’autres disciplines des sciences humaines et sociales. Les enfants en bas âge 
en sont encore les grands oubliés. Pourtant, l’apport de l’anthropologie de l’enfance à la 
réflexion interdisciplinaire sur la petite enfance est essentiel, comme ambitionne de le montrer 
cet article. Après avoir rappelé de manière synthétique l’histoire et l’approche de 
l’anthropologie de l’enfance, je montrerai comment articuler l’étude de la construction sociale 
et symbolique de l’enfance et la prise en compte de l’agency des enfants à partir d’exemples 
ethnographiques issus de terrains ethnographiques menés au Mali et au Mexique. Je 
revisiterai ainsi une institution classique de l’anthropologie, la parenté à plaisanterie, pour 
montrer comment les enfants en bas âge y sont introduits et ce que cela implique en termes de 
« (dés)apprentissage » et d’agency du petit enfant. Cet exemple permettra de pointer des 
pistes de réflexion possibles pour mener un dialogue interdisciplinaire. 
 
Mots-clefs : anthropologie de la (petite) enfance, parenté à plaisanterie, (dés)apprentissage, 
agency, pouponnière 
 
Introduction 
Si la « petite enfance » s’étend de la naissance à 6 ans et comprend la période périnatale, il 
s’agit d’une convention qui n’a de valeur que dans un contexte bien précis. 
En effet, l’histoire et l’anthropologie ont montré que le découpage du cycle de vie reposait sur 
des critères, des normes et des valeurs éminemment variables d’une époque à une autre et 
d’un lieu à un autre. La vie des enfants peut commencer avant leur conception ; la durée ainsi 
que les contours de l’enfance, comme étape du développement, du cycle de vie, période, 
groupe social, catégorie, etc., ne sont pas universels. Le modèle bio-psycho-médical est à cet 
égard un modèle, parmi d’autres, mais qui contribue à définir le contenu et les limites de 
l’enfance avec le politique, à travers les institutions dédiées à l’enfance, le droit, et 
l’économique. 
Loin de nier la commune destinée potentielle, en termes de développement, que partagent 
tous les enfants, le « modèle d’enfance » (Bonnet et al., 2012) en vigueur dans notre société, 
et à l’échelle internationale (Suremain & Bonnet, 2014), est le fruit d’un processus de 
naturalisation qui présente celui-ci comme allant de soi et fait peu de cas d’autres réalités, 
d’autres « propositions » plus ou moins visibles et pourtant présentes dans nos sociétés. 



	 2	

« Qu’est-ce que l’enfance ? » et « qu’est-ce qu’un enfant ? » sont donc des questions 
incontournables qu’il convient toujours de contextualiser. C’est la condition afin de rester 
ouvert aux diverses enfances et à tous les enfants, en dehors, ou tout au moins à côté d’un 
cadre normatif, quel qu’il soit. Si le cadre normatif est nécessaire pour élaborer un projet de 
société, il contraint trop souvent ; la notion de contexte permet d’y réintroduire une certaine 
souplesse. 
En anthropologie, la notion de contexte revêt un sens particulier : les matériaux de terrain 
doivent être contextualisés à deux niveaux, celui qui réfère à la société, à la communauté dans 
laquelle ils sont recueillis ou produits, mais aussi celui qui réfère à l’anthropologue lui-même 
et aux conditions de son travail de terrain.  
Afin de mieux comprendre quels peuvent être les apports de l’anthropologie de l’enfance à 
une réflexion interdisciplinaire sur la petite enfance, je rappellerai tout d’abord la manière 
dont s’est construite l’anthropologie de l’enfance et quelles sont les grandes lignes de sa mise 
en œuvre entre étude de la construction sociale et symbolique de l’enfance et prise en compte 
de l’agency des enfants. Je me concentrerai enfin sur une institution bien connue des 
anthropologues, la parenté/relation à plaisanterie, à partir de trois terrains ethnographiques 
différents au Mali et au Mexique. J’explorerai alors deux aspects de celle-ci : l’apprentissage 
de la parenté par les enfants en bas âge, peu documentée dans la littérature, et le nécessaire 
« désapprentissage » que celui-ci requiert. 
Ce cheminement entre histoire d’un champ de l’anthropologie, anthropologie générale, 
méthodologie et exemples ethnographiques me permettra d’ouvrir des pistes de réflexion 
pouvant être partagées avec d’autres disciplines. 
 

1. Rapide panorama : enfance, enfants et anthropologie  
L’enfance est présente historiquement dans la discipline ethnologique/anthropologique 
(Lallemand, 2002 ; Lallemand & Le Moal, 1981 ; Lancy, 2008 ; Montgomery, 2009) depuis 
les premières monographies à travers l’analyse des actes et des discours des adultes sur les 
enfants, les rites de passage étant le plus souvent privilégiés. L’enjeu de ces travaux pionniers 
était de comprendre les sociétés à travers l’étude des enfants considérés comme des 
réceptacles passifs ; la psychologie et la psychanalyse ont joué un rôle essentiel dans certains 
courants et certaines traditions nationales. 
La construction sociale et symbolique du petit enfant est la focale de la plus grande part des 
travaux, notamment francophones, et l’intérêt pour les plus petits reste pendant longtemps peu 
répandu. Cependant, plusieurs anthropologues témoignent de l’évolution d’un intérêt pour 
l’enfance et en appellent explicitement à une anthropologie de l’enfance, voire de la petite 
enfance depuis les années 1980-1990. 
Du côté des anglophones, trois figures méritent d’être mentionnées pour leur rôle pionnier ou 
leur prise de position. Hardman reste la première anthropologue à poser une question cruciale 
pour notre propos dès 1973 : « Can there be an anthropology of children ? ». Elle répond en 
affirmant qu’il faut envisager les enfants : « as people to be studied in their own right » 
(2001 : 503) ; « to discover whether there is in childhood a self-regulating, autonomous world 
which does not necessarily reflect early development of adult culture » (2001 : 504). Cette 
entreprise nécessite de partir du principe selon lequel : « …children thoughts and social 
behaviour may not be totally incomprehensible to adults, so long as we do not try to interpret 
them in adult terms » (2001 : 513). Son plaidoyer restera relativement ignoré. Vingt ans plus 



	 3	

tard, Toren (1993) affirme l’importance d’étudier les enfants dans une perspective cognitive, 
mais il s’agit de réussir à mieux comprendre les adultes (1993 : 462). Enfin, Hirschfeld 
(2002), avec un titre provocateur, se demande « Why Don’t Anthropologists Like Children », 
propos par ailleurs réfuté par Lancy (2012). Dans cet article, Hirschfeld déplore l’absence 
d’une tradition anthropologique de l’enfance bien qu’il existe des travaux sur le sujet. Selon 
lui, l’enfance n’a pas réellement émergé comme un domaine de l’anthropologie et il incite 
tous les anthropologues à développer un intérêt pour les enfants et à ne pas le réserver à des 
spécialistes de l’enfance. Il estime que cela contribuerait à une meilleure compréhension des 
adultes, mais également des enfants eux-mêmes. La question de la transmission culturelle et 
de la surestimation de la socialisation en tant que processus à sens unique a, selon lui, 
longtemps occulté le rôle que jouaient les enfants dans leur propre développement. Il 
mentionne également le fait que l’influence des enfants sur les attitudes et les croyances des 
adultes est peu prise en compte par les anthropologues.  
Parallèlement, du côté des francophones, africanistes français, certains vont s’intéresser à 
l’enfance et aux enfants mais déplorent le manque d’intérêt persistant de l’anthropologie pour 
l’enfance en la comparant à un « petit sujet » (Lallemand S. & Le Moal, 1981 : 7), même si 
elle est au cœur de nombreux travaux (Bonnet 2012). En 2002, Lallemand esquisse ce qu’elle 
appelle la « courte histoire de l’anthropologie de l’enfance ». Son titre montre que la 
constitution de ce champ est récente et pendant de nombreuses années encore, la focale sera 
mise sur la construction sociale et symbolique de l’enfance1. À la différence, dans le monde 
anglo-saxon, les deux tendances sont représentées depuis longtemps : celle centrée sur la 
construction sociale et symbolique de l’enfance (Scheper-Hughes, 1992) et l’autre, centrée sur 
l’intérêt pour le point de vue des enfants, dans la lignée de Hardman (Bluebond-Langner, 
1978 ; Montgomery, 2001). 
Dans les années 1990, les Childhood Studies, se voulant au carrefour de l’anthropologie et de 
la sociologie, émergent en initiant un courant interdisciplinaire à dominante sociologique, 
constitué autour de plusieurs figures dont James & Prout (1990), lesquels incitent à considérer 
les enfants comme des « êtres actuels », et à les étudier grâce à la « méthode 
ethnographique ». Ce courant remporte un certain succès mais essuie également des critiques. 
Le changement de paradigme, initié par Hardman dès 1973 pour l’anthropologie, repose 
notamment sur les notions d’agency et de voix de l’enfant et la promulgation de la CIDE 
(Convention Internationale des Droits de l’Enfant) en 1989. Il va se diffuser dans 
l’anthropologie de l’enfance, elle-même en cours d’institutionnalisation, sans faire encore 
grand cas des plus petits. Cependant, des signes d’évolution sont perceptibles qui s’appuient 
sur les apports de la psychologie (du développement), de la psychanalyse du nourrisson, et 
des neurosciences pour affirmer la légitimité de l’entreprise. À cela s’ajoute la prise en 
compte systématique en anthropologie des catégories emic dans les communautés étudiées 
qui, pour certaines, dotent le petit enfant (généralement avant le sevrage) d’une forme 
d’agency (Razy, 2007 & 2012), sur la base de représentations religieuses.  

2. Poser les jalons d’une anthropologie de la petite enfance  
Si étudier la construction sociale et symbolique de l’enfance est central, les déclinaisons 
locales (emic) de l’agency, laquelle est souvent considérée dans sa seule acception de concept 
occidental etic (Lancy, 2012), doit retenir l’attention des chercheurs. C’est au prix de cette 
étude en contexte que l’on peut en effet comprendre le contexte dans lequel les enfants 
																																																								
1 D’autres traditions nationales mériteraient d’être mentionnées ici : Cf. Razy et al. (2012). 



	 4	

naissent et grandissent. En effet, cette agency emic est définie en fonction de représentations 
particulières des êtres et du monde et d’un échéancier – croisant des éléments d’ordre 
biologique, symbolique et social – éminemment variable et pouvant démarrer avant la 
conception, voire perdurer jusqu’à « l’âge adulte » pour ceux qui ne sortent jamais de 
l’enfance, telle que définie localement. 
En outre, la construction sociale et symbolique de l’enfance ne peut être abordée qu’en 
contexte, c’est-à-dire, en s’appuyant sur le cadre proposé par l’anthropologie générale. 
Comme le montre Godelier (2007), contrairement à des oppositions toujours en vigueur, il 
semble impossible de faire de l’anthropologie sociale sans anthropologie culturelle et vice-
versa. Dans cette perspective, les matériaux recueillis et produits au cœur des interactions, 
dans le partage de la vie quotidienne et la longue durée du terrain ethnographique, touchent à 
de nombreux domaines articulés entre eux. 
Pour expliciter la démarche, je prendrai l’exemple de la pouponnière au Mexique et au Mali 
(Razy à paraître), cette institution étatique que l’on retrouve dans de nombreux pays. Celle-ci 
prend en charge les enfants de moins de 6 ans placés, parce qu’abandonnés, orphelins, ou 
encore confiés par un Juge ou par leurs parents eux-mêmes.  
Lorsqu’il est question d’anthropologie sociale et culturelle à propos de la pouponnière, 
l’anthropologie générale et ses grands champs sont convoqués : (i) le politique : la 
pouponnière est un produit des États-Nations et contribue à les produire ; elle est porteuse de 
valeurs et de normes qui puisent dans le politique et est influencée par le contexte politique 
local comme global (politiques de l’enfance et politiques familiales, droits de l’enfant, etc.) ; 
(ii) l’économique : il s’agit d’un dispositif coûteux qui est géré selon un certain nombre de 
règles, tout en étant marqué par des affaires de corruption, et il existe par ailleurs toute une 
économie informelle au sein des pouponnières ; (iii) le religieux : la religion catholique, 
majoritaire au Mexique, joue un rôle dans l’institution laïque et il en va de même pour l’Islam 
au Mali ; aux manifestations « officielles », parce qu’instituée, de ces religions s’ajoutent des 
croyances religieuses issues de bricolages religieux divers, notamment par rapport aux enfants 
morts de la pouponnière qui reviennent parce qu’ils ont souffert d’une « malmort », au 
Mexique par exemple ; (iv) la parenté : différentes composantes de la parenté, ainsi que la 
parenté pratique, sont étudiées pour comprendre notamment la question des origines des 
enfants, les liens et les relations de parenté élective entre enfants et personnel, les fonctions 
parentales remplies par ces derniers, ou encore l’adoption.  
Interroger l’agency de l’enfant, nécessite de se pencher sur les travaux des anthropologues qui 
ont mis au jour des déclinaisons locales de l’agency du petit enfant : de l’enfant qui détient le 
pouvoir de repartir d’où il vient (et de revenir), comme le permet la « théorie diffuse de la 
réincarnation » (Rabain, 1979) dont on retrouve diverses déclinaisons en Afrique et ailleurs. 
La proximité de l’enfant avec un autre monde, et le statut qu’il a dès sa conception, en font un 
être ambigu ; animé d’un vouloir, il peut nuire à l’enfant qu’il suit, en privant ce dernier du 
lait qui lui revient, ou encore à son entourage, et il requiert, du fait de sa fragilité et de son 
statut, soins et attentions constants pendant les deux premières années de sa vie en Pays 
soninké (Razy, 2007).  
Saisir cette agency requiert un engagement de l’anthropologue sur le terrain qui articule 
méthodologie, éthique et épistémologie (Razy, 2014) au carrefour d’une anthropologie 
réflexive et critique basée sur l’observation participante, l’intersubjectivité, les « cultures of 
communication » (Christensen, 1999), et la « symétrie éthique » (Christensen & Prout, 2002).  



	 5	

Si l’on peut suivre Gottlieb qui prône une « […] anthropologie de la petite enfance […] qui 
comprenne non seulement la façon dont les autres perçoivent le nourrisson, mais une 
anthropologie du nourrisson lui-même – s’appuyant sur l’idée qu’il peut aussi être un acteur 
social, quoiqu’utilisant des modes de communication particuliers » (Gottlieb, 2000 : 383), il 
convient d’aller plus loin en postulant que les enfants sont aussi des sujets singuliers qu’il faut 
comprendre dans leur individualité, mais également dans leur entourage et leur 
environnement humain et non humain, leurs « constellations » (Razy, 2012), en prenant en 
compte les cultures locales de l’agency et la connaissance globale de la société2. 
 

3. Anthropologie de la (petite) enfance : apports et dialogue interdisciplinaire  
Sur ces bases, je vais montrer, à partir de la parenté/relation à plaisanterie, en quoi 
l’anthropologie de l’enfance et des enfants permet de proposer une approche, de produire des 
matériaux et de développer des analyses comparatives originales de phénomènes qui 
impliquent des enfants en bas âge dans différents contextes.  
Si cette question peut sembler déconnectée des réalités des sociétés occidentales, je m’en 
saisis pour son caractère exemplaire des apports possibles de l’anthropologie à la réflexion 
interdisciplinaire et, en second lieu, pour montrer que des questions a priori pointues peuvent 
contribuer à repenser à la fois des sujets de recherche fondamentale en anthropologie et des 
questions transversales à plusieurs disciplines, ainsi que des questions de société. 
Les exemples ethnographiques convoqués ici sont issus de trois terrains menés au sein de 
plusieurs groupes de parenté en Pays soninké (milieu rural au Mali) et dans des pouponnières 
au Mali et au Mexique (milieu urbain). 
 
3.1 La parenté à plaisanterie : une institution au cœur de la petite enfance ? 
La relation à plaisanterie est définie de la manière suivante en anthropologie : « Parenté à 
plaisanterie – Relation à plaisanterie : attitudes codifiées entre deux (types de) parents* ou 
affins*, qui prennent la forme d’une grande liberté de ton et de comportement et impliquent, 
de la part de l’un, certaines familiarités ou brimades dont l’autre doit s’accommoder de bonne 
grâce. La relation peut être (ou non) réciproque. » (Barry et al., 2000 : 729) Je préciserais que 
l’échelle peut s’étendre à un entourage plus large (village, région, patronymes, etc.). 
On retrouve cette institution dans de nombreuses sociétés dans des contextes variés et les 
partenaires de la parenté/relation à plaisanterie varient en fonction de l’organisation sociale et 
du système de parenté locaux. 
Force est de constater que les enfants sont témoins ou acteurs de l’actualisation quotidienne 
de liens de parenté à plaisanterie dans leur entourage. Ils y sont introduits de manière verbale 
et non verbale dès leur naissance, à travers les interactions corporelles, les attitudes et les 
discours de leurs interlocuteurs, au cœur des interactions quotidiennes. Les caractéristiques 
verbales et non verbales de la relation à plaisanterie peuvent être exagérées, allant jusqu’à la 
caricature ; elles peuvent à l’inverse être atténuées, ou encore suivies d’un signe indiquant 
clairement à l’enfant de quel type d’échange il s’agit, par exemple quand l’enfant commence 
à pleurer ou qu’on estime que l’enfant est déstabilisé par une attitude agressive simulée. 

																																																								
2 Faute de place, les arguments des parties 1 et 2 du présent article, ainsi que la bibliographie, ne peuvent pas être 
développés de manière approfondie et je renvoie donc aux articles suivants pour de plus amples détails : Razy 
(2014, 2018, 2019a). 



	 6	

La forme et le contenu de la relation à plaisanterie sont variables, mais celle-ci mobilise mots 
ou courtes phrases, onomatopées, sons, attitudes corporelles, mimiques, gestes, le sourire et le 
rire. Pour ce qui concerne le mode d’expression utilisé, on relève la brusquerie, l’agressivité 
feinte, la moquerie et la blague ; les gradations et les échelles diffèrent en fonction du 
contexte et des partenaires impliqués, de l’âge de l’enfant et de son développement. À titre 
d’exemple, on peut mentionner, en Pays soninké, la menace de coup de la femme du frère du 
père de l’enfant agrémentée d’un grand sourire ou au ralenti avec un bébé de quelques mois.  
Dans les trois cas (Pays soninké, pouponnière au Mali et au Mexique), la relation à 
plaisanterie est le support de trois types de relations : entre des tiers qui prennent l’enfant 
comme « support », la relation à plaisanterie que l’enfant entretiendra avec certains membres 
de la parenté tout au long de sa vie ou enfin, la future relation d’évitement/d’autorité que 
l’enfant entretiendra, à terme, avec certains autres, dont les épouses de son père.   
En voici un exemple pour le Pays soninké. Les enfants expérimentent des « moments à 
plaisanterie » (Razy, 2007) avec les co-épouses de leur mère en étant exposés à des 
expressions moqueuses telles que yaxare xase (« vieille femme »), tonbonxulle (« tête 
chauve »),  dabadanka (« célibataire ») ; ces femmes peuvent également les empêcher 
d’entrer dans leur chambre ou de venir sur leur natte. Les moments à plaisanterie indiquent 
aux enfants quel type de relation ils doivent avoir avec ces femmes en apprenant, 
progressivement et sur un mode atténué, le maintien d’une certaine distance corporelle et 
émotionnelle qui, petit à petit, deviendra évitement. 
Dans la pouponnière de Bamako au Mali, l’acte de nomination des enfants abandonnés peut 
induire une relation à plaisanterie en fonction du prénom et du patronyme attribués à l’enfant. 
L’un d’entre eux avait reçu le nom du Président du Mali par le personnel de la crèche, 
Ibrahim Boubacar Keïta, surnommé IBK. En raison du caractère performatif de l’homonymie 
– très répandue au Mali – qui place l’enfant sur plusieurs registres identificatoires (Razy, 
2007) en l’identifiant notamment ici à son homonyme en tant que personnage public, cet 
enfant est moqué par le personnel et par exemple traité de « gros » ou de « corrompu ». De 
plus, avec un membre du personnel se nommant Ibrahim, d’autres moqueries apparaissent. 
Enfin, s’ajoute un dernier type de relation à plaisanterie reposant sur la parenté à plaisanterie 
patronymique et/ou « ethnique » entre certains membres du personnel et l’enfant IBK.  
Comme c’est le cas dans la pouponnière de Bamako, des relations à plaisanterie existent entre 
les membres du personnel dans la pouponnière de la ville de Mexico : surnoms, moqueries 
par rapport à l’apparence, relations de pouvoir, règles, etc., ou à propos d’un médecin de la 
part des infirmières ou entre puéricultrices. On observe également des blagues et des 
taquineries à propos de certains enfants entre deux membres du personnel qui prétendent que 
l’enfant est leur « fils » (sur le principe de la parenté élective) : une puéricultrice dit d’O. à 
une autre puéricultrice en riant : « Ton enfant ne te laisse pas l’habiller, ton enfant ne sait pas 
bouger, il ne s’appuie pas sur ses bras alors que le mien, oui ! » Et enfin, certains membres du 
personnel ont des moments à plaisanterie avec des enfants. 
Ces relations et ces moments à plaisanterie irriguent la vie quotidienne des deux pouponnières 
comme celle du village et y revêtent un rôle crucial dans la construction des relations des 
enfants avec leur entourage comme dans les soins qui leur sont apportés quotidiennement. 
Elles affilient les enfants, mobilisent des registres identificatoires multiples, leur indiquent 
corporellement et par le discours normes, codes et valeurs relationnelles dans le champ de la 
parenté de manière précoce tout en les familiarisant avec une géographie et une grammaire 
sociales. Présente ou non comme institution sociale dans la société (très prégnante au Mali et 



	 7	

plus diffuse au Mexique en milieu urbain), sa mobilisation durant la petite enfance dans le 
cadre d’une prise en charge institutionnelle est à interroger. 
 
3.2 Désapprendre, une forme autonome d’apprentissage de l’enfant en bas âge ? 
Que peut-on dire du processus qui permet aux enfants de maîtriser la codification des 
relations de parenté au sein de leur entourage, puis de leur communauté ? Eloignons-nous du 
point de vue de l’apprentissage et de la socialisation, qui font référence à un processus plutôt 
vertical et unidirectionnel, pour nous concentrer sur une autre facette de l’apprentissage, 
appelée provisoirement « désapprentissage », une réalité peu traitée dans la littérature, qui 
préside pourtant à tout apprentissage, comme je vais le montrer. Ce « désapprentissage » est 
conçu comme un processus autonome et actif d’apprentissage par l’enfant exposé à certaines 
attitudes des adultes. 
Dans plusieurs sociétés (Asie, Amérique ou Afrique), les travaux ont montré que selon les 
cultures locales de l’agency, l’enfant doit désapprendre, oublier sa vie antérieure qui lui 
attribue un statut ambigu et liminal sur le plan religieux : oublier ses parents de l’autre monde, 
oublier la langue de l’autre monde, désapprendre ses connaissances, perdre son pouvoir de 
double vue, etc. Ce n’est qu’au prix de ce renoncement qu’il peut entrer dans le monde des 
humains grâce à certains rites exceptionnels et quotidiens (Razy, 2019b). Ce désapprentissage 
concourt à faire de lui un membre de la société à part entière. 
S’il s’agit ici du versant religieux du phénomène, il en va de même au niveau de 
l’apprentissage social et culturel, notamment dans le domaine de la parenté. Je reviens ici sur 
l’exemple du Pays soninké mais l’analyse vaut pour les autres contextes. Quand il grandit, au 
moment crucial du sevrage (environ deux ans), l’enfant désapprend des routines dans 
lesquelles il avait vécu jusque-là : la relation à plaisanterie entretenue avec ceux qui 
deviennent les partenaires d’une relation d’évitement ou d’autorité ; des conditions et des 
attitudes qui ne s’appliquent que durant la petite enfance en raison de la proximité de l’enfant 
avec les aînés et les ancêtres, laquelle lui accordaient un statut spécial prenant alors fin ; des 
conditions et des attitudes qui s’appliquent en raison de son âge et de son statut de cadet, 
perdu dès lorsque sa mère a un autre enfant ou lorsqu’il change de groupe d’âge. 
Ces étapes et ce processus de désapprentissage se retrouvent dans les trois contextes (Pays 
soninké et pouponnières au Mali et au Mexique) et concernent également la forme et le 
contenu de la relation à plaisanterie. Le petit enfant désapprend en effet la réaction de peur 
qui le saisit sur le plan émotionnel pour s’adapter à un mode relationnel spécifique selon ses 
partenaires : la première réaction face à l’agressivité, la brusquerie des gestes et la sévérité du 
regard, mais également les menaces de coups, etc., est généralement un sursaut ; les yeux se 
ferment et des larmes pointent et ce, jusqu’à ce qu’il saisisse la véritable nature de 
l’interaction. Il désapprend ainsi le fait que la peur est associée à tous ces gestes avec certains 
partenaires, ce qui n’est pas acquis de manière définitive dans les premiers temps. En 
grandissant, l’enfant désapprend des sentiments, ici plus subtils, tels l’humiliation, la honte, la 
réaction à la critique pour supporter les taquineries et les blagues à son égard.  
Si les adultes jouent un rôle central dans ces processus, les bébés et les enfants ont une 
certaine autonomie, une agency, en raison du caractère implicite et variable du 
désapprentissage, mais aussi de la personnalité et de la sensibilité de chaque enfant et de son 
degré de compréhension du cadre de l’interaction, ou encore de la réaction aux signaux de ce 
type de relation.   



	 8	

La question qui a été traitée introduit à une thématique peu explorée en anthropologie, 
l’apprentissage de la parenté, et pointe la part active que les enfants prennent à un processus 
visant à devenir des membres à part entière de leur communauté en interagissant de manière 
adaptée aux codes en vigueur. 
J’ai montré la place et le rôle essentiels que jouait la relation à plaisanterie dans trois 
contextes différents et je voudrais, pour terminer, ouvrir la réflexion aux sociétés 
occidentales, notamment au contexte de la prise en charge institutionnelle de la petite enfance. 
On sait que les relations de soins, soignant-soigné, peuvent s’inscrire ponctuellement dans le 
registre de l’humour, informel ou plus formalisé (Savage, 1995 ; Sheldon, 1996). L’humour 
est l’une des composantes centrales de la parenté/relation à plaisanterie, mais cette dernière ne 
s’y réduit pas. On peut se demander ce qu’il en est dans les pouponnières en Europe, où la 
parenté/relation à plaisanterie n’est plus une institution sociale aussi répandue, et ce que 
pourrait apporter une approche comparative et interdisciplinaire du phénomène sur les plans 
social, symbolique, affectif et cognitif. 
 
Conclusion 
J’ai essayé de démontrer l’intérêt de l’anthropologie de l’enfance en retraçant les grandes 
lignes de sa construction, de son approche et de sa méthodologie et en expliquant son double 
agenda : étudier la construction sociale et symbolique de l’enfance et l’agency des enfants. 
J’ai revisité une institution très souvent étudiée par les anthropologues dans des sociétés dites 
« traditionnelles », la parenté/relation à plaisanterie, dans des contextes non institutionnels et 
institutionnels au Mali et au Mexique, notamment des pouponnières, pour en saisir les 
modalités de l’apprentissage et identifier le processus à l’œuvre que j’ai appelé 
« désapprentissage ». 
Mon argument consistait à démontrer l’intérêt réciproque de l’anthropologie de l’enfance et 
de l’anthropologie générale, mais le rôle que pouvait jouer l’anthropologie dans le possible 
dialogue interdisciplinaire pour traiter de questions fondamentales. Sur la base de ces 
analyses, j’ai enfin esquissé l’ouverture vers une question de société à propos des 
pouponnières en Europe. 
Associer l’anthropologie à un projet d’échange pluridisciplinaire et de construction d’un 
regard interdisciplinaire sur l’enfance et les enfants dans nos sociétés, requiert une certaine 
remise en question ; il s’agit tout d’abord de dépasser l’idée d’une anthropologie pourvoyeuse 
d’informations culturelles qui serait trop loin des préoccupations européennes ; il s’agit 
ensuite de sortir d’un certain européo/occidentalo-centrisme qui conduit encore aujourd’hui à 
donner des leçons à d’autres pays ou à des populations précaires (migrantes ou non) sans 
remettre en question nos propres pratiques, normes et valeurs, pourtant tout aussi construites 
socialement et culturellement qu’ailleurs. Il convient donc d’analyser cette construction 
sociale et symbolique de l’enfance du point de vue de toutes les disciplines impliquées et 
d’intégrer une analyse des différentes formes d’agency du petit enfant. Enfin, il est urgent de 
décloisonner les âges, ce qui signifie articuler petite enfance et phases ultérieures du cycle de 
vie dans les recherches. 
Dans un monde globalisé, un monde de « super-diversité », le décentrement, l’approche et la 
méthodologie de l’anthropologie, ainsi que les connaissances accumulées par la discipline et 
son comparatisme raisonné, peuvent être mis à profit dans différents domaines à condition de 



	 9	

ne pas être au service d’une « bonne enfance » standardisée et de cadres normatifs qui 
stigmatisent les « mauvais parents » tout en pointant du doigt les « mauvais enfants ». 
 
Bibliographie 
BARRY, L. et al. 2000. Glossaire, L’Homme, 154-155, p. 721-732. 
BLUEBOND-LANGNER, M. 1978. The private worlds of dying children, Princeton, 
Princeton University Press. 
BONNET, D. 2012. The absence of the child in ethnology: A non-existent problem?, 
AnthropoChildren, 1. 
URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=916. 
BONNET, D., ROLLET, C., SUREMAIN (de) C.-É.  (eds.), Modèles d’enfances. 
Successions, transformations, croisements, Paris, Éditions des Archives Contemporaines. 
CHRISTENSEN, P. 1999. Towards an Anthropology of Childhood Sickness: an 
Ethnographic Study of Danish School Children. Ph.D. thesis. University of Hull, UK. 
CHRISTENSEN, P. & PROUT, A. 2002. Working with ethical symmetry in social research 
with children, Childhood, 9(4), p. 477-497. 
GODELIER, M. 2007. Au fondement des sociétés humaines. Paris, Albin Michel. 
GOTTLIEB, A. 2000. « Où sont passés tous les bébés? Vers une anthropologie du 
nourrisson », dans  J.L. Jamard, E. Terray, M. Xanthakou (sous la direction de), En 
substances. Textes pour Françoise Héritier, Paris, Fayard, p. 366-385. 
HARDMAN, C. 2001. « Can there be an anthropology of childhood ? », Childhood, 8(4), p. 
501-517. 
HIRSCHFELD, L.A. 2002. « Why Don’t Anthropologists Like Children? », American 
Anthropologist, 104(2), p. 611-627. 
JAMES, A. & PROUT, A. 1990. Constructing and reconstructing childhood: New directions 
in the sociological study of childhood, Oxford, Routledge. 
LALLEMAND, S. 2002. Esquisse de la courte histoire de l’anthropologie de 
l’enfance, Journal des Africanistes, 72, p. 9-18. 
LALLEMAND, S. & LE MOAL, G. 1981. Un petit sujet, Journal des Africanistes, 51(1-2), p. 
5-21. 
LANCY, D.F. 2008. The Anthropology of Childhood: Cherubs, Chattel, Changelings. 
Cambridge, Cambridge University Press. 
LANCY, D.A. 2012 Lancy DF. Why Anthropology of Childhood? A brief history of an 
emerging discipline.  AnthropoChildren 2012 ; 1. 
URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=918 
MONTGOMERY, H. 2009. An Introduction to Childhood. Anthropological Perspectives on 
Children’s Lives, Singapor, Wiley-Blackwell. 
MONTGOMERY, H. 2001. Modern Babylon ? Prostituting Children in Thailand, New York-
Oxford, Berghahn Books. 
RABAIN, J. 1979. L’enfant du lignage. Du sevrage à la classe d'âge chez les Wolof du 
Sénégal, Paris, Payot. 
RAZY, E. 2007. Naître et devenir. Anthropologie de la petite enfance en pays soninké (Mali), 
Nanterre, Société d’Ethnologie. 
RAZY, E. 2012. « Pratique des sentiments et petite enfance à partir du pays soninké (Mali). 
Du modèle à la constellation », dans D. Bonnet, C. Rollet et C.-É. de Suremain (sous la 
direction de), Modèles d’enfances. Successions, transformations, croisements, Paris, Éditions 
des Archives Contemporaines, p. 105-126. 
RAZY, E. (à paraître). « Institutional Care, ‘counter-care’ and affects. The example of two 
casas (de) cuna (México) ». 



	 10	

RAZY, E. 2014. La pratique de l’éthique : de l’anthropologie générale à l’anthropologie de 
l’enfance et retour, AnthropoChildren, 4. 
URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=2046 
RAZY, E. 2018. « La antropología de la infancia y de los niños: Historia de un campo, 
cuestiones metodológicas y perspectivas », dans N. P. Alvarado Solís, E. Razy & S. Pérez 
(sous la direction de), Infancias mexicanas contemporáneas en perspectiva, San Luis, Colegio 
de San Luis-Colegio de Michoacán, p. 27-48. 
RAZY, E. 2019a. Bébés de l’anthropologie, anthropologie des bébés ? Une longue quête si 
nécessaire, L’Autre. Cliniques, cultures et sociétés, 20 (2), p. 131-142. 
RAZY, E. 2019b. El ritual a partir de los actos cotidianos en la niñez (País soninké, Mali). 
Cuestiones y posibles aportes, Revista de El Colegio de San Luis, 19, p. 361-373. 
RAZY, E. et al. 2012. Bibliographie indicative de travaux en langue française. Part 1 & 2, 
AnthropoChildren, 1. 
URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=950. 
URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=923. 
SAVAGE, J. 1995. Nursing intimacy, an ethnographic approach to nurse-patient interaction, 
London, Scutari Press.  
SCHEPER-HUGHES, N. 1992. Death Without Weeping: The Violence of Everyday Life in 
Brazil, Berkley, University of California Press. 
SHELDON, L. M. 1996. An analysis of the concept of humour and its application to one 
aspect of children’s nursing, J Adv Nurs, 24 (6), p. 1175-83.  
SUREMAIN (de) C.-É., BONNET, D. 2014. L’enfant dans l’aide internationale. Tensions 
entre normes universelles et figures locales, Autrepart, 72, p. 3-21. 
TOREN, C. 1993. Making History: The Significance of Childhood Cognition for a 
Comparative Anthropology of Mind, Man New Series, 28(3), p. 461-478. 
 
 
 
 


