De anthropologie de la petite enfance au dialogue interdisciplinaire.
L’exemple de I’apprentissage de la parenté a plaisanterie
Elodie Razy
Professeure d’anthropologie
Université de Liege, Faculté des Sciences Sociales

Laboratoire d’ Anthropologie sociale et culturelle

Courriel : elodie.razy@uliege.be

Résume

L’anthropologie de I’enfance est un champ de recherche qui s’inscrit dans 1’anthropologie
générale, s’inspire du changement de paradigme issu du courant des Childhood Studies et du
dialogue avec d’autres disciplines des sciences humaines et sociales. Les enfants en bas age
en sont encore les grands oubliés. Pourtant, I’apport de I’anthropologie de ’enfance a la
réflexion interdisciplinaire sur la petite enfance est essentiel, comme ambitionne de le montrer
cet article. Aprés avoir rappel¢ de maniere synthétique [’histoire et I’approche de
I’anthropologie de I’enfance, je montrerai comment articuler I’étude de la construction sociale
et symbolique de I’enfance et la prise en compte de 1’agency des enfants a partir d’exemples
ethnographiques issus de terrains ethnographiques menés au Mali et au Mexique. Je
revisiterai ainsi une institution classique de 1’anthropologie, la parenté a plaisanterie, pour
montrer comment les enfants en bas age y sont introduits et ce que cela implique en termes de
« (dés)apprentissage » et d’agency du petit enfant. Cet exemple permettra de pointer des
pistes de réflexion possibles pour mener un dialogue interdisciplinaire.

Mots-clefs : anthropologie de la (petite) enfance, parenté a plaisanterie, (dés)apprentissage,
agency, pouponniere

Introduction

Si la « petite enfance » s’étend de la naissance a 6 ans et comprend la période périnatale, il
s’agit d’une convention qui n’a de valeur que dans un contexte bien précis.

En effet, I’histoire et I’anthropologie ont montré que le découpage du cycle de vie reposait sur
des criteres, des normes et des valeurs éminemment variables d’une époque a une autre et
d’un lieu a un autre. La vie des enfants peut commencer avant leur conception ; la durée ainsi
que les contours de I’enfance, comme étape du développement, du cycle de vie, période,
groupe social, catégorie, etc., ne sont pas universels. Le mod¢le bio-psycho-médical est a cet
égard un modele, parmi d’autres, mais qui contribue a définir le contenu et les limites de
I’enfance avec le politique, a travers les institutions dédiées a I’enfance, le droit, et
I’économique.

Loin de nier la commune destinée potentielle, en termes de développement, que partagent
tous les enfants, le « modele d’enfance » (Bonnet et al., 2012) en vigueur dans notre société,
et a I’échelle internationale (Suremain & Bonnet, 2014), est le fruit d’un processus de
naturalisation qui présente celui-ci comme allant de soi et fait peu de cas d’autres réalités,
d’autres « propositions » plus ou moins visibles et pourtant présentes dans nos sociétés.



« Qu’est-ce que I’enfance ? » et « qu’est-ce qu’un enfant ? » sont donc des questions
incontournables qu’il convient toujours de contextualiser. C’est la condition afin de rester
ouvert aux diverses enfances et a tous les enfants, en dehors, ou tout au moins a c6té d’un
cadre normatif, quel qu’il soit. Si le cadre normatif est nécessaire pour élaborer un projet de
société, il contraint trop souvent ; la notion de contexte permet d’y réintroduire une certaine
souplesse.

En anthropologie, la notion de contexte revét un sens particulier : les matériaux de terrain
doivent étre contextualisés a deux niveaux, celui qui réfere a la société, a la communauté dans
laquelle ils sont recueillis ou produits, mais aussi celui qui réfere a 1’anthropologue lui-méme
et aux conditions de son travail de terrain.

Afin de mieux comprendre quels peuvent étre les apports de 1’anthropologie de 1’enfance a
une réflexion interdisciplinaire sur la petite enfance, je rappellerai tout d’abord la manicre
dont s’est construite 1’anthropologie de 1’enfance et quelles sont les grandes lignes de sa mise
en ceuvre entre étude de la construction sociale et symbolique de 1’enfance et prise en compte
de ’agency des enfants. Je me concentrerai enfin sur une institution bien connue des
anthropologues, la parenté/relation a plaisanterie, a partir de trois terrains ethnographiques
différents au Mali et au Mexique. J explorerai alors deux aspects de celle-ci : I’apprentissage
de la parenté par les enfants en bas age, peu documentée dans la littérature, et le nécessaire
« désapprentissage » que celui-ci requiert.

Ce cheminement entre histoire d’un champ de 1’anthropologie, anthropologie générale,
méthodologie et exemples ethnographiques me permettra d’ouvrir des pistes de réflexion
pouvant étre partagées avec d’autres disciplines.

1. Rapide panorama : enfance, enfants et anthropologie

L’enfance est présente historiquement dans la discipline ethnologique/anthropologique
(Lallemand, 2002 ; Lallemand & Le Moal, 1981 ; Lancy, 2008 ; Montgomery, 2009) depuis
les premiéres monographies a travers 1’analyse des actes et des discours des adultes sur les
enfants, les rites de passage étant le plus souvent privilégiés. L’enjeu de ces travaux pionniers
¢tait de comprendre les sociétés a travers I’étude des enfants considérés comme des
réceptacles passifs ; la psychologie et la psychanalyse ont joué un role essentiel dans certains
courants et certaines traditions nationales.

La construction sociale et symbolique du petit enfant est la focale de la plus grande part des
travaux, notamment francophones, et I’intérét pour les plus petits reste pendant longtemps peu
répandu. Cependant, plusieurs anthropologues témoignent de 1’évolution d’un intérét pour
I’enfance et en appellent explicitement a une anthropologie de 1’enfance, voire de la petite
enfance depuis les années 1980-1990.

Du coté des anglophones, trois figures méritent d’€tre mentionnées pour leur role pionnier ou
leur prise de position. Hardman reste la premiere anthropologue a poser une question cruciale
pour notre propos dés 1973 : « Can there be an anthropology of children ? ». Elle répond en
affirmant qu’il faut envisager les enfants: « as people to be studied in their own right »
(2001 : 503) ; « to discover whether there is in childhood a self-regulating, autonomous world
which does not necessarily reflect early development of adult culture » (2001 : 504). Cette
entreprise nécessite de partir du principe selon lequel : « ...children thoughts and social
behaviour may not be totally incomprehensible to adults, so long as we do not try to interpret
them in adult terms » (2001 : 513). Son plaidoyer restera relativement ignoré. Vingt ans plus



tard, Toren (1993) affirme I’importance d’étudier les enfants dans une perspective cognitive,
mais il s’agit de réussir a mieux comprendre les adultes (1993 : 462). Enfin, Hirschfeld
(2002), avec un titre provocateur, se demande « Why Don’t Anthropologists Like Children »,
propos par ailleurs réfuté par Lancy (2012). Dans cet article, Hirschfeld déplore I’absence
d’une tradition anthropologique de 1’enfance bien qu’il existe des travaux sur le sujet. Selon
lui, ’enfance n’a pas réellement émergé comme un domaine de I’anthropologie et il incite
tous les anthropologues a développer un intérét pour les enfants et a ne pas le réserver a des
spécialistes de I’enfance. Il estime que cela contribuerait a une meilleure compréhension des
adultes, mais ¢galement des enfants eux-mémes. La question de la transmission culturelle et
de la surestimation de la socialisation en tant que processus a sens unique a, selon lui,
longtemps occulté le role que jouaient les enfants dans leur propre développement. Il
mentionne également le fait que I’influence des enfants sur les attitudes et les croyances des
adultes est peu prise en compte par les anthropologues.

Parall¢lement, du c6té des francophones, africanistes francais, certains vont s’intéresser a
I’enfance et aux enfants mais déplorent le manque d’intérét persistant de 1’anthropologie pour
I’enfance en la comparant a un « petit sujet » (Lallemand S. & Le Moal, 1981 : 7), méme si
elle est au coeur de nombreux travaux (Bonnet 2012). En 2002, Lallemand esquisse ce qu’elle
appelle la « courte histoire de I’anthropologie de I’enfance ». Son titre montre que la
constitution de ce champ est récente et pendant de nombreuses années encore, la focale sera
mise sur la construction sociale et symbolique de I’enfance'. A la différence, dans le monde
anglo-saxon, les deux tendances sont représentées depuis longtemps : celle centrée sur la
construction sociale et symbolique de I’enfance (Scheper-Hughes, 1992) et ’autre, centrée sur
I’intérét pour le point de vue des enfants, dans la lignée de Hardman (Bluebond-Langner,
1978 ; Montgomery, 2001).

Dans les années 1990, les Childhood Studies, se voulant au carrefour de I’anthropologie et de
la sociologie, émergent en initiant un courant interdisciplinaire & dominante sociologique,
constitu¢ autour de plusieurs figures dont James & Prout (1990), lesquels incitent a considérer
les enfants comme des « é&tresactuels», et a les étudier grice a la « méthode
ethnographique ». Ce courant remporte un certain succes mais essuie ¢galement des critiques.

Le changement de paradigme, initi¢ par Hardman dés 1973 pour ’anthropologie, repose
notamment sur les notions d’agency et de voix de I’enfant et la promulgation de la CIDE
(Convention Internationale des Droits de I’Enfant) en 1989. Il va se diffuser dans
I’anthropologie de I’enfance, elle-méme en cours d’institutionnalisation, sans faire encore
grand cas des plus petits. Cependant, des signes d’évolution sont perceptibles qui s’appuient
sur les apports de la psychologie (du développement), de la psychanalyse du nourrisson, et
des neurosciences pour affirmer la légitimité de I’entreprise. A cela s’ajoute la prise en
compte systématique en anthropologie des catégories emic dans les communautés étudiées
qui, pour certaines, dotent le petit enfant (généralement avant le sevrage) d’une forme
d’agency (Razy, 2007 & 2012), sur la base de représentations religieuses.

2. Poser les jalons d’une anthropologie de la petite enfance

Si étudier la construction sociale et symbolique de I’enfance est central, les déclinaisons
locales (emic) de I’agency, laquelle est souvent considérée dans sa seule acception de concept
occidental efic (Lancy, 2012), doit retenir 1’attention des chercheurs. C’est au prix de cette
¢tude en contexte que I’on peut en effet comprendre le contexte dans lequel les enfants

"' Dautres traditions nationales mériteraient d’étre mentionnées ici : Cf. Razy et al. (2012).



naissent et grandissent. En effet, cette agency emic est définie en fonction de représentations
particuliéres des étres et du monde et d’un échéancier — croisant des ¢léments d’ordre
biologique, symbolique et social — éminemment variable et pouvant démarrer avant la
conception, voire perdurer jusqu’a «1’age adulte » pour ceux qui ne sortent jamais de
I’enfance, telle que définie localement.

En outre, la construction sociale et symbolique de I’enfance ne peut étre abordée qu’en
contexte, c’est-a-dire, en s’appuyant sur le cadre propos¢ par l’anthropologie générale.
Comme le montre Godelier (2007), contrairement a des oppositions toujours en vigueur, il
semble impossible de faire de 1’anthropologie sociale sans anthropologie culturelle et vice-
versa. Dans cette perspective, les matériaux recueillis et produits au cceur des interactions,
dans le partage de la vie quotidienne et la longue durée du terrain ethnographique, touchent a
de nombreux domaines articulés entre eux.

Pour expliciter la démarche, je prendrai I’exemple de la pouponniére au Mexique et au Mali
(Razy a paraitre), cette institution étatique que I’on retrouve dans de nombreux pays. Celle-ci
prend en charge les enfants de moins de 6 ans placés, parce qu’abandonnés, orphelins, ou
encore confiés par un Juge ou par leurs parents eux-mémes.

Lorsqu’il est question d’anthropologie sociale et culturelle a propos de la pouponnicre,
I’anthropologie générale et ses grands champs sont convoqués: (i) le politique: la
pouponniére est un produit des Etats-Nations et contribue a les produire ; elle est porteuse de
valeurs et de normes qui puisent dans le politique et est influencée par le contexte politique
local comme global (politiques de 1’enfance et politiques familiales, droits de I’enfant, etc.) ;
(i1) I’économique : il s’agit d’un dispositif colteux qui est géré selon un certain nombre de
régles, tout en €tant marqué par des affaires de corruption, et il existe par ailleurs toute une
économie informelle au sein des pouponnieres ; (iii) le religieux : la religion catholique,
majoritaire au Mexique, joue un role dans I’institution laique et il en va de méme pour 1’Islam
au Mali ; aux manifestations « officielles », parce qu’instituée, de ces religions s’ajoutent des
croyances religieuses issues de bricolages religieux divers, notamment par rapport aux enfants
morts de la pouponniére qui reviennent parce qu’ils ont souffert d’une « malmort», au
Mexique par exemple ; (iv) la parenté : différentes composantes de la parenté, ainsi que la
parenté pratique, sont étudiées pour comprendre notamment la question des origines des
enfants, les liens et les relations de parenté €lective entre enfants et personnel, les fonctions
parentales remplies par ces derniers, ou encore 1’adoption.

Interroger I’agency de 1’enfant, nécessite de se pencher sur les travaux des anthropologues qui
ont mis au jour des déclinaisons locales de I’agency du petit enfant : de I’enfant qui détient le
pouvoir de repartir d’ou il vient (et de revenir), comme le permet la « théorie diffuse de la
réincarnation » (Rabain, 1979) dont on retrouve diverses déclinaisons en Afrique et ailleurs.
La proximité de I’enfant avec un autre monde, et le statut qu’il a dés sa conception, en font un
étre ambigu ; animé d’un vouloir, il peut nuire a I’enfant qu’il suit, en privant ce dernier du
lait qui lui revient, ou encore a son entourage, et il requiert, du fait de sa fragilité et de son
statut, soins et attentions constants pendant les deux premicres années de sa vie en Pays
soninké (Razy, 2007).

Saisir cette agency requiert un engagement de 1’anthropologue sur le terrain qui articule
méthodologie, éthique et épistémologie (Razy, 2014) au carrefour d’une anthropologie
réflexive et critique basée sur 1’observation participante, 1’intersubjectivité, les « cultures of
communication » (Christensen, 1999), et la « symétrie éthique » (Christensen & Prout, 2002).



Si I’on peut suivre Gottlieb qui prone une « [...] anthropologie de la petite enfance [...] qui
comprenne non seulement la facon dont les autres percoivent le nourrisson, mais une
anthropologie du nourrisson lui-méme — s’appuyant sur 1’idée qu’il peut aussi €tre un acteur
social, quoiqu’utilisant des modes de communication particuliers » (Gottlieb, 2000 : 383), il
convient d’aller plus loin en postulant que les enfants sont aussi des sujets singuliers qu’il faut
comprendre dans leur individualité, mais également dans leur entourage et leur
environnement humain et non humain, leurs « constellations » (Razy, 2012), en prenant en
compte les cultures locales de I’agency et la connaissance globale de la société?.

3. Anthropologie de la (petite) enfance : apports et dialogue interdisciplinaire

Sur ces bases, je vais montrer, a partir de la parenté/relation a plaisanterie, en quoi
I’anthropologie de ’enfance et des enfants permet de proposer une approche, de produire des
matériaux et de développer des analyses comparatives originales de phénomeénes qui
impliquent des enfants en bas age dans différents contextes.

Si cette question peut sembler déconnectée des réalités des sociétés occidentales, je m’en
saisis pour son caractere exemplaire des apports possibles de 1’anthropologie a la réflexion
interdisciplinaire et, en second lieu, pour montrer que des questions a priori pointues peuvent
contribuer a repenser a la fois des sujets de recherche fondamentale en anthropologie et des
questions transversales a plusieurs disciplines, ainsi que des questions de société.

Les exemples ethnographiques convoqués ici sont issus de trois terrains menés au sein de
plusieurs groupes de parenté en Pays soninké (milieu rural au Mali) et dans des pouponnicres
au Mali et au Mexique (milieu urbain).

3.1 La parenté a plaisanterie : une institution au ceeur de la petite enfance ?

La relation a plaisanterie est définie de la maniére suivante en anthropologie : « Parenté a
plaisanterie — Relation a plaisanterie : attitudes codifiées entre deux (types de) parents* ou
affins*, qui prennent la forme d’une grande liberté de ton et de comportement et impliquent,
de la part de I’un, certaines familiarités ou brimades dont I’autre doit s’accommoder de bonne
grace. La relation peut étre (ou non) réciproque. » (Barry et al., 2000 : 729) Je préciserais que
I’échelle peut s’étendre a un entourage plus large (village, région, patronymes, etc.).

On retrouve cette institution dans de nombreuses sociétés dans des contextes variés et les
partenaires de la parenté/relation a plaisanterie varient en fonction de I’organisation sociale et
du systéme de parenté locaux.

Force est de constater que les enfants sont témoins ou acteurs de I’actualisation quotidienne
de liens de parenté a plaisanterie dans leur entourage. Ils y sont introduits de maniére verbale
et non verbale des leur naissance, a travers les interactions corporelles, les attitudes et les
discours de leurs interlocuteurs, au coeur des interactions quotidiennes. Les caractéristiques
verbales et non verbales de la relation a plaisanterie peuvent étre exagérées, allant jusqu’a la
caricature ; elles peuvent a I’inverse étre atténuées, ou encore suivies d’un signe indiquant
clairement a I’enfant de quel type d’échange il s’agit, par exemple quand 1’enfant commence
a pleurer ou qu’on estime que 1’enfant est déstabilis¢€ par une attitude agressive simulée.

? Faute de place, les arguments des parties 1 et 2 du présent article, ainsi que la bibliographie, ne peuvent pas étre
développés de maniére approfondie et je renvoie donc aux articles suivants pour de plus amples détails : Razy
(2014, 2018, 2019a).



La forme et le contenu de la relation a plaisanterie sont variables, mais celle-ci mobilise mots
ou courtes phrases, onomatopées, sons, attitudes corporelles, mimiques, gestes, le sourire et le
rire. Pour ce qui concerne le mode d’expression utilisé, on reléve la brusquerie, I’agressivité
feinte, la moquerie et la blague ; les gradations et les échelles différent en fonction du
contexte et des partenaires impliqués, de I’Age de 1’enfant et de son développement. A titre
d’exemple, on peut mentionner, en Pays soninké, la menace de coup de la femme du frére du
pére de ’enfant agrémentée d’un grand sourire ou au ralenti avec un bébé de quelques mois.

Dans les trois cas (Pays soninké, pouponniére au Mali et au Mexique), la relation a
plaisanterie est le support de trois types de relations : entre des tiers qui prennent 1’enfant
comme « support », la relation a plaisanterie que I’enfant entretiendra avec certains membres
de la parenté tout au long de sa vie ou enfin, la future relation d’évitement/d’autorité que
I’enfant entretiendra, a terme, avec certains autres, dont les épouses de son pére.

En voici un exemple pour le Pays soninké. Les enfants expérimentent des « moments a
plaisanterie » (Razy, 2007) avec les co-épouses de leur mere en étant exposés a des
expressions moqueuses telles que yaxare xase («vieille femme »), tonbonxulle (« téte
chauve »), dabadanka (« célibataire ») ; ces femmes peuvent également les empécher
d’entrer dans leur chambre ou de venir sur leur natte. Les moments a plaisanterie indiquent
aux enfants quel type de relation ils doivent avoir avec ces femmes en apprenant,
progressivement et sur un mode atténué, le maintien d’une certaine distance corporelle et
émotionnelle qui, petit a petit, deviendra évitement.

Dans la pouponnie¢re de Bamako au Mali, I’acte de nomination des enfants abandonnés peut
induire une relation a plaisanterie en fonction du prénom et du patronyme attribués a I’enfant.
L’un d’entre eux avait recu le nom du Président du Mali par le personnel de la creche,
Ibrahim Boubacar Keita, surnommé IBK. En raison du caractére performatif de I’homonymie
— trés répandue au Mali — qui place I’enfant sur plusieurs registres identificatoires (Razy,
2007) en I’identifiant notamment ici & son homonyme en tant que personnage public, cet
enfant est moqué par le personnel et par exemple traité¢ de « gros » ou de « corrompu ». De
plus, avec un membre du personnel se nommant Ibrahim, d’autres moqueries apparaissent.
Enfin, s’ajoute un dernier type de relation a plaisanterie reposant sur la parenté a plaisanterie
patronymique et/ou « ethnique » entre certains membres du personnel et I’enfant IBK.

Comme c’est le cas dans la pouponnieére de Bamako, des relations a plaisanterie existent entre
les membres du personnel dans la pouponniére de la ville de Mexico : surnoms, moqueries
par rapport a I’apparence, relations de pouvoir, régles, etc., ou a propos d’un médecin de la
part des infirmieres ou entre puéricultrices. On observe également des blagues et des
taquineries a propos de certains enfants entre deux membres du personnel qui prétendent que
I’enfant est leur « fils » (sur le principe de la parenté €lective) : une puéricultrice dit d’O. a
une autre puéricultrice en riant : « Ton enfant ne te laisse pas I’habiller, ton enfant ne sait pas
bouger, il ne s’appuie pas sur ses bras alors que le mien, oui ! » Et enfin, certains membres du
personnel ont des moments a plaisanterie avec des enfants.

Ces relations et ces moments a plaisanterie irriguent la vie quotidienne des deux pouponniéres
comme celle du village et y revétent un réle crucial dans la construction des relations des
enfants avec leur entourage comme dans les soins qui leur sont apportés quotidiennement.
Elles affilient les enfants, mobilisent des registres identificatoires multiples, leur indiquent
corporellement et par le discours normes, codes et valeurs relationnelles dans le champ de la
parenté de maniére précoce tout en les familiarisant avec une géographie et une grammaire
sociales. Présente ou non comme institution sociale dans la société (trés prégnante au Mali et

6



plus diffuse au Mexique en milieu urbain), sa mobilisation durant la petite enfance dans le
cadre d’une prise en charge institutionnelle est a interroger.

3.2 Désapprendre, une forme autonome d’apprentissage de l’enfant en bas dge ?

Que peut-on dire du processus qui permet aux enfants de maitriser la codification des
relations de parenté au sein de leur entourage, puis de leur communauté ? Eloignons-nous du
point de vue de ’apprentissage et de la socialisation, qui font référence a un processus plutot
vertical et unidirectionnel, pour nous concentrer sur une autre facette de 1’apprentissage,
appelée provisoirement « désapprentissage », une réalité¢ peu traitée dans la littérature, qui
préside pourtant a tout apprentissage, comme je vais le montrer. Ce « désapprentissage » est
congu comme un processus autonome et actif d’apprentissage par I’enfant exposé a certaines
attitudes des adultes.

Dans plusieurs sociétés (Asie, Amérique ou Afrique), les travaux ont montré que selon les
cultures locales de ’agency, I’enfant doit désapprendre, oublier sa vie antérieure qui lui
attribue un statut ambigu et liminal sur le plan religieux : oublier ses parents de 1’autre monde,
oublier la langue de I’autre monde, désapprendre ses connaissances, perdre son pouvoir de
double vue, etc. Ce n’est qu’au prix de ce renoncement qu’il peut entrer dans le monde des
humains grace a certains rites exceptionnels et quotidiens (Razy, 20195). Ce désapprentissage
concourt a faire de lui un membre de la société a part entiere.

S’il s’agit ici du versant religieux du phénomeéne, il en va de méme au niveau de
I’apprentissage social et culturel, notamment dans le domaine de la parenté. Je reviens ici sur
I’exemple du Pays soninké mais 1’analyse vaut pour les autres contextes. Quand il grandit, au
moment crucial du sevrage (environ deux ans), I’enfant désapprend des routines dans
lesquelles il avait vécu jusque-la: la relation a plaisanterie entretenue avec ceux qui
deviennent les partenaires d’une relation d’évitement ou d’autorité ; des conditions et des
attitudes qui ne s’appliquent que durant la petite enfance en raison de la proximité de I’enfant
avec les ainés et les ancétres, laquelle lui accordaient un statut spécial prenant alors fin ; des
conditions et des attitudes qui s’appliquent en raison de son age et de son statut de cadet,
perdu des lorsque sa mére a un autre enfant ou lorsqu’il change de groupe d’age.

Ces ¢étapes et ce processus de désapprentissage se retrouvent dans les trois contextes (Pays
soninké et pouponnieres au Mali et au Mexique) et concernent également la forme et le
contenu de la relation a plaisanterie. Le petit enfant désapprend en effet la réaction de peur
qui le saisit sur le plan émotionnel pour s’adapter a un mode relationnel spécifique selon ses
partenaires : la premicre réaction face a 1’agressivité, la brusquerie des gestes et la sévérité¢ du
regard, mais également les menaces de coups, etc., est généralement un sursaut ; les yeux se
ferment et des larmes pointent et ce, jusqu’a ce qu’il saisisse la véritable nature de
I’interaction. Il désapprend ainsi le fait que la peur est associée a tous ces gestes avec certains
partenaires, ce qui n’est pas acquis de maniére définitive dans les premiers temps. En
grandissant, I’enfant désapprend des sentiments, ici plus subtils, tels ’humiliation, la honte, la
réaction a la critique pour supporter les taquineries et les blagues a son égard.

Si les adultes jouent un role central dans ces processus, les bébés et les enfants ont une
certaine autonomie, une agency, en raison du caractére implicite et variable du
désapprentissage, mais aussi de la personnalité et de la sensibilité de chaque enfant et de son
degré de compréhension du cadre de I’interaction, ou encore de la réaction aux signaux de ce
type de relation.



La question qui a été traitée introduit a une thématique peu explorée en anthropologie,
I’apprentissage de la parenté, et pointe la part active que les enfants prennent & un processus
visant a devenir des membres a part entiere de leur communauté en interagissant de manicre
adaptée aux codes en vigueur.

J’ai montré la place et le rdle essentiels que jouait la relation a plaisanterie dans trois
contextes différents et je voudrais, pour terminer, ouvrir la réflexion aux sociétés
occidentales, notamment au contexte de la prise en charge institutionnelle de la petite enfance.
On sait que les relations de soins, soignant-soigné, peuvent s’inscrire ponctuellement dans le
registre de I’humour, informel ou plus formalisé (Savage, 1995 ; Sheldon, 1996). L’ humour
est ’'une des composantes centrales de la parenté/relation a plaisanterie, mais cette derniére ne
s’y réduit pas. On peut se demander ce qu’il en est dans les pouponniéres en Europe, ou la
parenté/relation a plaisanterie n’est plus une institution sociale aussi répandue, et ce que
pourrait apporter une approche comparative et interdisciplinaire du phénomene sur les plans
social, symbolique, affectif et cognitif.

Conclusion

J’ai essayé¢ de démontrer I’intérét de 1’anthropologie de I’enfance en retragant les grandes
lignes de sa construction, de son approche et de sa méthodologie et en expliquant son double
agenda : étudier la construction sociale et symbolique de 1’enfance et I’agency des enfants.
J’ai revisité une institution trés souvent étudiée par les anthropologues dans des sociétés dites
« traditionnelles », la parenté/relation a plaisanterie, dans des contextes non institutionnels et
institutionnels au Mali et au Mexique, notamment des pouponnicres, pour en saisir les
modalités de D’apprentissage et identifier le processus a 1’ceuvre que j’ai appelé
« désapprentissage ».

Mon argument consistait a démontrer I’intérét réciproque de 1’anthropologie de I’enfance et
de I’anthropologie générale, mais le réle que pouvait jouer 1’anthropologie dans le possible
dialogue interdisciplinaire pour traiter de questions fondamentales. Sur la base de ces
analyses, j’ai enfin esquissé¢ [’ouverture vers une question de société a propos des
pouponnieres en Europe.

Associer I’anthropologie a un projet d’échange pluridisciplinaire et de construction d’un
regard interdisciplinaire sur I’enfance et les enfants dans nos sociétés, requiert une certaine
remise en question ; il s’agit tout d’abord de dépasser I’idée d’une anthropologie pourvoyeuse
d’informations culturelles qui serait trop loin des préoccupations européennes ; il s’agit
ensuite de sortir d’un certain européo/occidentalo-centrisme qui conduit encore aujourd’hui a
donner des lecons a d’autres pays ou a des populations précaires (migrantes ou non) sans
remettre en question nos propres pratiques, normes et valeurs, pourtant tout aussi construites
socialement et culturellement qu’ailleurs. Il convient donc d’analyser cette construction
sociale et symbolique de I’enfance du point de vue de toutes les disciplines impliquées et
d’intégrer une analyse des différentes formes d’agency du petit enfant. Enfin, il est urgent de
décloisonner les ages, ce qui signifie articuler petite enfance et phases ultérieures du cycle de
vie dans les recherches.

Dans un monde globalis¢, un monde de « super-diversité », le décentrement, 1’approche et la
méthodologie de I’anthropologie, ainsi que les connaissances accumulées par la discipline et
son comparatisme raisonn¢, peuvent étre mis a profit dans différents domaines a condition de



ne pas étre au service d’une « bonne enfance » standardisée et de cadres normatifs qui
stigmatisent les « mauvais parents » tout en pointant du doigt les « mauvais enfants ».

Bibliographie

BARRY, L. et al. 2000. Glossaire, L’Homme, 154-155, p. 721-732.
BLUEBOND-LANGNER, M. 1978. The private worlds of dying children, Princeton,
Princeton University Press.

BONNET, D. 2012. The absence of the child in ethnology: A non-existent problem?,
AnthropoChildren, 1.

URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=916.

BONNET, D., ROLLET, C., SUREMAIN (de) C.-E. (eds.), Modéles d’enfances.
Successions, transformations, croisements, Paris, Editions des Archives Contemporaines.
CHRISTENSEN, P. 1999. Towards an Anthropology of Childhood Sickness: an
Ethnographic Study of Danish School Children. Ph.D. thesis. University of Hull, UK.
CHRISTENSEN, P. & PROUT, A. 2002. Working with ethical symmetry in social research
with children, Childhood, 9(4), p. 477-497.

GODELIER, M. 2007. Au fondement des sociétés humaines. Paris, Albin Michel.
GOTTLIEB, A. 2000. «Ou sont passés tous les bébés? Vers une anthropologie du
nourrisson », dans J.L. Jamard, E. Terray, M. Xanthakou (sous la direction de), En
substances. Textes pour Frangoise Héritier, Paris, Fayard, p. 366-385.

HARDMAN, C. 2001. « Can there be an anthropology of childhood ? », Childhood, 8(4), p.
501-517.

HIRSCHFELD, L.A. 2002. « Why Don’t Anthropologists Like Children? », American
Anthropologist, 104(2), p. 611-627.

JAMES, A. & PROUT, A. 1990. Constructing and reconstructing childhood: New directions
in the sociological study of childhood, Oxford, Routledge.

LALLEMAND, S. 2002. Esquisse de la courte histoire de [’anthropologie de
I’enfance, Journal des Africanistes, 72, p. 9-18.

LALLEMAND, S. & LE MOAL, G. 1981. Un petit sujet, Journal des Africanistes, 51(1-2), p.
5-21.

LANCY, D.F. 2008. The Anthropology of Childhood: Cherubs, Chattel, Changelings.
Cambridge, Cambridge University Press.

LANCY, D.A. 2012 Lancy DF. Why Anthropology of Childhood? A brief history of an
emerging discipline. AnthropoChildren 2012 ; 1.

URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?id=918

MONTGOMERY, H. 2009. An Introduction to Childhood. Anthropological Perspectives on
Children’s Lives, Singapor, Wiley-Blackwell.

MONTGOMERY, H. 2001. Modern Babylon ? Prostituting Children in Thailand, New Y ork-
Oxford, Berghahn Books.

RABAIN, J. 1979. L’enfant du lignage. Du sevrage a la classe d'age chez les Wolof du
Sénégal, Paris, Payot.

RAZY, E. 2007. Naitre et devenir. Anthropologie de la petite enfance en pays soninké (Mali),
Nanterre, Société d’Ethnologie.

RAZY, E. 2012. « Pratique des sentiments et petite enfance a partir du pays soninké (Mali).
Du modéle a la constellation », dans D. Bonnet, C. Rollet et C.-E. de Suremain (sous la
direction de), Mode¢les d’enfances. Successions, transformations, croisements, Paris, Editions
des Archives Contemporaines, p. 105-126.

RAZY, E. (a paraitre). « Institutional Care, ‘counter-care’ and affects. The example of two
casas (de) cuna (México) ».



RAZY, E. 2014. La pratique de 1’éthique : de I’anthropologie générale a I’anthropologie de
I’enfance et retour, AnthropoChildren, 4.

URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?1d=2046

RAZY, E. 2018. « La antropologia de la infancia y de los nifios: Historia de un campo,
cuestiones metodoldgicas y perspectivas », dans N. P. Alvarado Solis, E. Razy & S. Pérez
(sous la direction de), Infancias mexicanas contemporaneas en perspectiva, San Luis, Colegio
de San Luis-Colegio de Michoacan, p. 27-48.

RAZY, E. 2019a. Bébés de I’anthropologie, anthropologie des bébés ? Une longue quéte si
nécessaire, L’ Autre. Cliniques, cultures et sociétés, 20 (2), p. 131-142.

RAZY, E. 201954. El ritual a partir de los actos cotidianos en la nifiez (Pais soninké, Mali).
Cuestiones y posibles aportes, Revista de El Colegio de San Luis, 19, p. 361-373.

RAZY, E. et al. 2012. Bibliographie indicative de travaux en langue francaise. Part 1 & 2,
AnthropoChildren, 1.

URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?1d=950.

URL : https://popups.uliege.be:443/2034-8517/index.php?1d=923.

SAVAGE, J. 1995. Nursing intimacy, an ethnographic approach to nurse-patient interaction,
London, Scutari Press.

SCHEPER-HUGHES, N. 1992. Death Without Weeping: The Violence of Everyday Life in
Brazil, Berkley, University of California Press.

SHELDON, L. M. 1996. An analysis of the concept of humour and its application to one
aspect of children’s nursing, J Adv Nurs, 24 (6), p. 1175-83.

SUREMAIN (de) C.-E., BONNET, D. 2014. L’enfant dans I’aide internationale. Tensions
entre normes universelles et figures locales, Autrepart, 72, p. 3-21.

TOREN, C. 1993. Making History: The Significance of Childhood Cognition for a
Comparative Anthropology of Mind, Man New Series, 28(3), p. 461-478.

10



