Tha

TRAVER EEK"Es GENRES

'_ ' MARGARET GILLESPIE,
NANTA NOVELLO PAGLIANTI,

#HEL COLLET (ED.)

EDITIONS ORBIS TERTIUS




© Editions Orbis Tertius, 2019
© Les auteurs, 2019

Mlustration de couverture : Becoming de Matthew Swift
[ww.matthewswift.co.uk]

Editions Orbis Tertius, 28, rue du Val de Saéne F-21270 BINGES
ISBN : 978-2-36783-114-5

ISSN : 2265-0776

www.editionsorbistertius.fr



METAMORPHOSES

corps, arts visuels et littérature

LA TRAVERSEE DES GENRES

Edition de

Margaret Gillespie,
Nanta Novello Paglianti et Michel Collet

Editions Orbis Tertius



SOMMAIRE

Michel CorLeT, Margaret GirLespie, Nanta Novello PaGLiaNTI

INErOAUCTION 1ottt ettt eae e

PHILOSOPHIES DE LA METAMORPHOSE

Olivier Lussac

Corps et performance. Le cas Schneemann.......c.coccceneee.

Thomas Franck

Le corps comme auto-institution imaginaire radicale..........

André Eric LETOURNEAU

Séduire Dieu : le « je » (ou retranchements et ajouts érotiques

de 1a PoSSESSION) ...c.eeveueririeinieieinieecee e

TRAVERSEES POETIQUES

Riccardo RatmoNDO
Corps mystique et corps sensuel : Jean-Yves Masson et

Yves Bonnefoy traducteurs du Canzoniere de Pétrarque.......

Amy D. WELLSs
« Béte Sauvage » : La métamorphose de Robine Vote dans

Nightwood de Djuna Barnes...........cccccoceeeieinininicccccnnnnnne.

Linda Maria Baros

Protéisme poétique ........ceuevuiiuiiiiiiiiiiiiiiiiii

TRANSFORMATIONS VISUELLES

Marc Dicimo

Marcel Duchamp pris dans I'effet Wilson/Lincoln : un mode

d’emploi pour appréhender readymades et photographies ?......123



SOMMAIRE

Jean-Loup KorziLius
Artiste, corps, couleurs : quelques réflexions sur la performance

Art make-up (1967) de Bruce Nauman ..........ccceeveinicinnnee. 137

Nanta NOVELLO PAGLIANTI
La métamorphose et les corps : représentations visuelles
d’un parcours amoureux (dans le film de Neil Jordan,
The Crying Game, 1992) .....cccoveernecineeinieieeineeeneenennens 157

MUTATIONS CORPORELLES

Stéphanie CHAPUIS-DESPRES
La piété émaciée. Représentations du corps anorexique
AU XVIE sieclen i 177

Cristina CERNAT
La reconstruction, par un processus d’écriture thérapeutique
et d’un journal intime, d’'une image de soi désexualisée et
métamorphosée aprés un cancer du sein ........cccccoeieieieieieinns 197

Sophie MARIANI-ROUSSET
Le non-verbal du désir exprimé.......c.ccveerneenneinnccnnnnen 213



DU CORPS SENSIBLE
COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE
LIMAGINATION CREATRICE DE NIETZSCHE
A CASTORIADIS

Thomas Franck
Université de Liége/ Humboldt Universitiit zu Berlin

REsuME : La lecture phénoménologique qu'opére Maurice Merleau-Ponty du corps
et des émotions permet de penser celui-ci dans sa dimension politique, comme le
lieu de projections et de créations imaginaires, comme la possibilité d’une auto-
institution des rapports entre un sujet et une réalit¢ phénoménale. Au détour
d’une analyse des emprunts 2 la philosophie allemande et de plusieurs critiques
contemporaines de I'ccuvre du phénoménologue, cet article entend montrer la
manicre dont une série de frontiéres, entre réalité et fiction, entre conscience et
phénoméne, entre littérature et philosophie, sont mises 3 mal par le recours a
la notion de chair mondaine, qui rompt avec la conception sartrienne du corps
intentionnel. Cette notion merleau-pontienne rend en effet possible 'interprétation
de la position du corps au sein du monde sensible comme une ouverture incessante
et libérée vers I'inépuisable phénoménalité de ce monde. Apres avoir analysé la
métaphore du tissu dans 'ceuvre de Merleau-Ponty et aprés avoir redéveloppé
le credo nietzschéen du philosophe artiste, sera réalisé un commentaire de la
lecture critique quopére Cornelius Castoriadis & propos de 'importance accordée
A la perception au profit d’'une mise en lumiére du caractere radicalement auto-
instituant de la praxis du corps situé dans un monde social et phénoménal. En
étant congu comme une création imaginaire radicale, le corps et ses mouvements
au coeur de la chair sensible interrogent le rapport a I'institution social-historique,
ils luttent constamment avec les schémes délimitant la perception d’une réalité,
ils rendent possible un questionnement aux racines de linstitution collective
du réel en méme temps quune action transformatrice des structures sociales et
idéologiques instituées.

[41]



« Quels trucs que ces histoires de clarté et
d’obscurité! ».

L’IMAGINATION, ENTRE FICTION ET CREATION

Dans plusieurs de ses ouvrages phénoménologiques majeurs, notam-
ment dans la Phénoménologie de la perception®, Le Visible et I'lnvisible’ et
L'@il er [Esprir*, Maurice Merleau-Ponty entend revaloriser lillusion
et 'imagination comme phénoménes a part entiére, comme résultats de
expression d’un corps créateur tourné vers des étants mondains — suivant
Iacception heideggérienne de weltlichen Seienden® —, qui se vivent sur le mode
de I'émotion et de I'auto-affection. Le corps, en tant qu’il est la sentinelle
d’ot1 le monde apparait originairement, serait en méme temps le lieu d’une
fantasmagorie, d’une imagination, d’une construction de la réalité se voyant
investie de qualités magiques, au sens que donne Jean-Paul Sartre a ces
termes dans L'Esquisse d’une théorie des émotions®, texte sur lequel Merleau-
Ponty fonde en partie ses réflexions, notamment dans la Phénoménologie de

1. Samuel Beckerr, LTnnommable, Paris : Les Editions de Minuit, 1953, p. 32.

2. Maurice MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception dans (Euvres, Paris :
Gallimard, coll. « Quarto », 2010.

3. Maurice MERLEAU-PONTY, Le Visible et 'Invisible, dans (Euwres, Paris : Gallimard, coll.
« Quarto », 2010.

4. Maurice MERLEAU-PONTY, L'&il et [’Esprit, dans (Euvres, Paris: Gallimard, coll.
« Quarto », 2010.

5. Voir, a propos de I'actualisation francaise des concepts heideggériens et plus précisément
dans la pensée de Merleau-Ponty, Fran¢oise DASTUR, « Réception et non-réception de
Heidegger en France », dans Jean-Claude Monob dir., Revie germanique intemfztiomz/e,
n°13 (Phénoménologie allemande, phénoménologie fran¢aise), Paris : CNRS Editions,
2011 ; et, a propos de la réception critique du phénoménologue allemand dans Les
Temps Modernes, voir Karl LowitH, « Les implications politique de la philosophie de
Pexistence chez Heidegger », dans Les Temps Modernes, n°14, novembre 1946.

6. Jean-Paul SARTRE, Esquisse d'une théorie des émotions, Paris : Hermann, 1995.

[43]



THOMAS FRANCK

la perception, non sans y apporter une lecture radicalement nouvelle. Ces
qualités attribuées aux phénomenes résulteraient d’une dégradation de la
conscience intentionnelle qui sollicite le corps comme un relais permettant
de continuer a agir sur la réalité appréhendée’. Cette contribution aura
pour objectif de dégager la dimension auto-instituante du corps dans le
processus de perception du phénoméne transcendant et de mise en forme
de celui-ci. Il sera question de comprendre en quoi, en étant situé au sein
d’une chair indivise qu’il constitue, le corps sensible répond au projet d’une
critique radicale de linstitution « priori d’une réalité et de son expression.

La mise en lumiére de la composante imaginaire et auto-instituante du
corps est rendue possible par la lecture philosophico-politique des travaux
phénoménologiques de Sartre et Merleau-Ponty et, plus précisément, par
la mise au jour de la dimension critique et désinstituante propre au mode
d’étre sentant-senti de ce corps. Pour ce faire, nous mettrons en regard
de ces ceuvres la pensée de Cornelius Castoriadis®, resituée au sein d’une
tradition critique dont il perpétue I'héritage, qui sous-tend et structure
Iensemble des présentes analyses et qui permet de combiner les notions
de corps sensible, de chair mondaine, de perception imaginaire, d’auto-
institution radicale et de praxis transformationnelle, afin de développer une
théorie critique & partir des phénoménologies étudiées. Nous avons fait
le choix de situer la question du corps dans une tradition philosophique
mettant au centre de ses préoccupations la notion d’imagination, qui
trouve chez Nietzsche une place centrale, pour étre ensuite reprise par les
phénoménologies de Sartre et de Merleau-Ponty, dans une actualisation
des pensées de Husserl et de Heidegger, puis par Castoriadis, a la suite des
travaux de Derrida et Deleuze’.

7. Voir a ce propos les travaux fondamentaux de Grégory Cormann (Grégory CORMANN,
« Emotion et réalité chez Sartre. Remarques 4 propos d’une anthropologie philosophique
originale », dans Bulletin d'analyse phénoménologique, n°8, Li¢ge : Université de Liege,
2012, pp. 286-302 ; Grégory CORMANN et Jeremy HaMERs, « “Ce qu'il est con...” Des
idées au corps : Sartre, Baader et la greve de la faim », dans Les Temps Modernes, n° 667,
Paris : Gallimard, janvier-février 2012, pp. 31-59).

8. Etplus précisément grace a I'article Cornelius CasToriapis, « Merleau-Ponty et le poids
de I'héritage ontologique », dans Les Carrefours du labyrinthe. Fait et & faire, Tome V,
Paris : Seuil, coll. « La couleur des idées », 1997.

9. Voir, a propos des croisements entre les ceuvres de Nietzsche, Merleau-Ponty et
Castoriadis, Sophie Krimis et Laurent VaN EYNDE dir., LTmaginaire selon Castoriadis.
Thémes et enjeux, Bruxelles: Facultés Universitaires Saint-Louis, coll. « Cahiers
Castoriadis », 2006 ; Annabelle DuFoURrcQ, « Nietzsche et Merleau-Ponty : profondeur
des images et pensées de I'éternel retour », dans Chiasmi International, n°13, Paris : Vrin,

[44]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

Dans un commentaire sur la dimension littéraire et créatrice du « corps
parlant » dans I'ccuvre de Merleau-Ponty, Yves Thierry a judicieusement
mis en évidence le caractére originaire et désirant de la perception, rendue
possible par la situation du corps a l'intermédiaire de la conscience et du
monde : il est «[...] ce & partir de quoi le mouvement dans l'espace, la
perception d’objets et le désir sont possibles et constitutifs des relations de
la conscience avec le monde' ». Un premier extrait de la Phénoménologie
de la perception permet de comprendre le rapport opéré entre « I'étoffe
méme du corps » et le « monde » des « choses » comme « prolongement de
lui-méme » :

Visible et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est 'une
delles, il est pris dans le tissu du monde et sa cohésion est celle
d’une chose. Mais, puisqu’il voit et s'émeut, il tient les choses en
cercle autour de soi, elles sont une annexe ou un prolongement de
lui-méme, elles sont incrustées dans sa chair, elles font partie de sa
définition pleine et le monde est fait de I'étoffe méme du corps''.

En quelque sorte le phénoménologue souhaite ici sortir des dualismes
réducteurs entre réalité et imaginaire, entre vérité et fiction, qui situent le
corps imaginant et désirant dans une forme de fantasmagorie irréelle, voire
erronée, et entend au contraire considérer I'illusion comme « expérience
d’une présence'? » pour un corps sentant, suivant les interprétations que
développe Annabelle Dufourcq dans son Ontologie de [imaginaire :
« Imaginaire et perception empictent 'un sur lautre et ils contribuent,
chacun différemment, mais selon des processus homogenes, a faire surgir
une réalité, /a réalité”® ». Cette réalité que fait surgir le corps est prise
dans un réel mouvement d’appropriation et de signification, a I'image
du mouvement des organes corporels, dans une ouverture sans cesse

coll. « Mimésis », 2012 ; Caterina Rea, « Lipséité corporelle entre finitude naturelle
et institution. L'énigme du vivant humain a partir de Merleau-Ponty et Castoriadis »,
dans Chiasmi international. Publication trilingue autour de la pensée de Merleau-Ponty,
n°9 (Architecture et autres institutions de la vie, avec une section spéciale sur le Kiasma
Museum de Steven Holl), Paris : Vrin, coll. « Mimesis », 2007, p. 149-165 et Castoriadis,
« Merleau-Ponty... », art. cit.

10. Yves THIERRY, Du corps parlant. Le Langage chez Merleau-Ponty, Bruxelles : Ousia, 1987,
p- 23.

11. MErLEAU-PONTY, L'l et [Esprit. Op. cit., p. 1595.

12. Annabelle DurourcQ, Merleau-Ponty : une ontologie de limaginaire, Berlin : Springer,
coll. « Phaenomenologica », 2012, p. 3.

13. Ibid., p. 4.

[45]



THOMAS FRANCK

renouvelée vers une indécision constitutive, qui se voit délimitée par la
situation du corps au coeur du monde. Ce « cceur du monde », métaphore
anthropomorphique signifiant I'entrelacs de I'organisme et de la réalité
appréhendée'®, illustre la maniére dont lintentionnalité du corps ému
confere aux phénomenes une substance charnelle, fruit de 'émotivité des
sens et de leur force d’imagination, de création phénoménologique.

Plus qu'a une différence d’essence du phénomene — le phénomene dit
« réaliste » serait cohérent, clair et univoque, tandis que le phénomene
dit « imaginaire » serait flou, incertain, erroné —, I'imaginaire correspond
plutdt selon Merleau-Ponty & un « mode de manifestation des choses », a un
mode d’étre-au-monde ému, A une libération des affects (ceux que détient
le monde lui-méme et ceux que le corps lui confére, suivant le double
mouvement décrit par Sartre dans 1'’Esquisse d’une théorie des émotions").
Lintentionnalité corporelle perceptrice et les phénomenes percus ne
se dissocient des lors plus nettement, dans une fusion ontologique du
sentant-senti comme réalité sensible : « le monde tend alors 4 se dissoudre,
les “choses” et les “autres” se mélangent, ils nous envahissent et nous les
envahissons, ils sont modelés par nos désirs'® ».

En étant le lieu d’expressions fantomatiques', fantasmatiques et

désirantes, le corps se positionne et se réalise dans un rapport toujours
renouvelé avec le monde, en tant qu'intentionnalité congue davantage
comme une projection imaginative que comme une analyse rationaliste.
Le désir de l'intentionnalité charnelle constitue le phénomeéne comme un
espace de flottements et d’indécisions induits par les rapports que celui-ci
construit avec le corps plutdét que comme une entité extérieure, immuable
et univoque : « I'essentiel ne repose pas dans les choses qui sédimentent
mais ceuvre et voyage en-dega et au-dela d’elles, sa force est celle d’'un désir
inépuisable dont les principes sont le manque et la hantise’ ». Le projet
phénoménologique de Merleau-Ponty réside donc dans une volonté a la
fois de fonder 'imaginaire comme un principe ontologique de I'existence

14. Cette métaphore anthropomorphique a par ailleurs été vivement dénoncée par Robbe-
Grillet dans sa critique des esthétiques existentialistes.

15. Celui du corps vers le monde et celui du monde vers le corps (SARTRE, Esquisse. Op. cit.,

p. 109-110).
16. DurourcQ, Merlean-Ponty. Op. cit., p. 4.

17. Voir les réflexions relatives au membre fantdme omniprésentes dans la Phénoménologie
de la perception.

18. Ibid., p. 6.

[46]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

sensible et d’appréhender le réel, non comme une entité phénoménale
univoque, mais comme le lieu d’une ouverture radicale ou les formes
(Gestalten) apparaissent toujours de maniere ambigué et féconde en
direction d’un corps (lui-méme étant une partie intégrante et constitutive
du monde phénoménal), suivant ce que Raphaél Gély nomme une « genese
du sentir » : « La chose est en résonance avec 'unité tensorielle du corps. Le
corps se tient dans un rapport de sentir avec la chose et lui communique sa
propre activité" ».

Sila philosophie merleau-pontienne est souvent pensée dans ses rapports
aux phénoménologies allemandes, il est aussi fondamental de relever, a la
suite de Dufourcq®, les analogies entre I'ceuvre du philosophe francais et
la pensée de Nietzsche, qui entendait revaloriser, comme l'illustre 'extrait
suivant de Jenseits von Gut und Bise, les jugements considérés comme faux
(falschesten Urteile®), les fictions logiques (logischen Fiktionen) au profit
d’'un monde purement imaginaire (der rein erfundenen Welz), cest-a-dire
celui de la vie (Leben), des pulsions de vie produites par le corps :

Wir sind grundsitzlich geneigt zu behaupten, daf die falschesten
Urteile (zu denen die synthetischen Urteile a priori gehdren) uns die
unentbehrlichsten sind, daf ohne ein Geltenlassen der logischen
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfundenen
Welt des Undedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine bestindige
Filschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben kénnte,
— daB Verzichtleisten auf falsche Urteile ein Verzichtleisten auf
Leben, eine Verneinung des Lebens wire?.

Mettant a mal les frontieres entre la perception réelle et la perception
imaginaire, entre la vérité et la fiction, tout comme Nietzsche dépasse par ses
Jenseits les valeurs instituées — la transmutation des valeurs ne peut s'opérer
qu’a la suite des cinq étapes du nihilisme®, cest-a-dire par une démarche
de négativité constante donnant naissance a 'affirmation du surhumain,
du devenir-enfant dont le corps se libeére par la légereté et la danse —,

19. Raphaél Gevry, La Genése du sentir. Essai sur Merleau-Ponty, Bruxelles : Ousia, 2000,
p- 119 (voir également Raphaél GEry, Imaginaire, Perception, Incarnation : exercice
phénoménologique i partir de Merleau-Ponty, Henry et Sartre, Berne : Peter Lang, 2012).

20. Annabelle Durourcq, « Nietzsche et Merleau-Ponty... », art. cit.

21. Le texte orthographie, suivant la tradition précédant la réforme, Urtheil(e). Nous avons
fait le choix d’actualiser 'usage.

22. Friedrich NieTZSCHE, Jenseits von Gur und Bése, Paris, Aubier, 1951, p. 26.

23. Ressentiment, mauvaise conscience, ascése, mort de dieu et mort de ’homme.

[47]



THOMAS FRANCK

Merleau-Ponty congoit la perception corporelle comme une ouverture vers
I'invisible, vers 'imaginaire des sens, comme le transfert d’une substance
charnelle pouvant intégrer tant 'organisme humain que le phénomene
mondain (weltliche Seiende). Dans la continuité de cette remarque, James
B. Steeves note dans son ouvrage Imagining Bodies : « Perception always
contains the opening of the visible onto the invisible dimensions of the
other senses* ». Cette insistance sur le processus d’ouverture originaire a
I'ceuvre dans la perception corporelle induit une extension du champ de
perception lui-méme vers un invisible fantasmé, vers une phénoménalité
suscitée par les projections imaginaires du corps qui, loin de se détourner
de l'en-soi, de sa facticité, de la vie phénoménale, se dilue au contraire au
sein des choses et leur confere une émotivité.

LEMOTION CORPORELLE COMME DEGRADATION DE LA CONSCIENCE
INTENTIONNELLE

Dans un commentaire a propos de la dualité du corps, entité pensée a
la fois comme partie intégrante du monde et comme vécu de la conscience
dégradée, Sartre met également en lumiere la logique d’indissociation entre
le monde magique et qualitatif, qui devient en lui-méme un lieu d’affects
et d’émotions, et le corps comme réceptacle et vecteur de cette affectation :

Pour comprendre clairement le processus émotionnel 4 partir de la
conscience il faut se rappeler ce caractere double du corps, qui est
d’une part un objet dans le monde et d’autre part le vécu immédiat de
la conscience. Dés lors nous pouvons saisir 'essentiel : 'émotion est
un phénomene de croyance. La conscience ne se borne pas  projeter
des significations affectives sur le monde qui I'entoure : elle vit le
monde nouveau quelle vient de constituer. Elle le vit directement,
elle Sy intéresse, elle souffre les qualités que les conduites ont
ébauchées. Cela signifie que, lorsque toutes voies érant barrées, la
conscience se précipite dans le monde magique de 'émotion, elle s’y
précipite tout entiere en se dégradant ; elle est nouvelle conscience
en face du monde nouveau et Cest avec ce qu'elle a de plus intime
en elle quelle le constitue, avec cette présence a elle-méme, sans
distance, de son point de vue sur le monde®.

24. James B. STEEVES, Imagining Bodies. Merleau-Pontys Philosophy of Imagination,
Pittsburgh : Duquesne University Press, 2004, p. 58.

25. SARTRE, Esquisse. Op. cit., p. 98-99.

[48]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

Les étres et les choses, dans ce mode d’étre imaginaire vécu par un
corps ému, ne sont des lors plus des en-soi prédéfinis et catégoriques ;
leur essence réside justement dans un flottement du sens ot le pour-soi
se projette dans 'en-soi et vice versa : « Le sujet imaginant lui-méme est a
la fois ici et transporté aupres de son objet lointain, absent ou ficdf, il vit
la-bas une quasi-perception, des quasi expériences® », avance Dufourcq.
S’il rompt progressivement avec la conception subjectiviste du corps de
I’ Esquisse d’une théorie des émotions, Merleau-Ponty reprend et déplace celle-
ci dans la Phénoménologie de la perception. N'étant pas réductible a une
intentionnalité corporelle, 4 un transfert de chair, le corps merleau-pontien
tel que défini en 1945 peut toutefois étre compris comme un relais, voire
un dépassement, de la conscience transcendantale et rationnelle, comme
une opposition a I'insensibilité de la perception de celle-ci et a son caractére
autoréflexif. Le corps, bien qu'il soit encore dépendant d’une conscience
premiere dégradée, devient véritablement un nouveau mode d’étre au
monde, dont le pouvoir de création dépend de forces émotives et affectives
et dont les projections imaginaires dépassent le rapport de néantisation de
la conscience intentionnelle avec le phénomeéne transcendant.

Le corps, comme expérience sensible du monde, comme étre de
sensations, d’ouvertures et d’émotions, est deés lors représentatif de ce
mode d’étre imaginaire : il est le lieu de projections et de transformations
de I'expérience phénoménale, il est tantdt mon corps, tantét un objet
du monde, extérieur 2 ma conscience, il se projette dans la réalité tout
en subissant I'action créatrice et transformatrice de celle-ci. Dufourcq a
montré en quoi Merleau-Ponty reprenait, dans La Nature, la corrélation
opérée par Paul Ferdinand Schilder entre corps et imaginaire: « On
pourrait méme, plus justement encore, parler d’imaginaire du corps tant il
sagit d'un champ d’images fluentes et évasives bien plus que d’'une image
ponctuelle?” ». Plus loin, la philosophe précise, dans une référence a I'ccuvre
shakespearienne :

Notre corps contient toujours « au surplus un fantdme ». Schilder
va méme plus loin : « peut-étre le corps lui-méme est-il un fantome ».
Lérude de Iimage du corps nous oblige infailliblement & nous
rendre compte que méme notre propre corps est au-dela de notre
appréhension immédiate et elle nous souflle les paroles de Prospero

26. DurourcQ, Merleau-Ponty. Op. cit., p. 8.
27. Ibid., p. 96.

[49]



THOMAS FRANCK

dans La Tempéte: « nous sommes de I'étoffe dont les réves sont
faits ; et notre petite vie est entourée d’un songe » %%,

Comme l'imaginaire, I'expérience corporelle est souvent associée, a
tort, a erreur, a l'irrationnel. Ses sens et ses émotions sont percus par les
traditions philosophiques — tant allemandes que francaises, que I'on pense
exemplairement & Descartes ou a Kant — comme trompeuses et fallacieuses.
Or, le corps, en tant que lieu ol 'émotion réagit face a la difficulté et
aux contraintes d’une existence et de sa facticité, peut étre un relais de la
conscience intentionnelle vouée 4 se dégrader au profit d’une conscience
corporelle qui s'émeut, suivant linterprétation sartrienne, afin de
continuer a agir sur une situation pourtant opaque, contingente, arbitraire
et étrangere. Ainsi, comme le précise Merleau-Ponty, dans la continuité
de l'ontologie phénoménologique sartrienne, I'émotion d’'un corps n'est
nullement le refus ou la négation d’une réalité ou d’une vérité en situation
mais au contraire une forme d’adaptation a celles-ci, de transformation du
rapport au monde par auto-affection, par réaction émotive et magique :

Etre ému, Clest se trouver engagé dans une situation 2 laquelle on
ne réussit pas A faire face et que I'on ne veut pourtant pas quitter.
Plut6t que d’accepter 'échec ou de revenir sur ses pas, le sujet, dans
cette impasse existentielle, fait voler en éclats le monde objectif qui
lui barre la route et cherche dans des actes magiques une satisfaction
symbolique®.

LE DEVENIR-ENFANT DU PHILOSOPHE ARTISTE

Si le corps révele la dimension imaginaire du réel, le pouvoir de la
littérature et des créations artistiques en général (définies comme autant
de mises en fiction du réel, de réalités fictionnelles, de déterritorialisations
du discours et de la pensée rationaliste-vériste) doit étre pensé comme
un véritable projet philosophique de connaissance premiére du monde.
Lintérét d’une analyse des lieux d’expression de I'imaginaire — Merleau-
Ponty a principalement étudié la littérature, la peinture, I'expression de
Ienfant ou celle du fou — au travers du prisme phénoménologique réside
dans une mise en relation, au travers de la problématique du corps, des
potentialités créatrices communes des champs philosophique et artistique.
Ainsi, comme I'a bien relevé Francoise Dastur,

28. Ibid., p. 97.
29. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie. Op. cit., p. 765.

[50]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

si la philosophie n'est plus le surplomb de la vie, mais « I'épreuve
simultanée du prenant et du pris dans tous les ordres », elle ne dit
alors rien de plus que ce que dit toute la littérature qui, comme
la philosophie, est « inscription de 'étre », d’un étre qui n'est un
registre ouvert & nos créations que parce que nous sommes inscrits
en lui, mais qui n'apparait pourtant comme « un trésor toujours
plein de choses a dire » que pour « celui qui est philosophe (cesz-a-
dire écrivain) »°.

Dans le prolongement de cette remarque, Steeves a mis en lumicre le
rapport qu’établit la phénoménologie de Merleau-Ponty entre la création
artistique et 'expression du corps: « What is unique about [Merleau-
Ponty’s] essays on art and literature is the appreciation that he shows for the
expressive body and the role that it plays in every form of art®' ». Le discours
philosophique stricto sensu ne serait dés lors pas, selon cette conception, le
lieu idéal d’une perception phénoménale complete ni d’'un dévoilement
de la vérité du réel, fussent-ils possibles. Par leur ouverture sur I'invisible
et par leur rupture avec la croyance en une perception univoque, réflexive
et rationnelle, le corps comme la production artistique permettraient de
percevoir et d’exprimer I'indicible d’une réalité sensible vécue sur le mode
de I"émotion et du fantasme corporels.

Suivant L'Esquisse d'une théorie des émotions™, les descriptions qualitatives
du monde, celui-ci étant alors qualifié par Sartre de magique, reléveraient
d’un mode d’étre corporel ol I'organisme appréhende la réalité dans une
soumission aux logiques de I'émotion, traduite a la fois par la substance
affective des phénomenes mondains et par Iétat de trouble dont sont dotés
les corps. Ainsi, I'ouverture de I'organisme laisse place a I'interprétation
du monde au travers des pulsions imaginatives suscitées par la dimension
fantomatique et fantasmatique propre a ce méme organisme. Selon Sartre,
si le monde se voit investi de substances charnelles, c’est par I'action de
ce soubassement imaginaire du corps intentionnel qui se projette vers le
phénomene et le dote de ses qualités par néantisation, a la maniere de
Péclatement de la conscience tel que décrit dans L’Etre et le Néant™. Les
réactions émues, symbolisées par les descriptions du monde selon ses

30. Francoise DASTUR, Chair et Langage. Essais sur Merleau-Ponty, La Versanne, Encre
marine, 2001, p. 106-107 (C’est Dastur qui souligne).

31. STEEVES. Imagining Bodies... Op. cit., p. 52.
32. SARTRE, Esquisse. Op. cit., p. 107-111.

33. Voir notamment Jean-Paul SARTRE, LErre et le Néant, Paris : Gallimard, coll. « Tel »,
1995, p. 536.

[51]



THOMAS FRANCK

qualités, démontrent des lors le passage a une autre forme de conscience
qui permet de voir les phénomenes sous un autre angle, suivant un rapport
nouveau avec ceux-ci, qualitatif, magique et émotif.

Avant de nous attarder sur la distinction entre les premicres
phénoménologies du corps, celles de I'Esquisse dune théorie des émotions
et de certaines analyses de la Phénoménologic de la perception, et la
phénoménologie merleau-pontienne de la chair, revenons sur I'analogie
opérée entre le corps et 'ceuvre artistique. Dans la Phénoménologie de la
perception, Merleau-Ponty livre un commentaire fondamental a ce propos :

Ce nest pas a I'objet physique que le corps peut étre comparé,
mais plutdt  I'ceuvre d’art. [...] Un roman, un poéme, un tableau,
un morceau de musique sont des individus, Cest-a-dire des étres
ou l'on ne peut distinguer 'expression de I'exprimé, dont le sens
n'est accessible que par un contact direct et qui rayonnent leur
signification sans quitter leur place temporelle et spatiale. Cest
en ce sens que notre corps est comparable & I'ceuvre dart. Il est
un neeud de significations vivantes et non pas la loi d’un certain
nombre de termes covariants™.

Si le corps est le lieu de I'imagination, du désir et du fantasme, sa
substance est comparable, selon le phénoménologue, a celle de I'ceuvre d’art.
Comme elle, il est un « noeud de significations vivantes », Cest-a-dire qu’il
est constamment ouvert & de nouvelles significations, a un flottement du
sens. Contre l'arbitraire de 'institution langagiére et perceptuelle découpant
le monde selon une «loi » prédéterminée, le pouvoir d’imagination ouvre
un espace de possibilités interprétatives inédit. Tout comme le poeme, le
tableau ou le morceau de musique déplacent I'institutionnalisation rigide
des contours du monde, le corps, dans la constitution d’un flottement et
d’une équivocité a son égard, entend lui aussi se jouer des délimitations
instituées. C’est en ce sens que le philosophe doit se faire artiste, non
qu’il soit contraint a nier le projet de connaissance du monde au profit
d’une esthétisation pure du monde, mais qu’il soit au contraire soumis
a linjonction au retour originaire et sensible du corps expressif vers le
phénomeéne mondain. Nous ne pouvons ici omettre de nous référer, une
nouvelle fois, a la pensée nietzschéenne et a la figure du philosophe-artiste,
Cest-a-dire celui qui danse avec légereté, qui rompt avec linstitution des
valeurs régissant le corps — la discipline, la retenue, le maintien, la cohérence
et le contrdle — au profit d’'un jeu d’imagination propre a I'enfant. Ainsi,

34. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie. Op. cit., p. 835-836.

[52]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

toujours dans Jenseits von Gut und Bése, le philosophe allemand réalise un
commentaire d'une extréme importance :

Ein Philosoph : das ist ein Mensch, der bestindig auferordentliche
Dinge erlebt, sicht, hért, argwohnt, hofft, triumt; der von seinen
eignen Gedanken wie von Aufen her, wie von Oben und Unten
her, als von seiner Art Ereignissen und Blitzschlidgen getroffen wird;
der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen Blitzen
schwanger geht; ein verhingnifvoller Mensch, um den herum es
immer grollt und brummt und klafft und unheimlich zugeht. Ein
Philosoph: ach, ein Wesen, das oft von sich davon lduft, oft vor sich
Furcht hat, — aber zu neugierig ist, um nicht immer wieder ,,zu sich
zu kommen“%®.

Tout comme Merleau-Ponty, Nietzsche insiste sur le fait que tout
philosophe est quelqu’'un qui voit (sieh), entend (hort) et réve (triums),
Cest-a-dire qui vit (erlebr) des choses extraordinaires (auferordentliche
Dinge), qui recoit du dehors (von Aufen) ses pensées (Gedanken) tout en
les subvertissant. Si on ne peut parler chez Nietzsche d’'une philosophie
du corps, son insistance sur les notions de vie (Leben) et de vitalisme
(Lebensbejahung), sur la danse et la légereté, ainsi que son recours fréquent
au registre de la perception corporelle, de 'émotion et de I'affect doivent étre
compris comme autant d’influences déterminantes sur la pensée francaise.
En désapprenant d’obéir, dans son dialogue avec Dionysos, Zarathoustra
doit réapprendre & marcher, a percevoir et a déplacer tant les montagnes que
les vallées et les bas-fonds, il doit devenir enfant, perdre la honte conférée
par la collectivité a la pesanteur de son corps et alléger celui-ci du poids des
normes apprises en retournant au plus pres de la terre, dans une solitaire
contemplation et un supréme silence rendant possible la fusion charnelle
avec le monde sensible. Dans la continuité de cette mise en lumiére du
pouvoir d’imagination radicale de la philosophie du corps du philosophe-
artiste, du devenir-enfant con¢u comme le lieu d’expression de la création
artistique, nous reviendrons, en guise de relances de cette recherche, sur
les interprétations politiques du pouvoir d’imagination radicale et d’auto-
institution propres au corps.

DE L’ INTENTIONNALITE CORPORELLE A LA CHAIR MONDAINE

Dans un prolongement des premicres interprétations de la phéno-
ménologie sartrienne — celles de I'Esquisse dune théorie des émotions

35. NIETZSCHE, 0p. cit., p. 400.

[53]



THOMAS FRANCK

et de LEtre et le Néant —, il apparait essentiel de montrer en quoi la
phénoménologie merleau-pontienne de la chair— celle qui peut étre dégagée
dans Signes* et dans L@l et I’Esprit”, a la suite de la Phénoménologie de la
perception — « dépasse », du moins déplace, la conception intentionnelle
et néantisante du corps créateur en considérant celui-ci, non comme un
simple relais de la conscience qui confere au monde sa substance, mais
comme une partie intégrante d’'une chair mondaine (weltliche Leib), suivant
une double actualisation des concepts hérités de la phénoménologie

allemande, principalement de Husserl et de Heidegger, a savoir ceux de
Leib et de Welr*®

Mon corps comme chose visible est contenu dans le grand spectacle.
Mais mon corps voyant sous-tend ce corps visible, et tous les
visibles avec lui. Il y a insertion réciproque et entrelacs de I'un dans
lautre. Ou plutée, si, comme il le faut encore une fois, on renonce
a la pensée par plans et perspectives, il y a deux cercles, ou deux
tourbillons, ou deux spheres, concentriques quand je vis naivement,
et, dés que je m'interroge, faiblement décentrés 'un par rapport a
lautre®.

Des la Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty a su opérer
un déplacement fondamental de la conception sartrienne du corps,
dans un projet de rupture avec la dimension subjectiviste des premieres
phénoménologies, ot le corps n'est plus l'origine subjective d’une
perception mais la trace, actualisation, la manifestation singuliére d’une
chair mondaine plus générale, d’une fusion ontologique du sentant et du
senti. De méme, comme on I'a vu dans I'extrait de la Phénoménologie de la
perception cité supra, Merleau-Ponty a également déplacé une conception
encore quelque peu subjective chez Nietzsche selon laquelle I'individu
philosophe se doit d’étre un artiste pour accentuer le fait que c’est avant
tout I'euvre artistique qui s'analyse comme une expression corporelle. Cet
élément poursuivrait en quelque sorte le nihilisme nietzschéen et le projet

36. Voir notamment 'article « Le langage indirect et les voix du silence » (MERLEAU-PONTY,

Signes, Paris : Gallimard, 1960, p.49-104).
37. MErLEAU-PONTY, L'@il et [Esprit. Op. cit., p. 1600-1601.

38. Voir a ce propos les nuances apportées dans larticle suivant : Emmanuel de SaiNt
AUBERT, « Merleau-Ponty face & Husserl et Heidegger : illusions et rééquilibrages », dans
Monop (Jean-Claude) dir., Revue germanique intf’rnationﬂ/e, n°13 (Phénoménologie
allemande, phénoménologie fran¢aise), Paris : CNRS Editions, 2011.

39. MERLEAU-PONTY, Le Visible et I'Tnvisible. Op. cit., p. 1764 (Cest nous qui soulignons).

[54]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

d’une transmutation des valeurs par leur négation radicale : la derniére
étape de la critique de lintentionnalité rationaliste-vériste et de son
remplacement par la subjectivité du corps donne lieu & une indistinction
charnelle des différentes entités du monde sensible.

Ainsi, le phénoménologue frangais se distancie progressivement d’une
conception subjective et égotiste du corps et de la création imaginaires pour
proposer une ontologie du sentir ou fusionnent, voire s'indifférencient,
Pétre sentant et le phénomene senti, a l'image de ce quexplicite cet extrait
de L'il et IEsprit :

[...] le monde est fait de Iétoffe méme du corps. Ces renversements,
ces antinomies sont diverses maniéres de dire que la vision est prise
ou se fait du milieu des choses, la ol un visible se met a voir, devient
visible pour soi et par la vision de toutes choses, [ ou persiste,
comme l'eau meére dans le cristal, indivision du sentant et du
senti®,

Lutilisation de la métaphore de I'étoffe sert ici de figuration rhétorique
del'idée méme de chair. Le corps et le monde sont en effet dotés d'une méme
substance qui les rend indissociables, qui les définit comme une matiére
indivise. En se positionnant au milieu des choses, c’est-a-dire en étant situé
au cceur méme du vivant, de la phénoménalité sentant-sentie, 'organisme
peut dans le méme temps étre pris dans le processus de perception comme
une entité constitutive de cette phénoménalité, comme une partie du tout
charnel. Cest par ce mouvement de fusion, d’entrelacs, que le visible se met
a voir et que le réel se voit doté d’'une dimension charnelle en elle-méme
émotive, dimension que le corps peut actualiser de fagon particuliere, c’est-
a-dire en tant quélément intégrant d’une chair mondaine plus générale.
Steeves livre & ce propos un commentaire fondamental, dans une analogie
entre 'étre brut, I'étre-13, et le mode d’apparition de cet étre comme un étre
de chair, analogie que I'on retrouve dans I'analyse phénoménologique du
« Sensible en-soi*! » merleau-pontien :

What does flesh reveal to us about brute Being? That it is the
coming-to-appearance of all things, their manner of appearing,
both general and particular, the concrete universal found in the
experience of the elements. Being’s most general expression is in

40. MErLEAU-PONTY, L'l et [Esprit. Op. cit., p. 1595.
41. Voir notamment MERLEAU-PONTY, Le Visible et I'Invisible. Op. cit., p. 1763.

[55]



THOMAS FRANCK

the fabric of flesh, forming the reversal of roles between sensing and
sensed, touching and the visible, self and other, mind and Nature®.

Cette notion de chair renverse la logique du corps sentant et du
monde senti et révele 'étre brut du phénomene sensible. Ce dépassement
permet d’analyser un élément rhétorique propre a la philosophie merleau-
pontienne, a savoir la métaphore du tissu.

LA METAPHORE DU TISSU : ETOFFE DU CORPS, TISSU DU MONDE ET PLI DE
LA PAROLE

Comme nous venons de I'évoquer, Merleau-Ponty use a plusieurs
reprises de la métaphore du tissu — en plus du monde comme « étoffe
méme du corps » dans I'extrait ci-dessus de L'@il et [’Esprit, on peut relever
des formules telles que « tissu du parler » ou « pli de la parole » dans la
section citée ci-dessous de Signes — qui donne a voir la maniere dont une
création rhétorique, en 'occurrence métaphorique, peut exprimer ce qui a
été précédemment développé a propos du corps comme espace de création.
En effet, cette métaphore du monde comme tissu, fait de Iétoffe du corps,
construit une image de la fusion charnelle de ceux-ci et illustre I'indivision
du sentant et du senti qui s'interpénétrent et se résument au sein d’une
unité phénoménale et discursive : le tissu figure la matérialité englobant
Porgane de perception et les phénomenes percus. Relevons au préalable
ce commentaire significatif de « Le langage indirect et les voix du silence »
extrait de Signes :

La culture ne nous donne donc jamais de significations absolument
transparentes, la genése du sens n'est jamais achevée. Ce que nous
appelons a bon droit notre vérité, nous ne le contemplons jamais
que dans un contexte de symboles qui datent notre savoir. Nous
n'avons jamais affaire qu’a des architectures de signes dont le sens
ne peut étre posé A part, n'étant rien d’autre que la maniére dont
ils se comportent I'un envers l'autre, dont ils se distinguent 'un de
lautre [...]. Sile signe ne veut dire quelque chose qu’en tant qu’il se
profile sur les autres signes, son sens est tout engagé dans le langage,
la parole joue toujours sur fond de parole, elle n’est jamais qu'un pli
dans 'immense tissu du parler®.

42. STEEVES, 0p. cit., p. 142. Notons que la traduction de chair par flesh n’est pas sans poser
des problémes théoriques.

43. MERLEAU-PONTY, « Le langage indirect et les voix du silence », 9p. cit., p. 52-53.

[56]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

Cet extrait permet d’étendre les premicres réflexions relatives a la
perception imaginaire et fantasmée du corps a la question de U'expression de
cette phénoménalité. En unissant, au sein d’'une méme texture, le corps, le
phénomene et le langage, la phénoménologie merleau-pontienne accentue
I'importance de la situation, du « contexte de symboles », qui déterminent
un ensemble de significations. Le corps comme espace d’expression est en
effet pris dans le tissu du monde dont il est I'étoffe, il est une actualisation
singuli¢re de la chair mondaine et, dans le méme temps, de la chair du
langage. Si les signes nont de sens qu’au travers de I'acte de parole, des
éléments contingents, historiques, d’une réalité phénoménale, d’un
état donné de la perception, leur substance ne peut dépendre que des
rapports construits entre le corps et le monde au travers de leur fusion
charnelle. Tout comme les phénomeénes, les signes « se profilent » les uns
sur les autres, l'utilisation de ce verbe pronominal connotant le caractere
phénoménologique, changeant, relatif et autonome du signe qui n'existe
quau travers de I'actualisation expressive d’'un corps singulier selon ses
divers profils (Abschattungen).

En reprenant et en déplagant deux notions saussuriennes, Merleau-
Ponty, dans ses cours au College de France et a la Sorbonne, congoit le
phénomene pergu par le corps a la fois comme un élément constitutif
d’un systéme diacritique et comme lorigine référentielle d’une motivation
sensible du signe. En se profilant tous deux par rapport a leurs homologues,
Cest-a-dire en se définissant de maniére structurale par opposition aux
positions occupées par ceux-ci, signes et phénomenes ne sont plus dotés,
apres I'époché permise par la fusion sensible au sein d’une chair mondaine,
d’une signification préalable. Cest la situation dans laquelle se trouve
le corps qui délimite la perception et son expression. Contre I'arbitraire
du signe et contre l'abstraction langagiére inattentive aux situations
contingentes de perception et de communication, la motivation sensible
du signe, déterminée par la position singuliére d’'un corps au sein d’une
chair mondaine, c’est-a-dire par la naissance d’une indivision du sentant-
senti, donne lieu a un entrelacs de I'entité a I'origine de la perception et de
Pexpression (le corps), et de la réalité appréhendée sur le mode de I'émotion,
des pulsions, des auto-affections (le phénomene).

Lindivision du corps et du monde entraine des lors la prise en compte du
troisiéme terme qu'est le signe artistique, qui rompt avec les significations
acquises a propos d’un référent lui-méme arbitrairement délimité. En effet,
en érant le médium du monde sensible, le lieu d’ouverture originaire,
Pexpression émotive et non consensuelle de la réalité phénoménale, le
corps comme sentinelle rend possible la mise en forme du monde hors

[57]



THOMAS FRANCK

des conventions sociales et des institutions langagieres. Le pouvoir
d’imagination entraine un jeu sur la perception et sur le langage. Retourner
a une expression premiere, spontanée, originelle et originale, comme celle
de I'enfant, du fou ou de lartiste, cest laisser parler le contact premier,
Pentrelacs, le chiasme du corps mondain et de la phénoménalité organique.

RELANCES POLITIQUES : L’AUTO-INSTITUTION DE LA PERCEPTION
CORPORELLE

Apres nous étre attardé sur lindivision du corps, du monde et de
la parole, il nous semble nécessaire de nous concentrer sur une série de
réflexions relatives aux implications politiques de cette philosophie
merleau-pontienne de la chair. En effet, comme nous 'avons suggéré
dans d’autres travaux*, il est fondamental d’analyser, suivant une lecture
politique des discours philosophique et littéraire, la maniere dont le corps
phénoménologique — lieu de I'entremélement, de I'entrelacs, des différents
discours de création artistique — induit une critique désinstituante a
endroit de la normalisation de la perception et du langage qui délimite
le monde.

Un premier élément relevé par Caterina Rea*” dans son article consacré
aux rapports entre les ceuvres de Merleau-Ponty et de Castoriadis permet
de nuancer et de clarifier les considérations qui viennent d’étre développées
a propos de la proximité entre le monde vécu et le corps vivant. En effet,
il ne faudrait pas comprendre ces remarques préalables au travers de I'idée
d’une absolue transparence et d’'une donation immédiate du référent grace
a laction du corps: «la phénoménologie merleau-pontienne marque
des le départ ses distances a I'égard de toute prétention a I'auto-donation
immédiate du vécu® ». Ainsi, si le corps doit tenir compte d’une opacité
qui lui est propre et qui le pose comme déja institué et comme toujours
contraint par des normes qui lui sont extérieures, il est en méme temps

44. Nous renvoyons, afin de comprendre 'ancrage plus général des présentes analyses, aux
chapitres 3 et 4 de Thomas FRANCK, Lecture phénoménologique du discours romanesque.
Rhétorique du corps dans le roman existentialiste et le Nouwveau Roman, Limoges :
Lambert-Lucas, coll. « Le Discours philosophique », 2017. Voir également, Thomas
Franck « Dialectique négative du Nouveau Roman », dans Contemporary French and
Francophone Studies: Sites, n1°22-3 (Sense and the Senses), 2018.

45. REa, art. cit.
46. Ibid., p. 151.

[58]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

le lieu d’une « reprise créatrice » déplagant et subvertissant I'institution,
a I'image de I'éternel retour nietzschéen qui, loin d’étre une reproduction
du méme, est un processus de réinstitution constante sélectionnant et
expurgeant les valeurs non incorporées de maniére autonome®®. Puisque
le sens est toujours & faire et qu’il doit étre pensé comme en perpétuelle
construction, il ne peut se fonder sur les délimitations préalables de cette
institution mais doit au contraire prendre acte de I'oblicité créatrice du
corps sensible comme auto-institution imaginaire incessante.

Cette notion d’auto-institution imaginaire du corps, héritée des
philosophies merleau-pontienne et castoriadienne, doit étre comprise, non
comme une libération individuelle® des pulsions libidinales, mais comme
une prise de conscience de 'entremélement du monde phénoménal et de
'organisme et, partant, de 'importance d’autrui comme élément constitutif
de cette réalité. En effet, en se définissant au travers d’une chair indivise,
le corps créateur doit en méme temps se concevoir comme une partie du
tout mondain, comme un élément singulier d’un « sensible en soi ». En se
révélant étre un en-soi pour-autrui, le corps rencontre I'intersubjectivité
comme élément constitutif de 'auto-institution de la perception : « Dans
sa relation intrinseque au corps, le processus d’institution doit étre décliné
autant sur la plan individuel que collectif a travers les formes imaginatives-
imaginaires et culturelles de la créativité®® ». En laissant advenir le pouvoir
d’imagination radicale du corps, la perception peut ainsi se penser comme
une maniere de voir ce qui était jusqu'alors rendu invisible par I'institution
de la perception et de I'expression. Les filtres idéologiques qui tendent a
mystifier les objets, leur signification et leur découpage phénoménal se
voient mis & mal par un projet de retournement onirique et de flottement
en réaction a I'univocité de toute perception instituée. Par le recours a
I'émotivité, aux affects, la perception devient une appropriation du réel,
une mise en lumiére de rapports originaires entre les phénomenes et entre
les signes, elle est un processus de re-création permanente et inachevée.

Dans la partie de Fuit et & faire intitulée « Merleau-Ponty et le poids
de I'héritage ontologique », Castoriadis s'attele a développer une critique

47. Ibid., p. 152.

48. Voir notamment Gilles DELEUZE, Nietzsche, Paris : Presses Universitaires de France,

coll. « Philosophes », 1965.

49. Surla problématique de I'individu et sur ses rapports au collectif dans la phénoménologie
merleau-pontienne, nous renvoyons aux pages 174 a 178 de Castoriadis, art. cit.

50. REa, art. cit,, p. 152.

[59]



THOMAS FRANCK

constructive des conceptions merleau-pontiennes d’institution et de corps
telles que théorisées notamment dans Le Visible et I'Invisible. Le philosophe
de linstitution imaginaire souhaite pour ce faire critiquer jusqu’a la notion
méme de perception qui « sous-entend déja un découpage du vécu en actes
discontinus ou une référence a des “choses” dont le statut n’est pas précisé
ou seulement une opposition du visible et de l'invisible' », Castoriadis
relangant par 1a le mouvement des négations, I'éternel retour, propres au
nihilisme nietzschéen au profit de l'affirmation, temporaire, des contre-
valeurs d’auto-institution et d’imagination. Cette attitude de mise en
doute de I'évidence de la perception sous-entend une nouvelle critique de
la distinction a priori du percu et du percevant. Si 'un n'est pas de facro
distinct de lautre, il n'y a pas lieu de parler de perception mais plutoe
d’auto-génération du vécu, de spectacle imaginaire « qui nest pas spectacle
d’un autre trans-spectacle, ni spectacle pour un spectateur, le spectateur
étant lui-méme, pour autant qu’il est, sur scene’®» — Cest le « grand
spectacle » qu'évoque Merleau-Ponty dans Uextrait de Le Visible et I'Invisible
cité supra. La « spontanéité brute de I'imagination radicale® » doit dés lors
étre pensée comme cette interpénétration non réflexive du corps et du
monde qui ouvre a une praxis auto-instituante en tant qu’elle est le pouvoir
de création ininterrompue d’une chair mondaine, d’un acteur pris dans le
spectacle qu’il constitue et transforme.

Castoriadis réintroduit toutefois un élément selon lui essentiel, 4 savoir
individualité, dans le but de comprendre les déterminations social-
historiques a I'ceuvre dans toute expérience singuli¢re, sans toutefois
retourner A un subjectivisme de la conscience. Il serait en effet impossible
de penser I'unicité des situations sociohistoriques et phénoménologiques
d’un corps singulier au travers d’une chair indivise d’organismes épars. 11
apparait dés lors fondamental de comprendre cette notion de chair comme
la collection d’expériences (Erfahrung, suivant 'acception adornienne), de
profils innombrables (Abschattungen), imaginaires et créateurs d’'un monde.
Il n’est pas ici question de retomber dans une ambition totalisante et holiste
(collectionnant les innombrables expériences individuelles), ambition
démesurée, mais de comprendre I'entrelacement des vécus en dialogue
critique, et potentiellement en conflit, dans une méme phénoménalité,
chacun de ces vécus se concevant comme une auto-institution imaginaire

51. CASTORIADIS, art. cit., p. 160.
52. Ibid., p. 166.
53. Ibid., p. 167.

[60]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

radicale de la phénoménalité dépendante d’une position social-historique
et phénoménale propre.

Cette mise en lumi¢re de la dimension imaginaire du corps, grace a la
mobilisation des ceuvres nietzschéenne, sartrienne, merleau-pontienne et
castoriadienne, aura dés lors permis de repenser la délimitation d’un espace
phénoménologique collectif, de ses institutions et de ses préconceptions. Si
les significations produites par un corps sont traversées par du déja institué,
les réflexions philosophiques a I'ceuvre dans ces théories critiques permettent
de concevoir ce méme corps comme un lieu propice a la création et a
Pautonomie politiques. Celles-ci ne doivent nullement étre comprises, de
maniére restrictive, comme la définition d’une action collective spécifique
mais avant tout comme un processus au fondement méme de la perception
et de lexpression du monde, comme une praxis située et orientée en tant
que pratique critique au sein d’une réalité social-historique. C’est en ce sens
que ce projet est une auto-institution radicale, Cest-a-dire qu’il se pense aux
origines mémes de linstitution collective du réel, hors de toute prétention
vériste et objective ou de toute injonction a I'évidence. Bien au contraire, en
mettant en avant le pouvoir d’imagination radicale du corps, la philosophie
du corps et de I'imaginaire est une pensée de I'action créatrice, elle est une
praxis transformationnelle du monde phénoménal et social-historique.

[61]



THOMAS FRANCK

BIiBLIOGRAPHIE

BeckerT Samuel, LTnnommable, Paris : Les Editions de Minuit, 1953.

Castoriapis Cornelius, « Merleau-Ponty et le poids de I'héritage ontologique »,
dans Les Carrefours du labyrinthe. Fait et a faire, Tome V, Paris : Seuil, coll.
« La couleur des idées », 1997.

CormanN Grégory, « Emotion et réalité chez Sartre. Remarques i propos
d’une anthropologie philosophique originale », dans Bulletin d'analyse
phénoménologique, n°8, Liege : Université de Liege, 2012, p. 286-302.

CormanN Grégory, HaMmERs Jeremy, « “Ce qu'il est con...” Des idées au corps :
Sartre, Baader et la greve de la faim », dans Les Temps Modernes, n° 667,
Paris : Gallimard, janvier-février 2012, p. 31-59.

Dastur Francoise, Chair et Langage. Essais sur Merlmu—]’only, La Versanne : Encre
marine, 2001.

, « Réception et non-réception de Heidegger en France », dans Monop
Jean-Claude, dir., Revue germanique internationale, n°13 (Phénoménologie
allemande, phénoménologie francaise), Paris : CNRS Editions, 2011.

Derevze Gilles, Nietzsche, Paris: Presses Universitaires de France, coll.

« Philosophes », 1965.

DurourcQ Annabelle, Merleau-Ponty : une ontologie de [imaginaire, Berlin :
Springer, coll. « Phaenomenologica », 2012.

, « Nietzsche et Merleau-Ponty : profondeur des images et pensées de I'éternel
retour », dans Chiasmi International, n°13, Paris : Vrin, coll. « Mimésis »,
2012.

Frajouier Alain, « Emotion », dans NoubpeELMANN Francois, PuiLippe Gilles,
dir., Dictionnaire Sartre, Paris: Honoré Champion, coll. « Champion
Classiques », 2013.

GEvy Raphaél, La Genése du sentir. Essai sur Merleau-Ponty, Bruxelles : Ousia, 2000.

——, Imaginaire, Perception, Incarnation : exercice phénoménologique a partir de
Merleau-Ponty, Henry et Sartre, Berne : Peter Lang, 2012.

Kiimis Sophie, VAN EynpEe Laurent, dir., Limaginaire selon Castoriadis. Thémes
et enjeux, Bruxelles : Facultés Universitaires Saint-Louis, coll. « Cahiers
Castoriadis », 2006.

Lowrra Karl, « Les implications politique de la philosophie de I'existence chez
Heidegger », dans Les Temps Modernes, n°14, novembre 1946.

MEerLeavu-PonTY Maurice, L'(Eil et I’Esprit, dans (Euvres, Paris : Gallimard, coll.
« Quarto », 2010

[62]



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE

MERrLEAU-PONTY Maurice, Phénoménologie de la perception dans (Euwvres, Paris :
Gallimard, coll. « Quarto », 2010.

——, Le Visible et I'Invisible, dans (Fuvres, Paris : Gallimard, coll. « Quarto »,
2010.

, « Le langage indirect et les voix du silence », dans Signes, Paris : Gallimard,

1960.
NierzscHE Friedrich, Jenseits von Gut und Bdse, Paris : Aubier, 1951.

Rea Caterina, « Lipséité corporelle entre finitude naturelle et institution. Uénigme
du vivant humain a partir de Merleau-Ponty et Castoriadis », dans Chiasmi
international. Publication trilingue autour de la pensée de Merleau-Ponty,
n°9 (Architecture et autres institutions de la vie, avec une section spéciale sur
le Kiasma Museum de Steven Holl), Paris : Vrin, coll. « Mimesis », 2007,
p. 149-165.

Saint AuBert Emmanuel de, « Merleau-Ponty face & Husser]l et Heidegger :
illusions et rééquilibrages », dans Mownop Jean-Claude, dir., Revue
germanique internationale, n°13 (Phénoménologie allemande, phénoménologie

[frangaise), Paris : CNRS Editions, 2011.
SARTRE (Jean-Paul), Esquisse d’une théorie des émotions, Paris : Hermann, 1995.

Steeves (James B.), Imagining Bodies. Merleau-Pontys Philosophy of Imagination,
Pittsburgh : Duquesne University Press, 2004.

Tuaierry (Yves), Du corps parlant. Le Langage chez Merleau-Ponty, Bruxelles :
Ousia, 1987.

[63]





