
M É TA M O R P H O S E S
C O R P S ,  A R T S  V I S U E L S ,  L I T T É R AT U R E

L A  T R AV E R S É E  D E S  G E N R E S

9 7 8 2 3 6 7 8 3 1 1 4 5

9 7 8 2 3 6 7 8 3 1 1 4 5

9 7 8 2 3 6 7 8 3 1 1 4 5

Barcode EAN.UCC-13
Par defaut:

sans barres de garde:

texte en haut:

www.editionsorbistertius.fr

MÉTAMORPHOSES
			   c o r p s  –  a r t s  v i s u e l s  –  l i t t é r a t u r e

l a  t r a v e r s é e  d e s  g e n r e s
MARGARET GILLESPIE, NANTA NOVELLO PAGLIANTI, MICHEL COLLET  (ÉD.)

Ont collaboré à ce volume 

Margaret Gillespie
Nanta Novello Paglianti

Michel Collet

Maria Linda Baros 

Cristina Cernat

Stéphanie Chapuis-Després

Marc Décimo 

Thomas Franck 

Jean-Loup Korzilius

André Éric Létourneau 

Olivier Lussac 

Sophie Mariani-Rousset 

Riccardo Raimondo

Amy D. Wells

Illustration de couverture :  
Matthew Swift 

ÉDITIONS ORBIS TERTIUS

M
É

TA
M

O
R

P
H

O
S

E
S

 : 
C

O
R

P
S

, A
R

TS
 V

IS
U

E
LS

, L
IT

TÉ
R

A
TU

R
E

. L
A

 T
A

V
E

R
S

É
E

 D
E

S
 G

E
N

R
E

S
 

« Le mouvement est le principe de toute vie » écrivait Léonard de Vinci, 
qui partagea avec ses contemporains un même intérêt pour la conception de 
forces transformatrices qui seraient aux origines même de la vie, et pour les 
mutations – des paysages, des corps, des genres et des espèces. Dans cette 
perspective, le présent volume se propose d’étudier, à travers différentes 
productions culturelles que sont l’art, la communication et la littérature, les 
multiples expressions et représentations de la métamorphose, de l’Antiquité 
aux avatars les plus contemporains. Dans une approche foncièrement 
interdisciplinaire et transculturelle, les contributions qu’il réunit proposent 
quelques aspects de l’engendrement de la métamorphose dans la pluralité 
des champs de la culture et soulignent le rôle de la création artistique comme 
espace libre d’expérimentation corporelle et de métamorphose

ISBN : 978-2-36783-114-5
ISSN : 2265-0776
Prix France : 29,90 €

www.editionsorbistertius.fr

MARGARET GILLESPIE, 
NANTA NOVELLO PAGLIANTI, 

MICHEL COLLET  (ÉD.)

Éditions Orbis Tertius
Collection Universitas

34. N. Bonnet, P.-P. Grégorio, N. Le Bouëdec,  
A. Palau, M. Smith (éd.) 
Sociétés face à la terreur (De 1960 
à nos jours) – Discours, mémoire et 
identité.

35. E. Alonso Valero, Z. Carandell (eds.) 
Escribo y callo. Poesía y disidencia bajo 
el franquismo.

36. Rosa Romojaro, trad. de  J. -P. Castellani 
Quand les oiseaux / Cuando los 
pájaros. 

37. M. E. Alonso, É. Delafosse, Y. Llored,  
C. Schreiber-Di Cesare (éd.) 
Regards actuels sur les régimes 
autoritaires dans le monde luso-
hispanophone : la transmission en 
question.

38. Marie-Eugénie Kaufmant 
Le cheval au théâtre dans l’Espagne du 
Siècle d’or.

 39. N. Noyaret, C. Orsini-Saillet (éd). 
L’expression du silence dans le récit de 
fiction espagnol contemporain.

40. Antonio J. Gil González y Pedro Javier 
Pardo (eds.)  
Adaptación 2. 0. Estudios sobre 
intermedialidad.

41. Sandrine Lascaux 
Le chagrin et le néant. La puissance du 
négatif dans l’œuvre narrative de Juan 
Benet.

42. Nadia Mékouar-Hertzberg, Stéphanie 
Urdician (éd.) 
Histoires de folles. Raison et déraison – 
Liaisons et déliaisons.

43. Carla Fernandes et Ilana Heinberg (éd.) 
Histoires de la littérature et fragments 
de littératures oubliées.

44. L. Montero, K. Katsika, L. Canto, M. 
Álvarez (éd.) 
Espaces de la crise – Crise de l’espace



© Éditions Orbis Tertius, 2019
© Les auteurs, 2019

Illustration de couverture : Becoming de Matthew Swift 
[ww.matthewswift.co.uk]

Éditions Orbis Tertius, 28, rue du Val de Saône F-21270 BINGES

ISBN : 978-2-36783-114-5  
ISSN : 2265-0776

www.editionsorbistertius.fr



MÉTAMORPHOSES  
corps, arts visuels et littérature 

la traversée des genres

Édition de

Margaret Gillespie, 
 Nanta Novello Paglianti et Michel Collet

Éditions Orbis Tertius



SOMMAIRE

Michel Collet, Margaret Gillespie, Nanta Novello Paglianti 
Introduction..............................................................................9

Philosophies de la métamorphose

Olivier Lussac 
Corps et performance. Le cas Schneemann..............................25

Thomas Franck 
Le corps comme auto-institution imaginaire radicale...............41

André Éric Letourneau 
Séduire Dieu : le « je » (ou retranchements et ajouts érotiques 
de la possession)......................................................................65

Traversées poétiques

Riccardo Raimondo 
Corps mystique et corps sensuel : Jean-Yves Masson et 
Yves Bonnefoy traducteurs du Canzoniere de Pétrarque............77

Amy D. Wells 
« Bête Sauvage » : La métamorphose de Robine Vote dans 
Nightwood de Djuna Barnes.....................................................93

Linda Maria Baros 
Protéisme poétique................................................................111

Transformations visuelles

Marc Décimo 
Marcel Duchamp pris dans l’effet Wilson/Lincoln : un mode 
d’emploi pour appréhender readymades et photographies ?.......123



SOMMAIRE

Jean-Loup Korzilius 
Artiste, corps, couleurs : quelques réflexions sur la performance 
Art make-up (1967) de Bruce Nauman..................................137

Nanta Novello Paglianti 
La métamorphose et les corps : représentations visuelles 
d’un parcours amoureux (dans le film de Neil Jordan,  
The Crying Game, 1992)........................................................157

Mutations corporelles

Stéphanie Chapuis-Després 
La piété émaciée. Représentations du corps anorexique 
au XVIe siècle........................................................................177

Cristina Cernat 
La reconstruction, par un processus d’écriture thérapeutique 
et d’un journal intime, d’une image de soi désexualisée et 
métamorphosée après un cancer du sein................................197

Sophie Mariani-Rousset 
Le non-verbal du désir exprimé.............................................213



[ 41 ]

DU CORPS SENSIBLE  
COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

L’IMAGINATION CRÉATRICE DE NIETZSCHE 
À CASTORIADIS

Thomas Franck 
Université de Liège / Humboldt Universität zu Berlin

Résumé : La lecture phénoménologique qu’opère Maurice Merleau-Ponty du corps 
et des émotions permet de penser celui-ci dans sa dimension politique, comme le 
lieu de projections et de créations imaginaires, comme la possibilité d’une auto-
institution des rapports entre un sujet et une réalité phénoménale. Au détour 
d’une analyse des emprunts à la philosophie allemande et de plusieurs critiques 
contemporaines de l’œuvre du phénoménologue, cet article entend montrer la 
manière dont une série de frontières, entre réalité et fiction, entre conscience et 
phénomène, entre littérature et philosophie, sont mises à mal par le recours à 
la notion de chair mondaine, qui rompt avec la conception sartrienne du corps 
intentionnel. Cette notion merleau-pontienne rend en effet possible l’interprétation 
de la position du corps au sein du monde sensible comme une ouverture incessante 
et libérée vers l’inépuisable phénoménalité de ce monde. Après avoir analysé la 
métaphore du tissu dans l’œuvre de Merleau-Ponty et après avoir redéveloppé 
le credo nietzschéen du philosophe artiste, sera réalisé un commentaire de la 
lecture critique qu’opère Cornelius Castoriadis à propos de l’importance accordée 
à la perception au profit d’une mise en lumière du caractère radicalement auto-
instituant de la praxis du corps situé dans un monde social et phénoménal. En 
étant conçu comme une création imaginaire radicale, le corps et ses mouvements 
au cœur de la chair sensible interrogent le rapport à l’institution social-historique, 
ils luttent constamment avec les schèmes délimitant la perception d’une réalité, 
ils rendent possible un questionnement aux racines de l’institution collective 
du réel en même temps qu’une action transformatrice des structures sociales et 
idéologiques instituées.



[ 43 ]

« Quels trucs que ces histoires de clarté et 
d’obscurité1 ».

L’imagination, entre fiction et création
Dans plusieurs de ses ouvrages phénoménologiques majeurs, notam

ment dans la Phénoménologie de la perception2, Le Visible et l’Invisible3 et 
L’œil et l’Esprit 4, Maurice Merleau-Ponty entend revaloriser l’illusion 
et l’imagination comme phénomènes à part entière, comme résultats de 
l’expression d’un corps créateur tourné vers des étants mondains – suivant 
l’acception heideggérienne de weltlichen Seienden5 –, qui se vivent sur le mode 
de l’émotion et de l’auto-affection. Le corps, en tant qu’il est la sentinelle 
d’où le monde apparaît originairement, serait en même temps le lieu d’une 
fantasmagorie, d’une imagination, d’une construction de la réalité se voyant 
investie de qualités magiques, au sens que donne Jean-Paul Sartre à ces 
termes dans L’Esquisse d’une théorie des émotions6, texte sur lequel Merleau-
Ponty fonde en partie ses réflexions, notamment dans la Phénoménologie de 

1.	 Samuel Beckett, L’Innommable, Paris : Les Éditions de Minuit, 1953, p. 32. 
2.	 Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception dans Œuvres, Paris : 

Gallimard, coll. « Quarto », 2010.
3.	 Maurice Merleau-Ponty, Le Visible et l’Invisible, dans Œuvres, Paris : Gallimard, coll. 

« Quarto », 2010.
4.	 Maurice Merleau-Ponty, L’Œil et l’Esprit, dans Œuvres, Paris : Gallimard, coll. 

« Quarto », 2010.
5.	 Voir, à propos de l’actualisation française des concepts heideggériens et plus précisément 

dans la pensée de Merleau-Ponty, Françoise Dastur, « Réception et non-réception de 
Heidegger en France », dans Jean-Claude Monod dir., Revue germanique internationale, 
n°13 (Phénoménologie allemande, phénoménologie française), Paris : CNRS Éditions, 
2011 ; et, à propos de la réception critique du phénoménologue allemand dans Les 
Temps Modernes, voir Karl Löwith, « Les implications politique de la philosophie de 
l’existence chez Heidegger », dans Les Temps Modernes, n°14, novembre 1946.

6.	 Jean-Paul Sartre, Esquisse d’une théorie des émotions, Paris : Hermann, 1995.



THOMAS FRANCK 

[ 44 ]

la perception, non sans y apporter une lecture radicalement nouvelle. Ces 
qualités attribuées aux phénomènes résulteraient d’une dégradation de la 
conscience intentionnelle qui sollicite le corps comme un relais permettant 
de continuer à agir sur la réalité appréhendée7. Cette contribution aura 
pour objectif de dégager la dimension auto-instituante du corps dans le 
processus de perception du phénomène transcendant et de mise en forme 
de celui-ci. Il sera question de comprendre en quoi, en étant situé au sein 
d’une chair indivise qu’il constitue, le corps sensible répond au projet d’une 
critique radicale de l’institution a priori d’une réalité et de son expression. 

La mise en lumière de la composante imaginaire et auto-instituante du 
corps est rendue possible par la lecture philosophico-politique des travaux 
phénoménologiques de Sartre et Merleau-Ponty et, plus précisément, par 
la mise au jour de la dimension critique et désinstituante propre au mode 
d’être sentant-senti de ce corps. Pour ce faire, nous mettrons en regard 
de ces œuvres la pensée de Cornelius Castoriadis8, resituée au sein d’une 
tradition critique dont il perpétue l’héritage, qui sous-tend et structure 
l’ensemble des présentes analyses et qui permet de combiner les notions 
de corps sensible, de chair mondaine, de perception imaginaire, d’auto-
institution radicale et de praxis transformationnelle, afin de développer une 
théorie critique à partir des phénoménologies étudiées. Nous avons fait 
le choix de situer la question du corps dans une tradition philosophique 
mettant au centre de ses préoccupations la notion d’imagination, qui 
trouve chez Nietzsche une place centrale, pour être ensuite reprise par les 
phénoménologies de Sartre et de Merleau-Ponty, dans une actualisation 
des pensées de Husserl et de Heidegger, puis par Castoriadis, à la suite des 
travaux de Derrida et Deleuze9.

7.	 Voir à ce propos les travaux fondamentaux de Grégory Cormann (Grégory Cormann, 
« Émotion et réalité chez Sartre. Remarques à propos d’une anthropologie philosophique 
originale », dans Bulletin d’analyse phénoménologique, n°8, Liège : Université de Liège, 
2012, pp. 286-302 ; Grégory Cormann et Jeremy Hamers, « “Ce qu’il est con...” Des 
idées au corps : Sartre, Baader et la grève de la faim », dans Les Temps Modernes, n° 667, 
Paris : Gallimard, janvier-février 2012, pp. 31-59).

8.	 Et plus précisément grâce à l’article Cornelius Castoriadis, « Merleau-Ponty et le poids 
de l’héritage ontologique », dans Les Carrefours du labyrinthe. Fait et à faire, Tome V, 
Paris : Seuil, coll. « La couleur des idées », 1997. 

9.	 Voir, à propos des croisements entre les œuvres de Nietzsche, Merleau-Ponty et 
Castoriadis, Sophie Klimis et Laurent Van Eynde dir., L’Imaginaire selon Castoriadis. 
Thèmes et enjeux, Bruxelles : Facultés Universitaires Saint-Louis, coll. « Cahiers 
Castoriadis », 2006 ; Annabelle Dufourcq, « Nietzsche et Merleau-Ponty : profondeur 
des images et pensées de l’éternel retour », dans Chiasmi International, n°13, Paris : Vrin, 



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 45 ]

Dans un commentaire sur la dimension littéraire et créatrice du « corps 
parlant » dans l’œuvre de Merleau-Ponty, Yves Thierry a judicieusement 
mis en évidence le caractère originaire et désirant de la perception, rendue 
possible par la situation du corps à l’intermédiaire de la conscience et du 
monde : il est « [...] ce à partir de quoi le mouvement dans l’espace, la 
perception d’objets et le désir sont possibles et constitutifs des relations de 
la conscience avec le monde10 ». Un premier extrait de la Phénoménologie 
de la perception permet de comprendre le rapport opéré entre « l’étoffe 
même du corps » et le « monde » des « choses » comme « prolongement de 
lui-même » : 

Visible et mobile, mon corps est au nombre des choses, il est l’une 
d’elles, il est pris dans le tissu du monde et sa cohésion est celle 
d’une chose. Mais, puisqu’il voit et s’émeut, il tient les choses en 
cercle autour de soi, elles sont une annexe ou un prolongement de 
lui-même, elles sont incrustées dans sa chair, elles font partie de sa 
définition pleine et le monde est fait de l’étoffe même du corps11.

En quelque sorte le phénoménologue souhaite ici sortir des dualismes 
réducteurs entre réalité et imaginaire, entre vérité et fiction, qui situent le 
corps imaginant et désirant dans une forme de fantasmagorie irréelle, voire 
erronée, et entend au contraire considérer l’illusion comme « expérience 
d’une présence12 » pour un corps sentant, suivant les interprétations que 
développe Annabelle Dufourcq dans son Ontologie de l’imaginaire : 
« Imaginaire et perception empiètent l’un sur l’autre et ils contribuent, 
chacun différemment, mais selon des processus homogènes, à faire surgir 
une réalité, la réalité13 ». Cette réalité que fait surgir le corps est prise 
dans un réel mouvement d’appropriation et de signification, à l’image 
du mouvement des organes corporels, dans une ouverture sans cesse 

coll. « Mimésis », 2012 ; Caterina Rea, « L’ipséité corporelle entre finitude naturelle 
et institution. L’énigme du vivant humain à partir de Merleau-Ponty et Castoriadis », 
dans Chiasmi international. Publication trilingue autour de la pensée de Merleau-Ponty, 
n°9 (Architecture et autres institutions de la vie, avec une section spéciale sur le Kiasma 
Museum de Steven Holl), Paris : Vrin, coll. « Mimesis », 2007, p. 149-165 et Castoriadis, 
« Merleau-Ponty… », art. cit.

10.	Yves Thierry, Du corps parlant. Le Langage chez Merleau-Ponty, Bruxelles : Ousia, 1987, 
p. 23.

11.	Merleau-Ponty, L’Œil et l’Esprit. Op. cit., p. 1595.
12.	Annabelle Dufourcq, Merleau-Ponty : une ontologie de l’imaginaire, Berlin : Springer, 

coll. « Phaenomenologica », 2012, p. 3.
13.	Ibid., p. 4.



THOMAS FRANCK 

[ 46 ]

renouvelée vers une indécision constitutive, qui se voit délimitée par la 
situation du corps au cœur du monde. Ce « cœur du monde », métaphore 
anthropomorphique signifiant l’entrelacs de l’organisme et de la réalité 
appréhendée14, illustre la manière dont l’intentionnalité du corps ému 
confère aux phénomènes une substance charnelle, fruit de l’émotivité des 
sens et de leur force d’imagination, de création phénoménologique.  

Plus qu’à une différence d’essence du phénomène – le phénomène dit 
« réaliste » serait cohérent, clair et univoque, tandis que le phénomène 
dit « imaginaire » serait flou, incertain, erroné –, l’imaginaire correspond 
plutôt selon Merleau-Ponty à un « mode de manifestation des choses », à un 
mode d’être-au-monde ému, à une libération des affects (ceux que détient 
le monde lui-même et ceux que le corps lui confère, suivant le double 
mouvement décrit par Sartre dans l’Esquisse d’une théorie des émotions15). 
L’intentionnalité corporelle perceptrice et les phénomènes perçus ne 
se dissocient dès lors plus nettement, dans une fusion ontologique du 
sentant-senti comme réalité sensible : « le monde tend alors à se dissoudre, 
les “choses” et les “autres” se mélangent, ils nous envahissent et nous les 
envahissons, ils sont modelés par nos désirs16 ». 

En étant le lieu d’expressions fantomatiques17, fantasmatiques et 
désirantes, le corps se positionne et se réalise dans un rapport toujours 
renouvelé avec le monde, en tant qu’intentionnalité conçue davantage 
comme une projection imaginative que comme une analyse rationaliste. 
Le désir de l’intentionnalité charnelle constitue le phénomène comme un 
espace de flottements et d’indécisions induits par les rapports que celui-ci 
construit avec le corps plutôt que comme une entité extérieure, immuable 
et univoque : « l’essentiel ne repose pas dans les choses qui sédimentent 
mais œuvre et voyage en-deçà et au-delà d’elles, sa force est celle d’un désir 
inépuisable dont les principes sont le manque et la hantise18 ». Le projet 
phénoménologique de Merleau-Ponty réside donc dans une volonté à la 
fois de fonder l’imaginaire comme un principe ontologique de l’existence 

14.	Cette métaphore anthropomorphique a par ailleurs été vivement dénoncée par Robbe-
Grillet dans sa critique des esthétiques existentialistes.

15.	Celui du corps vers le monde et celui du monde vers le corps (Sartre, Esquisse. Op. cit., 
p. 109-110).

16.	Dufourcq, Merleau-Ponty. Op. cit., p. 4.

17.	Voir les réflexions relatives au membre fantôme omniprésentes dans la Phénoménologie 
de la perception.

18.	Ibid., p. 6.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 47 ]

sensible et d’appréhender le réel, non comme une entité phénoménale 
univoque, mais comme le lieu d’une ouverture radicale où les formes 
(Gestalten) apparaissent toujours de manière ambiguë et féconde en 
direction d’un corps (lui-même étant une partie intégrante et constitutive 
du monde phénoménal), suivant ce que Raphaël Gély nomme une « genèse 
du sentir » : « La chose est en résonance avec l’unité tensorielle du corps. Le 
corps se tient dans un rapport de sentir avec la chose et lui communique sa 
propre activité19 ».  

Si la philosophie merleau-pontienne est souvent pensée dans ses rapports 
aux phénoménologies allemandes, il est aussi fondamental de relever, à la 
suite de Dufourcq20, les analogies entre l’œuvre du philosophe français et 
la pensée de Nietzsche, qui entendait revaloriser, comme l’illustre l’extrait 
suivant de Jenseits von Gut und Böse, les jugements considérés comme faux 
(falschesten Urteile21), les fictions logiques (logischen Fiktionen) au profit 
d’un monde purement imaginaire (der rein erfundenen Welt), c’est-à-dire 
celui de la vie (Leben), des pulsions de vie produites par le corps :

Wir sind grundsätzlich geneigt zu behaupten, daβ die falschesten 
Urteile (zu denen die synthetischen Urteile a priori gehören) uns die 
unentbehrlichsten sind, daβ ohne ein Geltenlassen der logischen 
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfundenen 
Welt des Undedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine beständige 
Fälschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben könnte, 
– daβ Verzichtleisten auf falsche Urteile ein Verzichtleisten auf 
Leben, eine Verneinung des Lebens wäre22.   

Mettant à mal les frontières entre la perception réelle et la perception 
imaginaire, entre la vérité et la fiction, tout comme Nietzsche dépasse par ses 
Jenseits les valeurs instituées – la transmutation des valeurs ne peut s’opérer 
qu’à la suite des cinq étapes du nihilisme23, c’est-à-dire par une démarche 
de négativité constante donnant naissance à l’affirmation du surhumain, 
du devenir-enfant dont le corps se libère par la légèreté et la danse –, 

19.	Raphaël Gély, La Genèse du sentir. Essai sur Merleau-Ponty, Bruxelles : Ousia, 2000, 
p. 119 (voir également Raphaël Gély, Imaginaire, Perception, Incarnation : exercice 
phénoménologique à partir de Merleau-Ponty, Henry et Sartre, Berne : Peter Lang, 2012).

20.	Annabelle Dufourcq, « Nietzsche et Merleau-Ponty… », art. cit. 
21.	Le texte orthographie, suivant la tradition précédant la réforme, Urtheil(e). Nous avons 

fait le choix d’actualiser l’usage.
22.	Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, Paris, Aubier, 1951, p. 26.
23.	Ressentiment, mauvaise conscience, ascèse, mort de dieu et mort de l’homme. 



THOMAS FRANCK 

[ 48 ]

Merleau-Ponty conçoit la perception corporelle comme une ouverture vers 
l’invisible, vers l’imaginaire des sens, comme le transfert d’une substance 
charnelle pouvant intégrer tant l’organisme humain que le phénomène 
mondain (weltliche Seiende). Dans la continuité de cette remarque, James 
B. Steeves note dans son ouvrage Imagining Bodies : « Perception always 
contains the opening of the visible onto the invisible dimensions of the 
other senses24 ». Cette insistance sur le processus d’ouverture originaire à 
l’œuvre dans la perception corporelle induit une extension du champ de 
perception lui-même vers un invisible fantasmé, vers une phénoménalité 
suscitée par les projections imaginaires du corps qui, loin de se détourner 
de l’en-soi, de sa facticité, de la vie phénoménale, se dilue au contraire au 
sein des choses et leur confère une émotivité. 

L’émotion corporelle comme dégradation de la conscience 
intentionnelle

Dans un commentaire à propos de la dualité du corps, entité pensée à 
la fois comme partie intégrante du monde et comme vécu de la conscience 
dégradée, Sartre met également en lumière la logique d’indissociation entre 
le monde magique et qualitatif, qui devient en lui-même un lieu d’affects 
et d’émotions, et le corps comme réceptacle et vecteur de cette affectation : 

Pour comprendre clairement le processus émotionnel à partir de la 
conscience il faut se rappeler ce caractère double du corps, qui est 
d’une part un objet dans le monde et d’autre part le vécu immédiat de 
la conscience. Dès lors nous pouvons saisir l’essentiel : l’émotion est 
un phénomène de croyance. La conscience ne se borne pas à projeter 
des significations affectives sur le monde qui l’entoure : elle vit le 
monde nouveau qu’elle vient de constituer. Elle le vit directement, 
elle s’y intéresse, elle souffre les qualités que les conduites ont 
ébauchées. Cela signifie que, lorsque toutes voies étant barrées, la 
conscience se précipite dans le monde magique de l’émotion, elle s’y 
précipite tout entière en se dégradant ; elle est nouvelle conscience 
en face du monde nouveau et c’est avec ce qu’elle a de plus intime 
en elle qu’elle le constitue, avec cette présence à elle-même, sans 
distance, de son point de vue sur le monde25.

24.	James B. Steeves, Imagining Bodies. Merleau-Ponty’s Philosophy of Imagination, 
Pittsburgh : Duquesne University Press, 2004, p. 58.

25.	Sartre, Esquisse. Op. cit., p. 98-99.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 49 ]

Les êtres et les choses, dans ce mode d’être imaginaire vécu par un 
corps ému, ne sont dès lors plus des en-soi prédéfinis et catégoriques ; 
leur essence réside justement dans un flottement du sens où le pour-soi 
se projette dans l’en-soi et vice versa : « Le sujet imaginant lui-même est à 
la fois ici et transporté auprès de son objet lointain, absent ou fictif, il vit 
là-bas une quasi-perception, des quasi expériences26 », avance Dufourcq. 
S’il rompt progressivement avec la conception subjectiviste du corps de 
l’Esquisse d’une théorie des émotions, Merleau-Ponty reprend et déplace celle-
ci dans la Phénoménologie de la perception. N’étant pas réductible à une 
intentionnalité corporelle, à un transfert de chair, le corps merleau-pontien 
tel que défini en 1945 peut toutefois être compris comme un relais, voire 
un dépassement, de la conscience transcendantale et rationnelle, comme 
une opposition à l’insensibilité de la perception de celle-ci et à son caractère 
autoréflexif. Le corps, bien qu’il soit encore dépendant d’une conscience 
première dégradée, devient véritablement un nouveau mode d’être au 
monde, dont le pouvoir de création dépend de forces émotives et affectives 
et dont les projections imaginaires dépassent le rapport de néantisation de 
la conscience intentionnelle avec le phénomène transcendant.  

Le corps, comme expérience sensible du monde, comme être de 
sensations, d’ouvertures et d’émotions, est dès lors représentatif de ce 
mode d’être imaginaire : il est le lieu de projections et de transformations 
de l’expérience phénoménale, il est tantôt mon corps, tantôt un objet 
du monde, extérieur à ma conscience, il se projette dans la réalité tout 
en subissant l’action créatrice et transformatrice de celle-ci. Dufourcq a 
montré en quoi Merleau-Ponty reprenait, dans La Nature, la corrélation 
opérée par Paul Ferdinand Schilder entre corps et imaginaire : « On 
pourrait même, plus justement encore, parler d’imaginaire du corps tant il 
s’agit d’un champ d’images fluentes et évasives bien plus que d’une image 
ponctuelle27 ». Plus loin, la philosophe précise, dans une référence à l’œuvre 
shakespearienne :

Notre corps contient toujours « au surplus un fantôme ». Schilder 
va même plus loin : « peut-être le corps lui-même est-il un fantôme ». 
L’étude de l’image du corps nous oblige infailliblement à nous 
rendre compte que même notre propre corps est au-delà de notre 
appréhension immédiate et elle nous souffle les paroles de Prospero 

26.	Dufourcq, Merleau-Ponty. Op. cit., p. 8.
27.	Ibid., p. 96.



THOMAS FRANCK 

[ 50 ]

dans La Tempête : « nous sommes de l’étoffe dont les rêves sont 
faits ; et notre petite vie est entourée d’un songe » 28.

Comme l’imaginaire, l’expérience corporelle est souvent associée, à 
tort, à l’erreur, à l’irrationnel. Ses sens et ses émotions sont perçus par les 
traditions philosophiques – tant allemandes que françaises, que l’on pense 
exemplairement à Descartes ou à Kant – comme trompeuses et fallacieuses. 
Or, le corps, en tant que lieu où l’émotion réagit face à la difficulté et 
aux contraintes d’une existence et de sa facticité, peut être un relais de la 
conscience intentionnelle vouée à se dégrader au profit d’une conscience 
corporelle qui s’émeut, suivant l’interprétation sartrienne, afin de 
continuer à agir sur une situation pourtant opaque, contingente, arbitraire 
et étrangère. Ainsi, comme le précise Merleau-Ponty, dans la continuité 
de l’ontologie phénoménologique sartrienne, l’émotion d’un corps n’est 
nullement le refus ou la négation d’une réalité ou d’une vérité en situation 
mais au contraire une forme d’adaptation à celles-ci, de transformation du 
rapport au monde par auto-affection, par réaction émotive et magique :

Être ému, c’est se trouver engagé dans une situation à laquelle on 
ne réussit pas à faire face et que l’on ne veut pourtant pas quitter. 
Plutôt que d’accepter l’échec ou de revenir sur ses pas, le sujet, dans 
cette impasse existentielle, fait voler en éclats le monde objectif qui 
lui barre la route et cherche dans des actes magiques une satisfaction 
symbolique29.

Le devenir-enfant du philosophe artiste
Si le corps révèle la dimension imaginaire du réel, le pouvoir de la 

littérature et des créations artistiques en général (définies comme autant 
de mises en fiction du réel, de réalités fictionnelles, de déterritorialisations 
du discours et de la pensée rationaliste-vériste) doit être pensé comme 
un véritable projet philosophique de connaissance première du monde. 
L’intérêt d’une analyse des lieux d’expression de l’imaginaire – Merleau-
Ponty a principalement étudié la littérature, la peinture, l’expression de 
l’enfant ou celle du fou – au travers du prisme phénoménologique réside 
dans une mise en relation, au travers de la problématique du corps, des 
potentialités créatrices communes des champs philosophique et artistique. 
Ainsi, comme l’a bien relevé Françoise Dastur, 

28.	Ibid., p. 97.
29.	Merleau-Ponty, Phénoménologie. Op. cit., p. 765.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 51 ]

si la philosophie n’est plus le surplomb de la vie, mais « l’épreuve 
simultanée du prenant et du pris dans tous les ordres », elle ne dit 
alors rien de plus que ce que dit toute la littérature qui, comme 
la philosophie, est « inscription de l’être », d’un être qui n’est un 
registre ouvert à nos créations que parce que nous sommes inscrits 
en lui, mais qui n’apparaît pourtant comme « un trésor toujours 
plein de choses à dire » que pour « celui qui est philosophe (c’est-à-
dire écrivain) »30.

Dans le prolongement de cette remarque, Steeves a mis en lumière le 
rapport qu’établit la phénoménologie de Merleau-Ponty entre la création 
artistique et l’expression du corps : « What is unique about [Merleau-
Ponty’s] essays on art and literature is the appreciation that he shows for the 
expressive body and the role that it plays in every form of art31 ». Le discours 
philosophique stricto sensu ne serait dès lors pas, selon cette conception, le 
lieu idéal d’une perception phénoménale complète ni d’un dévoilement 
de la vérité du réel, fussent-ils possibles. Par leur ouverture sur l’invisible 
et par leur rupture avec la croyance en une perception univoque, réflexive 
et rationnelle, le corps comme la production artistique permettraient de 
percevoir et d’exprimer l’indicible d’une réalité sensible vécue sur le mode 
de l’émotion et du fantasme corporels. 

Suivant L’Esquisse d’une théorie des émotions 32, les descriptions qualitatives 
du monde, celui-ci étant alors qualifié par Sartre de magique, relèveraient 
d’un mode d’être corporel où l’organisme appréhende la réalité dans une 
soumission aux logiques de l’émotion, traduite à la fois par la substance 
affective des phénomènes mondains et par l’état de trouble dont sont dotés 
les corps. Ainsi, l’ouverture de l’organisme laisse place à l’interprétation 
du monde au travers des pulsions imaginatives suscitées par la dimension 
fantomatique et fantasmatique propre à ce même organisme. Selon Sartre, 
si le monde se voit investi de substances charnelles, c’est par l’action de 
ce soubassement imaginaire du corps intentionnel qui se projette vers le 
phénomène et le dote de ses qualités par néantisation, à la manière de 
l’éclatement de la conscience tel que décrit dans L’Être et le Néant 33. Les 
réactions émues, symbolisées par les descriptions du monde selon ses 

30.	Françoise Dastur, Chair et Langage. Essais sur Merleau-Ponty, La Versanne, Encre 
marine, 2001, p. 106-107 (C’est Dastur qui souligne).

31.	Steeves. Imagining Bodies... Op. cit., p. 52.
32.	Sartre, Esquisse. Op. cit., p. 107-111.
33.	Voir notamment Jean-Paul Sartre, L’Être et le Néant, Paris : Gallimard, coll. « Tel », 

1995, p. 536.



THOMAS FRANCK 

[ 52 ]

qualités, démontrent dès lors le passage à une autre forme de conscience 
qui permet de voir les phénomènes sous un autre angle, suivant un rapport 
nouveau avec ceux-ci, qualitatif, magique et émotif.

Avant de nous attarder sur la distinction entre les premières 
phénoménologies du corps, celles de l’Esquisse d’une théorie des émotions 
et de certaines analyses de la Phénoménologie de la perception, et la 
phénoménologie merleau-pontienne de la chair, revenons sur l’analogie 
opérée entre le corps et l’œuvre artistique. Dans la Phénoménologie de la 
perception, Merleau-Ponty livre un commentaire fondamental à ce propos :

Ce n’est pas à l’objet physique que le corps peut être comparé, 
mais plutôt à l’œuvre d’art. [...] Un roman, un poème, un tableau, 
un morceau de musique sont des individus, c’est-à-dire des êtres 
où l’on ne peut distinguer l’expression de l’exprimé, dont le sens 
n’est accessible que par un contact direct et qui rayonnent leur 
signification sans quitter leur place temporelle et spatiale. C’est 
en ce sens que notre corps est comparable à l’œuvre d’art. Il est 
un nœud de significations vivantes et non pas la loi d’un certain 
nombre de termes covariants34.

Si le corps est le lieu de l’imagination, du désir et du fantasme, sa 
substance est comparable, selon le phénoménologue, à celle de l’œuvre d’art. 
Comme elle, il est un « nœud de significations vivantes », c’est-à-dire qu’il 
est constamment ouvert à de nouvelles significations, à un flottement du 
sens. Contre l’arbitraire de l’institution langagière et perceptuelle découpant 
le monde selon une « loi » prédéterminée, le pouvoir d’imagination ouvre 
un espace de possibilités interprétatives inédit. Tout comme le poème, le 
tableau ou le morceau de musique déplacent l’institutionnalisation rigide 
des contours du monde, le corps, dans la constitution d’un flottement et 
d’une équivocité à son égard, entend lui aussi se jouer des délimitations 
instituées. C’est en ce sens que le philosophe doit se faire artiste, non 
qu’il soit contraint à nier le projet de connaissance du monde au profit 
d’une esthétisation pure du monde, mais qu’il soit au contraire soumis 
à l’injonction au retour originaire et sensible du corps expressif vers le 
phénomène mondain. Nous ne pouvons ici omettre de nous référer, une 
nouvelle fois, à la pensée nietzschéenne et à la figure du philosophe-artiste, 
c’est-à-dire celui qui danse avec légèreté, qui rompt avec l’institution des 
valeurs régissant le corps – la discipline, la retenue, le maintien, la cohérence 
et le contrôle – au profit d’un jeu d’imagination propre à l’enfant. Ainsi, 

34.	Merleau-Ponty, Phénoménologie. Op. cit., p. 835-836.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 53 ]

toujours dans Jenseits von Gut und Böse, le philosophe allemand réalise un 
commentaire d’une extrême importance : 

Ein Philosoph : das ist ein Mensch, der beständig auβerordentliche 
Dinge erlebt, sieht, hört, argwöhnt, hofft, träumt; der von seinen 
eignen Gedanken wie von Auβen her, wie von Oben und Unten 
her, als von seiner Art Ereignissen und Blitzschlägen getroffen wird; 
der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen Blitzen 
schwanger geht; ein verhängniβvoller Mensch, um den herum es 
immer grollt und brummt und klafft und unheimlich zugeht. Ein 
Philosoph: ach, ein Wesen, das oft von sich davon läuft, oft vor sich 
Furcht hat, – aber zu neugierig ist, um nicht immer wieder „zu sich 
zu kommen“35.

Tout comme Merleau-Ponty, Nietzsche insiste sur le fait que tout 
philosophe est quelqu’un qui voit (sieht), entend (hört) et rêve (träumt), 
c’est-à-dire qui vit (erlebt) des choses extraordinaires (auβerordentliche 
Dinge), qui reçoit du dehors (von Auβen) ses pensées (Gedanken) tout en 
les subvertissant. Si on ne peut parler chez Nietzsche d’une philosophie 
du corps, son insistance sur les notions de vie (Leben) et de vitalisme 
(Lebensbejahung), sur la danse et la légèreté, ainsi que son recours fréquent 
au registre de la perception corporelle, de l’émotion et de l’affect doivent être 
compris comme autant d’influences déterminantes sur la pensée française. 
En désapprenant d’obéir, dans son dialogue avec Dionysos, Zarathoustra 
doit réapprendre à marcher, à percevoir et à déplacer tant les montagnes que 
les vallées et les bas-fonds, il doit devenir enfant, perdre la honte conférée 
par la collectivité à la pesanteur de son corps et alléger celui-ci du poids des 
normes apprises en retournant au plus près de la terre, dans une solitaire 
contemplation et un suprême silence rendant possible la fusion charnelle 
avec le monde sensible. Dans la continuité de cette mise en lumière du 
pouvoir d’imagination radicale de la philosophie du corps du philosophe-
artiste, du devenir-enfant conçu comme le lieu d’expression de la création 
artistique, nous reviendrons, en guise de relances de cette recherche, sur 
les interprétations politiques du pouvoir d’imagination radicale et d’auto-
institution propres au corps.  

De l’intentionnalité corporelle à la chair mondaine

Dans un prolongement des premières interprétations de la phéno
ménologie sartrienne – celles de l’Esquisse d’une théorie des émotions 

35.	Nietzsche, op. cit., p. 400.



THOMAS FRANCK 

[ 54 ]

et de L’Être et le Néant –, il apparaît essentiel de montrer en quoi la 
phénoménologie merleau-pontienne de la chair – celle qui peut être dégagée 
dans Signes 36 et dans L’œil et l’Esprit 37, à la suite de la Phénoménologie de la 
perception – « dépasse », du moins déplace, la conception intentionnelle 
et néantisante du corps créateur en considérant celui-ci, non comme un 
simple relais de la conscience qui confère au monde sa substance, mais 
comme une partie intégrante d’une chair mondaine (weltliche Leib), suivant 
une double actualisation des concepts hérités de la phénoménologie 
allemande, principalement de Husserl et de Heidegger, à savoir ceux de 
Leib et de Welt 38 :

Mon corps comme chose visible est contenu dans le grand spectacle. 
Mais mon corps voyant sous-tend ce corps visible, et tous les 
visibles avec lui. Il y a insertion réciproque et entrelacs de l’un dans 
l’autre. Ou plutôt, si, comme il le faut encore une fois, on renonce 
à la pensée par plans et perspectives, il y a deux cercles, ou deux 
tourbillons, ou deux sphères, concentriques quand je vis naïvement, 
et, dès que je m’interroge, faiblement décentrés l’un par rapport à 
l’autre39.

Dès la Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty a su opérer 
un déplacement fondamental de la conception sartrienne du corps, 
dans un projet de rupture avec la dimension subjectiviste des premières 
phénoménologies, où le corps n’est plus l’origine subjective d’une 
perception mais la trace, l’actualisation, la manifestation singulière d’une 
chair mondaine plus générale, d’une fusion ontologique du sentant et du 
senti. De même, comme on l’a vu dans l’extrait de la Phénoménologie de la 
perception cité supra, Merleau-Ponty a également déplacé une conception 
encore quelque peu subjective chez Nietzsche selon laquelle l’individu 
philosophe se doit d’être un artiste pour accentuer le fait que c’est avant 
tout l’œuvre artistique qui s’analyse comme une expression corporelle. Cet 
élément poursuivrait en quelque sorte le nihilisme nietzschéen et le projet 

36.	Voir notamment l’article « Le langage indirect et les voix du silence » (Merleau-Ponty, 
Signes, Paris : Gallimard, 1960, p.49-104).

37.	Merleau-Ponty, L’œil et l’Esprit. Op. cit., p. 1600-1601.
38.	Voir à ce propos les nuances apportées dans l’article suivant : Emmanuel de Saint 

Aubert, « Merleau-Ponty face à Husserl et Heidegger : illusions et rééquilibrages », dans 
Monod (Jean-Claude) dir., Revue germanique internationale, n°13 (Phénoménologie 
allemande, phénoménologie française), Paris : CNRS Éditions, 2011.

39.	Merleau-Ponty, Le Visible et l’Invisible. Op. cit., p. 1764 (C’est nous qui soulignons).



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 55 ]

d’une transmutation des valeurs par leur négation radicale : la dernière 
étape de la critique de l’intentionnalité rationaliste-vériste et de son 
remplacement par la subjectivité du corps donne lieu à une indistinction 
charnelle des différentes entités du monde sensible. 

Ainsi, le phénoménologue français se distancie progressivement d’une 
conception subjective et égotiste du corps et de la création imaginaires pour 
proposer une ontologie du sentir où fusionnent, voire s’indifférencient, 
l’être sentant et le phénomène senti, à l’image de ce qu’explicite cet extrait 
de L’œil et l’Esprit :

[...] le monde est fait de l’étoffe même du corps. Ces renversements, 
ces antinomies sont diverses manières de dire que la vision est prise 
ou se fait du milieu des choses, là où un visible se met à voir, devient 
visible pour soi et par la vision de toutes choses, là où persiste, 
comme l’eau mère dans le cristal, l’indivision du sentant et du 
senti40.

L’utilisation de la métaphore de l’étoffe sert ici de figuration rhétorique 
de l’idée même de chair. Le corps et le monde sont en effet dotés d’une même 
substance qui les rend indissociables, qui les définit comme une matière 
indivise. En se positionnant au milieu des choses, c’est-à-dire en étant situé 
au cœur même du vivant, de la phénoménalité sentant-sentie, l’organisme 
peut dans le même temps être pris dans le processus de perception comme 
une entité constitutive de cette phénoménalité, comme une partie du tout 
charnel. C’est par ce mouvement de fusion, d’entrelacs, que le visible se met 
à voir et que le réel se voit doté d’une dimension charnelle en elle-même 
émotive, dimension que le corps peut actualiser de façon particulière, c’est-
à-dire en tant qu’élément intégrant d’une chair mondaine plus générale. 
Steeves livre à ce propos un commentaire fondamental, dans une analogie 
entre l’être brut, l’être-là, et le mode d’apparition de cet être comme un être 
de chair, analogie que l’on retrouve dans l’analyse phénoménologique du 
« Sensible en-soi41 » merleau-pontien :

What does flesh reveal to us about brute Being? That it is the 
coming-to-appearance of all things, their manner of appearing, 
both general and particular, the concrete universal found in the 
experience of the elements. Being’s most general expression is in 

40.	Merleau-Ponty, L’Œil et l’Esprit. Op. cit., p. 1595.
41.	Voir notamment Merleau-Ponty, Le Visible et l’Invisible. Op. cit., p. 1763.



THOMAS FRANCK 

[ 56 ]

the fabric of flesh, forming the reversal of roles between sensing and 
sensed, touching and the visible, self and other, mind and Nature42.

Cette notion de chair renverse la logique du corps sentant et du 
monde senti et révèle l’être brut du phénomène sensible. Ce dépassement 
permet d’analyser un élément rhétorique propre à la philosophie merleau-
pontienne, à savoir la métaphore du tissu.

La métaphore du tissu : étoffe du corps, tissu du monde et pli de 
la parole

Comme nous venons de l’évoquer, Merleau-Ponty use à plusieurs 
reprises de la métaphore du tissu – en plus du monde comme « étoffe 
même du corps » dans l’extrait ci-dessus de L’œil et l’Esprit, on peut relever 
des formules telles que « tissu du parler » ou « pli de la parole » dans la 
section citée ci-dessous de Signes – qui donne à voir la manière dont une 
création rhétorique, en l’occurrence métaphorique, peut exprimer ce qui a 
été précédemment développé à propos du corps comme espace de création. 
En effet, cette métaphore du monde comme tissu, fait de l’étoffe du corps, 
construit une image de la fusion charnelle de ceux-ci et illustre l’indivision 
du sentant et du senti qui s’interpénètrent et se résument au sein d’une 
unité phénoménale et discursive : le tissu figure la matérialité englobant 
l’organe de perception et les phénomènes perçus. Relevons au préalable 
ce commentaire significatif de « Le langage indirect et les voix du silence » 
extrait de Signes :

La culture ne nous donne donc jamais de significations absolument 
transparentes, la genèse du sens n’est jamais achevée. Ce que nous 
appelons à bon droit notre vérité, nous ne le contemplons jamais 
que dans un contexte de symboles qui datent notre savoir. Nous 
n’avons jamais affaire qu’à des architectures de signes dont le sens 
ne peut être posé à part, n’étant rien d’autre que la manière dont 
ils se comportent l’un envers l’autre, dont ils se distinguent l’un de 
l’autre […]. Si le signe ne veut dire quelque chose qu’en tant qu’il se 
profile sur les autres signes, son sens est tout engagé dans le langage, 
la parole joue toujours sur fond de parole, elle n’est jamais qu’un pli 
dans l’immense tissu du parler43.

42.	Steeves, op. cit., p. 142. Notons que la traduction de chair par flesh n’est pas sans poser 
des problèmes théoriques.

43.	Merleau-Ponty, « Le langage indirect et les voix du silence », op. cit., p. 52-53.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 57 ]

Cet extrait permet d’étendre les premières réflexions relatives à la 
perception imaginaire et fantasmée du corps à la question de l’expression de 
cette phénoménalité. En unissant, au sein d’une même texture, le corps, le 
phénomène et le langage, la phénoménologie merleau-pontienne accentue 
l’importance de la situation, du « contexte de symboles », qui déterminent 
un ensemble de significations. Le corps comme espace d’expression est en 
effet pris dans le tissu du monde dont il est l’étoffe, il est une actualisation 
singulière de la chair mondaine et, dans le même temps, de la chair du 
langage. Si les signes n’ont de sens qu’au travers de l’acte de parole, des 
éléments contingents, historiques, d’une réalité phénoménale, d’un 
état donné de la perception, leur substance ne peut dépendre que des 
rapports construits entre le corps et le monde au travers de leur fusion 
charnelle. Tout comme les phénomènes, les signes « se profilent » les uns 
sur les autres, l’utilisation de ce verbe pronominal connotant le caractère 
phénoménologique, changeant, relatif et autonome du signe qui n’existe 
qu’au travers de l’actualisation expressive d’un corps singulier selon ses 
divers profils (Abschattungen).  

En reprenant et en déplaçant deux notions saussuriennes, Merleau-
Ponty, dans ses cours au Collège de France et à la Sorbonne, conçoit le 
phénomène perçu par le corps à la fois comme un élément constitutif 
d’un système diacritique et comme l’origine référentielle d’une motivation 
sensible du signe. En se profilant tous deux par rapport à leurs homologues, 
c’est-à-dire en se définissant de manière structurale par opposition aux 
positions occupées par ceux-ci, signes et phénomènes ne sont plus dotés, 
après l’épochè permise par la fusion sensible au sein d’une chair mondaine, 
d’une signification préalable. C’est la situation dans laquelle se trouve 
le corps qui délimite la perception et son expression. Contre l’arbitraire 
du signe et contre l’abstraction langagière inattentive aux situations 
contingentes de perception et de communication, la motivation sensible 
du signe, déterminée par la position singulière d’un corps au sein d’une 
chair mondaine, c’est-à-dire par la naissance d’une indivision du sentant-
senti, donne lieu à un entrelacs de l’entité à l’origine de la perception et de 
l’expression (le corps), et de la réalité appréhendée sur le mode de l’émotion, 
des pulsions, des auto-affections (le phénomène).  

L’indivision du corps et du monde entraîne dès lors la prise en compte du 
troisième terme qu’est le signe artistique, qui rompt avec les significations 
acquises à propos d’un référent lui-même arbitrairement délimité. En effet, 
en étant le médium du monde sensible, le lieu d’ouverture originaire, 
l’expression émotive et non consensuelle de la réalité phénoménale, le 
corps comme sentinelle rend possible la mise en forme du monde hors 



THOMAS FRANCK 

[ 58 ]

des conventions sociales et des institutions langagières. Le pouvoir 
d’imagination entraîne un jeu sur la perception et sur le langage. Retourner 
à une expression première, spontanée, originelle et originale, comme celle 
de l’enfant, du fou ou de l’artiste, c’est laisser parler le contact premier, 
l’entrelacs, le chiasme du corps mondain et de la phénoménalité organique.   

Relances politiques : l’auto-institution de la perception 
corporelle

Après nous être attardé sur l’indivision du corps, du monde et de 
la parole, il nous semble nécessaire de nous concentrer sur une série de 
réflexions relatives aux implications politiques de cette philosophie 
merleau-pontienne de la chair. En effet, comme nous l’avons suggéré 
dans d’autres travaux44, il est fondamental d’analyser, suivant une lecture 
politique des discours philosophique et littéraire, la manière dont le corps 
phénoménologique – lieu de l’entremêlement, de l’entrelacs, des différents 
discours de création artistique – induit une critique désinstituante à 
l’endroit de la normalisation de la perception et du langage qui délimite 
le monde. 

Un premier élément relevé par Caterina Rea45 dans son article consacré 
aux rapports entre les œuvres de Merleau-Ponty et de Castoriadis permet 
de nuancer et de clarifier les considérations qui viennent d’être développées 
à propos de la proximité entre le monde vécu et le corps vivant. En effet, 
il ne faudrait pas comprendre ces remarques préalables au travers de l’idée 
d’une absolue transparence et d’une donation immédiate du référent grâce 
à l’action du corps : « la phénoménologie merleau-pontienne marque 
dès le départ ses distances à l’égard de toute prétention à l’auto-donation 
immédiate du vécu46 ». Ainsi, si le corps doit tenir compte d’une opacité 
qui lui est propre et qui le pose comme déjà institué et comme toujours 
contraint par des normes qui lui sont extérieures, il est en même temps 

44.	Nous renvoyons, afin de comprendre l’ancrage plus général des présentes analyses, aux 
chapitres 3 et 4 de Thomas Franck, Lecture phénoménologique du discours romanesque. 
Rhétorique du corps dans le roman existentialiste et le Nouveau Roman, Limoges : 
Lambert-Lucas, coll. « Le Discours philosophique », 2017. Voir également, Thomas 
Franck « Dialectique négative du Nouveau Roman », dans Contemporary French and 
Francophone Studies: Sites, n°22-3 (Sense and the Senses), 2018.

45.	Rea, art. cit.
46.	Ibid., p. 151.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 59 ]

le lieu d’une « reprise créatrice47 » déplaçant et subvertissant l’institution, 
à l’image de l’éternel retour nietzschéen qui, loin d’être une reproduction 
du même, est un processus de réinstitution constante sélectionnant et 
expurgeant les valeurs non incorporées de manière autonome48. Puisque 
le sens est toujours à faire et qu’il doit être pensé comme en perpétuelle 
construction, il ne peut se fonder sur les délimitations préalables de cette 
institution mais doit au contraire prendre acte de l’oblicité créatrice du 
corps sensible comme auto-institution imaginaire incessante.

Cette notion d’auto-institution imaginaire du corps, héritée des 
philosophies merleau-pontienne et castoriadienne, doit être comprise, non 
comme une libération individuelle49 des pulsions libidinales, mais comme 
une prise de conscience de l’entremêlement du monde phénoménal et de 
l’organisme et, partant, de l’importance d’autrui comme élément constitutif 
de cette réalité. En effet, en se définissant au travers d’une chair indivise, 
le corps créateur doit en même temps se concevoir comme une partie du 
tout mondain, comme un élément singulier d’un « sensible en soi ». En se 
révélant être un en-soi pour-autrui, le corps rencontre l’intersubjectivité 
comme élément constitutif de l’auto-institution de la perception : « Dans 
sa relation intrinsèque au corps, le processus d’institution doit être décliné 
autant sur la plan individuel que collectif à travers les formes imaginatives-
imaginaires et culturelles de la créativité50 ». En laissant advenir le pouvoir 
d’imagination radicale du corps, la perception peut ainsi se penser comme 
une manière de voir ce qui était jusqu’alors rendu invisible par l’institution 
de la perception et de l’expression. Les filtres idéologiques qui tendent à 
mystifier les objets, leur signification et leur découpage phénoménal se 
voient mis à mal par un projet de retournement onirique et de flottement 
en réaction à l’univocité de toute perception instituée. Par le recours à 
l’émotivité, aux affects, la perception devient une appropriation du réel, 
une mise en lumière de rapports originaires entre les phénomènes et entre 
les signes, elle est un processus de re-création permanente et inachevée.   

 Dans la partie de Fait et à faire intitulée « Merleau-Ponty et le poids 
de l’héritage ontologique », Castoriadis s’attèle à développer une critique 

47.	Ibid., p. 152.
48.	Voir notamment Gilles Deleuze, Nietzsche, Paris : Presses Universitaires de France, 

coll. « Philosophes », 1965.
49.	Sur la problématique de l’individu et sur ses rapports au collectif dans la phénoménologie 

merleau-pontienne, nous renvoyons aux pages 174 à 178 de Castoriadis, art. cit.
50.	Rea, art. cit., p. 152.



THOMAS FRANCK 

[ 60 ]

constructive des conceptions merleau-pontiennes d’institution et de corps 
telles que théorisées notamment dans Le Visible et l’Invisible. Le philosophe 
de l’institution imaginaire souhaite pour ce faire critiquer jusqu’à la notion 
même de perception qui « sous-entend déjà un découpage du vécu en actes 
discontinus ou une référence à des “choses” dont le statut n’est pas précisé 
ou seulement une opposition du visible et de l’invisible51 », Castoriadis 
relançant par là le mouvement des négations, l’éternel retour, propres au 
nihilisme nietzschéen au profit de l’affirmation, temporaire, des contre-
valeurs d’auto-institution et d’imagination. Cette attitude de mise en 
doute de l’évidence de la perception sous-entend une nouvelle critique de 
la distinction a priori du perçu et du percevant. Si l’un n’est pas de facto 
distinct de l’autre, il n’y a pas lieu de parler de perception mais plutôt 
d’auto-génération du vécu, de spectacle imaginaire « qui n’est pas spectacle 
d’un autre trans-spectacle, ni spectacle pour un spectateur, le spectateur 
étant lui-même, pour autant qu’il est, sur scène52 » – c’est le « grand 
spectacle » qu’évoque Merleau-Ponty dans l’extrait de Le Visible et l’Invisible 
cité supra. La « spontanéité brute de l’imagination radicale53 » doit dès lors 
être pensée comme cette interpénétration non réflexive du corps et du 
monde qui ouvre à une praxis auto-instituante en tant qu’elle est le pouvoir 
de création ininterrompue d’une chair mondaine, d’un acteur pris dans le 
spectacle qu’il constitue et transforme. 

Castoriadis réintroduit toutefois un élément selon lui essentiel, à savoir 
l’individualité, dans le but de comprendre les déterminations social-
historiques à l’œuvre dans toute expérience singulière, sans toutefois 
retourner à un subjectivisme de la conscience. Il serait en effet impossible 
de penser l’unicité des situations sociohistoriques et phénoménologiques 
d’un corps singulier au travers d’une chair indivise d’organismes épars. Il 
apparaît dès lors fondamental de comprendre cette notion de chair comme 
la collection d’expériences (Erfahrung, suivant l’acception adornienne), de 
profils innombrables (Abschattungen), imaginaires et créateurs d’un monde. 
Il n’est pas ici question de retomber dans une ambition totalisante et holiste 
(collectionnant les innombrables expériences individuelles), ambition 
démesurée, mais de comprendre l’entrelacement des vécus en dialogue 
critique, et potentiellement en conflit, dans une même phénoménalité, 
chacun de ces vécus se concevant comme une auto-institution imaginaire 

51.	Castoriadis, art. cit., p. 160.
52.	Ibid., p. 166.
53.	Ibid., p. 167.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 61 ]

radicale de la phénoménalité dépendante d’une position social-historique 
et phénoménale propre.

Cette mise en lumière de la dimension imaginaire du corps, grâce à la 
mobilisation des œuvres nietzschéenne, sartrienne, merleau-pontienne et 
castoriadienne, aura dès lors permis de repenser la délimitation d’un espace 
phénoménologique collectif, de ses institutions et de ses préconceptions. Si 
les significations produites par un corps sont traversées par du déjà institué, 
les réflexions philosophiques à l’œuvre dans ces théories critiques permettent 
de concevoir ce même corps comme un lieu propice à la création et à 
l’autonomie politiques. Celles-ci ne doivent nullement être comprises, de 
manière restrictive, comme la définition d’une action collective spécifique 
mais avant tout comme un processus au fondement même de la perception 
et de l’expression du monde, comme une praxis située et orientée en tant 
que pratique critique au sein d’une réalité social-historique. C’est en ce sens 
que ce projet est une auto-institution radicale, c’est-à-dire qu’il se pense aux 
origines mêmes de l’institution collective du réel, hors de toute prétention 
vériste et objective ou de toute injonction à l’évidence. Bien au contraire, en 
mettant en avant le pouvoir d’imagination radicale du corps, la philosophie 
du corps et de l’imaginaire est une pensée de l’action créatrice, elle est une 
praxis transformationnelle du monde phénoménal et social-historique.    



THOMAS FRANCK 

[ 62 ]

Bibliographie

Beckett Samuel, L’Innommable, Paris : Les Éditions de Minuit, 1953.

Castoriadis Cornelius, « Merleau-Ponty et le poids de l’héritage ontologique », 
dans Les Carrefours du labyrinthe. Fait et à faire, Tome V, Paris : Seuil, coll. 
« La couleur des idées », 1997.

Cormann Grégory, « Émotion et réalité chez Sartre. Remarques à propos 
d’une anthropologie philosophique originale », dans Bulletin d’analyse 
phénoménologique, n°8, Liège : Université de Liège, 2012, p. 286-302.

Cormann Grégory, Hamers Jeremy, « “Ce qu’il est con...” Des idées au corps : 
Sartre, Baader et la grève de la faim », dans Les Temps Modernes, n° 667, 
Paris : Gallimard, janvier-février 2012, p. 31-59.

Dastur Françoise, Chair et Langage. Essais sur Merleau-Ponty, La Versanne : Encre 
marine, 2001.

——, « Réception et non-réception de Heidegger en France », dans Monod 
Jean-Claude, dir., Revue germanique internationale, n°13 (Phénoménologie 
allemande, phénoménologie française), Paris : CNRS Éditions, 2011.

Deleuze Gilles, Nietzsche, Paris : Presses Universitaires de France, coll. 
« Philosophes », 1965.

Dufourcq Annabelle, Merleau-Ponty : une ontologie de l’imaginaire, Berlin : 
Springer, coll. « Phaenomenologica », 2012.

——, « Nietzsche et Merleau-Ponty : profondeur des images et pensées de l’éternel 
retour », dans Chiasmi International, n°13, Paris : Vrin, coll. « Mimésis », 
2012.

Flajoliet Alain, « Émotion », dans Noudelmann François, Philippe Gilles, 
dir., Dictionnaire Sartre, Paris : Honoré Champion, coll. « Champion 
Classiques », 2013.

Gély Raphaël, La Genèse du sentir. Essai sur Merleau-Ponty, Bruxelles : Ousia, 2000.

——, Imaginaire, Perception, Incarnation : exercice phénoménologique à partir de 
Merleau-Ponty, Henry et Sartre, Berne : Peter Lang, 2012.

Klimis Sophie, Van Eynde Laurent, dir., L’Imaginaire selon Castoriadis. Thèmes 
et enjeux, Bruxelles : Facultés Universitaires Saint-Louis, coll. « Cahiers 
Castoriadis », 2006.

Löwith Karl, « Les implications politique de la philosophie de l’existence chez 
Heidegger », dans Les Temps Modernes, n°14, novembre 1946.

Merleau-Ponty Maurice, L’Œil et l’Esprit, dans Œuvres, Paris : Gallimard, coll. 
« Quarto », 2010.



DU CORPS SENSIBLE COMME AUTO-INSTITUTION RADICALE 

[ 63 ]

Merleau-Ponty Maurice, Phénoménologie de la perception dans Œuvres, Paris : 
Gallimard, coll. « Quarto », 2010.

——, Le Visible et l’Invisible, dans Œuvres, Paris : Gallimard, coll. « Quarto », 
2010.

——, « Le langage indirect et les voix du silence », dans Signes, Paris : Gallimard, 
1960.

Nietzsche Friedrich, Jenseits von Gut und Böse, Paris : Aubier, 1951.

Rea Caterina, « L’ipséité corporelle entre finitude naturelle et institution. L’énigme 
du vivant humain à partir de Merleau-Ponty et Castoriadis », dans Chiasmi 
international. Publication trilingue autour de la pensée de Merleau-Ponty, 
n°9 (Architecture et autres institutions de la vie, avec une section spéciale sur 
le Kiasma Museum de Steven Holl), Paris : Vrin, coll. « Mimesis », 2007, 
p. 149-165.

Saint Aubert Emmanuel de, « Merleau-Ponty face à Husserl et Heidegger : 
illusions et rééquilibrages », dans Monod Jean-Claude, dir., Revue 
germanique internationale, n°13 (Phénoménologie allemande, phénoménologie 
française), Paris : CNRS Éditions, 2011.

Sartre (Jean-Paul), Esquisse d’une théorie des émotions, Paris : Hermann, 1995.

Steeves (James B.), Imagining Bodies. Merleau-Ponty’s Philosophy of Imagination, 
Pittsburgh : Duquesne University Press, 2004. 

Thierry (Yves), Du corps parlant. Le Langage chez Merleau-Ponty, Bruxelles : 
Ousia, 1987. 




