L’altro lato del presente.
Storicita e strutture d’avvenire in J.-P. Sartre

The other side of the present. Historicity and structures of future in J.-P. Sartre

Since the Thirties of the last century, the French reception of Heidegger’s philosophy is marked by the issue of
temporality, in particular by the primacy of the future. This hermeneutical point of view produces peculiar concepts of
historicity and history. Sartre’s reflection on history is deeply influenced by this milieu. Nevertheless, the article shows
the progressive detachment of his philosophy from the Heideggerian roots, proposing that Sartre’s philosophical-critical
foundation of historical knowledge is a way to rescue history and politics from the logic of future perfect. For this
purpose, the paper analyses two Sartre’s theoretical paths: the critic of the Heideggerian category of Geschichtlichkeit;
the inspired by Marx materialistic analysis of the «structures of the future» in a defined society.

Keywords: Sartre, Heidegger, historicity, history, Marxism, political conceptualisation.

1l faut renoncer d’abord a l’idée que [’avenir
existe comme représentation.

J.-P. Sartre, L étre et le néant'

In un saggio dedicato al tempo storico, animato dalla necessita filosofica e politica di una resa
dei conti con la narrazione della «fine della storia»?, Paolo Virno si opponeva esplicitamente a tutte
quelle concezioni che intendono la storia sotto I’egida del futuro, rintracciando la matrice comune a
queste «filosofie dell’avvenire»® nell’impianto categoriale di Sein und Zeit*. In quest’opera infatti la
storicita dell’Esserci si connette alla sua capacita di anticipare un futuro che si profila
necessariamente come fine, scopo e termine ad un tempo. Nel pensiero di Martin Heidegger la
morte, in quanto possibilita assoluta, consente di riconoscere le potenzialita relative, concrete e
particolari che innervano 1’esistenza. Illuminando retroattivamente la finitudine, essa configura un
insieme di possibilita determinate, da sottoporre al vaglio e tra cui decidere: in questa stessa
decisione si manifesta per Heidegger ’autentica storicita dell’Esserci.

A partire dalla rilevanza dell’effetto-Heidegger sulla modalita con cui, soprattutto in Francia,
un’intera generazione di filosofi ha pensato la temporalita storica, questo contributo si concentra
sulla torsione impressa alla Geschichtlichkeit heideggeriana dal pensiero di Jean-Paul Sartre. In tale

1 ).-P. Sartre, L’étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Paris, Gallimard, 1943, p. 159 ; trad. it. L’essere e
il nulla, a cura di G. del Bo, Milano, EST, 1997, p. 163 (d’ora in avanti EN).
2 Cfr. L. Scuccimarra, Storicitd e senso del tempo. Per una storia della “fine della storia”, in «Novecento», n. 11, luglio-
dicembre 2004, pp. 45-61.
3 Cfr. P. Virno, Il ricordo del presente. Saggio sul tempo storico, Torino, Bollati Boringhieri, 1999.
4 Cfr. M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], in Gesamtausgabe, | Abteilung: Veréffentlichte Schriften 1914-1970, Bd. 2,
hrsg. von H. Heidegger, F.-W. von Herrmann, Frankfurt a.M., Klostermann, 1977, in particolare: §§ 45-53, §62, §§ 72-
76; trad. it. Essere e tempo, a cura di F. Volpi, Milano, Longanesi & Co., 2005, rispettivamente: pp. 278-319, pp. 363-
369, pp. 440-466.
5 Cfr.: F. Dastur, Heidegger et la question du temps, Paris, PUF, 1990; J.-F. Courtine, Historicité, philosophie et théologie
de I’histoire chez Heidegger, in J. Benoist, F. Merlini (éd.), Aprés la fin de I'histoire. Temps, monde, historicité, Paris,
Vrin, 1998, pp. 203-229.

1



gesto teorico si profila, infatti, la possibilita di smarcare I’analisi del tempo storico dal dispositivo
categoriale centrato sul «futuro anteriore», vale a dire: su un futuro che assurge ad elemento
produttivo di storia solo retrospettivamente, in ragione del suo radicamento in un orizzonte di
finitezza. Tale ipotesi verra saggiata in riferimento a Questions de méthode (1957)° — il testo che,
fornendo le premesse metodologiche alla Critique de la Raison dialectique (1960)7, si pone alla
base del tentativo sartriano di fondare filosoficamente un sapere critico-dialettico della storia.

I. Heidegger in Francia, o ’anteriorita del futuro

Sartre riconosce di aver avuto, negli anni della sua produzione giovanile, una certa reticenza ad
affrontare la questione della temporalitd e una tendenza a produrre una «philosophie de I’instant»®.
E a seguito di una conversazione con Alexandre Koyré (avvenuta nel giugno del 1939) che
I’approccio sartriano alla questione del tempo storico comincia a mutare di segno, divenendo
progressivamente uno dei temi centrali della sua riflessione’. A quest’altezza si gioca il confronto di
Sartre con la filosofia di Heidegger, attraverso il potente filtro dalla sua ricezione francese!'?.

Nella complessa vicenda di tale ricezione'! un ruolo importante viene giocato proprio da Koyré,
che propone una lettura della filosofia hegeliana profondamente marcata dalle categorie di Sein und
Zeit ¢ in particolare dalla preminenza ivi attribuita all’estasi temporale del futuro. In Hegel a Iéna'?
Koyré riconduce la struttura hegeliana della temporalita a quella dell’auto-coscienza umana,
leggendo di fatto la Fenomenologia in chiave antropologica!®. Lo scopo € mostrare come la
dialettica dell’eternita si ri-presenti in seno al campo fenomenico, in quel «tempo storico,
essenzialmente umano»'* che, in ragione della costitutiva progettualitd dell’uomo, trova il proprio

6 J.-P. Sartre, Questions de méthode, Paris, Gallimard, 1957; trad. it. Questioni di metodo, in Critica della Ragione
dialettica, tomo |: Teoria degli insiemi pratici, 2 voll., a cura di P. Caruso, Milano, Il Saggiatore, 1963, pp. 15-139 (d’ora
in avanti QM).

7d., Critique de la Raison dialectique, tome | : Théorie des ensembles pratique, Paris, Gallimard, 1960; trad. it. cit.

8 Cfr. Id., Carnets de la dréle de guerre. Novembre 1939 — Mars 1940, Paris, Gallimard, 1983, p. 256.

9 E Sartre stesso a raccontarlo nei quaderni di appunti redatti durante la mobilitazione al fronte: «Jusqu’a cette
conversation avec Koyré, j'avais une philosophie du présent immédiat. C'est d’abord parce que mon présent était un
progres sur le passé. Donc le passé n’était plus rien (je me désolidariserais de moi). C’est, d’autre part, parce que je ne
croyais pas a I'histoire. L’Histoire, on m’avait élevé a I'idée qu’elle était finie», Cahier Lutéce, in J.-P. Sartre, Les Mots et
autres écrits autobiographiques, Paris, Gallimard, 2010, p. 914. Cfr. anche Carnets de la dréle de guerre, cit., pp. 224-
227.

10 La prima traduzione francese di Heidegger si deve a Henri Corbin: il volume esce nel 1938 con il titolo Qu’est-ce que
la métaphysique? e comprende (oltre al testo della conferenza del 1929 gia apparso sulla rivista «Bifur», n. 8, 1931
con un’introduzione di Koyré): Vom Wesen des Grundes (Ce qui fait I'étre essentiel d’un fondement ou raison), tredici
paragrafi di Sein und Zeit (€ importante precisare che si tratta di: §§ 46-53 su I'essere-per-la-morte e §§ 72-76 sulla
temporalita e sulla storicita), una conferenza su Holderlin e un estratto (§§ 42-45) di Kant und das Problem der
Metaphysik. La scelta dei testi fu sicuramente approvata, se non suggerita, dallo stesso Heidegger, che scrive un
prologo al volume. La traduzione di Corbin, che restdo a lungo il solo testo di Heidegger accessibile in francese,
presenta una serie di difficolta che avranno effetti di lunga durata, prima tra tutte la resa del termine Dasein con
quello di realité humaine.

11 Cfr. D. Janicaud, Heidegger en France, 2 voll. Paris, Albin Michel, 2001; D. Pettigrew, F. Raffoul, French
Interpretations of Heidegger: An Exceptional Reception, State University of New York Press, 2008; G. Cormann, Sartre,
Heidegger et les Recherches philosophiques — Koyré, Levinas, Wahl. Eléments pour une archéologie de la philosophie
frangaise contemporaine, in Id., O. Feron (éd.), Questions anthropologiques et phénoménologie, Bruxelles, Ousia,
2014, pp. 135-166.

12 A Koyré, Hegel & Iéna [1934], in Id., Etudes d*histoire de la pensé philosophique, Paris, Gallimard, 1971, pp. 147-189;
trad. it. in AA.VV., Interpretazioni hegeliane, a cura di R. Salvadori, Firenze, La Nuova ltalia, 1980, pp. 136-167.

B3 Cfr. ivi, p. 179, note 1; trad. it. p. 159, nota 95.

14 |vi, p. 187; trad. it. p. 165.



motore non nel passato ma nell’avvenire!>. Il tempo che giunge a sé nell’adesso [maintenant] ha la
sua scaturigine in un futuro «anteriore al passato»'6, seguendo un andamento retroattivo marcato da
un’implicita teleologia. La possibilta del futuro in quanto tale sembra preservata al di 1a del futuro
intenzionato dall’azione storica, quasi a voler indicare nel primo la condizione trascendentale del
secondo!”. Identificando immediatamente tempo e eternita, Koyré si trova di fronte ad una difficolta
che lo spinge a dichiarare il fallimento del sistema hegeliano: quest’ultimo non potrebbe giustificare
il proprio obiettivo primario, cio¢ I’identificazione del tempo col concetto, se non ammettendo un
arresto del tempo, ovvero espungendo quel futuro da cui il tempo stesso trae origine'®.

Alla risoluzione di questa aporia (generata da un «originale errore»'® ermeneutico) si impegnera
Alexandre Kojéve nei corsi dedicati alla Fenomenologia dello Spirito tra il 1933 e il 1939. Se, come
ebbe a dire Pierre Macherey, egli € riuscito a «vendre, sous le nom de Hegel, !’enfant que Marx
aurait pu faire a Heidegger»®°, i frutti di tale fecondazione si colgono anzitutto all’interno della
riflessione sulla storia?!. Kojéve impianta 1’analitica esistenziale di Sein und Zeit nel sistema del
sapere hegeliano con uno scopo preciso: tradurre in fenomenologia il dato soggettivo della morte e
dell’angoscia, immettendo 1’Esserci nella storia della propria alienazione??. Alla luce della categoria
marxiana di lavoro, la Geworfenheit heideggeriana diventa in Kojéve sottomissione: 1’Esserci ¢ da
sempre «gettato nel mondo» come assoggettato. La lotta per la fuoriuscita dalla sottomissione
costituisce la possibilita per 1'uvomo di determinarsi come soggetto, ma anche, al contempo,
I’elemento in virtu del quale la storia acquista una cifra escatologica. Imprimendo il marchio
heideggeriano dell’essere-per-la-morte sulla storia e sulla politica, Kojéve mostra come 1’uomo sia gia
giunto alla propria liberazione e sancisce ipso facto la fine del tempo storico?>.

Nell’immediato dopoguerra si comincia a riflettere sulla connotazione destinale che Sein und
Zeit conferisce alla storicita autentica: la decisione dell’Esserci per la sua possibilita piu propria, la
liberta per la morte, riporta infatti quest’ultimo al suo fondamento originario, ovvero alla finitudine
in seno alla quale esso riceve le proprie possibilita ontiche?*. Come evidenzia Merleau-Ponty?>, non
solo la concezione heideggeriana della temporalita ¢ dominata dall’estasi temporale del futuro, ma
essa ne contiene implicitamente una pre-determinazione. Nello stesso periodo, Karl Lowith scrive
un articolo (ospitato dalla rivista di Sartre) volto a esplicitare le implicazioni politiche,

15 Sulla forzatura che la lettura di Koyré imprime alla concezione hegeliana della temporalita si rimanda a G. Rametta,
Il concetto del tempo. Eternita e Darstellung speculativa nel pensiero di Hegel, Milano, FrancoAngeli, 1989, pp. 109-
114.

16 A, Koyré, Hegel d Iéna, cit., p. 177; trad. it. p. 157.

17 Cfr. M. Vegetti, La fine della storia. Saggio sul pensiero di Alexandre Kojéve, Milano, Jaca Book, 1999, pp. 37-38.

18 Cfr. A. Koyré, Hegel a Iéna, cit., pp. 188-189; trad. it. pp. 166-167.

19 Cfr. M. Vegetti, La fine della storia, cit., p. 43.

20 p. Macherey, Lacan avec Kojéve, philosophie et psychanalyse, in AAVV., Lacan et les philosophes, Paris, Albin
Michel, 1991, p. 319.

21 Anche nella lettura di Kojéve «il movimento storico nasce dall’Avvenire e passa attraverso il Passato per realizzarsi
nel Presente o in quanto Presente temporale», Introduction a la lecture de Hegel. Lecons sur la Phénoménologie de
I'Esprit professées de 1933 ¢ 1939 & I’Ecole des Hautes Etudes, réunies et publiées par Raymond Queneau, Paris,
Gallimard, 2011, pp. 368-369; trad. it. Introduzione alla lettura di Hegel, a cura di G. Frigo, Milano, Adelphi, 1996, p. 459
(corsivi nel testo).

22 |vi, p. 572; trad. it. p. 712.

23 |vi, pp. 434-437 (nota 1); trad. it. pp. 541-544 (nota 1).

24 Cfr. M. Heidegger, Sein und Zeit, cit., §§ 53-54 e § 60, rispettivamente pp. 311-323 e pp. 352-359.

25 Cfr. M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 489; trad. it. Fenomenologia
della percezione, a cura di A. Bonomi, Milano, Bompiani, 2005, p. 546.

3



marcatamente decisionistiche, della filosofia dell’esistenza di Heidegger?®. Tanto Merleau-Ponty
quanto Lowith si concentrano particolarmente sul paragrafo 74 di Sein und Zeit, in cui si legge:

Solo un ente che nel suo essere sia essenzialmente ad-veniente, cosicché, libero per la propria morte,
possa, infrangendosi in essa, lasciarsi rigettare nel suo proprio Ci effettivo; cio¢ solo un ente che, in
quanto ad-veniente, sia cooriginariamente essente-stato, puod, tramandando a se stesso la possibilita
ereditata, assumere il proprio esser-gettato ed essere, nell’attimo, “per il suo tempo”. Solo la
temporalita autentica, che ¢ nel contempo finita, rende possibile qualcosa come un destino, cio¢ la
storicita autentica [...] Ma se il destino costitusce la storicita originaria dell’Esserci, la storia non ha il
suo centro di gravitd né nel passato né nel presente e nella sua connessione col passato, ma
nell’accadere autentico dell’esistenza quale scaturisce dall’avvenire dell’Esserci. La storia, in quanto
modo d’essere dell’Esserci, getta le sue radici nel futuro in maniera cosi essenziale che ¢ proprio la
morte, come possibilita caratteristica dell’Esserci, a rigettare 1’esistenza anticipante verso il suo esser-

gettato effettivo, conferendo solo cosi all’ esser-stato il suo peculiare primato in seno alla storia®’.

Nella prospettiva heideggeriana, il binomio finitudine-storicita non si fonda semplicemente sul
carattere finito del tempo storico?®. O meglio: vi si radica esclusivamente in virtu della morte, la
quale da un lato, funge da possibilita assoluta e, dall’altro, assegna un limite all’insieme dei
possibili. Rompendo il nesso tra morte e finitudine, Sartre tentera di ridislocare il primato attribuito
al futuro dall’analitica esistenziale heideggeriana.

Se approcciata senza tener conto del continuo lavoro di ridefinizione che la caratterizza (e le
interpretazioni in tal senso non mancano?®’), la filosofia sartriana parrebbe figurare a pieno titolo nel

26 K. Lowith, Les implications politiques de la philosophie de I'existence chez Heidegger, in «Les Temps modernes», n.
14, novembre 1946, pp. 343-360. Lowith coglie nella definizione heideggeriana di esistenza autentica la matrice di una
decisione priva di fondamento, che trova una corrispondenza significativa nel decisionismo politico di Carl Schmitt, cfr.
ivi, p. 348. Cfr. inoltre: K. Lowith, Heidegger — Denker in diirftiger Zeit, Stuttgart, J.-B. Metzlersche Verlag, 1984, trad.
it. Saggi su Heidegger, a cura di C. Cases e A. Mazzone, Milano, SE, 2006; Id., Der okkasionelle Dezisionismus von Carl
Schmitt in Id., Gesammelte Abhandlungen. Zur Kritik der geschichtlichen Existenz, Kohlhammer, Stuttgart, 1960, pp.
93-127; trad. it. in Marx, Weber, Schmitt, a cura di E. Brissa, A. Kiinkler Giavotto, A. M. Pozzan, Roma-Bari, Laterza,
1994, pp. 125-166.
27 M. Heidegger, Sein und Zeit, cit., § 74, pp. 509-510; trad. it. pp. 453-454.
28 || nesso heideggeriano tra morte e finitudine come matrice della storicita costituisce uno dei cardini su cui Reinhart
Koselleck fonda la propria scienza storico-riflessiva (Historik), intesa come «teoria delle condizioni di ogni possibile
storia». Il Sein zum Tode heideggeriano viene declinato (schmittianamente) da Koselleck in senso politico oltre che
esistenziale: la storicita dell’'uomo coincide col fatto che quest’ultimo possa dare e ricevere la morte violenta
all'interno dello scontro politico. La finitudine & condizione dell’agire storico perché il politico € determinato dalla
possibilita della morte. Cfr. R. Koselleck, Historik und Hermeneutik, in Id., H.-G. Gadamer, Hermeneutik und Historik,
Minchen, Winter, 1987; trad. it. P. Biale, Ermeneutica e Istorica, Genova, || Melangolo, 1990. Sugli effetti problematici
dell’eredita heideggeriana rispetto alla Begriffsgeschichte di Koselleck cfr. S. Chignola, La politica, il “politico” e il suo
concetto. Koselleck, Schmitt, la Begriffsgeschichte, in «Filosofia Politica», 2/2016, pp. 233-256; Id., Aspetti della
ricezione della Begriffsgeschichte in Italia, in |d., G. Duso, Storia dei concetti e filosofia politica, Milano, FrancoAngeli,
2008, pp. 83-122.
2 Tra le piu recenti, quella offerta da J. Revel in Foucault avec Merleau-Ponty. Ontologie politique, présentisme,
histoire, Paris, Vrin, 2015. Due capitoli del saggio sono dedicati al confronto con le posizioni di Sartre, la cui
ricostruzione e viziata da una serie di (strategiche) semplificazioni: la concezione sartriana della storia, «satura di
determinazioni teleologiche», & presentata come una chiamata «dal fondo dell’avvenire» cui i soggetti dovrebbero
rispondere risolvendosi all’azione. La tensione tra Sartre e Merleau-Ponty non ¢ stata semplicemente oppositiva, essa
ha prodotto effetti teorici rilevanti nella riflessione di entrambi. Chiare a tal proposito le parole con cui Sartre
riconosce a Merleau-Ponty il merito di averlo «sradicato dall'immobilismo», di avergli «appreso a pensare I'evento»,
cfr. Merleau-Ponty [1960], in Situations IV. Portraits, Paris, Gallimard, 1964, pp. 206-207, trad. it in J.-P. Sartre, I/
Filosofo e la Politica, a cura di L. Trentin, R. Ledda, Roma, Editori Riuniti, 1964, pp. 175-177.

4



nutrito alveo delle «filosofie dell’avvenire». Negli scritti fenomenologici degli anni Trenta e
Quaranta, la necessita di sottrarre alla coscienza ogni sostanzialita o coincidenza a sé conduce ad
una definizione di quest’ultima come intenzionalitd, mancanza, nullificazione. La struttura
ontologica della coscienza rinvia al suo avere da essere [avoir a étre] cio che non ¢: il per-sé si fa
essere come proiezione di s¢ fuori dal presente verso ¢id che non ¢ ancora, ovvero come possibilita
a-venire®®, La stessa struttura della praxis’! — nozione centrale nella filosofia politica sartriana, nel
suo nesso inscindibile con quella di hexis*?> — sembra incardinarsi necessariamente sul futuro, in
ragione del suo carattere proiettivo. Fin dal livello piu elementare, 1’attivita dell’organismo vivente
si definisce come tendenza a soddisfare i propri bisogni mediante trasformazione del contesto
[milieu] in cui si trova inserito, superandolo in vista di un fine da realizzare. Di piu: un’analisi
materialista della temporalita storica non puo prodursi, secondo Sartre, se non partendo dallo studio
di quelle che vengono definite «le strutture d’avvenire» proprie ad un determinato gruppo o classe
sociale™?.

Le analisi che seguono rifiutano I’assolutizzazione di questa linea interpretativa®*, individuando
nell’apparato categoriale di Questions de méthode uno strumento in grado di pensare
dialetticamente la temporalita. Si tratta di valutare se (ed eventualmente come) la concezione
sartriana della storia, pur riconoscendo «une certaine action de [’avenir en tant que tel»>, sia in
grado di sottrarsi tanto alle maglie della teleologia, quanto all’ipertrofia che un acritico
futurocentrismo produce sul modo di pensare la storia e di agire la politica.

II. Isteresi e strutture d’avvenire

Sartre affronta il problema della storia a partire da e in opposizione a la triade heideggeriana
finitudine-morte-storicita. L’étre et le néant marca la distanza da Heidegger su questo tema’®,
compiendo due operazioni ben precise. In primo luogo, alla morte viene sottratto qualsivoglia
privilegio ontologico: evento contingente, essa non puo in alcun modo indicizzare o pre-ordinare il
corso del tempo storico. La morte manifesta piuttosto 1’appartenenza del corpo alla totalita degli
esistenti e trasforma il per-sé in esteriorita radicale: il fatto contingente della morte conferisce la
vittoria finale al punto di vista dell’altro. In secondo luogo, 1’ontologia fenomenologica sartriana

30 Cfr. EN, pp. 159-165; trad. it. pp. 163.169. Il futuro come dimensione propria della coscienza in quanto libera
emerge con forza in un testo del 1939, in cui Sartre analizza un romanzo di W. Faulkner (The Sound and the Fury,
1929) alla luce della temporalita «mutilata» che in esso agisce: il tempo del romanzo viene privato del futuro a
vantaggio di un’assolutizzazione del presente, di fronte alla quale Sartre fa ancora valere la concezione heideggeriana
della temporalizzazione. Cfr. La temporalité chez Faulkner [1939], in Id., Situations, I. Essais critiques, Paris, Gallimard,
1947, p. 73.

31 Ricalcando solo in parte il per-sé de L’étre et le néant, la nozione sartriana di praxis designa il passaggio tra due
oggettivita (una realta oggettiva iniziale ed un’altra risultante dalla trasformazione compiuta sulla prima), mediante un
processo di interiorizzazione, cfr. QM, p. 86; trad. it. p. 78.

32 Owvero quel mélange d’inertie et de pratique che costituisce la materialita del campo pratico e che si cristallizza in
habitudes (al contempo vissuti singolari irriducibili e riproduzione differenziale delle strutture sociali). Cfr. Critique de
la Raison dialectique, cit., p. 287, ma anche pp. 362-366 e p. 436 (nota 1); trad. it. rispettivamente: vol. |, p. 349, pp.
442-447; vol. I, p. 217 (nota 19).

33 «Finché non si saranno studiate le strutture d’avvenire in una societad determinata, si rischiera per forza di non
capire niente del sociale», QM, p. 90; trad. it. p. 81.

34 Allontandosi quindi da quelle letture che pongono la concezione sartriana del tempo storico nel solco tracciato da
Kojéve, come invece suggerisce M. Vegetti in La fine della storia, cit., pp. 65-71. Una linea di lettura piu vicina a quella
qui proposta si trova in L. Basso, Inventare il nuovo. Storia e politica in Jean-Paul Sartre, Verona, Ombre Corte, 2016.
35QM, p. 86 (nota 1); trad. it., p. 121 (nota 3).

36 Cfr. EN, pp. 577-578; trad. it. p. 593.



separa nettamente I’essere mortale dalla finitezza: quest’ultima attesta il radicamento del per-sé
nella contingenza e nella fatticitd, che non verrebbero meno anche qualora si postulasse una
condizione di immortalita. Sganciare la finitezza dalla morte (poiché solo la prima pertiene alla
struttura ontologica del per-s¢) permette di smarcare la temporalita dall’azione retrospettiva
esercitata dall’attesa di un(a) fine a-venire?’.

Il distacco dall’impianto categoriale di Sein und Zeit si compie, quindi, gia in L étre et le néant,
dove a essere discusso criticamente non ¢ solo il nesso morte-finitudine, ma anche il concetto di
Mit-Sein®®. Tuttavia, il luogo in cui il superamento della concezione heideggeriana della temporalita
produce degli effetti teorici specifici ¢ Questions de méthode®®. In una nota della parte conclusiva
del saggio, Sartre giudica fuorviante definire 'uomo mediante la categoria di storicita: quest’ultima
non puo funzionare come invariante antropologica, né¢ tantomeno come dimensione ontologica.
Benché Heidegger non sia nominato, Sartre sta cercando di prendere le distanze dalla concezione
che fonda la storicita della storia su basi ontologiche*®’. L’accento viene messo infatti sulla
«possibilita permanente di vivere storicamente le rotture»*' che modificano il corso del tempo
storico. Si tratta di operare una storicizzazione che retroagisca sulla categoria di storia,
modificandola in funzione del contesto sociale*?. Ad essere storicamente determinate sono le stesse
categorie del materialismo storico: sottoporle al vaglio de /’expérience critique significa rifiutare di
assumerle come chiave universale di una filosofia della storia che pretenderebbe di essere sovra-
storica®’.

37 Cfr. EN, pp. 585-592; trad. it. pp. 601-609.

38 «l’essenza dei rapporti tra le coscienze non & il “Mitsein”, ma il conflitto», EN, p. 470; trad. it. p. 482. La critica
sartriana al Mitsein heideggeriano parte dagli stessi assunti di quella che Kojéve mosse a tale nozione (cfr. A. Kojéve,
Note inédite sur Hegel et Heidegger [1936], in «Rue Descartes», n. 7, 1993, pp. 29-46), approdando tuttavia ad esiti
molto diversi, come mostra D. Pirotte, in Alexandre Kojéve. Un systéme anthropologique, Paris, PUF, 2005, pp. 87-91.
39 Senza poterlo analizzare in questa sede, va segnalato il saggio uscito postumo Vérité et Existence, éd. A. Elkaim-
Sartre, Paris, Gallimard, 1989; trad. it. Verita e esistenza, a cura di F. Sircana, Milano, Il Saggiatore, 1991. Si tratta di
annotazioni in cui Sartre si confronta criticamente con M. Heidegger, Vom Wesen der Warheit [1930], in Wegmarken
[1967], in Gesamtausgabe, |, cit. Bd. 9, 1976, pp. 177-202, di cui apparve la traduzione francese nel 1948 (De L’essence
de la vérité, a cura di A. de Waehlens, W. Biemel, Paris, Vrin, 1948). Qui Sartre opera una distinzione categoriale (che a
questa altezza non viene approfondita, ma svolgera un ruolo importante nel secondo tomo della Critique) tra
historicité, historialité, historialisation. Cfr. Vérité et Existence, pp. 135-136. Tale distinzione & compiuta sulla scorta
della traduzione di Corbin: quest’ultimo riprende I’aggettivo historial da Vincent de Beauvais (Miroir historial du
monde — traduzione francese, pubblicata a Parigi nel 1495, dello Speculum Historiale, opera risalente al 1250 circa),
utilizzandolo come nome verbale per rendere il tedesco Geschehen nel suo specifico nesso con Geschichte. Sui
problemi connessi alla traduzione di questo termine cfr. J. A. Barash, Heidegger et son siécle. Temps de I’étre, temps
de I’histoire, Paris, PUF, 1995, pp. 17-18, nota 1.

40 Cfr. R. Wolin, Sartre, Heidegger et Iintelligibilité de I’histoire e N. Tertullian, Entre Heidegger et Marx, in «Les Temps
Modernes», n. 531-533, 1990, pp. 365-397; pp. 398-412.

41.QM, p. 151, nota 1; trad. it. p. 139, nota 1 (corsivo nel testo). In questo senso, la prospettiva sartriana sulla storicita
si sottrae alla diagnosi di Koselleck secondo cui «la filosofia esistenziale e I’ermeneutica hanno ricavato dalla storicita
una categoria in grado di dare fondamento metastorico alla relativita sempre superantesi di tutto cio che e storico,
neutralizzandone cosi I'aspetto increscioso», R. Koselleck, Geschichte, Historie, in Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 2,
Stuttgart, Klett-Cotta, 1975, pp. 647-717; trad. it. Storia. La formazione del concetto moderno, a cura di R. Lista,
Bologna, Cleub, 2009, p. 139.

42 Nella Critique il carattere storico di una formazione sociale viene pensato a partire dalla categoria di scarsita
[rareté]: cfr. Critique de la Raison dialectique, cit., pp. 200-207; trad. it. vol. |, pp. 248-257.

% n realta & proprio questa la critica che Lévi-Strauss rivolge alla concezione sartriana della storia, riconducendola al
registro del «mito»: cfr. Histoire et dialectique, in |d., La pensée sauvage, Paris, Plon, 1962, pp. 324-357; trad. it. in /I
pensiero selvaggio, a cura di P. Caruso, Milano, Il Saggiatore, 1979, pp. 267-290. Non va sottaciuta un’oscillazione
interna alla struttura argomentativa della Critique. Le categorie con cui Sartre pensa l'azione collettiva e le sue
trasformazioni giuridico-istituzionali sembrano dipendere, almeno parzialmente, dalla concettualizzazione di un

6



Questions de méthode muove dalla necessita di decostruire quella temporalité-milieu che, agli
occhi di Sartre, fa da sfondo alle analisi economiche e politiche proposte dal marxismo francese di
quegli anni**. Quest’ultimo si riferisce implicitamente ad un continuum unico ed omogeneo,
facendone un contenitore universale entro il quale situare gli accadimenti storici. La tendenza a
collocare un certo evento all’interno di grigliec ermeneutiche convalidate ante rem, senza ricostruire
la «gerarchia delle mediazioni»* che ne hanno determinato 1’insorgenza, ha sottratto efficacia
euristica al pensiero di Marx e al metodo d’indagine storica da esso inaugurato.

Pensare la storia da un punto di vista critico-dialettico richiede anzitutto di riconoscere quel
fenomeno essenziale di isteresi che determina la differente profondita temporale degli accadimenti
storici*®. Il termine (dal greco votépnic) va inteso nel senso della fisica, ove designa uno specifico
fenomeno di ritardo. Si ha isteresi quando il valore di una grandezza, che ¢ funzione di altre
grandezze, dipende non solo dal valore assunto da queste ultime in un dato istante, ma anche da
quelli degli istanti precedenti. L’isteresi permette cio¢ la sincronizzazione di elementi asincroni:
essa esibisce la traccia di una serie di trasformazioni avvenute nel passato, la cui causa non ¢ piu
immediatamente visibile*’. Sartre ricorre a questo termine nell’analizzare la temporalita storica, il
rapporto che lega un evento o un’opera ad una data epoca*®. L’intento non & tanto (o non solo)
quello di marcare il costitutivo anacronismo della storia o di rilevare la con-temporaneita di
differenti temporalita. Sartre si sofferma piuttosto ad analizzare il gioco complesso di anticipazioni
e ritardi consustanziale al darsi di ogni evento.

Questa isteresi, sempre trascurata dai marxisti, rende conto a sua volta della vera realta sociale in cui
gli eventi, i prodotti e gli atti contemporanei si caratterizzano per la straordinaria diversita della loro
profondita temporale®”.

evento storicamente determinato: nel tomo | dell’opera, I'analisi della Rivoluzione francese rischia di funzionare meno
come esempio che come matrice delle categorie dell’intelligibilita dialettica. La problematicita di una simile
operazione da un punto di vista storico-concettuale e stata discussa da G. Rametta in Sartre e l'interpretazione
dialettica della Rivoluzione, in «Etica e Politica», n. 2, 2009, pp. 371-398.

44 Sartre si riferisce in modo diretto a M. Rubel e a R. Garaudy, ma il bersaglio polemico riguarda piu in generale le
posizioni teoriche assunte dal PCF di fronte agli accadimenti del 1956. Sul piano della ricerca storiografica Sartre si
confronta con le analisi condotte da D. Guérin (La lutte de classes sous la Premiére Républlique [1946], 2 voll. Paris,
Gallimard, 1968), di cui viene criticata la tendenza a «forcer I'histoire» (QM, p. 38, nota). Viene preso a modello,
invece, il metodo d’indagine descritto da H. Lefevbre nel saggio Perspectives de sociologie rurale (cfr. QM, p. 51).

4 || metodo esposto in QM intende «trovare le mediazioni che permettono di generare il concreto singolare, la vita, la
lotta reale e datata, la persona, in base alle contraddizioni generali delle forze produttive e ai rapporti di produzione»,
QM, p. 52 (corsivo nel testo). La questione delle mediazioni riguarda il rapporto di ausiliarita che il marxismo dovrebbe
instaurare con le scienze umane (che Sartre considera appunto come disciplines auxiliaires). Sulla questione delle
mediazioni s’innesta la critica di Althusser all’approccio sartriano della storia, cfr. L. Althusser, Du Capital a la
philosophie de Marx, in AA.VV., Lire Le Capital, Paris, PUF, 1996; trad. it. in Leggere Il Capitale, a cura di M. Turchetto,
Milano, Mimesis, 2006, p. 58. Per un confronto puntuale e ben articolato tra Sartre e Althusser sul problema della
storia cfr. G. Sibertin-Blanc, L’effet anti-humaniste de I'existentialisme dans le marxisme, in «Etudes Sartriennes», n.
13, 2009, pp. 55-92.

4 QM, p. 62; trad. it. p. 56.

47 Sull’utilizzo di tale nozione nelle scienze sociali cfr. J. Elster, A note on hysteresis in the social sciences, in
«Synthese», n. 33, 1976, pp. 371-391.

48 Un approccio al tempo storico che guidera anche I'esperimento di psicanalisi esistenziale condotto su Gustave
Flaubert, presentato da Sartre come il seguito di Questions de méthode: cfr. J.-P. Sartre, L’idiot de la famille. Gustave
Flaubert de 1821 a 1857, Paris, Gallimard, 1971, 2 voll.; trad. it. L’idiota della famiglia, a cura di C. Pavolini, Milano, Il
Saggiatore, 1977, 2 voll.

¥ QM, p. 62; trad. it. p. 56.



L’elaborazione teorica del concetto di temporalita storica riposa su una dialettica a molteplici
livelli®: cio attesta tanto I’impossibilita di fissare un senso univoco per un determinato evento
storico (la cui efficacia si misura, dice Sartre, proprio rispetto alla sua ambiguité’'), quanto
I’impermeabilita dell’esperienza storica a qualsivoglia concettualizzazione conchiusa ed
immutabile’?.

Marcare lo sfasamento e il disequilibrio interni al tempo storico ha pero altre conseguenze, la cui
portata ¢ fondamentale per I’economia del nostro discorso. Pensare la temporalita come fenomeno
d’isteresi fa saltare quella presenza del presente a sé, quella coincidenza del momento presente con
sé su cui si reggono, pil 0 meno implicitamente, le posizioni storicistiche?. Inoltre, una simile
dialettica temporale non si piega all’unidirezionalita retroattiva della logica del futuro anteriore.
Quest’ultima costituisce I’intelaiatura di una specifica concettualita politica, lo schema temporale
che ha permesso di costruire, al contempo, una filosofia della storia indicizzata sull’idea di
progresso>* e il dispositivo della sovranita rappresentativa moderna®>. Tale logica sostiene tanto la
genesi dell’ordine politico quanto il suo effetto di proiezione su un’istituzione come potere
costituito: il moderno dispositivo rappresentativo ha bisogno di postulare una temporalita retroattiva
che, muovendosi dal futuro al passato, faccia coincidere un ordine non ancora esistente (a-venire)
con un soggetto costituente che ne sarebbe la fonte (anteriore). Un soggetto che perd non puod
esistere sul piano politico se non a posteriori, mediante la messa in forma istituzionale dell’ordine
stesso.

Rispetto a questo dispositivo concettuale emerge con forza la peculiarita del gesto operato da
Sartre: tematizzando 1’avvenire in termini di «strutture» storicamente e socialmente determinate,
egli ne afferma la permanente possibilita di apertura e trasformazione. Ad essere ricusata, in tal
modo, ¢ la sussunzione del futuro all’interno di una logica che richiederebbe di diventare o non
diventare cid che da sempre si & (cioé¢ di prendere o non prendere il potere)’®. Il futuro non

%0 In un testo di tre anni precedente a Questions de méthode, Sartre risponde ad una serie di obiezioni rivoltegli da
Claude Lefort, facendo valere la dialettica che lega ogni azione o evento ad un’inerzia che ne frena e ne scombina la
cronologia: «Sans retard, c’est-a-dire sans quelque chose qui freine, la succession reste une idée formelle, un ordre.
[...] Le temps c’est la nécessité d’étre toujours en avance et toujours en retard sur I'entreprise », Réponse a Claude
Lefort, in «Les Temps Modernes», n. 89, 1953, ripreso in Situations, VII. Probléemes du marxisme 2, Paris, Gallimard,
1965, p. 58 (corsivo nel testo). La dialettica dell’anticipazione e del ritardo & centrale anche nella Critique, in
particolare nella descrizione del «gruppo in fusione» (cfr. Critique de la Raison dialectique, cit., pp. 388 e ss., trad. it.
vol. Il, pp. 20 e ss.). Rispetto a quest’ultima G. Rametta suggerisce un accostamento con la logica temporale descritta
da Jacques Lacan in Le temps logique et "assertion de certitude anticipée (in J. Lacan, Ecrits, Paris, Seuil, 1966, pp. 197-
213), dove l'anticipazione & esattamente cido che traduce una semplice possibilita nella certezza che essa stia gia
accadendo. Cfr. G. Rametta, Sartre e l'interpretazione dialettica della Rivoluzione, cit., pp. 381-383.

51 cfr.QM, p. 118; trad. it. p. 99.

52 Cfr. ivi, p. 154; trad. it. p. 131.

53 Sulla contemporaneita del presente a sé come struttura propria dello storicismo cfr. L. Althusser, L’objet du Capital
in AA.VV., Lire Le Capital, trad. it. in Leggere il Capitale, cit., pp. 165-270, in particolare pp. 180-222.

54 Cfr. G. Canguilhem, La décadence de I'idée de Progreés, in «Revue de Métaphysique et de Morale », n. 4, 1987, pp.
437-454.

55 Cfr. G. Rametta, Le “difficoltd” del potere costituente in «Filosofia Politica», 3/2006, pp. 391-402, ove ad essere
messa in luce & proprio la struttura temporale proiettiva che pertiene alla concettualizzazione del potere moderno
(cfr. in particolare: ivi, pp. 391-393). L’analisi del futuro anteriore come dispositivo temporale sotteso alla logica della
rappresentanza € un tema affrontato a piu riprese da Jacques Derrida, il quale vi vede I'artificio che permette di
compiere quel «coup de force qui fonde le droit» alla base della sovranita rappresentativa. Cfr. per esempio J. Derrida,
Otobiographies. L’enseignement de Nietzsche et la politique du nom propre, Paris, Galilée, 1984, pp. 22-23.

56 |a riflessione sartriana sulla temporalita & inseparabile da una scomposizione critica della sovranitd come
dispositivo concettuale, di cui vengono mostrati al contempo il carattere aporetico e gli effetti di realta (cfr. per

8



retroagisce sul passato per determinarne la piena assunzione nel presente o per annunciare, dal
fondo dell’avvenire, cio che si ha da essere. Al contrario, I’avvenire si rivela come «possibilita
schematica sempre aperta e come azione immediata sul presente»’’. Sartre fa del presente cio che
costitutivamente (s’)avance per destabilizzare quelle strutture d’avvenire che, in apparenza, si
danno come «campo dei possibili rigorosamente strutturato»®. Il francese avancer ha mantenuto,
piu che I’italiano «avanzarey, le sfumature semantiche del termine tardo-latino abantiare, indicando
sia I’incedere, il camminare, sia lo sporgere in fuori, I’anticipare, 1’osare, I’accrescere di potenza.

Non basta affermare, come ebbe a dire Jean Beaufret®®, che il privilegio accordato da Heidegger
all’avvenire sia in Sartre riservato al presente. Va aggiunto che il presente funziona come
prescrizione che rifiuta le strutture di attesa: non si declina all’indicativo, ma all’imperativo®. Cio &
possibile grazie allo sfasamento che agisce al suo interno, al fatto che il proprio del presente ¢
quello di superarsi (passer/se dépasser): non gia verso una possibilita conchiusa e definita, ma
modificando innanzitutto quelle strutture di avvenire che in esso appaiono sbarrate’!. In
quest’ottica, pensare dialetticamente la storia non significa condannare (o rimpiangere) il passato in
nome del presente, né giudicare il presente in nome del futuro®: la storiografia stessa dovrebbe
assumere il compito impossibile ma necessario di «presentare il presente»®, di affrontare la zona
vuota di un futuro che non sara mai stato presente, poiché mantenuto come apertura ¢ non come
destino da compiere.

Riflettendo sulla nozione sartriana di epoca, Jacques Derrida ne coglie perspicuamente la portata
critica: il costitutivo décalage temporel che Sartre pone al centro del tempo storico permette di de-
suturare il presente e I’attualita®, di operare una disgiunzione nell’identitd a sé dell’epoca, di

esempio: Critique de la Raison dialectique, cit., pp. 562-614; trad. it. pp. 236-298). Senza fornire una contro-teoria
alternativa a quella centrata sul binomio potere costituente/potere costituito e sulla logica temporale che lo sottende,
Sartre tenta di pensare la formazione del soggetto collettivo al di fuori della temporalizzazione proiettiva che,
seguendo lo schema potenza-atto, conduce a quella reductio ad unum che & possibile pensare solo mediante la
rappresentanza. Sul tema cfr. H. Rizk, Individus et multiplicités. Essai sur les ensembles pratiques dans la Critique de la
Raison dialectique, Paris, Kimé, 2014, in particolare pp. 153-260. Non mancano, tuttavia, le letture che inseriscono la
concezione sartriana dell’azione collettiva nello schema potere costituente/potere costituito, cfr.: A. Negri, Il potere
costituente. Saggio sulle alternative del moderno, Varese, SugarCo, 1992, pp. 340-342; F. Jameson, Entre structure et
événement: le groupe, in E. Kouvelakis, V. Charbonnier (éd.), Sartre, Lukdcs, Althusser. Des marxistes en philosophie,
Paris, PUF, 2005, pp. 11-32.

5’QM, p. 88; trad. it. p. 79.

58 |vi, p. 87; trad. it. p. 78-79.

59 Cfr. ). Beaufret, De I'existentialisme & Heidegger. Introduction aux philosophies de I'existence et autres textes, Paris,
Vrin, 1986.

80 Cfr. D. Hollier, Politiques de la prose. Jean-Paul Sartre et I’an quarante, Paris, Gallimard, 1982, pp. 107-143.

61 «Ogni uomo si definisce negativamente per I'insieme dei possibili che gli sono impossibili, cioé a seconda che il suo
avvenire sia piu o meno chiuso. Per le classi svantaggiate, ogni arricchimento culturale, tecnico o materiale della
societa rappresenta una diminuzione, un impoverimento: I'avvenire & quasi completamente sbarrato», QM, p. 89;
trad. it. p. 80.

62 «Nous ne voulons pas regarder notre monde avec des yeux futurs, ce serait le plus sir moyen de le tuer»,
Présentations des Temps Modernes [1945], in Situations, Il. Littérature et engagement, Paris, Gallimard, 1948, p. 14.

63 Una «storiografia del presente» che Sartre stesso ha tentato di praticare col reportage sulla rivoluzione cubana e
con le analisi della guerra d’Algeria, per non citare che due esempi. Cfr. J.-P. Sartre, Ouragan sur le sucre. Reportage
sur Cuba, in «France-Soir», 28 juin-14 juillet 1960, ripubblicato in «Les Temps Modernes», n. 649, 2008, pp. 5-155. Id.,
Situations, V. Colonialisme et néo-colonialisme, Paris, Gallimard, 1964.

64 Nel gia citato saggio, J. Revel utilizza la distinzione présent/actualité per contrapporre un Sartre interamente
inghiottito dalla volonta di giudicare il presente, in preda ad una sorta di bulimia d’engagement o «reactivité
permanente» di fronte agli accadimenti, e un Merleau-Ponty capace invece di assumere quella distanza critica che

9



pensare cio¢ quell’abisso che «/’avenir creuse, en retour anticipé et inanticipable a la fois, dans le
présent de 1’époque»®. In altri termini, la complessa dialettica di avancements e aprés-coup, di
résistances e accélérations descritta da Sartre si determina non rispetto ad un presente assoluto che
fungerebbe, foss’anche virtualmente, da misura del tempo e delle sue distorsioni immanenti®, bensi
in riferimento alla profondita temporale propria a ciascun evento, al suo darsi come «unita
pluridimensionale»®’.

%

La pensabilita delle strutture d’avvenire passa, necessariamente, attraverso un’indagine critico-
dialettica sull’insieme delle condizioni materiali che, nel presente, determinano tanto la forma del
sapere storico, quanto le possibilita di mutamento innescate dalla praxis. Per Sartre la conoscenza di
quest’ultima non ¢ mai immediata, trasparente o interamente riflessiva: al contrario, la dimensione
del non-sapere ¢ costitutiva e funzionale all’azione®®. La faglia che divide il piano del sapere da
quello del reale, I’irriducibilita del concreto storico alle categorie del pensiero — il fatto, insomma,
che non esista un rapporto diretto tra il sapere e la pratica delle lotte — sono assunti metodologici
che Sartre riprende esplicitamente da Marx®. Da essi dipende la fondamentale distinzione che si
trova alla base del metodo della critica dell’economia politica: 1’esposizione della ricerca non puo (e
non deve) ricalcare lo svolgimento dell’indagine empirica, poiché il concreto dialetticamente inteso
non costituisce mai il punto di partenza, bensi il risultato di molteplici determinazioni’®.

Questions de méthode si riferisce esplicitamente alle inchieste storiche condotte da Marx negli
scritti sulla Francia. Il /8 Brumaio, in particolare, viene assunto come modello per una storiografia
regressiva-progressiva’!: esso si smarca tanto dagli approcci che attribuiscono ad una personalita
individuale la capacita di piegare gli eventi, quanto dalle tendenze che postulano una causalita
oggettiva dagli esiti prevedibili’>. Appropriandosi dell’indicazione metodologica con cui Marx
analizza il colpo di Stato del 2 dicembre 1851 e i tre anni che lo precedettero, Sartre tenta di pensare

sola permetterebbe una diagnosi finalizzata all’intervento politico sul presente. Cfr. Foucault avec Merleau-Ponty, cit.,
pp. 148-153.
65 ). Derrida, «ll courait mort»: salut, salut. Notes pour un courrier aux Temps Modernes, in « Les Temps modernes »,
n. 587, 1996, p. 32.
66 Cfr. G. Sibertin-Blanc, L’effet anti-humaniste de 'existentialisme dans le marxisme, cit., p. 87.
87Cfr. QM, pp. 101-103; trad. it. pp. 86-88. Tale pluridimensionalita dipende sia dallo scarto tra la temporalizzazione
immanente all’evento stesso e il tempo proprio della ricerca situata (che dell’evento sperimenta I'intelligibilita), sia dai
contraccolpi e dall’isteresi risultanti dall’iscrizione di queste temporalita nella materialita del campo pratico.
68 Cfr. Qu’est-ce que la subjectivité?, cit., pp. 39 e ss.; trad. it. pp. 27 e ss.
8 Un Marx letto in chiave radicalmente antistoricista e antipositivista; cfr. QM, p. 18; trad. it. p. 23; ma anche la
sezione intitolata Dialectique dogmatique et dialectique critique, in Critique de la raison dialectique, cit., pp. 115-135;
trad. it. pp. 143-168. Sulla specificita della lettura sartriana di Marx cfr. E. Barot, Le marxisme, philosophie vivante. La
legon de Sartre, in Ph. Cabestan, J.-P. Zarader (éd.), Lectures de Sartre, Paris, Ellipses, 2011, pp. 163-181; Id., Entre
Marx et I'Urss, in |d. (éd.), Sartre et le marxisme, Paris, La Dispute, 2011, pp. 127-156; L. Basso, Inventare il nuovo.
Storia e politica in J.-P. Sartre, cit., pp. 85-188.
70 Cfr. K. Marx, Einleitung, in Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, in MEW, cit., Bd. 42, 1983, § 3, pp. 34-42;
trad. it. in Lineamenti fondamentali per la critica dell’economia politica, a cura di E. Grillo, Firenze, La Nuova ltalia,
1968, 2 voll., pp. 26-37. Per I'uso che ne fa Sartre cfr. QM, p. 49; trad. it. p. 48.
7L Cfr. H. Oulc’hen, L’intelligibilité des luttes. Foucault et Sartre lecteurs des enquétes historiques de Marx, in Ch. Laval,
L. Paltrinieri, F. Taylan (éd.), Marx et Foucault. Lectures, usages, confrontations, Paris, La Découverte, 2015, pp. 113-
128.
72 Cfr. K. Marx, Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in |d., F. Engels, Werke, Berlin, Dietz Verlag, 1959-1990,
Bd. 8, 1960, pp. 111-207; trad. it. I/l diciotto Brumaio di Luigi Bonaparte, a cura di P. Togliatti, Roma, Editori Riuniti,
1977. Il riferimento ¢ alle critiche che Marx rivolge a V. Hugo e a P.-J. Proudhon nella Prefazione alla seconda edizione
(1869), cfr. QM, p. 78; trad. it. p. 68.

10



il rapporto tra le possibilita di agibilita politica di una situazione data, e il potere trasformativo
connesso allo statuto scientifico della critica dell’economia politica.

L’intelligibilita dialettica di un dato accadimento o fenomeno storico richiede di ricostruire
I’insieme dei suoi condizionamenti in una duplice direzione. La prima ¢ quella analitico-regressiva,
che risale alle determinazioni via via piu generali, riguardanti la contraddizione tra forze produttive
e rapporti sociali di produzione. Arrestarsi a questo primo momento astratto, pur necessario nella
sua funzione diagnostica, significherebbe pero fare della storia un prodotto del sistema,
subordinarne il movimento all’ordine strutturale e pensare 1’avvenire come interamente determinato
dal passato’?. Spetta alla fase sintetico-progressiva il compito di rivelare la singolarita di ogni realta
storica, il suo essere una risultante specifica, ma non per questo pre-determinata, delle
contraddizioni principali. Non si tratta di un passaggio lineare che condurrebbe dallo «strutturale»
allo «storico», ma di un movimento dialettico (irriducibile ad ogni forma di rappresentazione che
farebbe susseguire un prima e un dopo), che permette di cogliere I’intreccio della storia politica con
quella dei modi di produzione. Un intreccio la cui portata pud essere compresa solo in riferimento
alla nozione di totalitd’#, baricentro teorico del metodo di analisi storica adottato da Sartre’.

La totalita deve essere considerata nella sua accezione critico-dialettica, ovvero in quanto totalita
de-totalizzata o totalizzazione in corso’s. Essa & un processo costitutivamente aperto, differenziale,
inconcluso, chiamato a far emergere le connessioni tra oggettivazione e soggettivazione delle
pratiche, tra strutture sociali e dimensione del vissuto, tra il carattere necessario dei condizionamen-
ti oggettivi e I’instabilita che I’esercizio della liberta conferisce ad ogni situazione””. Come il piano
della contingenza non ¢ per Sartre perimetrato dalla morte, cosi il movimento della totalita non si
risolve nella circolarita del sistema: I’impossibilita di una sussunzione integrale della contingenza
nella totalita ¢ cio che rende possibile 1’azione. Per questo motivo I’ambizione sartriana di produrre
un sapere della storia dovra passare per il travaglio critico operato dalla Ragione dialettica su stessa.
Una critica immanente che, procedendo a spirali, impedisce di considerare la sintesi del movimento
dialettico come definitiva, nonché di pensare la storia come orientata alla propria fine. Per Sartre, la
cifra piu potente del pensiero marxiano ¢ di aver stabilito irrefutabilmente che «la Storia ¢ in corso»

3 «ll [I'avenir] sera comme futur antérieur, il réalisera par I'agent social qu’il produit et conditionne I'étre futur qui est
implicitement présent dans son passé. Autrement dit, il n’est pas a faire mais a prévoir», J.-P. Sartre, Les Racines de
I’éthique, éd. J. Bourgault, G. Cormann, in «Etudes Sartriennes», n. 19, 2015, p. 32 (corsivi nel testo); trad. it. parziale,
Determinazione e liberta, in AA.VV., Morale e societd, Roma, Editori Riuniti, 1966, pp. 31-41.
74 Questa nozione si & prestata a numerosi fraintendimenti. Fredric Jameson, per esempio, vi legge una «tendenza
monadica» nella quale si annida «l’errore della totalita espressiva, I'idea che un particolare dato comprenda in sé la
totalita di un momento sociale o storico, e si presterebbe pertanto a un’esplorazione ermeneutica», F. Jameson,
Actualité de Sartre, Postface a Qu’est-ce que la subjectivité? (Paris, Les Prairies Ordinaires, 2014), trad. it. in Marxismo
e soggettivita. La conferenza di Roma del 1961, a cura di R. Kirchmayr, Milano, Christian Marinotti, 2015, pp. 62-63.
7> «[Marx] conferisce ad ogni evento, oltre al suo significato particolare, una funzione rivelatrice: poiché il principio
che presiede all'indagine e di cercare I'insieme sintetico, ogni fatto, una volta stabilito, viene interrogato e decifrato
come parte d’un tutto; su di esso appunto, mediante lo studio delle sue lacune e dei suoi “sovra-significati” si
determina, a titolo d’ipotesi, la totalita nel cui seno trovera la propria verita», QM, pp. 28-29; trad. it. p. 30
(traduzione modificata, corsivi miei).
76 La costitutiva impossiibilita di chiudere la totalizzazione dialettica & connessa a doppio filo allincompletezza
epistemica del sapere e all'incompletezza ontologica dell’essere sociale, in altri termini all'impossibile unita o identita
a sé di ogni processo storico. Cfr. E. Barot, Les fictions contradictoires de I'universel. Autour de “Mai-juin 1789”, in
«Etudes sartriennes», n. 14, 2010, pp. 70-97.
77 A partire dalla nozione sartriana di situazione (struttura normativa nella sua determinazione storica e, al contempo,
intrinsecamente instabile nel suo poter esser agita soggettivamente), P. Macherey ha recentemente interrogato i
limiti della teoria althusseriana dell’ideologia come «interpellazione dell’individuo in soggetto». Cfr. P. Macherey, Le
sujet des normes, Paris, Editions Amsterdam, 2014, pp. 51-102.

11



e che I’«essere resta irriducibile al Sapere»’8. La posta in gioco della Critique sara dunque quella
di infrangere 1’unitd di concetto e tempo prodotta nelle letture hegeliane di Koyré e Kojeve,
riaprendo lo spazio per una praxis trasformativa del presente nello scarto tra forma del sapere e
tempo della storia.

78 ) -P. Sartre, Critique de la Raison dialectique, cit., p. 121; trad. it. vol. |, p. 150 (corsivi nel testo).
12



