
Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 29 

LES HÉROÏNES NOIRES DU CINÉMA BLACK-BRITISH :  
REGARDS MASCULINS SUR DES DESTINS DE FEMMES  

(BURNING AN ILLUSION, 1981 ; ELPHIDA, 1987 ; BABYMOTHER, 1998) 

 

Émilie HERBERT 

 

RÉSUMÉ 
Inexistantes ou empreintes de stéréotypes négatifs, les représentations des 
femmes noires dans le cinéma britannique restent marginales. Les 
réalisateurs noirs eux-mêmes ont, depuis les débuts du cinéma Black-British, 
participé à cette invisibilisation en concentrant souvent leurs récits sur des 
héros masculins, reléguant les femmes noires à des rôles secondaires et 
unidimensionnels. Dans les années 1980 et 1990, les réalisateurs Menelik 
Shabazz, Tunde Ikoli et Julian Henriques vont cependant faire le choix de 
mettre en scène une femme noire comme personnage principal de leur 
premier long-métrage. Ces films ont contribué à la pluralisation des 
représentations féminines noires à une époque où le travail des réalisatrices 
noires n’était que difficilement accessible en Grande-Bretagne, et leurs 
héroines symbolisent une britannicité redéfinie par les questions de genre, 
de ‘race’ et de classe.  

 
MOTS CLÉS : CINÉMA BLACK-BRITISH – IDENTITÉ BRITANNIQUE – 
FÉMINISME NOIR – INTERSECTIONNALITÉ 
 
ABSTRACT 

Nonexistent or filled with negative stereotypes, representations of black 
women in British cinema remain marginal. Black directors themselves 
have, since the beginning of Black-British cinema, contributed to this 
invisibilization by focusing their narratives on male heroes, pushing black 
women into secondary and unidimensional roles. In the 1980s and 1990s, 
Menelik Shabazz, Tunde Ikoli and Julian Henriques nonetheless chose to 
portray a black woman as the main character of their first long-feature 
films. Their films have contributed to pluralize black women’s 
representations at a time when the work of black female directors was 
hardly accessible in Britain, and their female characters embody a sense of 
Britishness redefined by questions of gender, race and class. 

 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 30 

KEYWORDS : BLACK-BRITISH CINEMA – BRITISH IDENTITY – BLACK 
FEMINISM – BURDEN OF REPRESENTATION – INTERSECTIONALITY 
 
Émilie Herbert est doctorante en Arts et Sciences de la Communication à l’Université de Liège 
(Belgique), et est titulaire d’un Master en Film-Making de la Kingston University London. Sa 
thèse porte sur l’œuvre des réalisatrices noires britanniques au tournant du nouveau millénaire. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 31 

 

 

Lors du référendum sur le retrait du Royaume-Uni de l’Union 

Européenne en juin 2016, une majorité de citoyen.ne.s britanniques votait 

pour le Brexit. Si certains “brexiters” voient dans le rejet de l’Europe la 

possibilité de nouer des liens – notamment économiques – plus étroits avec 

les pays du Commonwealth (Howell, 2016), ce vote semble néanmoins 

révéler une vision nationaliste et xénophobe d’une britannicité tournant le 

dos au multiculturalisme qui l’a pendant longtemps définie (MacShane, 

2017). Accusé de libérer la parole raciste, le Brexit semble particulièrement 

menaçant pour les femmes racisées, comme le soulignent la journaliste 

britannique June Eric-Udorie ou encore l’universitaire africaine-américaine 

Nathasha Omise’eke, dans des articles de presse aux titres chocs : « À cause 

du Brexit, j’ai peur d’être une jeune femme noire en Grande-Bretagne » 

(Eric-Udorie, 2016, ma traduction), « le Brexit, encore de mauvaises 

nouvelles pour les femmes noires » (Omise’eke, 2016, ma traduction), ou 

encore « Noire, britannique et absolument terrifiée : ce que le Brexit signifie 

pour moi » (Bradford, 2016, ma traduction). Leurs textes montrent que les 

questions de genre sont tout aussi centrales que les questions de “race” ou de 

classe pour (re)définir ce qu'est réellement l’identité britannique. 

Ces questionnements ne sont pas nouveaux : l’arrivée au pouvoir de 

Margaret Thatcher en 1979 cristallise en effet dès les années 1980 un certain 

nombre d’interrogations autour de la notion même de britannicité – promue 

comme un produit de l’Empire, ayant « la blanchité et l’hétérosexualité en 

son centre »1 (Brewer, 2005 : 171, ma traduction). Cette vision normative de 

l’identité britannique est exacerbée par la victoire de la Grande-Bretagne en 

1982 lors de la guerre des Malouines : la volonté acharnée de Thatcher de 

reprendre la main sur cet archipel de l’Atlantique Sud disputé par 

                                                             
1 « This identity had been forged in the production of empire, and it had whiteness and 
heterosexuality at its center ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 32 

l’Argentine se traduit par un discours politique centré sur la nécessité pour 

les Britanniques d’être fiers de leur nation et de son héritage impérial. Paul 

Gilroy identifiera l’expression de ce renouveau nationaliste comme un rejet 

des populations caribéennes et sud-asiatiques qui vivent pourtant depuis des 

décennies sur le sol britannique mais restent considérées comme d’éternelles 

étrangères, contrairement aux habitants des Malouines résidant à des 

dizaines de milliers de kilomètres de là (Gilroy, [1987] 2002). Les années 

1980 sont également le théâtre de violentes émeutes raciales à travers le pays 

– principalement à Brixton, Birmingham, Leeds et Liverpool. Un taux de 

chômage extrêmement élevé parmi les populations issues de l’immigration, 

ainsi que des conflits permanents avec les forces de police figurent parmi les 

raisons principales de l’explosion de ces émeutes entre 1981 et 1985 

(Chambers, 2014). En réaction à ces évènements se développe ce qui est 

souvent présenté comme une réelle « renaissance culturelle noire »2 

(Chambers, 2012 : xli). Sous l’impulsion de nouvelles formes institutionnelles 

de subventions et de financements proposés par la chaîne télévisée 

Channel4, une nouvelle génération de cinéastes noirs regroupés en collectifs 

va imposer sa présence sur la scène artistique et culturelle britannique. Leur 

projet est clair : « le combat culturel dans lequel nous nous sommes engagés 

est la redéfinition de ce qu’on entend par être ‘britannique’. Aussi mineur 

soit-il, le cinéma noir britannique actuel est à l'avant-garde de ce combat »3 

(Reece et al., 1988, ma traduction). Fortement politisés, ces collectifs4 

proposent des représentations alternatives de l’expérience noire britannique, 

contrecarrant ainsi les stéréotypes que l’on retrouve alors souvent dans les 

médias mainstream. 

Leurs films abordent la question du racisme et de l’immigration mais 

également les thématiques de l’homosexualité et de la place des femmes au 
                                                             
2 « The moment of cultural renaissance for Black-British artists ». 
3 « The crucial cultural struggle in which we are engaged is the definition of what we mean 
by ‘British’. Small as it is, current black British Cinema is at the forefront of that struggle ». 
4 Tels que Sankofa, Black Audio Film Collective, Ceddo, ou les moins connus Liverpool 
Black Media Group, Wales Black Film et Video Workshop ou le Macro Collective. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 33 

sein des communautés noires, et plus largement de la société britannique 

(Hill, 1999). Ils montrent que les identités de genre ne sont pas accessoires 

dans le positionnement des noir.e.s britanniques face à la nation car « être 

noire (en tout cas non-blanche), être une femme et se trouver ‘ici’, en Ecosse, 

en Angleterre ou encore au Pays de Galles, c’est troubler toutes les 

catégories fermées de ce que signifie être britannique »5 (Mirza, 1997 : 3, ma 

traduction). Particulièrement problématiques, les représentations des 

femmes noires dans les médias dominants sont alors fortement critiquées par 

les réalisatrices et les féministes noires britanniques (Attille et Blackwood, 

1986 ; Bryan, Dadzie et Scafe, 1985 ; Mirza, 1997). Mais au sein même du 

cinéma Black-British, les personnages féminins noirs restent également 

souvent secondaires et les héroïnes noires sont peu nombreuses. Cette 

dernière marginalisation peut paraître troublante car, comme le souligne la 

féministe africaine-américaine Norma Manatu, « se faire moralement 

assassiner par un membre de son propre groupe, c’est vraiment se prendre 

une claque en pleine figure » (Manatu, 2003). 

Cet article propose d’analyser le travail de trois réalisateurs noirs 

britanniques (Menelik Shabazz, Tunde Ikoli et Julian Henriques) qui, dans 

les années 1980 et 1990, ont décidé de se pencher sur des destins de femmes. 

S’ils contiennent certaines maladresses, leurs films ont permis (à une époque 

où le travail des réalisatrices noires n’était que peu accessible à un large 

public) de contrer la constante invisibilisation dont étaient victimes les 

femmes noires dans le cinéma mainstream ‘blanc’ comme dans le cinéma noir. 

En choisissant une femme comme personnage principal de leur premier 

long-métrage de fiction6, ces trois cinéastes déconstruisent ainsi l’idée 

                                                             
5 « To be black (not white), female and ‘over here’, in Scotland, England or Wales, is to 
disrupt all the safe closed categories of what it means to be British: that is to be white and 
British ». 
6 On peut trouver un personnage principal féminin noir au cœur des courts-métrages de 
certains réalisateurs britanniques noirs : On the Edge, de Newton Aduaka (1997) ; The Concrete 
Garden, d’Alrick Riley (1994) ; ou encore Spiders and Flies, de Danny Thompson (1996). Nous 
nous concentrerons néanmoins dans cet article sur les films de format long, diffusés sur les 
écrans de cinéma ou les chaînes de télévision grand public, car leur pouvoir d’influence sur 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 34 

courante que l’expérience britannique noire soit une expérience 

exclusivement masculine (Bryan, Dadzie et Scafe, 1985 ; Mirza, 1997 ; Lola, 

2000) et opèrent ainsi un acte transgressif dans une tradition 

cinématographique où la place des femmes reste largement secondaire. 

 

LE CINÉMA BLACK-BRITISH : UN CINÉMA MASCULIN 

Durant les vingt-cinq premières années de son existence, le cinéma 

Black-British est un domaine exclusivement masculin : ce n’est en effet qu’à 

partir du milieu des années 1980 que les premières femmes noires 

britanniques réalisent leurs premières œuvres7. En termes de 

représentations, que ce soit chez les réalisateurs blancs ou chez les 

réalisateurs noirs de l’époque, les femmes noires sont souvent soit 

inexistantes soit stéréotypées négativement : figures érotiques et exotiques, 

victimes passives, folles hystériques et manipulatrices ou encore mauvaises 

mères (Bryan, Dadzie et Scafe, 1985), rares sont les héroïnes Black-British qui 

sortent de ces schémas préétablis. Lola Young, une des figures importantes 

du féminisme noir britannique, déplore à la fin des années 1990 que les 

réalisateurs noirs semblent déplacer leur frustration face à la domination 

culturelle et politique blanche vers des représentations sexistes des femmes 

noires (Young, 1996 : 180). Les réalisatrices Black-British Martina Attille et 

Maureen Blackwood s’interrogent également sur la responsabilité des 

réalisateurs noirs dans la perpétuation de ces stéréotypes. Si elles 

comprennent qu’il sera dur pour elles de lutter contre les hommes blancs qui 

dirigent la BBC ou les grands studios de production, elles critiquent avec 

véhémence certains cinéastes noirs et sud-asiatiques comme Horace Ové ou 

Yugesh Walia : « même si leurs intentions sont différentes, quel travail ont-

                                                                                                                                                           
le public se trouve démultiplié par ces circuits de production et de diffusion plus 
traditionnels. 
7 La première réalisatrice noire britannique est Maureen Blackwood, avec son film The 
Passion of Remembrance (1986) qu’elle co-réalise avec Isaac Julien. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 35 

ils fait pour élargir les perspectives ? »8 (Attille et Blackwood, 1986 : 206, ma 

traduction). Des pionniers du cinéma Black-British aux réalisateurs plus 

contemporains comme Steve McQueen et Noel Clarke9, les réalisateurs 

britanniques noirs n’ont, il est vrai, eu de cesse de mettre davantage en 

avant des profils masculins au détriment de rôles féminins noirs souvent peu 

valorisés et peu valorisants (Young, 1996 ; Bray, 2016 ; Botshon et Plastas, 

2018). Mais la possibilité de s’exprimer en tant que membre d’un groupe 

minoritaire est déjà en soi un privilège (Lim, 2006 : 48) : parce qu’ils ont eu 

davantage d’opportunités pour accéder au medium cinématographique, il 

pourrait donc être attendu des réalisateurs noirs qu’ils offrent des 

représentations variées de la communauté noire, prenant en compte aussi 

bien sa dimension raciale que genrée. Ainsi, une pratique 

cinématographique anti-raciste devrait aller naturellement de pair avec une 

mise en question des représentations sexistes de la féminité noire présentes 

autrement dans le cinéma mainstream blanc. C’est indirectement ce que bell 

hooks propose lorsque dans son ouvrage We Real Cool : Black Men and 

Masculinity (hooks, 2004), elle invite les hommes noirs américains à « offrir 

un regard critique sur le patriarcat et à s'impliquer dans le mouvement 

féministe »10 (hooks, 2004 : xiv, ma traduction). hooks encourage la création 

d’« une pratique politique féministe basée sur l’amour, qui nous permettra 

d'embrasser complètement le principe d'égalité des genres »11 (hooks, 2004 : 

132, ma traduction). Si la féministe africaine-américaine encourage 

évidemment les femmes noires à prendre la parole, elle souligne donc la 
                                                             
8 « Although the intentions may be different, what work has been done to broaden the 
readings? ». 
9 Steve McQueen a réalisé trois long-métrages (Hunger, 2008 ; Shame, 2011 et Twelve Years a 
Slave, 2013) qui tout trois mettent en avant un héros masculin, avec des personnages 
féminins souvent secondaires. Mis à part dans 4.3.2.1. (2010) qui met en scène quatre 
femmes, Noel Clarke semble également préférer les héros masculins dans ses films Adulthood 
(2008), The Anomaly (2014) et Brotherhood (2016). La féministe britannique Emma Dabiri 
dénonce par ailleurs ouvertement l’absence de personnages féminins noirs dans le film 
Adulthood comme le symptôme d’une invisibilisation plus générale des femmes noires dans 
les médias britanniques (Dabiri, 2013). 
10 « I have consistently called attention to the need for men to critique patriarchy and 
involve themselves in shaping feminist movement ». 
11 « A loving feminist politics that will enable us to fully embrace gender equality ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 36 

place capitale que leurs compagnons peuvent prendre dans ce processus 

d’émancipation. 

Shabazz, Ikoli et Henriques participent à leur manière à la création 

de cette pratique politique féministe rêvée par bell hooks. Loin des modèles 

monolithiques des personnages féminins noirs véhiculés par le cinéma 

populaire blanc (dans des films comme Peter’s Friends12, Mona Lisa13 ou 

Beautiful Thing14) ou le cinéma indépendant noir (par exemple Playing Away15 

ou Rage16) de l’époque, leurs héroïnes représentent des modèles de féminités 

radicalement différents. Les trois réalisateurs incarnent une volonté de 

montrer que « la question du sujet noir ne peut pas être représentée sans 

faire référence aux dimensions de classe, de genre, de sexualité et 

d'ethnicité » (Hall, 2017 [2007] : 404). Ce point de vue intersectionnel qui 

interroge les « interconnexions » entre le patriarcat, la classe et la ‘race’ 

(Carby, [1982] 1997) montre la volonté de ces cinéastes d’endosser la 

responsabilité d’être représentatifs de la communauté noire dans toute sa 

richesse et sa complexité, en ne reléguant pas les femmes noires au second 

plan. Au travers de leurs héroïnes et plus largement de castings 

majoritairement féminins et noirs, Shabazz, Ikoli et Henriques abordent 

certaines thématiques fondamentales du féminisme Black-British telles que 

l’investissement politique des femmes noires, la problématique du racisme 

institutionnel, l’hégémonie des codes de beauté eurocentriques ou encore la 

monoparentalité chez les femmes noires (Mirza, 1997 ; Bryan, Dadzie et 

Scafe, 1985 ; Sudbury, 1998). Parce que leurs films sont montrés sur les 

écrans de cinéma et de télévision, leurs héroïnes permettent de toucher un 

large public – notamment féminin – et ces réalisateurs s’inscrivent 

fermement dans une volonté de montrer que la position des femmes dans 

l’expérience noire britannique n’est pas une position subordonnée mais tout 
                                                             
12 Kenneth Branagh, 1992 (101 minutes, 35mm, couleur). 
13 Neil Jordan, 1986 (104 minutes, 35mm, couleur). 
14 Hettie MacDonald, 1996 (90 minutes, 35mm, couleur). 
15 Horace Ové, 1986 (98 minutes, 35mm, couleur). 
16 Newton Aduaka, 1999 (97 minutes, 35mm, couleur). 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 37 

aussi centrale que celle des hommes. 

 

ENTRE BEAUTÉ ET POLITIQUE : LE CAS DE PAT DANS BURNING AN 

ILLUSION (105 MINUTES, 35MM, COULEUR) 

La toute première héroïne du cinéma Black-British apparaît en 1981 

sous les traits de Pat, le personnage principal du film Burning an Illusion, 

réalisé par Menelik Shabazz. Deuxième long-métrage à être réalisé par un 

cinéaste noir britannique (après Pressure, d’Horace Ové en 1975), le film suit 

l’histoire d’une jeune secrétaire (Cassie McFarlane) à la recherche d’une vie 

de couple stable et rangée dans le Londres des années 1970. Lorsqu’elle 

tombe amoureuse de Delroy (Victor Romero Evans), un ouvrier jamaïcain 

aux idées moins conventionnelles, la vie de Pat change peu à peu jusqu’à 

l’amener à abandonner ses rêves de romance et devenir une fervente 

militante antiraciste. Menelik Shabazz décrit la conscientisation politique de 

Pat en termes ouvertement féminins, et va montrer sa transformation 

intellectuelle à travers une certaine métamorphose physique. Dans la 

séquence d'ouverture du film, Pat nous est présentée comme une jeune 

femme inquiète de son apparence et aux aspirations plutôt ‘bourgeoises’ : 

elle se définit comme une femme indépendante, qui possède son propre 

appartement, est dotée d’un bon emploi, mais souhaiterait passer à ‘l’étape 

supérieure’ qui serait le mariage, la vie de famille et la prospérité matérielle. 

La chanson « Slave Queen », de la productrice et chanteuse de reggae Judy 

Mowatt, accompagne cette séquence d’ouverture qui se déroule dans un 

salon de coiffure où de jeunes femmes noires se font défriser et permanenter 

les cheveux. Le morceau préfigure le changement intellectuel qui va s’opérer 

chez Pat puisque la chanteuse y invite les femmes noires à « se débarrasser 

de leurs chaines mentales » (« slave queen, remove the shackles from your mind »), 

c'est-à-dire en réalité à se politiser. 

La narration est divisée en deux temps : la première partie du film 

décrit la mise en place de l’histoire d’amour chaotique de Pat et Delroy 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 38 

jusqu’à l’évènement pivot de l’histoire – l’arrestation injustifiée de Del par la 

police – puis l’attaque raciste dont Pat va elle-même faire l’expérience dans 

les rues de Londres. Cette prise de conscience se manifeste dans le film au 

travers d’une scène capitale : assise devant le miroir de sa chambre à 

coucher, Pat enlève ses bijoux un par un, et efface avec mépris son 

maquillage du dos de la main. Nous assistons à la scène clé du film puisque 

c’est à partir de ce moment que Pat va réellement entamer sa 

transformation, physique et intellectuelle. Installée devant son miroir (en 

réalité devant nous, puisque c’est la caméra que l’actrice regarde) Pat se 

défait métaphoriquement des chaînes mentales que Judy Mowatt évoque 

dans sa chanson. Le miroir, devant lequel Pat est montrée se coiffant et se 

maquillant à plusieurs reprises dans la première partie du film, est ici 

dématérialisé et symbolisé au travers de l’utilisation de la caméra subjective. 

En regardant directement dans l’objectif de la caméra, Pat interroge le.la 

spectateur.trice sur ses propres attentes et préconceptions. Ce que va 

rechercher la jeune femme dans son propre reflet à partir de cet instant ne 

sera plus l’assurance de son attractivité physique (basée sur des critères de 

beauté bien spécifiques) mais quelque chose de plus profond et spirituel. 

Cette scène montre que la prise de conscience de Pat va de pair avec un 

rejet de notions eurocentriques de beauté (Young, 1996).  

À partir de ce moment, Pat va non seulement s’investir dans des 

activités militantes qui ne faisaient pas partie de son quotidien auparavant, 

mais elle change également d’apparence : son maquillage disparaît, elle 

troque ses tailleurs élégants contre des dashikis africains, et ses cheveux 

seront soit nattés, soit dissimulés sous des coiffes en tissu coloré. Cette 

association que le réalisateur semble faire entre apparence physique et degré 

d’implication politique peut évidemment être contestée : Lola Young 

déplore ainsi dans sa critique du film que ce message puisse suggérer que 

pour les femmes, la conscience politique ne serait qu’une simple question de 

style et d’apparence, alors qu’il devrait selon elle pouvoir être envisageable 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 39 

par exemple de porter du maquillage et d’avoir les cheveux défrisés tout en 

étant une militante politique pour les droits de la communauté noire 

(Young, 1996 : 157). Si cette critique est certainement légitime – et est 

d’ailleurs partagée par la comédienne Cassie McFarlane elle-même17 – la 

représentation de cette transformation permet également à Menelik Shabazz 

de rappeler et d’honorer l’histoire du mouvement Black Power aux États-

Unis et en Grande-Bretagne. La naissance d’une conscience politique chez 

les jeunes femmes impliquées dans ces luttes allait alors généralement de 

pair avec une métamorphose physique dont le but était de revaloriser la 

beauté des femmes noires (notamment de leurs cheveux, puisque de 

nombreuses jeunes femmes refusèrent alors de défriser et lisser leurs 

cheveux). Les traits physiques caractéristiques des femmes de descendance 

africaine – précisément ceux qui les ont historiquement exclues des 

définitions d’une féminité idéale blanche – furent mis en valeur : les peaux 

foncées et les cheveux crépus “naturels” devinrent sources de fierté (Craig, 

2002). Ces jeunes femmes revendiquèrent alors une féminité différente de 

celle de leurs aînées pour qui une apparence impeccable, des coiffures 

conventionnelles et même une sorte de pudeur dans leur comportement (des 

traits que l’on retrouve chez Pat dans la première partie de Burning an Illusion) 

étaient un moyen de combattre les images dégradantes et les stéréotypes 

racistes associés aux femmes noires aux États-Unis. Si le Black Power se 

développe également en Grande-Bretagne à la fin des années 1960, 

répondant à des besoins spécifiques à la situation des migrants (et de leurs 

enfants) originaires des Caraïbes, d’Afrique ou encore du sous-continent 

Indien, le mouvement est impulsé par des militants venus des États-Unis – 

tels Malcolm X et Stokely Carmichael (Shukra, 1998). L’influence des 

mouvements politiques africains-américains sur les noirs de Grande-

Bretagne est ainsi rappelée dans le film lors de la visite de Pat dans une 

librairie : nous l’y voyons s’intéresser à une autobiographie de Malcolm X, 
                                                             
17 Voir les commentaires audio sur le DVD Burning an Illusion (produit par le BFI). 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 40 

présenté comme une figure d’influence sur nos deux héros. 

Après sa transformation, Pat continue d’évoluer dans un monde 

féminin, cette fois fort différent de celui qu’elle côtoyait au début du film (au 

sein du salon de coiffure). Désormais, ce lien de sororité repose sur le 

partage de valeurs communes – de valeurs politiques – et le film permet de 

rappeler la création des premiers groupes politiques féministes noirs en 

Grande-Bretagne – tel que l’OWAAD18 – à la fin des années 1970. Dans la 

séquence de clôture du film, nous assistons au dernier acte de transformation 

de Pat, qui se débarrasse de ses anciennes lectures : la jeune femme jette aux 

ordures une pile de livres de la maison d’édition historique Mills & Boons, 

spécialisée dans les romans à l’eau de rose. Au début du film, on la voit en 

effet se délecter de ces lectures, qui alimentent son rêve de vie de couple, 

symptôme d’un désir d’assimilation à la classe moyenne britannique. Pat 

passe ainsi d’une position passive (de lectrice rêveuse attendant l’apparition 

du prince charmant) à une position active où ses activités militantes sont 

source d’épanouissement. Une courte séquence illustrative et musicale nous 

montre ensuite Pat distribuant dans la rue des tracts à la population locale, 

ou encore discutant et riant en compagnie d’autres militantes dans une salle 

de réunion. 

Si Pat résiste aux oppressions racistes en se détachant physiquement 

de tout ce qui l’attachait à la classe moyenne blanche (ses bijoux, son 

maquillage, ses livres de chevet...), le film présente le militantisme des 

femmes noires comme confiné dans le cadre hétéronormatif du couple et de 

la famille (même s’il critique l’institution bourgeoise du mariage). Cynthia, 

l’amie et “modèle” de Pat lorsqu’elle opère sa transformation intellectuelle, 

apparaît comme une compagne fidèle et mère de famille dévouée tout en 

étant une militante exemplaire (la petite fille dont elle accouche au cours du 
                                                             
18 Actif entre 1978 et 1983, l’OWAAD (Organisation of Women of African and Asian Descent) a été 
fondée par les pionnières du féminisme noir britannique, Stella Dadzie et Olive Morris. 
Fonctionnant comme une organisation mère, elle encadre de nombreuses petites 
associations : East London Black Women’s Organisation (ELBWO) ou encore Awaz-Asian 
Women’s Organisation. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 41 

film se voit baptisée d’un prénom en langue yoruba, symbole du retour aux 

racines africaines prôné par le groupe politique dans lequel Cynthia et Pat 

évoluent). Si Shabazz critique au début du film certaines attitudes misogynes 

de Delroy (se laisser nourrir, loger et blanchir gratuitement par Pat), il 

n’évoque à aucun moment le sexisme subi par les femmes noires au sein 

même des mouvements politiques noirs, une thématique pourtant 

constamment abordée par les féministes noires américaines (Wallace, 

([1975] 2008 ; hooks [1981] 2015) et britanniques (Hull ; Bell-Scott ; Smith, 

1982 ; Bryan, Dadzie et Scafe, 1985 ; Alibhai-Brown, 2000). Les liens de 

sororité entre femmes noires présentés dans Burning an Illusion apparaissent 

bien comme un bouclier contre le racisme de la société britannique blanche, 

mais jamais comme un moyen de contrer l’exclusion des femmes noires de 

ces cercles. Dans The Passion of Remembrance, dont elle partage la réalisation 

avec Isaac Julien en 1986, Maureen Blackwood revient plus en détail sur 

cette problématique : elle dénonce ainsi le rôle passif attribué aux femmes 

noires, en charge de la maison et des enfants tout en militant activement aux 

côtés de leurs compagnons masculins. Cette image « créée pour elles, mais 

pas par elles », comme le décrit un des personnages féminins du film, se 

retrouve dans le portrait idéalisé du personnage de Cynthia dans Burning an 

Illusion, au travers duquel Shabazz propose donc une version plutôt 

romantique de l’implication politique des femmes noires dans les années 

1970 et 1980. Le réalisateur manque de donner à son film une dimension 

radicalement féministe en confinant la place des femmes dans les 

mouvements politiques à la périphérie : les combats qui les animent ne 

semblent jamais toucher à des sujets tels que les violences domestiques, la 

place de la famille, l’autonomie économique des femmes ou encore la 

sexualité, mais plutôt des problématiques non spécifiques aux femmes telles 

que les violences policières ou les conditions de vie des prisonniers noirs. Le 

film en revanche place le personnage de Pat comme le moteur réel de 

l’action et à la sortie du film dans les salles de cinéma, la performance de 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 42 

McFarlane est acclamée. Célébrée par le milieu cinématographique (elle 

remporte le prix du meilleur espoir aux Evening Standard Film Awards en 

1982), l’actrice suscite également l’engouement du public – et tout 

particulièrement celui des femmes britanniques noires. Lors de la projection 

du film au Commonwealth Institute’s Black Film Festival en 1982, la 

critique de cinéma Isabel Appio remarque ainsi que « les femmes 

réagissaient avec enthousiasme, acclamant Pat (Cassie McFarlane) à chaque 

étape de son parcours [...] Cette nuit-là a prouvé qu’il existe bien un public 

conséquent et réceptif qui pour le moment est privé de films qui parlent de 

sujets auxquels il puisse s’identifier »19 (Bourne, 2001 : 150, ma traduction). 

La première héroïne noire du cinéma Black-British répond donc à la 

demande croissante d’un public féminin noir, qui reconnaît en Pat une 

représentation positive des expériences des femmes britanniques issues de la 

diaspora. 

 

VERS D’AUTRES ASPIRATIONS : ELPHIDA (60 MINUTES, 35MM, 

COULEUR) 

Il faudra attendre 1987 avant de trouver chez un cinéaste Black-

British une nouvelle héroïne noire, cette fois sur le petit écran. Elphida, réalisé 

par Tunde Ikoli et diffusé en octobre 1987 sur la chaîne Channel4, relate le 

parcours d’une jeune mère de famille projetant de reprendre des études 

lorsque sa fille cadette atteint l’âge d’entrer à la crèche. Lorsque les locaux 

de la crèche sont menacés de fermeture, Elphida (Angela Wynter) tente 

désespérément de trouver une solution pour réaliser malgré tous ses projets, 

devant l’incompréhension de son mari et de ses parents face à son désir 

d'émancipation. La jeune femme est présentée comme tiraillée entre ses 

devoirs en tant que mère, épouse et fille, et ses ambitions personnelles : au 

début du film, nous la voyons littéralement courir entre diverses tâches 
                                                             
19 « Females reacted openly, cheering Pat (Cassie McFarlane) through her journey [...] It 
was proved that night that there is a vast and receptive audience who at the moment is 
starved of films dealing with subjects with which they can identify ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 43 

domestiques (courses, ménage, soin des enfants...) et ses cours du soir. Si son 

mari semble initialement la soutenir, ce soutien disparaît dès que son confort 

personnel n’est plus assuré : lorsqu’Elphida évoque un séjour d’études de 

quelques jours à Paris, ce dernier s’oppose fermement à son départ, paniqué 

à l’idée de devoir s’occuper seul des enfants. Ikoli dénonce une seconde fois 

cet asservissement des femmes à la vie du foyer lorsque la mère d’Elphida 

menace de demander le divorce. Mère et fille s’entraident dans leur désir 

respectif de liberté en trouvant un accord : la petite fille d’Elphida sera 

gardée en soirée par sa grand-mère tandis qu’Elphida sera chargée en 

échange de convaincre son père d’entamer une procédure de divorce. 

Faisant écho à sa situation personnelle, Elphida reproche à son père : « ne 

crois-tu pas que la vie avait plus à offrir à maman que de faire la cuisine et le 

ménage pour toi ? »20. Au travers de cette héroïne déchirée entre ses 

ambitions personnelles et professionnelles d’un côté, son devoir de mère, fille 

et épouse de l’autre, Ikoli interroge l’image stéréotypée de la black 

superwoman. Figure issue de l’esclavage selon la féministe africaine-américaine 

Michele Wallace (Wallace, [1978] 1999), la black superwoman est une femme 

active professionnellement et présente pour sa famille sans jamais se plaindre 

des difficultés du quotidien. Symbole de résilience, cette figure de matriarche 

noire est critiquée par Wallace, mais également par de nombreuses 

féministes noires britanniques, comme une justification de « l’émasculation 

des hommes noirs et [de] la fragmentation de la famille »21 (Bryan, Dadzie 

et Scafe, 1985 : 213, ma traduction), réifiant l’expérience de la féminité 

noire (Mirza, 1992 ; Young, 2000 ; Tate, 2015). Accusée d’être une 

invention des médias ayant peu de points communs avec la réalité de la 

majorité des femmes noires britanniques, elle ne renvoie pas, pour Tracy 

Reynolds, une image positive de la féminité noire mais en révèle plutôt une 

nouvelle forme d’essentialisation : « Une idée reçue persiste sur le 
                                                             
20 « Don’t you think that there was more to mum’s like than cooking and cleaning for 
you? ». Ma traduction. 
21 « The emasculation of the Black man and the fragmentation of the family ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 44 

patrimoine physique et génétique des femmes noires qui les prédisposeraient 

à être naturellement résiliente et à travailler plus dur, à avoir une capacité à 

survivre et à avancer envers et contre tout »22 (Reynolds, 1997 : 98, ma 

traduction). Lorsqu’une sévère dispute éclate entre Elphida et son époux, 

cette dernière quitte le foyer et part se réfugier chez sa meilleure amie, 

présentée comme une femme indépendante et émancipée. Ensemble, les 

deux jeunes femmes s’amusent, boivent de l’alcool et dansent, mais le film 

prend soin de replacer la famille comme le centre de gravité obligé des 

femmes noires. Lorsqu’elle découvre un pistolet dans le salon de son amie, 

Elphida prend peur et quitte l’appartement : si elle envie son indépendance, 

Elphida semble refuser les pendants négatifs de cette liberté (comme la 

nécessité de devoir se protéger seule des dangers potentiels). Un montage 

parallèle montre son époux qui, pendant ce temps-là, tente maladroitement 

de s’occuper du foyer et des enfants. Ce montage contribue à appuyer 

l’incongruité de l’absence d’Elphida, qui n’est finalement pas montrée 

comme plus heureuse et épanouie chez son amie célibataire. Le profil de la 

femme indépendante, célibataire et sans enfants, incarné par l’amie 

d’Elphida, n’est pas désigné ici comme une alternative enviable et Ikoli 

semble surtout prôner une émancipation féminine qui se développerait au 

sein même du cercle normatif de la famille nucléaire. Cette valorisation de la 

structure familiale traditionnelle (Elphida retourne bien dans le foyer 

familial à la fin de l’histoire et le divorce de ses parents sera finalement 

invalidé) diminue la portée critique du film. Tout comme Burning an Illusion 

quelques années plus tôt, le film repose sur une représentation de la féminité 

noire formée au sein du cadre hétéronormatif et d’une émancipation 

féminine déterminée par des règles résolument patriarcales. Mais là où 

Shabazz prend soin de replacer l’histoire d’amour de son héroïne comme 

régie par la lutte politique, Elphida cherche moins la libération de la 
                                                             
22 « There is an assumption that, in the black women’s physical and genetic make up there 
is something that predisposes her to be naturally resilient and hard working, with the ability 
to survive and succeed against all odds ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 45 

communauté noire que l’accomplissement de ses propres aspirations 

individuelles. En ce sens, elle s’oppose au personnage de Pat dans Burning an 

Illusion, et Ikoli évite ici de faire écho aux émeutes raciales qui déchirent 

pourtant le pays les années précédant la production du film. Ainsi, si Elphida 

se place dans une position de dénonciation des pressions familiales et 

sociales qui entravent les femmes noires dans leur désir d’émancipation, le 

film ne propose néanmoins pas de réelle piste de réflexion pour permettre 

leur libération (qui serait par exemple leur politisation chez Shabazz). Le 

réalisateur critique bien certaines formes d’oppressions racistes et sexistes, 

mais ne s’aventure pas pour autant dans un discours émancipatoire. La 

diffusion du film sur les écrans de télévision permet en revanche de proposer 

à un large public une représentation alternative de la féminité noire et 

d’évoquer l’expérience migratoire au travers d’un regard féminin. 

 

UNE AUTRE IMAGE DE LA MATERNITÉ : ANITA DANS BABYMOTHER (81 

MINUTES, 35MM, COULEUR) 

Ce n’est que dix-sept ans après la sortie en salles de Burning an Illusion, 

qu’apparaît sur le grand écran une nouvelle héroïne noire, devant la caméra 

d’un réalisateur Black-British. Dans son film Babymother, Julian Henriques 

relate l’histoire d’Anita (Anjela Lauren-Smith), une jeune mère célibataire 

qui rêve d’intégrer le milieu très masculin du dancehall23. Laissant 

régulièrement ses deux jeunes enfants aux soins de sa mère, Anita vit une vie 

faite de musique et de rêves, toujours entourée de ses meilleures amies 

Yvette et Sharon. C’est ensemble que les trois jeunes femmes luttent contre 

la misogynie à laquelle elles sont confrontées au quotidien, notamment au 

sein de leurs relations amoureuses. En concentrant son récit sur la vie de la 

communauté afro-caribéenne, Henriques n’évoque qu’en filigrane les 
                                                             
23 Né dans les classes populaires de Jamaïque au début des années 1980, le dancehall est un 
courant musical dérivé du reggae. Sous l'effet de l'instrumentalisation électronique de la 
musique, le dancehall a à son tour donné naissance au genre du ragga. Musiques festives et 
populaires, elles mettent en valeur la figure du deejay, généralement un homme (Stolzoff, 
2000). 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 46 

oppressions racistes auxquelles ces femmes noires peuvent également faire 

face dans la société britannique. Mais en faisant évoluer ses personnages au 

sein d’un mouvement culturel (le dancehall) historiquement associé à la 

classe ouvrière et à la rébellion envers des codes coloniaux de respectabilité, 

Henriques rappelle que c’est bien « au travers de la musique et de l’écriture, 

de leurs vêtements et plus généralement de leur style »24 que les personnages 

de Babymother « gèrent avec créativité des conditions de logement 

déplorables, un accès à l’éducation limité, un niveau de chômage très élevé 

et un taux de criminalité et de vandalisme considérable dans leurs quartiers 

»25 (Korte et Sternberg, 2004 : 112, ma traduction). La chanson d’ouverture 

du film, « Steppin’ Ina NW10 » de Superfly, évoque effectivement les 

difficultés de la vie quotidienne dans le quartier de Harlesden (au code 

postal NW10), dans lequel se déroule l’action. Dans cette séquence 

d’ouverture, nous voyons Anita accompagnée d’Yvette et de Sharon ainsi 

que de ses deux enfants, danser dans la rue : les femmes investissent avec 

confiance l’espace public, tandis que les passants (majoritairement noirs) les 

regardent en souriant et en les encourageant. Ici, l’espace public est un 

espace d’émancipation que les femmes noires se réapproprient en toute 

confiance, alors que dans Burning an Illusion et Elphida, il représentait le 

terrain dangereux d’attaques racistes et sexistes. 

L’exubérance et la joie de vivre d’Anita et de ses amies forment un 

contraste étonnant avec le décor des council houses (logements sociaux 

britanniques) qui compose en grande partie le paysage du film et révèle la 

précarité de leur existence. Si Rose, la sœur aînée d’Anita (qui se révèlera en 

réalité être sa mère) montre qu’avec l’adoption de certains codes (blancs) de 

respectabilité (des vêtements “occidentaux”, un maquillage sobre, un emploi 

de bureau conventionnel...), il est possible de s’extirper de son milieu 

d’origine, Julian Henriques – à l’instar de Menelik Shabazz dans Burning an 
                                                             
24 « By way of their music and lyrics, clothes and overall ‘style’ ». 
25 « Deal creatively with bad housing conditions, a low educational level, high 
unemployment and considerable rates of crime and vandalism in their neighbourhoods ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 47 

Illusion – choisit de centrer son récit sur les aspects positifs de la communauté 

noire : son histoire et sa culture. Les similitudes entre les personnages de 

Rose dans Babymother et Pat dans Burning an Illusion sont troublantes : bien 

qu'évoluant à des périodes différentes (les années 1990 pour la première et 

les années 1970 pour la seconde), les deux femmes incarnent au début de 

chaque film le fantasme d’une vie “bourgeoise” qui leur permettrait de se 

rapprocher d’une définition idéaliste de la britannicité. Ce désir d’ascension 

sociale est néanmoins critiqué par les deux réalisateurs, et leurs personnages 

tournent graduellement le dos à ces rêves d’embourgeoisement. En effet, à la 

fin de Babymother, Rose se rapproche d’Anita et de son univers : nous la 

voyons se joindre au public d’un club de musique ragga, affichant une 

expression souriante et décontractée, contrastant avec l’air contrit et fâché 

qu’elle adopte au début du récit. Ce changement de comportement 

s’accompagne d’une légère transformation physique : elle détache ses 

cheveux autrement toujours soigneusement coiffés et apparaît dans des 

vêtements colorés plutôt que dans son tailleur sombre habituel. Si ces 

changements ne sont pas d’ordre politique comme ceux qui guident Pat 

dans Burning an Illusion, en tournant le dos à certains idéaux de la culture 

dominante blanche, ces deux personnages opèrent bien un même 

rapprochement vers une classe plus populaire (puisque la différence entre 

Pat et Del, ainsi qu’entre Rose et Anita est également d’ordre social). Il y a 

donc chez les deux réalisateurs un désir d’associer l’expérience noire 

(inspirée d’une culture africaine chez Shabazz et caribéenne chez 

Henriques) à certains milieux sociaux. Mais cette célébration des cultures 

diasporiques n’est pas un rejet total d’une britannicité qui, dans Babymother, 

est « totalement redéfinie par la culture populaire jamaïcaine [...] pas la 

culture populaire de leurs parents, mais une culture jamaïcaine 

contemporaine – la musique et l’esthétique du dancehall »26 (Korte et 

                                                             
26 « Totally redefined using Jamaican popular culture [...] not the popular culture of their 
parents’ era, but contemporary Jamaican culture – the music and aesthetic of the dance 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 48 

Sternberg, 2004  : 114-115, ma traduction). À l’inverse d’Elphida, née dans 

les Caraïbes et donc porteuse d’une expérience migratoire, Anita incarne la 

possibilité d’une identité culturelle hybride, où les influences de cultures 

diasporique et britannique s’entremêlent naturellement. Le milieu du 

dancehall dans lequel Anita évolue s’avère pour Stuart Hall être l’endroit 

idéal pour développer ce type d’hybridité : « la musique dancehall et la sous-

culture ragga en Grande-Bretagne ont été bien sûr inspirées par la musique 

dancehall et la culture ‘rude boy’ des jeunes Jamaïcains […] mais elle a 

désormais ses propres formes britanniques noires, et ses propres localisations 

indigènes » (Hall, 2017 : 464-5). Henriques montre une nouvelle génération 

de jeunes femmes qui jonglent avec aisance entre la culture caribéenne de 

leurs parents et la culture de leur pays natal. 

Au début du film, Anita est montrée comme une spectatrice passive, 

se pliant aux exigences des producteurs, restant dans l’ombre de son 

compagnon et attendant que celui-ci l’invite à monter sur scène. La dernière 

scène du film montre en revanche une héroïne plus affirmée : Anita s’impose 

sur scène et repousse Byron dans les coulisses sous les applaudissements de la 

foule. Mais si Yvette et Sharon sont aux côtés d’Anita pour la soutenir dans 

ses conflits contre les hommes, Henriques dés-idéalise ces liens de sororité en 

présentant leur amitié comme précisément susceptible de se briser à cause 

d’eux. La sociologue britannique Denise Noble dénonce cette tendance 

persistante au sein de la culture ragga à moquer les liens de solidarité qui 

peuvent unir les femmes noires, les hommes étant constamment replacés 

comme l’élément central qui animent leurs relations (Noble, 2000). Dans le 

film, lorsqu’Anita passe la nuit avec César, le petit-ami de Sharon, afin 

d’obtenir un accès gratuit au studio d’enregistrement dont il est propriétaire, 

elle trahit une relation de confiance et d’amitié profonde et s’expose à une 

confrontation violente qui apparaît sous la caméra de Henriques comme un 

vulgaire ‘crêpage de chignons’. Plus loin dans le film, Bee, la seule femme 
                                                                                                                                                           
halls ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 49 

productrice de ragga que le film met en avant, n’hésite pas à trahir sa jeune 

protégée à la première opportunité financière. La solidarité féminine mise 

en avant lorsque Bee décide de prendre Anita sous son aile au début du film 

est donc finalement déconstruite et montrée comme intéressée et dépourvue 

de sincérité. 

Là où l’affirmation de la féminité de Pat dans Burning an Illusion 

passait par une simplification de son apparence et un rappel de ses racines 

africaines, Anita affirme au contraire sa place en tant que femme noire au 

travers d’une hyperesthétisation de son apparence. Les ragga queens suivent en 

effet une série de codes esthétiques bien définis : maquillage excessif (à l’aide 

de faux-cils et de fards à paupières colorés), bijoux voyants, coiffures et 

perruques extravagantes, ainsi que vêtements moulants sont autant 

d’accessoires qui définissent le passage obligé vers leur accession aux rôles de 

chanteuse ou deejay (ou même plus simplement d’amatrices et danseuses de 

ragga). Pour Denise Noble, « le ragga subvertit les constructions 

eurocentriques du corps féminin qui tendent à dévaluer les corps des 

femmes noires comme ‘non-féminins’ »27 (Noble, 2000 : 154, ma 

traduction). La célébration du corps féminin retrouvée dans les paroles des 

deejays se traduit par l'appropriation d'un style vestimentaire valorisant les 

formes féminines qui « invite les femmes à oser montrer leur corps et leurs 

formes »28 (Noble, 2000 : 154, ma traduction). Cela montre la réelle 

évolution des discours féministes noirs entre les années 1980 et la fin des 

années 1990 : la simplicité prônée par Pat dans Burning an Illusion comme 

l'apparat d'une “vraie” féminité noire (malgré tout déjà dictée par un 

discours masculin) évolue ici vers une hyper-féminisation revendiquée 

comme une libération féministe. Le plaisir que les trois femmes semblent 

ressentir à se préparer physiquement montre que le regard masculin n’est 

                                                             
27 « Ragga subverts mainstream Eurocentric constructions of the feminine body which have 
tended to devalue Black women’s bodies as ‘unfeminine’ ». 
28 « It is a style that invites women to show as much of their body and body shape as they 
dare ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 50 

pas l’unique destinataire de cette stylisation. Anita est montrée comme 

traçant sa propre voie : elle ne se conforme ni aux attentes initiales de sa 

mère Rose, qui souhaiterait la voir se soumettre aux codes de respectabilité 

de la classe moyenne (trouver un emploi stable, déménager dans un autre 

quartier, s’installer durablement en couple...), ni aux attentes misogynes de 

Byron, qui rêverait de la voir enfermée dans un rôle de mère et de 

compagne dévouée et servile. Mais en dépeignant les femmes noires comme 

potentiellement déloyales et perfides les unes avec les autres, Henriques rend 

fragile une représentation de la sororité noire qui a pourtant besoin d'être 

encouragée à la fin du millénaire (Mirza, 1997). Diffusé dans les salles de 

cinéma, sur les écrans de Channel4 et dans divers festivals à travers le 

monde, Babymother connaît cependant une carrière internationale et reste un 

des films Black-British les plus connus et appréciés. Tout comme Burning an 

Illusion, le succès populaire du film montre donc bien qu’un public existe 

pour ce type de cinéma Black-British, et que les héroïnes noires sont 

appréciées et attendues. 

 

Qu’elles soient militantes politiques, mères et épouses rêvant de 

s'émanciper, ou encore ragga queens ambitieuses, Pat, Elphida et Anita 

incarnent des manières différentes d’investir leur identité diasporique. Si 

Burning an Illusion aux débuts des années 1980 met l’accent sur la célébration 

d’une culture afrocentrique (qui passe par le port de tenues inspirées de 

motifs africains, le choix de donner un nom en yoruba à son enfant né sur le 

sol britannique ou encore de renoncer au défrisage et au lissage des cheveux 

crépus), Babymother met en scène une culture diasporique caribéenne 

remodelée par l’apport d’une jeunesse née sur le sol britannique. À la fin des 

années 1990, l’accent est donc davantage mis sur l’hybridité des identités 

noires britanniques, et Anita incarne une nouvelle manière de se placer en 

relation avec l’identité nationale. Les héroïnes de Shabazz, Ikoli et 

Henriques symbolisent une britannicité redéfinie par les questions de genre, 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 51 

de race et de classe, à une époque où certains discours nationalistes mettent 

en question l'appartenance des communautés noires à la nation britannique. 

Ces trois personnages affichent une ferme volonté de se détacher de la 

mentalité de leurs parents, et de leurs velléités de s’assimiler complètement 

aux codes dictés par la société britannique. Si les trois films montrent bien 

que leurs origines culturelles font partie intégrante de l’identité de ces 

héroïnes, ils déconstruisent également l’idée que l’identité britannique ne 

puisse accommoder ces différences. Pat, Elphida et Anita sont des enfants de 

la « black Britain » : celle qui, pour le dramaturge Kwame Kwei Armah, est le 

foyer de « ceux qui ne connaissent que ce pays pour maison »29 

(Akwagyiram, 2011, ma traduction). Par ailleurs, si les trois films critiquent 

la misogynie au sein du couple et de la famille, les pistes proposées par les 

réalisateurs pour l’émancipation de leurs héroïnes restent partielles : il n’est 

pas expliqué comment la conscientisation politique de Pat, l’éducation 

d’Elphida ou le succès professionnel d’Anita les aideront à faire face aux 

rapports de domination qu’elles endurent aux côtés de leurs compagnons. 

Mais ils montrent que, si leur réelle portée féministe peut être contestée, ces 

regards masculins permettent a minima de pluraliser des représentations de la 

féminité noire par ailleurs relativement pauvres. Placées au cœur du récit, 

ces héroïnes répondent  à une demande croissante de voir sur les écrans de 

cinéma et de télévision des femmes noires échappant aux représentations 

stéréotypées habituellement retrouvées dans le cinéma mainstream blanc. En 

cette période de refonte et de remodelage de l’identité britannique, 

l’émergence de nouvelles héroïnes noires pourraient à nouveau permettre de 

questionner des représentations de la britannicité qui continuent encore 

aujourd’hui de marginaliser les femmes noires (Dabiri, 2013). 

 

 

                                                             
29 « This was black Britain – the ones who only knew this country as home ». 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 52 

BIBLIOGRAPHIE 
 
AKWAGYIRAM Alexis (2011), « Did the New Cross fire create a black British 

identity? », BBC News, [En ligne] https://www.bbc.com/news/uk-
12182927 

ALIBHAI-BROWN Yasmin (2000), Who Do We Think We Are? Imagining the New 
Britain, Londres, The Penguin Press. 

ATTILLE Martina et Maureen BLACKWOOD (1986), « Notes from the 
Workshop held in London, 1984 », in Charlotte BRUNSDON (dir.), 
Films for Women, Londres, BFI Publishing, p. 202-208. 

BOURNE Stephen (2001), Black in the British Frame. The Black Experience in 
British Film and Television, Londres & New-York, Continuum. 

BOTSHON Lisa et Melinda PLASTAS (2018), « “Negro Girl (Meager)” : Black 
Women’s In/Visibility in Women Activists and Civil Rights 
Leaders », in Delphine LETORT & Benaouda LEBDAI, 
Auto/Biographical Literature and Films, Londres, New York, Palgrave 
MacMillan, p. 171-188. 

BRADFORD Jade (2017), « Black, British and Bloody Terrified : What Brexit 
Means to Me », Huffington Post, [En ligne] 
https://www.huffingtonpost.co.uk/jade-e-bradford/racism-after-
brexit_b_10682300.html?guccounter=1&guce_referrer_us=aHR0c
HM6Ly93d3cuZ29vZ2xlLmNvbS8&guce_referrer_cs=3VKbBmPD
-GhLETcI2ecrsA 

BRAY Catherine (2016), « Film Review : ‘Brotherhood’ », Variety, [En ligne] 
https://variety.com/2016/film/reviews/brotherhood-review-
1201860420 

BREWER Mary (2005), Staging Whiteness, Middleton, Wesleyan University 
Press. 

BRYAN, Beverley, DADZIE Stella et Suzanne SCAFE (1985), The Heart of the 
Race : Black Women’s Lives in Britain, Londres, Virago Press. 

CARBY Hazel ([1982] 1997), « White Woman Listen! Black feminism and 
the boundaries of sisterhood », in Heidi MIRZA, Black British Feminism: 
A Reader, Londres & New-York, Routledge. 

CHAMBERS Eddie (2012), Things Done Change: The Cultural Politics of Recent 
Black Artists in Britain, Amsterdam & New-York, Rodopi. 

CHAMBERS Eddie (2014), Black Artists in British Art: A History since the 1950s, 
Londres & New York, I.B. Tauris. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 53 

CRAIG Maxine (2002), Ain’t I a Beauty Queen? : Black Women, Beauty, and the 
Politics of Race, Oxford, Oxford University Press. 

DABIRI Emma (2013), « Who Stole all the Black Women from Britain? », 
Media Diversified, [En ligne] 
https://mediadiversified.org/2013/11/05/who-stole-all-the-black-
women-from-britain 

ERIC-UDORIE June (2016), « Thanks to Brexit, I’m afraid to be a young 
black woman in Britain », Splinter, [En ligne] 
http://splinternews.com/thanks-to-brexit-i-m-afraid-to-be-a-young-
black-woman-1793857818 

GILROY, Paul ([1987] 2002), There Ain’t No Black in the Union Jack, Londres & 
New York, Routledge. 

HALL Stuart ([2007] 2017), Identités et cultures. Politiques des cultural studies, 
édition établie par Maxime Cervulle, Paris, Éditions Amsterdam. 

HILL John (1999), British Cinema in the 1980s, Oxford, Clarendon Press. 

HOOKS bell ([1981] 2015), Ain’t I A Woman: Black Women and Feminism, 
Londres & New York, Routledge. 

HOOKS bell (2004), We Real Cool: Black Men and Masculinity, Londres & New-
York, Routledge. 

HOWELL David (2016), « Brexit, the UK and the Commonwealth: 
Opportunities and Challenges », The Round Table, Vol. 105, n° 5, 
p. 575-576. 

HULL, Gloria, BELL-SCOTT, Patricia et Barbara SMITH (1982), All the Women 
are White, all the Blacks are Men, But Some of us are Brave: Black Women’s 
Studies, New York, Feminist Press. 

KORTE Barbara et Claudia STERNBERG (2004), Bidding for the Mainstream? 
Black and Asian British Film Since the 1990s, Amsterdam & New-York, 
Rodopi. 

LIM Song Hwee (2006), Celluloid Comrades: Representations of Male Homosexuality 
in Contemporary Chinese Cinemas, Honolulu, University of Hawai’i Press. 

MACSHANE Denis (2017), Brexit, No Exit: Why Britain Won’t Leave Europe, 
Londres & New York, I.B. Tauris. 

MANATU Norma (2003), « African American Women and Sexuality in the 
Cinema », in Anne CREMIEUX, Les Cinéastes Noirs Américains et le Rêve 
Hollywoodien, Paris, L’Harmattan. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 



Les Héroïnes noires du cinéma Black-British 

2018/8 GENRE EN SÉRIES : CINÉMA, TÉLÉVISION, MÉDIAS 54 

MIRZA, Heidi Safia (1992), Young, Female and Black, Londres, New York, 
Routledge. 

MIRZA Heidi (1997), Black British Feminism: A Reader, Londres & New York, 
Routledge. 

NOBLE Denise (2000), « Ragga Music: Dis/Respecting Black Women and 
Dis/Reputable Sexualities », in Barnor HESSE, Un/settled 
Multiculturalisms: Diasporas, Entanglements, Transruptions, Londres & New 
York, Zed Books, p. 148-169. 

OMISE’EKE Natasha (2016), « Brexit, More Bad News For Black Women », 
Huffington Post, [En ligne] 
http://www.huffingtonpost.com/entry/brexit-more-bad-news-for-
black-women_us_5771735fe4b06721d4c0f2d9 

REECE Auguiste et al. (1988) « Aesthetics and Politics: Working on Two 
Fronts », Undercut: The Magazine for the London Filmmakers’ Co-op, n° 17, 
p. 32-39. 

REYNOLDS Tracy (1997), « (Mis)representing the Black (Super)woman », in 
Heidi Mirza, Black British Feminism: A Reader,  Londres & New York, 
Routledge, p. 97-112. 

SHUKRA, Kalbir (1998), The Changing Pattern of Black Politics in Britain, 
Londres, Sterling (Virginie), Pluto Press. 

STOLZOFF Norman (2000), Wake the Town & Tell the People: Dancehall Culture 
in Jamaica, Durham, Londres, Duke University Press. 

SUDBURY Julia (1998) ‘Other Kinds of Dreams’: Black Women’s Organisations and 
the Politics of Transformation (Gender, Racism, Ethnicity), Londres & New 
York, Routledge. 

TATE Shirley (2015), Black Women’s Bodies and the Nation: Race, Gender and 
Culture, Londres, Palgrave MacMillan. 

YOUNG Lola (1996), Fear of the Dark: ‘Race’, Gender and Sexuality in the Cinema, 
Londres & New-York, Routledge. 

YOUNG Lola (2000), « What is Black British Feminism? », Women: A Cultural 
Review, Vol. 11, n° 2, p. 45-60. 

WALLACE Michele ([1978] 1999), Black Macho and the Myth of the Superwoman, 
Londres & New-York, Verso. 

WALLACE, Michele ([1975] 2008) « Une féministe en quête de sororité », in 
Elsa DORLIN, Black Feminism: Anthologie du Féminisme Africain-Américain. 
1975-2000, Paris, L’Harmattan, p. 45-58. 

 
© 2018 Genre en séries : cinéma, télévision, médias 

ISSN 2431-6563 




