PALLADIO, ANDREA PANOFSKY, ERWIN

nouvelles sur la production de ’espace et sur Porganisation du ‘ st dire combien Palladio a su mettre au service de la théorie de
toire. Nous retenons habituellement de César 'image du conquy chitecture au sens le plus riche du terme Pintelligence et la pra-
ou du maitre de Rome. Mais la lecture de son ceuvre montre esse ‘ e de son art, dans un singulier renversement du rapport théorie
lement 'importance de son approche technique et la profonde ratique.

son intelligence en la matiére. César est assurément le grand pe 1 .

de la technique romaine en particulier par sa capacité 4 investi ADIO A., L’Antichita di Roma, Venise, M. Pagan, 1554. - I quaitro libri
aménager le territoire au moyen des techmques du génie thilitais rchitectura, Venise, Domenico De ‘Franceschi, 1570 ; trad. fr. R. Fréart de

1 i L. de 1 L d hin. d mbray, Les Quatre Livres d’architecture, Paris, Edme Martin, 1650. - I commen-
a poliorcetique et de la castramétation. Le pont du Rhin, dont i Caio Giulio Cesare, con le figure in rame de gli alloggiamenti, de’ fatti d’arme,

décrit la fabrication au livre IV de la Guerre des Gcmles, servira crconvallationi delle citta, & di molte altre cose notabili descritte in essi, fatte
de modele de construction i toute l’époque humaniste et c13351q ndrea Palladio per facilitare a chi legge la cognition dell’historia, Venise, Pietro
importe de noter que César réussit a conquérir et 2 maitriser e anceschi, 1575 [1574].

de temps un immense territoire sans la moindre carte pour Paide

> 5 RMAN ]., Palladio, Paris, Macula, 1981. — CAYE P., Le Savoir de Palladio.
maitrise de Pespace est purement mentale ; il est lui aussi | 1ncarn, itecture, métaphysique et politique dans la Venise du Cinquecento, Paris,

de l’agge p allas,.et. C’est évidemment sur ce point que le conqueér: cksieck; 1995 ; « César, penseur de la technique. Lectures architecturales du
Parchitecte se rejoignent. , s césarien a la Renaissance (Alberti et Palladio) », dans O. Medvedkova et
Dans son édition du César, Palladio explique le sens de ses illy Orgeix (dir.), Architectures pour la guerre et pour la paix : du modéle militaire
tions par Iapplication des opérateurs vitruviens — ordonnance, d v e & Larchitecture civile moderne, Bruxelles, Mardaga, 2013, p. 13-32. -
. . . TR A. & TAFURI M., L’armonia e i conflitti: la chiesa di San Francesco della
sition, proportions (symmetria), distribution, etc. —, pour

4 nella Venezia del °500, Turin, Einaudi, 1983. — OrcHSLIN W., Palladianismus :
raison des manceuvres militaires. A travers la question militai g Palladio. Kontinuitit von Werk und Wirkung, Zurich, gta Verlag, 2008. —

la restauration de ’ordre antique de la guerre, Palladio tran AMINE G. (éd.), Andrea Palladio et Parchitettura della battaglia, Venise,
les schémes vitruviens de la statique a la dynamique, et leur ‘ ilio, 2009.

ainsi un horizon d’opérativité qui dépasse largement le seul don PiERRE CAYE
de la conception du projet architectural et de ’assemblage d’o

composés de parties distinctes. Dans ce cadre, émerge ainsi un

veau concept de symétrie, autre opérateur vitruvien fondam

un concept plus fécond et heuristique, plus proche aussi de ce

mathématiques de notre temps définissent sous le terme de sy OFSKY, ERWIN. 1892-1968

que I’harmonie des proportions chargée d’assurer I’équilibri istorien de I’art juif allemand Erwin Panofsky est né le
points d’appui directs dans la construction des édifices. Il §’ ars 1892 a Hanovre et mort le 14 mars 1968 a Princeton (Etats-
sur le champ de bataille, d’organiser I’ordre de combat par une s s), ot il avait émigré en 1933 pour fuir le régime nazi. Panofsky
trie dynamique qui permet de permuter simultanément tous le constitué, dans plusieurs universités allemandes (Fr1bourg -en-
ments d’un groupe sans en modifier la structure, grice a la défin au, Berlin et Munich), un bagage théorique trés complet
d’invariants au moyen desquels se trouvent conciliées la stabilité. 14, il dépose une these de doctorat sur Albrecht Diirer a Puni-
forme et ’énergie de son mouvement. En témoignent les diffé 1 sité de Fribourg. En 1921, il contribue 4 fonder université de
types de manceuvres et d’évolutions que décrit Palladio dans le bourg avant d’y obtenir la chaire d’histoire de I’art en 1927.
mio de son César. rant cette période, il fréquente la Kulturwissenschaftliche




PANOFSKY, ERWIN PANOFSKY, ERWIN

Bibliothek Warburg, ol il rencontre Aby Warburg (le créa
11c0n010g1e cr1t1que dont il systématisera les principes), Frit;
(avec qu1 il écrira une somme sur la mélancolie), Ernst Cassi
lui inspirera les développements sur la perspective) ou encore
Gombrich. La période des années 1920 est propice a ’émulation
lectuelle et le Warburg Kreis s’assure une notoriété durabl
en 1933, Panofsky est — comme tant d’autres — contraint de
lun1ver51te de Hambourg. Il ermgre aux Etats-Unis ot il e
d’abord a New York et ensuite a Princeton.
Dans son texte Idea (1924), Panofsky poursuit expliciteme:
proposition énoncée par Cassirer dans son article «Eido
Eidolon », publié la méme année. La ou Cassirer avait éclairé la
systématique de la conception platonicienne de Pesthétique, i
pour sa part illustrer son développement historique. Dans
confrontation en acte de la métaphysique et des théories de
Panofsky fait apparaitre des décalages de rythme entre la théos
idées et celle de I’art, qui se rejoignent puis s’écartent au fil du ¢
Idea ne se profile pas vraiment comme une histoire de la posté:
PIdée platonicienne. Cette impression est vite effacée par l'au
perceptible que la théorie de la connaissance kantienne exerce
texte. Si Kant n’est cité qu’une fois, dans les derniéres lignes d
sa pensée s'impose néanmoins ; toutes les analyses de Panofsk
guidées par une seule et méme question (dont ’énonciation est,
pas douter, kantienne) : « Comment la représentation artistique et
tout la représentation du beau sont-elles généralement possib
(Idea). Dans ce texte, Panofsky interroge le rapport fonda
entre I’esprit et la reahte sensible et se confronte a la questio
Papriorité (c’est-a-dire le caractére premier et transcendant:
Idées. Aussi, les différentes acceptions, les différents modeles de
que la théorie de Part a pu proposer, sont-ils évalués en fonction:
critéres de la théorie de la connaissance. L’historien de I’art (qui, &
fait historien des idées) restitue un certain jeu de I’histoire, fait
tiquement de temps et de contretemps, ol successivement les th
de ’art sont enclines a considérer les idées, ou plutdt les repré
tions, comme dérivées de la réalité sensible (a posteriori) ou co
antérieures a activité artistique (a priori).

utre texte de Panofsky directement élaboré en dialogue avec la
ophie de Cassirer est La Perspective comme forme symbo-
(1924). Puisant directement dans la terminologie cassirérienne,
sky utilise le concept de forme symbolique pour définir la
ective: «Si la perspective n’est pas un facteur de la valeur
ique [Wertmoment], du moins est-elle un facteur de style
oment]. Mieux encore, on peut la désigner — pour étendre a
ire de I’art I’heureuse et forte terminologie d’Ernst Cassirer —
1e une de ces “formes symboliques” grice auxquelles “un
nu signifiant d’ordre intelligible s’attache a un signe concret
re sensible pour s’identifier profondément a lui”; c’est en ce
qu’une question va prendre, pour les diverses régions de I’art
différentes époques, une signification essentielle, la question
yoir, non seulement si les uns et les autres ont une perspective,
encore quelle perspective elles ont » (La Perspective...). L’idée
eler la perspective une forme symbolique attire I’attention sur
qu’elle n’est pas un donné, mais une condition de la représen-
on. Par ailleurs, la terminologie cassirérienne intervient a un
it trés précis de I’argument, celui de la comparaison entre
ective antique (en « aréte de poisson ») et perspective moderne
ale). Panofsky est donc confronté 4 ce que histoire fait appa-
: il n’y a pas une seule perspective, mais plusieurs. Le recours
orme symbolique lui permet de déplacer subtilement I’attention
diversité des perspectives effectives a la forme générale (a la
bilité générale d’une perspective). L’essence de la perspective
ainsi plus mise en cause, il suffit a I’historien d’indiquer a
_perspective se référent les artistes d’une époque donnée. Si
lent qu’une forme symbolique est une forme a travers laquelle
prit apprehende et interprete la reahte, il faudra montrer de
lle maniére la perspectlve permet a ’homme de saisir le monde.
¢ elle, on serait face a la possibilité de conjoindre des contenus
uliers, sensibles, et des signiﬁcations générales. La perspective
quiert, du fait méme qu’on la considére comme forme symbo—
e, une fonction constitutive « de P'ordre et du sens méme des
s » (Damisch, L’Origine de la perspective). Avec le concept de
e symbolique, Panofsky trouve I’occasion de constituer une




PANOFSKY, ERWIN PANOFSKY, ERWIN

nouvelle histoire de I’art, une histoire qui tienne compte de
pouvoir propre, celui d’entrer en interaction avec le monde des id
lités. Son souci rigoureux de rationalisation de Ihistoire de I’
récurrent dans tous ses travaux, nécessitait précisément qu'a
matériau sensible puisse s’accorder un élément intelligible.

La méme idée anime les travaux fondateurs de Iiconologie.
les Essais d’iconologie (1939), Panofsky propose une série d’ét
pointues sur la Renaissance, montrant a quel point lf; travail
théoricien dépasse le seul souci d’identification des motifs. Le
introductif est 'un des plus importants (et parmi les plus criti
que Panofsky ait pu écrire. La premiére version dq texte.
de 1939, la deuxiéme de 1962. Trente ans aprés sa premiére publi
tion, ’ouvrage est traduit en frangais et accompagné d’une'p/ é
écrite par l'auteur (1966) — dans laquelle il revient sur sa métl
(par prudence ou maturité). Panofsky considére que la signific
d’une ceuvre se déploie sur trois niveaux dépendants les u
autres, dont la complexité est progressive. Le premier niveau est
de la signification primaire ou naturelle, subdivisée en signific
de fait et signification expressive. A ce niveau pré-iconograp
on identifie dans ceuvre des objets et des événements (faits) ef
émotions ou des humeurs (expressions). Le deuxiéme niveau est
de la signification secondaire ou conventionnelle. A ce niveau ic
graphique, on interpréte la scéne observée en fonction de con
tions et de normes culturelles. Bien souvent, on rattache les élémi
dégagés au niveau précédent a des histoires (myt}_lolqgique
bibliques). Le troisiéme niveau est celui de la signification intrins
ou de contenu. A ce niveau iconologique, qui constitue Iabouf
ment de Pensemble de la démarche interprétative, on dégage a p
de P’ceuvre un état d’esprit caractéristique d’une époque, une m
singuliére de réagir au monde, une certaine philosophie. L’ceu
alors comprise en profondeur. -

Aujourd’hui, de nombreux auteurs — aussi bien du coté
Bildwissenschaft (science de I'image contemporaine) que des
Studies (équivalent anglo-saxon) — reprochent a Panofsky d
soumis les images au paradigme du langage rationnel, c’est-a
d’avoir réduit les images a leur réle transitif, informatif (commui

nel), aux prestations de service qu’elles rendent en portant des
ifications qui leur préexistent (voir par exemple les textes de
oehm). Ces discussions sont capitales d’un point de vue méthodo-
que: elles visent a dégager la spécificité de expression visuelle 3
ard du langage, objectif en soi tout a fait légitime. Depuis la fin des
ees 1980, la méthode iconologique a commencé a générer chez les
riciens de I’art toutes sortes de réactions d’insatisfaction — voire
e d’hostilité. L’iconologie sert aujourd’hui de repoussoir autant
de modele. On devine ce qui pose probléme aux théoriciens
cls dans cette méthode: Panofsky semble écarter la plupart du
ps de son analyse des ceuvres picturales les préoccupations for-
es (tout ce qui concerne les couleurs, leurs nuances, les matiéres,
yle graphique, la densité du trait, le rythme et Péquilibre des
es, en somme : toutes les qualités plastiques) pour se concentrer
lus d’insistance (voire méme pour se concentrer strictement) sur
ments de contenu (allégories, symboles) et analyser au mieux les
de Pceuvre d’art aux significations, aux idées. Ce constat est en
fondateur de la science de I'image contemporaine : étudier les
nus symboliques de ’ceuvre sans se soucier suffisamment de la

re dont ces contenus sont amarrés au sensible apparait aujour-
comme un non-sens.

SKY E.,  La Perspective comme forme symbolique [1924], trad. fr.
angé, Paris, Minuit, 1975. — Idea. Contribution & Ibistoire de Pancienne
de Part [1924], trad. fr. H. Joly, Paris, Gallimard, 1982, 1989. — Essais
logie. Les thémes bumanistes dans Part de la Renaissance [1939], trad. fr.
bette et B. Teyssédre, Paris, Gallimard, 1967. — Architecture gothique et
scolastique [1951], trad. fr. P. Bourdieu, Paris, Minuit, 1967. — Les Primi-
mands [1953], trad. fr. Paris, Hazan, 2010. — Lg Renaissance et ses avant-
ts dans lart en Occident [1960], trad. fr. L. Meyer, Paris, Flammarion,

~ L'Buvre dart et ses significations [1955], trad. fr. M. et B. Teyssédre,
sallimard, 1969.

14 C., Nei dettagli nascosto. Per una storia del pensiero iconologico, Rome,
1, 2003. - DamiscH H., L’Origine de la perspective [1987], éd. revue et
e, Paris, Flammarion, 1993. — Dipi-HUBERMAN G., Devant Pimage, Paris,
1990. — HAGELSTEIN M., Origine et survivances des symboles. Warburg,
7, Panofsky, Hildesheim, G. Olms, 2014. - HoLLy M. A., Panofsky and the
tions of Art History, Ithica/Londres, Cornell University Press, 1984. —




PAREYSON, LUIGI PAREYSON, LUIGI

Motvo J., «Allégorisme et iconologie. Sur la méthode de Panofsky », - concept de formativité est inventé par Pareyson pour mettre en
J. Bonnet (dir.), Erwin Panofsky. Cabiers pour un temps, Paris, Centre G ére le caractére dynamique de la forme. Inspiré par Goethe,

Pompidou, 1983. — RIEBER A., Art, bistoire et signification. Un essai d’épistém ller et Valérv. mais aussi par les témoienasces d’artistes sur Pacti-
d’histoire de Part autour de Iiconologie d’Erwin Panofsky, Paris, 1'Harm ¥ b gnag

2012. créatrice (Flaubert, Poe), il voit en effet la forme comme un
canisme vivant d’une vie propre et doté d’une légalité interne »
hetzque La formativité concerne toutes les activités humaines,
— Cassirer, Durer, Gombrich, Kant, Sax|, Warburg. c’est dans Part qu’elle se manifeste le mieux: « Popération artis-
e est un processus d’invention et de production exercé non pas
¢aliser des ceuvres spéculatives, pratiques ou autres, mais seule-
PAREYSON, LUIGI. 1918-1991 pour soi-méme: former pour former, former en poursuivant
‘ uement la forme pour elle-méme; L’art est pure formativité »
Au départ de cette dynamique de la formativité, est cette sorte

: SR cou ; rce qu’il nomme le spunto, sorte de « guide obscur que pour-
du philosophe spiritualiste Augusto Guzzo. Initié 4 la pensée d la forme cherchant 4 se matérialiser » (id.). Pareyson reproche a

Jaspers et de Heidegger, ses premiers travaux portent sur Jaspers alisme de Croce d’avoir laissé dans ’ombre la dimension poie-
’existentialisme (Studi sull’esistenzialismo, 1942), et sur P’idé , ¢ de Part, la confrontation avec la matiére que suppose ce faire ;
allemand (il publie notamment en 1950 L’Esthétique de Fidéa ut une esthétique de la production, une étude de ’lhomme « dans
allemand). Enseignant a son tour a 'université de Turin, il défen ¢ de faire art » (id.).

« personnalisme ontologique » (Esistenza e persona, 1950), qu | ceuvre d’art exprime la personne de I’artiste chez qui la spiritua-
ni une philosophie de I’existence, ni une philosophie de I'esp 1 t la maniere de former ne font qu’un. Pareyson ne nie pas le role
qui n’est pas sans lien avec son esthétique puisque I'idée de fo ‘ nditions historiques et sociales de la création, et ne refuse pas la
vité 'y trouve déja («lceuvrer de la personne est [...] model ‘ ibution des sciences humaines a la compréhension des ceuvres
formes », Esthétique). Titulaire de la chaire d’esthétique de son Cest a condition de ne pas tomber dans un réductionnisme qui
versité de 1952 a 1964, il développe une théorie de l’art fon | it de ces ceuvres de simples documents en oubliant leur « qualité
cette idée centrale de formativité, en dialoguant avec la pen ‘ prement artistique » (id.). Contre le formalisme, il affirme le
Croce qui dominait alors la scene italienne de Pesthétiqu ‘ ctere profondément humain de ’art et soutient donc, contre
articles publiés depuis 1950 sont réunis en 1954 dans Es ; ce, que la considération de la dimension morale d’une ceuvre n’est
Teoria della formativita. Cet ouvrage sera suivi par Teoria de ‘ un contresens. Ce qui lui permet de maintenir, en dépit du conti-
(1965), I problemi dell’estetica, et Conversazioni di estetica (19 " m affirmé du processus de formativité dans et hors de la sphere
par L’esperienza artistica (1974). Pareyson a également publ que, et a la différence de Dewey, une distinction ferme entre
série d’ouvrages sur I’esthétique de Goethe, de Valéry, de Nova d art et art mineur. Celle-ci n’est pas tant fonction des genres que
Schiller, de Schelling, de Kant et aussi de Dostoievski. Il a en ¢ a richesse du processus de formatiuité «la pure décoration ou
fondé et dirigé la Rivista di estetica. Ses derniers travaux porte 1 ention illustrative, la poésie d’évasion ou la littérature militante
Pinterprétation (Verita e interpretazione, 1971) et développer rent dans le domaine de Part que si elles participent de sa nature,
ontologie de la liberté. Plusieurs étudiants de Pareyson ont éte t qui la préciosité de I’exercice stylistique et le pur élan de la
suite, de grands noms de I’esthétique italienne : Umberto Eco, , , aisie ne sont jamais sans entrainer avec eux tout un monde spiri-
Vattimo et Mario Perniola. ‘ » (id.). Ainsi c’est la dimension d’humanité qui permet de

Né a Piasco, dans le Piémont, en 1918 et mort 2 Milan en 1
Luigi Pareyson a fait ses études a 'université de Turin ou il fut




