
Les principes cosmologiques 
du platonisme



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 

monothéismes et philosophie 
Collection fondée par Carlos Lévy et  
dirigée par Gretchen Reydams-Schils



Les principes 
cosmologiques 
du platonisme

Origines, influences et systématisation

Études réunies et éditées sous la direction de 
Marc-Antoine Gavray 

Alexandra Michalewski

H
F



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 

©2017, Brepols Publishers n.v., Turnhout, Belgium

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a 
retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, 
photocopying, recording, or otherwise, without the prior permission of the publisher.

D/2017/0095/267
ISBN 978-2-503-56633-7
e-ISBN 978-2-503-57274-1
DOI 10.1484/M.MON-EB.5.112297

Printed on acid-free paper.

Publié avec le concours de la Fondation Universitaire de Belgique



TABLE DES MATIÈRES

Remerciements� 7

Éléments pour une histoire des cosmologies platoniciennes de 
l’Antiquité
Marc-Antoine Gavray et Alexandra Michalewski�  9

Speusippe et Xénocrate ont-ils systématisé la cosmologie 
du Timée ?
Thomas Bénatouïl (Université de Lille, CNRS : UMR 8163 

Savoirs, Texte, Langage)�  19

Qu’est-ce qu’un principe selon Aristote ?
Sylvain Delcomminette (Université Libre de Bruxelles)�  39

Théophraste sur les principes physiques de Platon dans le fr. 230 
FHS&G et dans sa Métaphysique
David Lefebvre (Université Clermont-Auvergne, PHIER 

et Centre Léon-Robin)�  63

Les principes physiques stoïciens à la lumière de leurs critiques 
antiques
Bernard Collette-Dučić (Université Laval)�  91

Atticus et le nombre des principes : 
nouvel examen de quelques problèmes textuels du fragment 
DP 26 (= Proclus, In Tim., I, 391, 6-12)
Alexandra Michalewski (CNRS / Centre Léon Robin)�  119

Alexandre d’Aphrodise et le Premier Moteur comme Principe
Gweltaz Guyomarc’h (Université Lyon 3)�  143



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 


TABLE DES MATIÈRES

Numénius d’Apamée précurseur de Plotin dans l’allégorèse de la 
Théogonie d’Hésiode : le mythe d’Ouranos, Kronos et Zeus
Angela Longo (Università dell’Aquila)�  167

L’évolution du concept de principe dans le premier 
néoplatonisme. Un bref parcours
Adrien Lecerf (CNRS / Centre Léon Robin)�  187

Compter les causes avec Proclus
Pieter d’Hoine (KU Leuven)�  225

Une histoire néoplatonicienne des principes Simplicius, 
In Phys., I, 1-2
Marc-Antoine Gavray (FRS-FNRS / ULiège)�  249

Bibliographie� 273

Index nominum� 297

Index locorum� 301



Au cours de ses neuf siècles d’histoire, la question de la nature et 
du nombre des principes cosmologiques est apparue comme un enjeu 
central du platonisme antique, notamment dans sa confrontation avec 
les écoles stoïcienne et péripatéticienne, mais aussi, à partir de l’époque 
impériale, avec le christianisme. Ce volume étudie les mutations séman-
tiques que la notion de principe a connues durant cette période, depuis 
l’ancienne Académie, où la lecture du Timée s’est pour la première fois 
formalisée en une théorie des principes cosmologiques, jusqu’à Simpli-
cius, qui récapitule non seulement les thèses de Platon et d’Aristote, 
mais aussi celles des premiers physiciens. Dans une large mesure, cette 
histoire coïncide dès lors avec celle de la réception du Timée –  sur la-
quelle se concentrent la plupart des contributions de ce volume –, dia-
logue où Platon expose, à travers un mythos, un récit cosmologique où 
interviennent un démiurge et des dieux subalternes, un réceptacle et des 
Formes, une âme du monde et des âmes individuelles, une cause véritable 
et des causes accessoires. Ces entités recevront au fil des exégèses le statut 
de principes – bien que Platon lui-même ne les qualifie pas comme tels – 
et elles donneront lieu à des débats au sein de la tradition platonicienne 
sur la constitution du cosmos.

Or l’histoire de la formalisation (ou théorisation) de la nature et du 
nombre des principes cosmologiques du platonisme s’avère également 
indissociable de l’histoire des interprétations successives de la notion 
polysémique d’ἀρχή. Dans un cadre cosmologique, celle-ci renvoie 
fondamentalement au « commencement temporel » ou au « point de 
départ », que l’on prenne le point de vue de la science saisissant le pro-
cessus que l’ἀρχή met en œuvre ou celui de la production du phénomène 
qui en résulte – et, dans ce cas, le sens d’ἀρχή tend à se confondre avec 

ÉLÉMENTS POUR UNE HISTOIRE DES 
COSMOLOGIES PLATONICIENNES DE 

L’ANTIQUITÉ

Marc-Antoine Gavray et 
Alexandra Michalewski

Les principes cosmologiques du platonisme. Origines, influences et systématisation, éd. par 
Marc-Antoine Gavray et Alexandra Michalewski, Turnhout, Brepols, 2017 (Mono-
théismes et Philosophie 23), p. 9-17.
FHG� DOI 10.1484/M.MON-EB.5.114796



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 


Marc-Antoine Gavray et Alexandra Michalewski

celui de cause (αἰτία). À cet égard, la contribution de S. Delcomminette 
donne à voir comment, chez Aristote, la notion de principe conserve 
toujours la trace de son origine épistémologique. Les principes recher-
chés, qu’ils soient physiques, métaphysiques ou logiques, sont toujours 
et avant tout ceux d’une science. Un principe est une réalité immobile, 
intelligible, qui permet d’expliquer, de rendre raison de différents pro-
cessus, mais qui tient aussi lieu de point d’unité focale permettant de 
rassembler la pluralité qui en dépend. Toutefois, cette définition porte 
en elle une contradiction, dans la mesure où le principe, tout en étant 
différent de ce qu’il fonde, doit cependant posséder quelque chose qui le 
relie à ce qui en dépend. Cette tension interne, constitutive de la défini-
tion de ce qu’est un principe, est développée par Alexandre d’Aphrodise, 
avant d’être reprise par Plotin qui en fera la structure même de son édi-
fice aitiologique – nous y reviendrons.

Au livre Nu de la Métaphysique, Aristote critique la prétention des 
platoniciens à déduire les grandeurs physiques à partir des principes ma-
thématiques – bien que, par là, ils échappent au moins au reproche adres-
sé à Speusippe qui, ne parvenant à établir de connexion causale entre les 
différents niveaux dimensionnels, finit par tomber dans un épisodisme 
digne d’une « mauvaise tragédie ». Héritier de ces critiques aristotéli-
ciennes, Théophraste occupe une place centrale dans l’histoire de la ré-
ception péripatéticienne de la théorie platonicienne des principes. En 
modelant son exégèse du Timée sur la grille de lecture qu’Aristote ap-
plique à la théorie platonicienne des principes, il développe à propos de 
Platon une distinction, déjà en germe chez Aristote, entre une théorie 
des principes physiques, présente dans le Timée, et une théorie des prin-
cipes ultimes, que Platon réserverait aux doctrines non écrites. D. Le-
febvre propose sur ce point une analyse suivie de la formule que Sim-
plicius attribue à Théophraste (fr. 230 FHS&G) : « τῇ τοῦ θεοῦ καὶ τῇ 
τοῦ ἀγαθοῦ δυνάμει ». Le néoplatonicien y voit l’indice que Théophraste 
attribue à Platon une cause motrice double, « la puissance du Dieu et 
la puissance du Bien », qui se réduit ultimement à la seule puissance du 
Bien. Il chercherait par là « à définir un type de principe dérivé de l’Un, 
lequel est aussi considéré par Aristote comme étant à l’origine du Bien 
pour Platon, mais qui soit propre à la physique ». D’après Théophraste, 
les principes de la physique de Platon – le réceptacle universel et la puis-
sance de Dieu – dériveraient ainsi de la Dyade et de l’Un, respective-
ment. Et c’est par la réunion de la puissance du Dieu et de la puissance 
du Bien en un seul principe qu’il montrerait de quelle façon passer de la 
théorie des principes du Timée à celle des doctrines non écrites, celle-là 





Éléments pour une histoire des cosmologies platoniciennes de l’Antiquité

même qu’il rapporte dans sa Métaphysique. Cette articulation, qui non 
seulement distingue le plan des principes physiques et celui des principes 
métaphysiques, mais aussi subordonne les premiers aux seconds dont ils 
dérivent, souligne le rôle de pivot que Théophraste a joué dans l’histoire 
du platonisme. En proposant une première conciliation hiérarchique des 
deux grandes sources mobilisées dans les constructions théologiques et 
cosmologiques – les doctrines non écrites et le Timée – celui-ci ouvre des 
perspectives qui parcourront l’ensemble de la tradition platonicienne ul-
térieure.

Une difficulté majeure de la cosmologie platonicienne, soulevée par 
Aristote et reprise par ses héritiers, concerne en effet la capacité des prin-
cipes immobiles à engendrer et à maintenir le mouvement1. Si la déduc-
tion de l’ensemble du réel à partir des Formes et des nombres évite l’épi-
sodisme reproché à Speusippe par l’imposition d’une relation causale 
entre ses différents degrés, il reste néanmoins à expliquer comment des 
êtres mathématiques immobiles peuvent être à l’origine de la vie et du 
mouvement. En cherchant à concilier l’existence d’un Premier Moteur 
immobile avec cet héritage platonicien, Théophraste jette les bases d’une 
articulation possible entre la théologie de Métaphysique Lambda et les 
analyses du Timée, entre l’origine causale du mouvement et la mathé-
matisation du monde. Comme cela ressort des analyses que ce volume 
consacre aux néoplatoniciens postérieurs à Plotin (Porphyre, Jamblique, 
Proclus et Simplicius), ces derniers poursuivront dans cette voie – sans 
pour autant la faire remonter à Théophraste –, en y apportant plusieurs 
infléchissements fondamentaux. Ainsi, pour eux, l’articulation entre les 
principes de Platon et d’Aristote prend la forme d’un rapport de subor-
dination : au-delà de l’intellect immobile, premier principe d’Aristote, 
il y a l’Un, premier principe de la République et du Parménide, subordi-
nation principielle qui reflète la subordination herméneutique des ins-
tances d’autorité, de Platon à son disciple Aristote.

Les platoniciens ont donc pris le Timée comme texte de référence 
pour dégager une théorie des principes physiques, au point de lui réser-
ver une place centrale dans l’activité exégétique à l’époque impériale. 
Toutefois, cette unité de façade ne peut dissimuler les débats que suscite 
l’interprétation de ce dialogue, en particulier la question du nombre des 
principes qu’il faut y déceler. Traditionnellement, à la suite de H. Dör-
rie et M. Baltes, les commentateurs ont vu dans le platonisme de cette 

1	 Cf.  la communication de Th.  Auffret « Physique et Mathématiques chez 
Théophraste », Physique et mathématiques dans la tradition aristotélicienne, organisé à 
Lyon III les 27-28 janvier 2016, par G. Guyomarc’h.



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 


Marc-Antoine Gavray et Alexandra Michalewski

époque l’épanouissement d’une formalisation rigide de la théorie des 
principes cosmologiques selon la triade « Dieu-Idées-matière »2 tirée 
du Timée. Cette triplicité principielle est mise au service d’une inter-
prétation artificialiste du Timée, selon laquelle le dieu, qui fabrique le 
monde en contemplant un modèle intelligible, est le garant de son ordre 
et de son organisation providentielle. Or la conceptualisation de la DPL 
témoigne d’une contamination par les analyses consacrées aux quatre 
causes énumérées par Aristote au livre II de la Physique. Celles-ci sont 
alors utilisées par les médioplatoniciens pour penser la production du 
monde par l’artisan divin. Ainsi, au iie siècle, cette théorie s’est généra-
lisée au point de devenir une sorte de standard que les péripatéticiens 
exploitent également. Toutefois, la présentation canonique « Dieu-
Idées-matière » n’a pas été aussi univoque que les exégètes contempo-
rains l’affirment. À cet égard, A. Michalewski propose de voir dans le 
fragment 26 (Des Places) d’Atticus – philosophe généralement considé-
ré comme un représentant de la scolarisation principielle du platonisme 
impérial – non pas l’exposé traditionnel de la DPL, mais celui d’un dua-
lisme à double niveau : d’une part le dieu et les Formes, de l’autre l’âme 
précosmique et la matière.

Mais la proximité entre platonisme et aristotélisme sur la détermina-
tion de la nature du principe divin a également pu engendrer des contro-
verses – comme en témoigne l’opposition entre Atticus et Alexandre 
d’Aphrodise sur l’interprétation de la notion de providence. Si un pé-
ripatéticien anti-platonicien parvient à tirer des textes d’Aristote les élé-
ments d’une théorie de la providence, c’est parce que la manière d’in-
terpréter la nature et la causalité du premier principe se trouve au cœur 
de polémiques serrées. Comment admettre l’autarcie caractéristique 
d’un dieu dont la pensée n’est pas tournée vers les êtres corruptibles 
sans tomber sous le coup des critiques qui frappent les Épicuriens et leur 
théologie de l’incurie divine ? En d’autres termes, comment penser une 
préservation des espèces supralunaires sans pour autant impliquer direc-
tement le dieu dans le souci des affaires mondaines ? Comme l’indique 
G. Guyomarc’h, le premier principe, tel qu’Alexandre d’Aphrodise le 
comprend, intervient dans trois grands domaines : la physique (en garan-
tissant l’éternité du mouvement), la noétique (l’intellect agent rendant 
possible l’acquisition de la connaissance) et la théologie (par la fondation 
d’une théorie de la providence générale – qui, sans s’étendre jusque dans 

2	 Cette triade, baptisée Dreiprinzipienlehre, est traditionnellement abrégée en 
« DPL ».





Éléments pour une histoire des cosmologies platoniciennes de l’Antiquité

les détails de l’histoire mondaine, régit le supra-lunaire). Dans l’autre 
camp, l’argument majeur des platoniciens qui, tel Atticus, défendent la 
théorie d’une providence particulière mise en œuvre par un démiurge 
soucieux du monde et agissant en contemplant le modèle intelligible, 
consiste à défendre l’existence de Formes transcendantes, « clé de voûte 
du platonisme » (fr. 9, 1 Des Places), qui sont les modèles sur lesquels se 
règle l’activité fabricatrice et préservatrice du dieu. La principialité et la 
causalité ne sont plus alors deux types d’effets du premier moteur dans le 
monde. Elles deviennent deux manières distinctes de l'exprimer.

La lecture alexandrinienne d’Aristote s’avère une alternative sérieuse 
au platonisme, dans la mesure où, tout comme celui-ci, elle développe 
l’idée d’un premier principe transcendant, cause d’unité et origine de 
la providence. C’est sur ce fond que Plotin, prenant acte des critiques 
d’Alexandre à l’encontre des médioplatoniciens, ouvre une nouvelle voie 
pour penser la nature, le rôle et le nombre des principes, consistant à dé-
crire l’engendrement des principes du monde à partir d’un unique prin-
cipe suressentiel, l’Un au-delà de l’être. À la suite de l’Exégète, il déve-
loppe une cosmologie non artificialiste et une providence générale non 
intentionnelle. Il entend par là dépasser les lectures anthromorphiques 
du Timée, qu’il trouve aussi bien chez les gnostiques que chez Atticus. 
Toutefois, contre l’anti-platonisme d’Alexandre cette fois, il montre que 
toute forme de rationalité dans le sensible provient des Formes paradig-
matiques transcendantes. Loin d’un calcul prévoyant, la providence de-
vient chez lui l’expression du rayonnement des intelligibles3.

Suite à l’éviction du modèle artificialiste dominant dans le médio-
platonisme, les notions de « principe » et de « cause » subissent une 
mutation importante entre le iiie et le ive siècles, comme l’expose A. Le-
cerf. À  la suite de Plotin, les néoplatoniciens introduisent la vie dans 
le monde intelligible. Les Formes sont définies comme des réalités vi-
vantes et intellectives qui possèdent une efficience propre, à savoir la 
puissance de faire advenir par elles-mêmes des réalités dérivées. Inver-
sement, la matière perd en consistance ontologique et se mue en une 
sorte de non-être impossible à saisir. Il serait toutefois inexact de réduire 
le néoplatonisme à un point de rupture et d’occulter sa capacité à inté-
grer les éléments doctrinaux antérieurs. En l’occurrence, Proclus redéfi-
nit la structure hiérarchique des classifications principielles et causales 
déployées par les médioplatoniciens. Héritier de Syrianus, il intègre au 

3	 A. Michalewski, « Faut-il préférer Épicure à Aristote ? Quelques réflexions sur 
la providence », dans F. Baghdassarian et G. Guyomarc’h (éd.), Réceptions de la théologie 
aristotélicienne. D’Aristote à Michel d’Ephèse, Louvain, Peeters, 2017, p. 123-142.



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 


Marc-Antoine Gavray et Alexandra Michalewski

sein du système de dérivation plotinien une systématisation à tous les ni-
veaux de la procession de l’existence du couple principiel monade-dyade 
– ou limite-illimité –, dont l’hylémorphisme sensible n’est que l’image 
et réorganise en même temps la relation entre les niveaux de causalité. 
Ainsi, comme le met en lumière l’article de P. d’Hoine, Proclus contri-
bue à infléchir profondément le sens donné à la cause motrice aristotéli-
cienne, qu’il interprète avant tout comme une cause productrice. Cette 
dernière n’est pas tant ce qui est à l’origine du premier commencement 
d’un mouvement que ce qui a la capacité de produire autre chose. Cette 
nouvelle acception lui permet de situer la nature aristotélicienne au rang 
de cause instrumentale et de la faire ainsi dépendre des Formes séparées 
de la matière. Selon lui, Aristote n’aurait pas compris que la nature ne 
pouvait être une cause efficiente (productrice) en l’absence des logoi pro-
ducteurs, car ceux-ci sont les causes immédiates des principes formels 
des corps et ils procèdent des Formes transcendantes. Cette capacité à 
reprendre et à subsumer l’héritage platonicien, pour le concilier avec les 
analyses aristotéliciennes, culmine enfin chez Simplicius qui, pour nour-
rir son interprétation dans son commentaire à la Physique, met en place 
une organisation de l’histoire de la théorie platonicienne des principes 
poussant à sa limite le concordisme de Platon et d’Aristote, tous deux 
étant, quoiqu’à des degrés divers, héritiers de la tradition pythagori-
cienne. C’est bien la même théologie qui sous-tend leurs cosmologies 
respectives, la même que celle déjà révélée par les pythagoriciens. Mais 
ces derniers l’exposaient sur un mode symbolique, tandis que Platon le 
fait sur un mode hypothétique (ou théologique) et Aristote sur un mode 
scientifique (ou physique).

Mais revenons au point de départ de la cosmologie platonicienne, le 
Timée, pour envisager la forme particulière que prend le discours de Ti-
mée : l’eikos mythos. Selon l’hypothèse de Th. Bénatouïl, la forme même 
du récit a pu influencer la compréhension de ce qu’était un principe et 
du rôle cosmologique qu’il était susceptible de jouer. Envisager le prin-
cipe sur ce modèle a en effet conduit à transposer à d’autres objets prin-
cipiels des propriétés inhérentes à l’image du démiurge : la dimension 
productrice et technique, la supériorité du producteur par rapport à son 
produit, la référence à un paradigme que l’artisan imite dans son résultat. 
On voit ainsi les diadoques de l’Ancienne Académie, Speusippe et Xé-
nocrate, rechercher les principes du monde à travers le Timée et reporter 
sur leurs principes numériques les caractéristiques de son dieu artisan. 
À bien des égards, l’évolution de la théorie des principes suivra le choix 
du texte ou de l’objet pris en référence pour penser la nature du principe.





Éléments pour une histoire des cosmologies platoniciennes de l’Antiquité

Lorsque le cadre change, d’autres possibilités surgissent pour rendre 
compte de la nature des principes. Un autre récit suscite d’autres mé-
taphores, comme le montre l’étude comparée qu’A. Longo propose du 
mythe de Kronos chez Plotin et Numénius. La théogonie de la triade 
Kronos, Ouranos et Zeus, fondée sur la généalogie des divinités, permet 
à Plotin de mettre en évidence l’engendrement des principes supérieurs 
(Un/Bien, Intellect, Âme) et leur relation de dépendance ontologique. 
La succession est conçue comme une hiérarchie. Empruntant à Numé-
nius la lecture allégorique, Plotin sort du modèle technique. Il s’écarte 
toutefois de la lecture de son prédécesseur, pour qui les trois principes se 
succèdent selon un écart moins radical, puisque le premier dieu numé-
nien reste un intellect, comme le deuxième est intellection et le troisième 
pensée discursive. Si Numénius pose l’existence d’une dépendance hié-
rarchique entre les principes, les trois dieux restent sur un même plan, 
celui de la pensée. Le changement de texte produit donc des effets sur la 
théorie, mais il ne suffit pas à en justifier tous les aspects. À tout le moins 
affecte-t-il l’image du principe qu’elle dessine.

Un autre cas de figure apparaît avec Simplicius, chez qui ce n’est 
plus un texte déterminé qui sert de cadre à un exposé de la théorie des 
principes, mais l’histoire même de la physique. Comme le suggère 
M.-A. Gavray, le Commentateur d’Aristote retrouve dans chaque figure 
qui se succède l’auteur d’un exposé sur un aspect déterminé de ce qui 
apparaît comme une vaste théorie des principes. Ainsi le plan supérieur 
est le fait de l’École d’Élée, où la succession maître-disciple reflète les 
relations de dépendance du système. Quant à l’articulation entre l’intel-
ligible et le sensible, elle apparaît dans la transition entre les deux parties 
du poème de Parménide, puis chez Empédocle et chez Anaxagore, qui 
traitent ses principaux aspects selon une succession qui est autant lo-
gique que chronologique (procession, participation, distinction). Enfin, 
les différents caractères de la matière et du sensible ont été exposés par les 
atomistes, les pythagoriciens et les Ioniens. C’est alors l’histoire et les re-
lations qui existent entre les penseurs qui permettent d’expliquer les ni-
veaux d’une théorie des principes déjà donnée – par Syrianus, Proclus et 
Damascius –, mais qu’il s’agit de faire comprendre à un lecteur débutant.

Reconstruire la manière dont tel ou tel exégète platonicien a pu dé-
velopper une théorie des principes s’avère dès lors un exercice délicat en 
raison des sources qu’elle met en œuvre. S’agissant de la période hellé-
nistique et impériale, la difficulté principale résulte du caractère extrê-
mement fragmentaire des témoignages conservés, ce qui a pu conduire 
certains commentateurs (anciens) à vouloir, pour combler les lacunes, 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

© BREPOLS PUBLISHERS 
THIS DOCUMENT MAY BE PRINTED FOR PRIVATE USE ONLY.  

IT MAY NOT BE DISTRIBUTED WITHOUT PERMISSION OF THE PUBLISHER. 


Marc-Antoine Gavray et Alexandra Michalewski

proposer une lecture systématique d’auteurs dont ils ne connaissaient 
que des bribes doctrinales. Comme le remarque Th. Bénatouïl, les té-
moignages doxographiques, en dépit de la fiabilité qu’on voudra leur 
reconnaître, opèrent souvent en ce sens une simplification des positions 
qu’ils rapportent. Et cette tendance à la systématisation se répercute sur 
les lectures modernes, qui renforcent l’image ainsi forgée. Dès lors, quelle 
que soit la provenance de nos témoignages, il faut nécessairement tenir 
compte de l’appauvrissement et de l’effacement des nuances qu’ils ont 
subis à travers leur transmission. À cette première difficulté s’en ajoute 
une seconde, liée à la distance, aussi bien temporelle que doctrinale, qui 
sépare la source de l’auteur qu’elle cite. Ainsi la plupart des témoignages 
qui concernent l’Ancienne Académie ou les auteurs médioplatoniciens 
proviennent de sources tardives qui adoptent une perspective critique, si 
ce n’est franchement polémique. Cette fois, les effets de manipulation 
varient avec l’attitude que celles-ci adoptent à leur égard. S’agissant des 
contextes qui rendent particulièrement délicate l’analyse des témoi-
gnages pour eux-mêmes, on peut distinguer deux types de regard : se po-
ser en s’opposant ou s’approprier la tradition.

La première attitude, sans doute la plus répandue, consiste à recons-
truire une doctrine dans le seul but de la renverser dans un second temps, 
afin d’asseoir sa propre théorie sur une base plus solide. L’exercice im-
plique de projeter sa propre grille de lecture sur une construction qui y 
est pourtant réfractaire, ce qui se traduit naturellement par l’emprunt de 
raccourcis, l’élimination de nuances, la traduction dans une conceptuali-
té différente, en d’autres termes par la mise en place d’une reconstitution 
qui prête le flanc à la critique. Bien souvent, la présentation même laisse 
entrevoir les failles par lesquelles se glissera ensuite la réfutation. Cette 
démarche est illustrée par l’interprétation réductrice que Plotin donne de 
la théorie stoïcienne de la matière comme principe. B. Collette-Dučić 
montre ainsi comment Plotin – à la suite de Plutarque – a volontaire-
ment biaisé la présentation de la physique du Portique pour la réduire à 
l’expression d’un vulgaire matérialisme – posant un jugement qui allait 
faire florès jusqu’à aujourd’hui – en l’interprétant à partir de sa propre 
compréhension de ce que doit être un corps. Non seulement le divin ne 
peut être corporel, mais surtout un corps ne saurait être principe dans 
la mesure où, selon Plotin, tout corps est un produit et résulte de l’em-
preinte d’une qualité sur la matière. On peut encore observer cette dé-
marche à travers les fins polémiques que suit Proclus au livre II du com-
mentaire sur le Timée, lorsqu’il restitue la théorie d’Atticus (= fr. 26), en 
s’appuyant sur un résumé du commentaire de Porphyre.





Éléments pour une histoire des cosmologies platoniciennes de l’Antiquité

La seconde attitude est symptomatique des lectures harmonisantes 
qui se sont développées au sein de l’École d’Ammonius, fils d’Hermias 
et diadoque de l’École d’Alexandrie. Dans ce cadre, il s’agit de ramener 
tous les intervenants de la tradition à être les porte-parole d’une seule 
et même vérité, tant philosophique  (Pythagore, Parménide, Platon et 
Aristote) que religieuse (Homère, Orphée et les Oracles chaldaïques), 
afin de montrer comment chacun révèle un pan d’une théorie des prin-
cipes qui leur serait commune. La démarche vise à reconnaître dans ces 
prédécesseurs des figures dont la fonction est d’asseoir la légitimité de la 
doctrine en la faisant remonter aux origines de la pensée. Elle implique 
dès lors d’éliminer les nuances qui les séparent ou, plutôt, de les rame-
ner à la convergence en associant chacune au mode de lecture qui lui 
convient – contre une lecture, que ces auteurs jugent superficielle, qui 
commet l’erreur d’accentuer les divergences. Cette clef de répartition 
devient le moyen de classer des autorités qui, de ce point de vue, ne se 
valent pas toutes ou, du moins, ne se situent pas toutes à un niveau de 
discours équivalent. C’est évidemment la méthode d’exégèse à laquelle 
recourt Simplicius, dans son commentaire sur la Physique, pour intégrer 
les Présocratiques à la théorie néoplatonicienne. À travers l’histoire de 
la physique, il ne voit aucune redondance, mais bien de la complémen-
tarité entre toutes ses modalités d’expression. Et l’écrire c’est, à ses yeux, 
présenter sur un mode diachronique un système de principes où s’en-
chaînent les figures d’autorité en parallèle avec les échelons du réel.


