
- 221 -

CHAPITRE 11

Le schizophrène  
comme hyper-philosophe1

Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

« Les hommes s’éveillent à la conscience insérés  
dans un monde sensé. Dans la multitude,  

un seul – détaché du sens – interroge le vide,  
ne sachant plus ce qu’il fait, ni la multitude ».

Georges Bataille, Julie, 1944.

Introduction

Cet article repose sur l’analyse du cas de Bari, jeune patient  
schizophrène qui nous semble révéler, à plusieurs égards de façon magis-
trale, l’accointance de fond qui existe entre les esprits schizophrénique et 
philosophique. Cette analogie – non systématique bien entendu – prend 
ses racines dans l’histoire de la psychopathologie phénoménologique à 
travers la comparaison de la réduction phénoménologique (l’épochè, qui 
aboutit à une « mise hors-jeu de la signification de réalité de tout ce que 
visait l’attitude naturelle » – Tatossian, 1979, p. 58) et de l’attitude du schi-
zophrène qui « à bien des égards fonctionne comme une conscience pure, 
comme un sujet transcendantal ayant mis hors de jeu la liaison du sujet 
naturel aux faits réels » (Ibid.)2.

Cependant, ajoute Tatossian, « la simple mise entre parenthèses des 
intérêts naturels chez le phénoménologue a pour pendant un retrait basal 
chez le schizophrène » (Ibid.). « La phénoménologie réclame méthodique-
ment la mise entre parenthèses de ces évidences naturelles qui rendent 
ingérables la pensée de l’être. Or, le patient produit spontanément cette 

 1/ Cet article est inspiré de la section II.D. de notre livre Schizophrénie et hyper-
conscience (Valentiny et Englebert, 2017).

 2/ Sur l’analogon épochè schizophrénique/philosophique, se référer à Blan-
kenburg (1971), Tatossian (1979), Sass (1994) et Englebert (2013).

Interieur_revue_26_27_v03.indd   221 29/11/16   14:58:56



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 222 -

épochè mais il s’agit ici d’une absence radicale alors que le phénoméno-
logue sait en confiance qu’entre les parenthèses, il y a toute la richesse 
du réel, conservée pour lui comme dans un coffre » (préface de Pélicier, 
Blankenburg, éd. 1991, p. 12). Le schizophrène, dans son épochè radi-
cale, désinvestit de sa subjectivité l’acte même de sa présence au monde, 
et par là se voit exclu de son territoire le plus légitime, le plus intime et le 
plus nécessaire.

L’enjeu n’est pas – du moins dans le temps de cet article – d’approfon-
dir certains fondements de la philosophie grâce à cette observation, mais 
plutôt de ressortir de ce périple avec une conception renouvelée de l’être-
au-monde du schizophrène. Le raisonnement auquel nous nous livrons 
nous permettra de confirmer une intuition clinique – peut-être tellement 
incroyable qu’on oserait rarement la formuler – qui consiste à considérer 
la schizophrénie comme un système répondant essentiellement non plus 
à la logique du déficit et de la carence, mais à une organisation de la 
conscience dirigée par l’excès, la surabondance et le surinvestissement.

1. Éléments anamnestiques et sémiologiques

Bari est un homme de vingt ans. Lors de notre première rencontre cli-
nique, il nous dit : Je peux tout vous raconter ? Si vous voulez, je vous 
raconte tout depuis le début de la maladie. Cela semble avoir de l’impor-
tance pour lui, de pouvoir raconter. Il souffre de bégaiement et les autres 
personnes l’interrompent souvent avant qu’il n’ait terminé ses phrases. Il 
parle fort pour se faire entendre et sa manière de s’exprimer est assez 
agressive. En groupe, il fait constamment des blagues mal à propos, se 
moque des autres, passe du coq à l’âne, monopolise la conversation. Il 
dégage une force et une nervosité mal contenues. Nous pressentons chez 
lui un besoin d’articuler une parole qui à la fois fasse sens et soit enten-
due.

Bari est né en Afrique, dans un village au bord de la mer, où il a grandi 
jusqu’à l’âge de treize ans. Il ne se souvient pas d’événements particuliè-
rement marquants ni douloureux durant l’enfance : Avant, en Afrique, je 
n’avais pas de problèmes. Je lisais des livres, des BD dans le village où 
j’étais, c’était bien quoi. Ses parents vivaient séparément et n’ont jamais 
été mariés. Bari arrive en Belgique avec son père et sa belle-mère. Sa 
relation à sa belle-mère est compliquée : Ma belle-mère elle s’oppose. 
Et moi je m’oppose qu’elle s’oppose vous comprenez. Ça devient des 
canailles, des canailles, tellement qu’à la fin je me battais avec tout le 
monde. Là j’ai commencé la paranoïa sans m’en rendre compte. Il raconte 
qu’en Belgique, il s’est cherché des amis, mais que n’ayant personne avec 
qui partager sa passion (Mon but était d’être philosophe, mais j’avais pas 
d’amis qui s’intéressaient à ma pensée), il a commencé à fréquenter cer-
tains groupes pour ne pas être seul : Au début, pendant l’adolescence, on 
cherche à s’adapter et si on n’a pas le bon centre pour s’adapter, on va 

Interieur_revue_26_27_v03.indd   222 29/11/16   14:58:56



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 223 -

vers un côté ou vers l’autre mais on le choisit pas vraiment quoi […]. Ça 
a commencé d’abord avec l’alcool, puis le cannabis. J’ai pris goût. J’avais 
des bonnes notes à l’école, j’aurais dû arrêter mais on était en bande, là 
j’avais des amis, enfin, ce n’était pas des amis mais j’en avais l’impression. 
C’était la vodka, le bourbon, depuis le matin, on était en bande.

À seize ans, il commence à avoir des visions et à se prendre pour 
Louis XIV : Je croyais que toute la ville était à moi, je me croyais pour le 
Roi Soleil. J’avais des visions dans la savane, j’avais des yeux de félin, je 
voyais comme le félin et là personne ne pouvait vous arrêter. Il se bagarre 
aussi de plus en plus souvent : Je me disais qu’ils me voulaient tous du 
mal, je ne les reconnaissais plus, je me suis retrouvé tout seul. Il finit par 
se faire arrêter et se retrouve plusieurs fois au cachot.

Un jour, il frappe sa belle-mère et le tribunal de la jeunesse l’interne 
dans une maison d’arrêt pour délinquants mineurs durant deux semaines, 
puis il est transféré dans un hôpital psychiatrique : Ma belle-mère et moi, 
on s’entendait pas, elle est chrétienne, mon père est musulman, on n’a pas 
le même caractère, elle imposait des trucs que je trouvais inacceptables. 
Je l’ai tapée dans l’œil, ses gros yeux me faisaient peur, elle a crié. La  
police m’a envoyé au cachot, le juge de la jeunesse m’a mis quinze jours 
en maison d’arrêt, je me prenais toujours pour le Roi Soleil. C’est en fumant 
le cannabis, je lisais des trucs sur Louis XIV et ça a développé des trucs 
je crois. C’est comme si j’étais la réincarnation de Louis XIV. Le premier 
soir, on m’a mis à l’isolement, le deuxième soir directement en psychiatrie, 
je mangeais le matin et à midi et direct je rentrais dans ma chambre et 
je dormais. J’étais K.O. à cause des médocs, pas possible d’aller à mon 
audience, le juge est venu me voir à l’hôpital.

Il fait plusieurs allers-retours à l’hôpital, se trouve en difficulté financière, 
a toujours des visions de grandeur. Il s’attache à une infirmière qui, dit-il, 
l’aide spirituellement et lui apprend à voir le côté positif. Il quitte l’hôpital à 
dix-huit ans et fréquente diverses associations et centres de jour.

Au début de chaque entrevue, Bari parait nerveux, son regard est 
fuyant, son expression difficile, il bégaie beaucoup. Au fil des séances, 
il semble se poser dans quelque chose de moins chaotique et de plus 
structuré, sa parole devient sensiblement plus fluide (même si son élocu-
tion reste très hachée). Il prend le temps de chercher ses mots, nous le 
laissons faire, et il s’anime par moments de façon enthousiaste plutôt que 
nerveuse. Malgré tout, nous sentons qu’à chaque période de silence, il est 
prêt à bondir hors de la pièce. Après une heure de temps, il se lève de sa 
propre initiative et nous serre la main tout en nous demandant s’il pourra 
encore parler la prochaine fois.

Au début de nos rencontres, Bari nous parle principalement de l’his-
torique de sa maladie sur un mode chronologique. Ce sont les faits qui 
dominent le récit. Nous l’écoutons et le laissons déployer une trame qui 

Interieur_revue_26_27_v03.indd   223 29/11/16   14:58:56



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 224 -

manifestement lui sert de repères, et dont nous sentons qu’il a besoin 
de parcourir le décours, comme s’il recherchait un témoin, comme si sa 
parole, face à quelqu’un, lui permettait d’asseoir ses propres coordonnées 
temporelles. Peu à peu, nous amenons quelques éléments de la concep-
tion de la schizophrénie selon la psychopathologie phénoménologique3 (à 
l’aide du questionnaire EASE4). Loin d’être surpris par nos questions, il 
semble intéressé par leur contenu. En fonction de nos propositions, nous 
le voyons réfléchir avec un léger sourire, et il construit des réponses rela-
tivement calmement. Les formulations qu’il utilise sont parfois saisissantes 
de clarté, et certaines métaphores étonnantes. Il nous quitte lors du der-
nier entretien en nous remerciant et en disant : Merci, ça m’a fait du bien 
de vous expliquer…

2. Exploration à la lumière des troubles de l’ipséité

2.1. L’eau et le sable

Considérons ce passage de l’entretien avec Bari, avec lequel nous 
débutons notre exploration car il nous est apparu comme un moment pivot 
autour duquel s’articule son expérience. Du reste, lorsqu’il a formulé cette 
phrase, il a, étonnamment, presque entièrement cessé de bégayer (alors 
que son bégaiement est resté assez prononcé pendant la quasi-totalité de 
nos rencontres). Il nous entretient ici de sa manière particulière d’être au 
monde, dans un langage qui peut paraître codé mais qui, à y regarder de 
plus près, contient des clés pouvant nous initier à une certaine compré-
hension de son vécu. Voici ce qu’il dit :

Dans mon âme, je me sens plus la victime que le vainqueur. Avant, 
c’était comme si j’avais de l’eau sur mon corps. J’étais relax, je mangeais 
bien… En Afrique, on dit qu’on a une protection invisible depuis les ancê-
tres. Avant, j’étais protégé. Maintenant, je ne suis plus protégé. Je suis 
agressé. Avant, quand je parlais, je sentais une puissance de vie qui venait 
de loin. Ma force spirituelle, c’était la protection, j’étais bien. Maintenant, 
c’est comme si j’avais du sable devant moi, qui bloquait la puissance. Et 
alors je ne peux plus lire. C’est comme si je lisais un livre, et je me deman-
de : mais qui a créé ça ? À quoi ça sert d’avoir écrit ça ? Qui a créé la 
lecture ? C’est quoi cette langue ? Du coup je ne sais plus lire l’histoire. 

 3/ Citons par exemples les notions de « perte de contact vital avec la réalité » 
(Minkowski, 1927), la « perte de l’évidence naturelle » (Blankenburg, 1971), la « perte 
du sens commun » (Stanghellini, 2011), l’expérience d’« hyper-réflexivité » (Sass, 1992, 
2014) ou encore la « perte du corps commun » et une « expérience de déterritorialisa-
tion » (Englebert, 2013).

 4/ Pour une description complète de l’échelle EASE (Examination of Anomalous 
Self-Experience) développée par Parnas et al. (2005, 2012), nous nous permettons de 
renvoyer à Valentiny et Englebert (2017). Pour information, les items les plus développés 
par Bari sont : le « Sentiment amoindri du soi de base » (2.1.), l’« Hyper-réflexivité » 
(2.6.), l’« Anxiété paranoïde » (2.13.) et la « Grandeur solipsiste » (5.8.).

Interieur_revue_26_27_v03.indd   224 29/11/16   14:58:56



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 225 -

Je ne fais que me poser ces questions sur ce qui se passe. Des fois c’est 
vraiment dur quoi.

De quoi nous parle-t-il, à l’aide de ces métaphores que l’on pourrait 
croire religieuses ou spirituelles mais qui nous instruisent en fait simple-
ment sur son mode d’être ? Que nous révèlent les termes qu’il utilise de sa 
manière particulière de s’expérimenter dans le monde ? Avant, il avait de 
l’eau sur le corps, il était protégé, il sentait une puissance de vie qui venait 
de loin, depuis les ancêtres ; désormais, du sable devant lui bloque la puis-
sance. Un mouvement fluide l’enracinait dans une présence inscrite dans 
la temporalité. Il se sentait en sécurité dans le monde, protégé par une 
force de vie qui informait ses actes de manière naturelle : parler, manger, 
se détendre. Il décrit là simplement la condition humaine lorsqu’elle n’est 
pas entravée par la rupture psychotique : nous sommes tous, en effet, 
« portés dans la vie en naissant, à travers elle en vieillissant, et hors d’elle 
en mourant » (Tatossian, 1979, p. 71). À travers notre corps, nous sommes 
« entrelacés avec le monde de la perception, de l’aisthesis, comme l’œil 
et la lumière, l’oreille et le son, le pas humain et l’espace s’entrelacent » 
(Ibid., p. 70). Quelque chose, donc, nous « entrelace au monde », nous 
« porte dans la vie », littéralement nous transcende, nous ouvrant par là au 
mouvement fluide et vital qui nous connecte au monde, aux autres, à nous-
mêmes, pour reprendre les trois moments interreliés qui caractérisent le 
sens commun. Cette condition nous est tellement naturelle que nous en 
oublions jusqu’aux prémisses, et c’est tant mieux ; comme l’évoque Bari, 
cette protection est invisible. C’est le caractère antéprédicatif, préréflexif, 
implicite de la présence au monde qui, de par son « silence », nous rend 
disponibles à l’existence. C’est ce cadre « toujours présent et toujours 
oublié de l’expérience » qui est « la chose la plus banale mais aussi la 
plus basale parce qu’elle forme le sol où s’appuie la vie quotidienne de la 
Présence humaine et la praxis, ce qui leur apporte la continuité historique 
du Soi et la continuité intersubjective » (Tatossian, 1979, p. 55).

Que se passe-t-il si cette force de vie, cette transcendance, cette mise 
en « contact vital avec la réalité » (Minkowski, 1927) en arrive, pour une 
raison inconnue, à ne plus nous « porter » ? Il manque alors ce « quelque 
chose de Petit, de drôle, [ce] quelque chose d’Important, mais sans quoi 
on ne peut pas vivre » dont parle Anna, la patiente de W. Blankenburg 
(1971, p. 77). Petit, car d’habitude invisible, banal, basal, mais qui « forme 
le sol où s’appuie la vie quotidienne ». Anna précise : « […] je devrais aussi 
être plus liée et engagée par la confiance. J’ai tout simplement l’impres-
sion d’avoir encore besoin d’un appui » (Blankenburg, 1971, p. 77). Et plus 
loin : « Je n’arrive pas à prendre position […] Je n’ai alors aucun repos 
[…]. Je ne peux m’en remettre à moi-même, je n’ai aucune position stable 
vis-à-vis du problème » (Ibid., p. 80). Comment, en effet, se « laisser aller 
au monde » si l’on n’a ni point d’appui à partir duquel se situer, s’orienter, 
se déplacer, ni mouvement qui nous y engage ?

Interieur_revue_26_27_v03.indd   225 29/11/16   14:58:56



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 226 -

« L’hébéphrène a perdu ou n’a pas le cadre prédonné, formé par les 
connexions de renvois et les totalités finalisées pré-intentionnelles, qui 
permet de laisser-être les choses et constitue le Monde par genèse ou 
synthèse passive beaucoup plus que par genèse active. Faute de cet  
a priori, il doit faire activement ce qui normalement se fait passivement 
et préparer son propre fondement. Il y a là nécessité d’une dépense 
transcendantale énorme, souvent vécue corporellement comme asthé-
nie. Privé de cette médiation pré-intentionnelle dans l’accès au Monde, 
le schizophrène est sans défense devant le Monde qui le presse » 
(Tatossian, 1979, p. 64).

C’est ce qu’exprime Bari : la protection lui a été ôtée, celle qui condi-
tionne la capacité à laisser-être les choses, à se mouvoir avec confiance 
dans son environnement, à être relax, à bien manger, à parler avec assu-
rance. Il est désormais « sans défense devant le Monde qui le presse », 
l’agresse5. Le mouvement naturel, vital, est empêché, comme s’il y avait 
du sable devant lui, qui bloquait la puissance.

Attardons-nous un instant sur ces images de l’eau et du sable, expri-
mées par quelqu’un qui a grandi au bord de la mer. L’eau, en Afrique, c’est 
la vie. Le sable, c’est ce qui enlise, bloque les véhicules sur les pistes, 
assèche quand le désert s’étend. Bari nous parle d’une rupture entre une 
forme de vie fluide, enracinée dans le temps (depuis les ancêtres), incar-
née (de l’eau sur mon corps), et une forme de vie bloquée, non reliée à la 
puissance transcendante, le laissant sans défense. Ce désengagement 
vis-à-vis d’une réalité mouvante, fluide, spontanée s’accompagne d’une 
perte de l’évidence naturelle (Blankenburg, 1971) et d’une hyper-réflexivité 
(Sass, 1992), comme l’indique Bari dans la seconde partie de sa formu-
lation.

2.2. Perte de l’évidence naturelle

Dans la seconde partie de l’extrait d’entretien, Bari nous livre ceci : 
Et alors je ne peux plus lire. C’est comme si je lisais un livre, et je me 
demande : mais qui a créé ça ? À quoi ça sert d’avoir écrit ça ? Qui a créé 
la lecture ? C’est quoi cette langue ? Du coup je ne sais plus lire l’histoire. 
Je ne fais que me poser ces questions sur ce qui se passe. Des fois c’est 
vraiment dur quoi.

Une première lecture peut donner à penser qu’il s’interroge sur l’auteur 
du livre qu’il essaie de lire, sur le sens de l’histoire, sur le but d’écrire, 
sur le scénario, et que cette captation de l’attention par des éléments de 
construction du récit l’empêche de se plonger dans l’intrigue. Cette prise 
de distance, ce décalage de perspective peut être mis en parallèle avec 

 5/ Bari nous livre plusieurs exemples de ce sentiment d’être agressé. En voici un : 
Le plus souvent il est derrière, vous êtes nerveux, comme possédé. C’est l’obscurité 
quoi, les ténèbres. C’est une force qui vient d’ailleurs. C’est comme si un homme ou 
une femme vous suivait pour vous faire du mal dans le dos.

Interieur_revue_26_27_v03.indd   226 29/11/16   14:58:56



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 227 -

ce que Sass décrit de la multiplicité de perspectives adoptées par de nom-
breux schizophrènes : « Nous avons trouvé, dans la schizophrénie comme 
dans la culture de la modernité, une tendance à adopter des points de vue 
inhabituels ou même bizarres, à fluctuer parmi des perspectives radica-
lement différentes, et à être conscient du fait même des perspectives – 
démontrant par là une certaine réflexivité, un mode de conscience de soi 
confus et déroutant qui néanmoins revient à une sorte de perspectivisme » 
(Sass, 1992, p. 148-149)6.

Il y a de cela, certainement, mais à y regarder de plus près, il n’y a pas 
« que » cela. Dans un autre extrait d’entretien, Bari exprime la difficulté 
suivante : Je me demande des choses comme… un mot par exemple, la 
manière dont on compose un mot, comment ça se fait qu’on fait des mots 
comme ça, pourquoi c’est ces mots-là et pas des autres quoi. Et pendant 
que j’y pense, la conversation elle tourne, elle tourne, et les autres ils me 
demandent un truc, mais moi je pense aux mots quoi, et alors ça ramone, 
ça ramone et finalement ça veut plus rien dire. Des fois je suis comme 
attrapé dans les questions, j’entends plus les autres quoi. C’est pour ça 
je me dis que je suis plus intelligent, mais ça m’embête aussi vous voyez. 
Après je marche dans la rue, je marche, et je suis dans les questions. Ça, 
ça me manque. Juste me promener sans m’inquiéter de rien quoi.

Nous voyons dans cet exemple qu’il s’agit d’autre chose que d’une 
« simple » question de perspective incluant la possibilité de passer de l’une 
à l’autre de façon flexible. Bari exprime non seulement un changement 
d’angle de vue mais également une perte de signification qui accompagne 
ce ramonage de la pensée. Les mots, regardés pour eux-mêmes et déga-
gés de l’ancrage pragmatique du sens commun, perdent leur signification 
en tant que vecteurs de participation au monde partagé. Bari le souligne 
d’ailleurs : la conversation elle tourne, elle tourne, et lui n’y participe plus, 
d’une part parce qu’il est comme attrapé dans les questions et n’entend 
tout simplement plus les autres, d’autre part parce que finalement ça ne 
veut plus rien dire.

Remarquons le caractère « subi », non volontaire exprimé par Bari 
lorsqu’il se dit comme attrapé dans les questions. C’est aussi ce qui se 
passe pour Anna, comme le note Pélicier dans la préface de La perte de 
l’évidence naturelle : « Avec Anna, le sursis de la signification devient une 
condition permanente qui déjoue son projet de liberté : elle est prise dans 
les mots comme un oiseau dans la glu » (Blankenburg, éd. 1991, p. 11). 
Bari a comme du sable devant lui, qui bloque la puissance. Il spécifie cet 
aspect involontaire, ressenti comme automatique, dans le passage sui-
vant : Des fois tu dis : est-ce que c’est moi qui ai vraiment réfléchi à cette 
question ou est-ce qu’on m’a lancé un sort pour que ça sorte comme ça 

 6/ Pour l’ensemble de l’article, les citations de Sass, de Stanghellini et de Fuchs 
sont traduites par nos soins depuis l’anglais.

Interieur_revue_26_27_v03.indd   227 29/11/16   14:58:56



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 228 -

dans ma tête ? Il exprime également ce sentiment « d’être à la merci », 
d’une manière plus imagée : Selon ma propre expérience, les schizophrè-
nes ont une force surnaturelle qui les protège mais qui les domine aussi. 
C’est une gêne et en même temps ça vous pousse, ça vous appelle, c’est 
votre étoile mais en fait elle appartient à quelqu’un d’autre, ce n’est pas 
vous qui décidez, vous êtes obligé de la suivre et elle, elle rigole. L’anony-
mat se marque également dans l’utilisation du pronom « ça » dans l’exem-
ple cité : ça ramone, ça ramone. Ce n’est plus « je pense », mais « ça 
pense ». Que devient, dans ce contexte, le « je suis » ?

2.3. Modélisation des troubles de l’ipséité

Examinons le modèle des troubles de l’ipséité – The ipseity-disturbance 
model (IDM) – proposé par Sass et Parnas (2003) à la lumière de ce que 
nous venons d’exposer. Selon ces auteurs, le trouble fondamental de la 
schizophrénie trouve son origine dans une perturbation du Self de base. 
Le trouble de l’ipséité tel qu’ils le décrivent est constitué de deux facettes 
interdépendantes :

L’hyper-réflexivité fait référence à une « conscience de soi exagérée, 
à une tendance (fondamentalement non volontaire) à diriger l’attention 
focale vers des phénomènes ou des processus qui devraient normale-
ment être habités ou vécus (de manière tacite) comme faisant implici-
tement partie de soi » (Sass, 2014, p. 6).

Le sentiment de soi diminué se rapporte à un « déclin (passif/automa-
tique) dans l’expérience du sentiment d’exister en tant que sujet de 
conscience ou agent de l’action » (Ibid.).

À ces deux aspects s’ajoute un troisième, concomitant et relié aux deux 
premiers, à savoir une perturbation dans l’adhérence, dans l’accroche au 
monde. En effet, on l’a vu, d’un point de vue phénoménologique, le soi et le 
monde sont considérés comme des pôles équiprimordiaux de l’expérience ; 
les deux niveaux du Self et du monde sont aussi fondamentaux l’un que 
l’autre. Sass (2014) propose alors la seconde formulation (en parallèle à 
celle de troubles de l’ipséité) de troubles de la présence.

Ce modèle envisage qu’à la fois les symptômes positifs et les symp-
tômes négatifs de la schizophrénie puissent être les manifestations d’al-
térations subtiles mais profondes de la subjectivité et du Self. Examinons 
ce que ce modèle peut nous apprendre des propos de Bari et réciproque-
ment.

2.3.1. L’hyper-réflexivité ●

L’hyper-réflexivité7 telle que définie par Sass et Parnas (2003) est, nous 
venons de le voir, un phénomène dont Bari fait clairement l’expérience. 

 7/ Sass souligne la nature non volontaire de ces phénomènes : « Le concept 
d’hyper-réflexivité est particulièrement sujet à être mal compris. L’hyper-réflexivité ne 
peut pas être réduite à une exagération de la conscience réflexive, introspective, ou top-
down de nature essentiellement volontaire ou intellectuelle. L’hyper-réflexivité inclut de 

Interieur_revue_26_27_v03.indd   228 29/11/16   14:58:56



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 229 -

Des données normalement silencieuses de la conscience se trouvent 
désormais à l’avant-plan de celle-ci : « Des phénomènes mentaux qui se 
produiraient normalement de manière implicite deviennent l’objet de la 
conscience focale » (Stanghellini, 2011, p. 118). Bari ne parvient plus à 
lire parce qu’au lieu que les mots lui soient transparents pour lui permettre 
d’accéder à l’histoire, il les regarde pour eux-mêmes, désengagés de leur 
contexte (l’histoire) et se fait attraper dans des questions à leur égard. 
Fuchs (2001), dans un commentaire consacré à Blankenburg, compare 
les phénomènes d’hyper-réflexivité à ce qui affecterait un musicien qui se 
concentrerait sur le mouvement de chacun de ses doigts :

« Nous n’avons pas besoin de penser à comment nous faisons les 
choses, et nous sommes libres de nous diriger vers les buts que nous 
choisissons. Cependant, la réciproque est aussi possible, c’est-à-dire 
une explication ou découplage des éléments connectés, par exemple 
par l’attention consciente qui perturbe le tenu pour acquis, la perfor-
mance implicite ou Gestalt. Nous ne voyons plus la forêt pour l’arbre. 
Si nous répétons un mot de nombreuses fois à haute voix et réfléchis-
sons aux syllabes, il nous paraîtra étrange : le couplage implicite des 
syllabes et du sens se dissout. Si le musicien se concentre individuelle-
ment sur chaque doigt, il trébuchera dans sa course ; de même si nous 
courons dans les escaliers et pensons à chaque marche. L’explication 
vient perturber l’ancienne familiarité et mène à une aliénation ou à une 
désintégration » (Fuchs, 2001, p. 3).

Bari, de même, se concentre sur une explication du langage (au sens 
que nous venons d’établir) et trébuche dans sa course, c’est-à-dire qu’il 
n’est plus capable de se laisser porter par le flot de la lecture. L’hyper- 
réflexivité telle que la décrit Bari s’associe à d’autres phénomènes, senso-
riels, anxieux, cognitifs. En voici quelques exemples :

Parfois les questions me donnent le vertige, je me demande est-ce 
que je ne vais pas tomber. Plus on se pose des questions, plus on a ces 
vertiges.

Depuis l’enfance je me pose trop de questions sur la vie. Le plus sou-
vent je réfléchis à des thèmes qui sont déjà résolus, mais j’ai besoin d’ajou-
ter ma réflexion à ce que le philosophe a voulu dire. Au fond ça m’inquiète 
de ne pas avoir la réponse.

Quand tu penses un peu trop, tu penses, tu penses, tu penses tu  
penses tu penses, tout à coup tu oublies ta pensée. Tout à coup il y a une 
autre pensée qui vient, tu as de nouveau une autre vision, et ça continue 
comme ça quoi.

tels procédés de réflexion, mais c’est l’hyper-réflexivité opérative qui s’avère plus cen-
trale pour ce concept (et plus primaire d’un point de vue pathogénétique), en ce qu’elle 
implique des processus générés automatiquement et vécus de manière passive » (Sass, 
2014, p. 8).

Interieur_revue_26_27_v03.indd   229 29/11/16   14:58:56



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 230 -

Anna aussi se plaignait de rester « accrochée aux questions et aux 
problèmes évidents, que les êtres sains dépassent simplement » (Blan-
kenburg, 1971, p. 79). Elle disait encore : « Oui, c’est pourquoi j’ai toujours 
le sentiment que je ne comprends pas, parce qu’il y a toujours tant de 
questions […]. Les questions sont là. Tout reste précisément en suspens, 
et moi je me tourmente avec ces questions. Je ne peux précisément rien 
prendre tout simplement comme c’est… » (Ibid., p. 82). Bari aussi, le plus 
souvent, réfléchit à des thèmes qui sont déjà résolus mais dont la résolu-
tion par d’autres ne le satisfait pas.

Cette pensée intense, exacerbée par l’inquiétude (au fond ça  
m’inquiète de ne pas avoir la réponse), qui donne le vertige au point de 
faire perdre l’équilibre, peut s’accompagner de changements dans la  
perception de la réalité, et même d’une impression de perte de réalité, 
comme en témoigne l’exemple suivant formulé par Bari :

Moi je vois le monde un peu vague, pas très clair quoi, avec un peu 
du sable devant mes yeux. Mais pour moi le monde est différent selon la 
vision de chacun. Les grands penseurs ils voyaient le monde vague, Spi-
noza, Nietzsche, Schopenhauer, lui il était plus spirituel, donc chacun voit 
le monde à sa façon. Moi ma vision des fois elle change, souvent je me dis 
que je suis aveugle, je vois mais pas comment je dois voir. J’essaie de voir 
ce qui manque pour sentir qu’elle est complète. Ce n’est pas précis quoi, 
il manque le truc qui rendrait tout réel, je ne sais pas si vous comprenez, 
là on entre un peu dans ma folie à moi. Je cligne des yeux comme pour 
enlever le sable, mais non quoi, c’est brouillé. Ça m’énerve.

Remarquons à nouveau le parallèle avec Anna, à qui il manque « quel-
que chose de Petit, de drôle, quelque chose d’Important » (Blankenburg, 
1971, p. 77) qu’elle « n’arrive pas à nommer » (Ibid., p. 78). Pour Bari, le 
truc qui manque, pourtant pas précis, est si important qu’il rendrait tout 
réel. Une petite chose, donc, imprécise, difficile à nommer, et indispen-
sable. Nous retrouvons aussi le sable, devant les yeux, qui bloque la vue 
comme il bloquait la puissance, métaphore du flux de l’existence entravé. 
Bari cligne des paupières, mais rien n’y fait : le sable (l’entrave, la perte de 
fluidité, la rupture dans le contact vital8 avec l’ambiance), en brouillant la 
vue, ôte au monde sa clarté.

Comment comprendre, face à cette expression du manque de la  
chose qui rendrait tout réel, face à l’impression d’être écrasé et vaincu 
par la maladie9, les expressions de grandeur solipsiste qui accompagnent 

 8/ Inspiré du concept d’élan vital de Bergson (1907), Minkowski (1927) a dévelop-
pé la notion de « contact vital » qu’il définit comme la capacité à résonner avec le monde, 
à agir en conséquence, comme immersion préréflexive dans le monde intersubjectif.

 9/ Par exemple : Dans mon âme je me sens plus la victime que le vainqueur, 
ou : Pour moi la maladie c’est comme un rabais fait à quelqu’un de grand, ou encore : 
Souvent je suis dans ma chambre, je pleure, c’est comme si la puissance que j’avais, 
elle est partie. Comme si on m’avait rabaissé jusqu’à m’écraser la tête par terre.

Interieur_revue_26_27_v03.indd   230 29/11/16   14:58:56



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 231 -

simultanément l’expérience ? Stanghellini fait la proposition selon laquelle 
le schizophrène « prend le monde pour un phénomène et réfléchit à la  
manière dont la conscience le constitue. Il fait ressortir la subjectivité 
constitutive, à savoir la manière dont la subjectivité transcendantale est 
impliquée dans l’appropriation à soi-même de l’objet mondain et dans 
l’attribution d’une signification à cet objet » (Stanghellini, 2011, p. 119). 
Il poursuit : « […] le monde ne sera pas ressenti comme existant en soi, 
mais comme le corrélat de la subjectivité propre. Dans sa forme extrême, 
on pourrait vivre l’expérience que le monde existe exclusivement com-
me création de son propre esprit » (Ibid.). Dans l’exemple suivant, Bari 
ne considère pas le monde comme la création de son propre esprit mais  
comme lui appartenant :

Je croyais que toute la ville était à moi, je me croyais pour le Roi Soleil. 
J’avais des visions dans la savane, j’avais des yeux de félin, je voyais 
comme le félin et là personne ne pouvait vous arrêter. Souvent je regardais 
par la fenêtre chez moi, je me disais c’est tout à moi, j’étais le plus riche 
(5.8. Grandeur solipsiste).

Nous pourrions postuler, avec prudence, que la grandeur solipsiste 
exprimée de cette manière relève du même processus que celui proposé 
par Stanghellini, où le monde est ressenti comme le corrélat de la subjec-
tivité propre. Ceci pourrait en partie éclairer le paradoxe de vécus à la fois 
de rabais, de perte, d’agression et de grandeur intouchable (Les regards 
des autres, dans le bus, dans la rue, toujours le mauvais œil, ça c’est 
l’enfer. On n’échappe pas. Mais même s’ils vous regardent bizarrement, 
le regard des hommes qui se prennent pour des bouledogues, ça ne vous 
atteint pas la spiritualité, vous restez supérieur ou encore : Souvent je me 
sens tellement beau que je me dis qu’il n’y en a pas deux comme moi). En 
outre, une possible parenté de processus entre hyper-réflexivité et gran-
deur solipsiste – tous deux conceptualisés par Sass (1992, 1994) dans le 
champ de la schizophrénie – semble intéressante à signaler pour qualifier 
l’expérience paradoxale de la conscience schizophrénique.

3.3.2. Le sentiment de soi diminué ●

La description de l’item Sentiment amoindri du soi de base (2.1.) dans 
le questionnaire EASE décrit, entre autres, un « sentiment subjectif de 
suradaptation, c’est-à-dire de devoir toujours, dans certains contextes, 
s’adapter à l’opinion ou au point de vue des autres » (EASE, Parnas et al., 
2005, p. 129). Bari formule une impression similaire :

Au début, pendant l’adolescence, on cherche à s’adapter et si on n’a 
pas le bon centre pour s’adapter on va vers un côté ou vers l’autre mais on 
le choisit pas vraiment quoi. Moi je lisais des BD, des livres dans le village 
où j’étais, c’était bien quoi. Après je suis venu en Belgique. Je n’avais pas 
d’amis. Ça a commencé d’abord avec l’alcool, puis le cannabis. J’ai pris 
goût. J’avais des bonnes notes à l’école, j’aurais dû arrêter mais on était 
en bande, là j’avais des amis, enfin, ce n’était pas des amis mais j’avais 

Interieur_revue_26_27_v03.indd   231 29/11/16   14:58:56



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 232 -

l’impression quoi. C’était la vodka, le bourbon, depuis le matin, on était en 
bande.

Bari exprime son sentiment de n’avoir pas de centre interne à partir 
duquel faire de bons choix pour lui-même, et s’être donc suradapté à son 
environnement pour recevoir de ce dernier une légitimité qu’il ne pouvait 
trouver en lui-même. Ceci, au fond, n’est pas très différent de ce que vit 
tout un chacun à l’adolescence, avant de trouver en lui-même (du moins 
en partie) ses propres repères et légitimité. Mais chez le sujet schizo- 
phrène, cette sensation d’absence de centre interne s’avère plus profonde 
et plus durable : « Un sentiment envahissant de vide intérieur, d’absence 
d’un centre interne et d’identité, la sensation d’être anonyme ; le patient 
se sent comme n’existant pas, ou profondément différent des autres per-
sonnes (cette différence peut parfois être évoquée comme une façon dif-
férente de voir le monde, comme étant liée à une orientation existentielle 
qui se distingue de ses semblables) » (Parnas et al., 2005, p. 129). Voici 
ce que Bari exprime un peu plus loin dans l’entretien, et qui rencontre, bien 
que de manière un peu énigmatique, la proposition de sentiment de vide 
intérieur :

Parfois c’est comme si ma tension était montée, on sent qu’on sort de 
soi-même, votre corps est là mais votre âme est enfermée quelque part et 
vous ne savez pas l’atteindre. Alors c’est comme si je voulais courir der-
rière mon âme. Je crois que beaucoup ils ont ça mais ils le cachent. Mon 
âme elle serait peut-être dans mon village en Afrique. Je ne sais pas qui 
l’a mise là ni comment faire pour la reprendre.

Au-delà d’un sentiment de vide intérieur, Bari nous parle d’une sen-
sation de déconnexion entre l’âme et le corps, ou, pourrions-nous dire 
dans le vocabulaire phénoménologique, entre un corps objet (Körper) et 
un corps vécu (Leib) ressentis comme désinvestis l’un de l’autre. Selon 
Stanghellini : « La crise de l’ipséité est l’expression la plus claire de la 
forme qu’assume l’existence schizophrénique en tant que corps désanimé 
(c’est-à-dire un corps privé de la possibilité de vivre les expériences per-
sonnelles – perceptions, pensées, émotions – comme siennes) et égale-
ment en tant qu’esprit désincarné (c’est-à-dire une sorte d’entité abstraite 
qui contemple sa propre existence du dehors – une perspective à la troi-
sième personne ; ou une vue de nulle part). En tant que corps désanimé, 
la personne schizophrène fait l’expérience d’une sensation particulière de 
perte de présence […]. La couture entre l’esprit et le corps semble avoir 
été déchirée » (Stanghellini, 2009, p. 58).

L’expression de Bari votre corps est là traduit cette sensation d’anony-
mat du Körper sans âme, qui est juste là, alors que l’âme, derrière laquelle 
il faut courir, est enfermée quelque part (peut-être en Afrique, il ne sait 
pas). Cette description procure le sentiment d’un Soi privé de quelque 
chose d’essentiel qui, s’il est enfermé quelque part (ce qui peut suggérer 

Interieur_revue_26_27_v03.indd   232 29/11/16   14:58:56



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 233 -

qu’est maintenu vivant l’espoir d’un jour le récupérer) est cependant, pour 
l’heure, inatteignable. Ce quelque chose (« l’âme ») est peut-être ce qui a 
disparu de sa perception et qu’il ne retrouve plus lorsqu’il se regarde, puis-
que, dit-on, les yeux en sont le miroir : Au début de ma folie je me mirais 
et je pleurais quoi ! Dans mon regard, je me voyais pas, je me disais c’est 
qui cette personne, est-ce que c’est vraiment moi ou est-ce que c’est une 
autre personne ?

Un renforcement des enveloppes corporelles pourrait-il se comprendre 
comme une tentative de pallier cette sensation de perte de présence ? 
Bari explique : Souvent je sens que dans mon corps, il y a beaucoup qui 
a changé. Dans mon corps tout s’est musclé. À trois heures du matin, je 
rentre de boîte, les groupes me voient et sentent ma force. Dès que je suis 
énervé, il faut que je le tue. Tout est dur quoi. C’est tous les muscles en fait, 
c’est bizarre. C’est trop dur, après je n’ai plus la douceur, ça m’atteint plus 
quoi, c’est bloqué par les muscles vous comprenez ? La force déborde et 
je ne sais plus me contrôler. Est-il possible que, ayant perdu la protection 
et l’eau qui coulait sur le corps, le corps de Bari se soit renforcé pour se 
protéger de l’agression et pour compenser le manque de présence et la 
sensation d’irréalité ?

Prenons un dernier exemple, en parallèle, tiré de l’ouvrage de Blan-
kenburg au sujet d’Anna. Là où Bari parle d’âme, le mot qu’elle utilise pour 
nommer cette chose qui manque et à laquelle elle ne sait pas donner de 
nom (mais il en faut bien un quand même) est « sentiment » : « Il me man-
que simplement le sentiment pour certaines notions. C’est le sentiment 
pour les choses qui me manque » (Blankenburg, 1971, p. 79). Pourtant, 
Anna n’était pas affectivement neutre ; ses modifications d’humeur, au 
contraire, pouvaient être assez extrêmes10. Ce dont elle parle, c’est de ce 
dont « on a besoin pour humainement d’abord devenir un homme – pour 
devenir humain » (Ibid., p. 78). Et elle ajoute : « Et tout ça je suis passée 
à côté […]. Il est simplement question de vie, de mener-une-vraie-vie, de 
ne pas être rejetée en dehors, en dehors de la société, etc. » (Ibid., p. 78). 
Même si chacun l’exprime et le vit à sa manière, nous percevons bien le 
parallèle d’expérience de soi entre Bari et Anna, entre l’un à qui il man-
que l’âme, et l’autre à qui il manque « ce dont on a besoin pour devenir 
humain ». Le Soi de base de chacun est affublé d’un membre fantôme, 
d’un vide, d’une absence douloureusement présente, dont ils connaissent 
les conséquences. Ni l’un ni l’autre, cependant, ne savent, selon l’expres-
sion de Bari, comment faire pour la reprendre.

 10/ « Affectivement, A. était extrêmement labile et déséquilibrée. Bien que l’on ne 
pût jamais observer une humeur fondamentale dépressive continue, surgissaient tou-
jours de nouveau des modifications d’humeur avec désespoir extrême de survenue sou-
daine, brusques, donnant une impression d’inadéquation » (Blankenburg, 1971, p. 73).

Interieur_revue_26_27_v03.indd   233 29/11/16   14:58:57



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 234 -

Conclusion

Bari utilise des métaphores imprégnées de son appartenance culturelle 
qui, de par leur caractère très imagé, très incarné au fond, fournissent une 
perspective « palpable » de son expérience. Le profil de Bari est, à nos 
yeux, particulièrement révélateur de phénomènes maintes fois soulignés 
par la littérature phénoménologique : perte de présence, perte de contact 
vital avec la réalité, hyper-réflexivité. Le fond sur lequel se développent 
ces phénomènes, par contraste, les fait ressortir : tout se passe comme si, 
au cœur d’une dévitalisation du réel, Bari restait investi de la force de vie 
et de la présence charnelle de l’Afrique et du bord de mer où il a vécu. Il 
dégage d’ailleurs une force très brute (et très proche de la violence) ; ses 
gestes mal dégrossis et une façon de s’exprimer laborieuse contrastent 
avec la finesse de formulation et les inquiétudes subtiles dont il nous fait 
part.

Bari n’a pas écrit de livre, il a quitté l’école à seize ans pour passer 
deux années en hôpital psychiatrique et reste prêt à bondir sur quiconque 
le regarde de travers. Pourtant il se sent attrapé dans des questions sur 
le langage, sur l’endroit où se trouve son âme, sur des enjeux métaphy-
siques. Même si un cas particulier ne peut suffire à corroborer une hypo-
thèse, ceci nous semble plaider en faveur des propos de Sass pour qui 
l’expérience schizophrénique est, en partie du moins, fondamentalement 
liée à l’exacerbation de processus méta et cognitifs plutôt qu’à leur déficit, 
et ceci pas uniquement chez les patients dont le potentiel intellectuel est 
hautement développé : « Et si la folie, du moins dans certaines de ses 
formes, dérivait d’une intensification plutôt que d’un affaiblissement de la 
conscience, et d’une aliénation non pas de la raison mais des émotions, 
de l’instinct, du corps ? » (Sass, 1992, p. 4).

Comme nous nous y engagions en début d’article, c’est bien à une 
remise en cause d’une conception strictement déficitaire de la schizophré-
nie que nous conduit l’analyse du cas de Bari. Ce que nous estimons être 
un constat pourtant extrêmement fréquemment ressenti dans le contact 
clinique avec les patients schizophrènes doit lutter contre les représenta-
tions du monde médical et psychologique :

« De nombreux psychiatres et psychologues de ce siècle […] consi-
dèrent la schizophrénie comme une diminution du niveau mental, une 
insuffisance primaire du niveau mental, ou une réduction des opérations 
psychiques à la simplicité du réflexe ou de l’automatisme mental […], 
ou bien comme la simple conséquence de certains dysfonctionnements 
de l’appareil cognitif. De telles représentations témoignent souvent 
d’une approche mécanique où la conscience schizophrène est conçue 
par analogie au fonctionnement d’un ordinateur ou d’une machine et 
dont les particularités sont attribuées à divers types de défauts, de défi-
ciences, de ratés (tels que des perturbations dans la capacité à diriger 
l’attention, un déficit de compétences au niveau de la pensée abstraite 
ou une capacité réduite à catégoriser les objets ou les perceptions). 

Interieur_revue_26_27_v03.indd   234 29/11/16   14:58:57



Le schizophrène comme hyper-philosophe 

- 235 -

La possibilité d’une surabondance de fonctionnement cognitif ou d’une 
radicale différence de qualité dans la nature de l’expérience du patient 
est peu explorée » (Sass, 1992, p. 18).

Bien entendu, notre propos ne doit pas être compris comme une lec-
ture romantique et magnifiée de la subjectivité schizophrénique. La souf-
france de chacun des cas que nous rencontrons en clinique, de même que 
celle de Bari, justifie, rien que sur cet aspect, de ne pas en faire un idéal. 
De plus, « Il serait insensé de nier que la condition schizophrénique peut 
manquer d’ordre et d’intelligibilité, qu’elle peut manifester des formes de 
contradictions violentes et de quasi impénétrable obscurité » (Sass, 1992, 
p. 8). Toutefois, ces souffrances et cette impénétrabilité ne devraient pas 
circonscrire l’expérience schizophrénique à la carence : « […] peut-être ne 
devrions-nous pas être si prompts à évoquer ces images d’un chaos origi-
naire et dionysiaque. Se pourrait-il que la désorganisation en question soit 
quelque chose de plus complexe, de l’ordre non pas d’un processus de 
débordement par des forces antagonistes mais d’un ébranlement du self 
– comme quelque chose qui se retourne sur lui-même jusqu’à, finalement, 
s’anéantir de sa propre main ? S’il en était ainsi, nous pourrions décou-
vrir que les particularités de l’expérience schizophrénique sont moins une 
question de brutale contradiction que de paradoxe : les paradoxes du 
réfléchi » (Sass, 1992, p. 8). Le sujet schizophrène qui s’esquisse à tra-
vers notre propos –incarné ici par Bari – est bien un sujet portant un regard 
qui pose une condition philosophique sur le monde. Son drame est qu’il 
ne peut se limiter à le faire de façon simple et émerveillée. La pratique 
de l’épochè est indéfinie dans le temps, elle n’a pas de fin. L’acte méta-
physique ne trouve pas d’issue, il a plutôt pour effet de continuellement 
se renouveler, de se recréer. Le déficit laisse sa place à l’excès chez un 
individu qui – outre le fait d’admirer Spinoza, Nietzsche ou Schopenhauer 
comme Bari – sera contraint, en ce qui le concerne, d’être davantage : un 
hyper-philosophe.

Bibliographie

Bataille, G. (1944). Julie. In  ● Œuvres complètes IV. Paris : Gallimard. 
1971.

Bergson, H. (1907).  ● L’évolution créatrice. Paris : PUF.

Blankenburg, W. (1971).  ● La perte de l’évidence naturelle : Une 
contribution à la psychopathologie des schizophrénies pauci- 
symptomatiques. Paris : PUF. 1991.

Englebert, J. (2013).  ● Psychopathologie de l’homme en situation. 
Paris : Hermann.

Fuchs, T. (2001). The tacit dimension : Commentary to Wolfgang  ●
Blankenburg’s “First steps toward a psychopathology of common 
sense”. Philosophy, Psychiatry & Psychology, 8, 323-326.

Interieur_revue_26_27_v03.indd   235 29/11/16   14:58:57



Jérôme Englebert et Caroline Valentiny

- 236 -

Minkowski, E. (1927).  ● La schizophrénie. Paris : Petite Bibliothèque 
Payot. 2002.
Parnas, J., Møller, P., Kircher, T., Thalbitzer, J., Jansson, L., Han- ●
dest, P. et Zahavi, D. (2005). EASE: Examination of Anomalous 
Self-Experience. Psychopathology, 38(5), 236-258.
Parnas, J., Møller, P., Kircher, T., Thalbitzer, J., Jansson, L., Handest,  ●
P. et Zahavi, D. (2012). EASE : Évaluation des Anomalies de l’Expé-
rience de soi (traduit par M. Cermolacce et P. Bovet). L’Encéphale, 
38, S121-S145.
Pélicier, Y. (1991) Préface. In W.Blankenburg,  ● La perte de l’évidence 
naturelle : Une contribution à la psychopathologie des schizophré-
nies pauci-symptomatiques (pp. 7-18). Paris : Presses universitai-
res de France.
Sass, L. (1992).  ● Madness and modernism : Insanity in the light of 
modern art, literature, and thought. New York : BasicBooks.
Sass, L. (1994).  ● Les paradoxes du délire : Wittgenstein, Schreber 
et l’esprit schizophrénique (traduit par P.-H. Castel). Paris : Ithaque. 
2010.
Sass, L. (2014). Self-disturbance and schizophrenia : Structure, spe- ●
cificity, pathogenesis (current issues, new directions). Schizophrenia 
Research, 152(1), 5-11.
Sass, L. et Parnas, J. (2003). Schizophrenia, consciousness, and  ●
the self. Schizophrenia bulletin, 29(3), 427-444.
Stanghellini, G. (2009). Embodiment and schizophrenia.  ● World Psy-
chiatry, 8(1), 56-9.
Stanghellini, G. (2011). Sens commun, désincarnation et délires  ●
chez les schizophrènes. Le Cercle Herméneutique, 17, 111-127.
Tatossian, A. (1979).  ● La phénoménologie des psychoses. Paris : Le 
Cercle Herméneutique. 2003.
Valentiny, C. et Englebert, J. (2017).  ● Schizophrénie et hypercons-
cience. In press.

Interieur_revue_26_27_v03.indd   236 29/11/16   14:58:57


