Conscience et représentation. Controverses récentes en philosophie de [’esprit
FIRST DRAFT / PREMIERE VERSION
Contact : a.dewalque@ulg.ac.be, charlottegy@hotmail.com

INTRODUCTION

Ce recueil a pour ambition d’introduire le lecteur a un ensemble de théories
connues sous le nom de théories représentationnelles de la conscience.

L’objectif poursuivi est double. Il s’agit, d’'une part, de rendre compte de
certaines avancées significatives dans le champ de la philosophie de I’esprit et,
d’autre part, d’évaluer la pertinence d’une approche qui en est venue a constituer,
ces derni¢res années, une sorte d’orthodoxie dominante parmi les philosophes
travaillant dans ce domaine. Une attention particuliére a donc été portée, dans ces
pages, a l’extraordinaire variét¢ des théories représentationnelles, aux riches
controverses qui les animent et aux objections qui leur sont parfois adressées d’un
point de vue intentionaliste, réaliste ou contextualiste.

Mais avant toute chose, il n’est sans doute pas inutile de rattacher ces
discussions au programme de recherche dont elles tirent leur impulsion initiale, a
savoir la quéte d’une théorie de la conscience ou d’une théorie de I’expérience
vécue.

VERS UNE THEORIE DE L’EXPERIENCE

Au cours des trois derni¢res décennies, le paysage de la philosophie
analytique de I’esprit s’est profondément modifié. Auparavant dominé par le
béhaviorisme logique, le matérialisme et le fonctionalisme, il se structure
aujourd’hui autour de questions et de perspectives théoriques nouvelles,
essentiellement liées aux notions de conscience et de représentation.

Depuis au moins les travaux pionniers de Thomas Nagel et de Franck
Jackson dans les années 1970-80, I’idée s’est largement répandue qu’il y a une
différence significative entre le fait de vivre soi-méme un état mental «a la
premiére personne » — d’en faire [’expérience — et le fait de se représenter ou de
décrire cet état mental « a la troisiéme personne »'. Vraisemblablement, étudier le

' Cf. Nagel 1974, 1986 ; Jackson 1982 (pour les références complétes, voir la bibliographie en fin
de volume).



2 Conscience et représentation

trait¢ de Goethe sur les couleurs n’est pas la méme chose qu’avoir soi-méme une
sensation de rouge, et lire la description que donne Proust de la jalousie éprouvée
par Swann n’est pas la méme chose qu’éprouver soi-méme un sentiment de
jalousie (quand bien méme la description de Proust pourrait raviver en nous le
souvenir de sentiments dont nous avons fait I’expérience dans le passé). On
résume habituellement cette différence en disant que I’expérience vécue d’un état
mental présente un caractére « subjectif »*, « phénoménal » ou « qualitatif » qui
échappe a la description de cet état en troisiéme personne. Ce caractere subjectif,
qui se manifeste lorsque nous sommes conscients d’étre nous-mémes dans un état
mental, est ce que les philosophes de I’esprit ont baptisé la « conscience
phénoménale » (phenomenal consciousness) ou I’ « effet que cela fait » (what it is
like) d’étre dans tel ou tel état mental.

Clairement, parler de conscience phénoménale ou d’expérience subjective
équivaut simplement a mettre un nom technique sur une difficulté. L’expression
ne désigne pas un explanans, mais un explanandum. A supposer, en effet, que les
états mentaux soient typiquement quelque chose dont on fait soi-méme
I’expérience — a supposer, plus exactement, que certains d’entre eux au moins
présentent une dimension phénoménale ou « expérientielle » —, la question qui se
pose est naturellement de savoir comment rendre compte de cette dimension de
fagon théorique ou «objective ». Fournir une théorie de la conscience
phénoménale semble étre, de prime abord, une tiche simultanément indispensable
et extraordinairement complexe, voire insurmontable. Comme le dit Nagel, sans la
conscience phénoménale, le probléme corps-esprit semble ais¢ a traiter ; mais
avec la conscience phénoménale, il parait « sans espoir de solution »°. Rosenthal,
lui aussi, a bien résumé la situation : « Aucun phénoméne mental n’est plus
central a la compréhension adéquate de I’esprit que la conscience. Et aucun
phénomene mental ne semble plus rétif a un examen théorique que cette
derniére »*. Réputée non théorisable, la dimension subjective de 1’expérience est
ainsi apparue comme 1’un des principaux obstacles a une théorie du mental. Il est
en conséquence bien compréhensible que les philosophes de 1’esprit aient
concentré leurs efforts sur I’étude de la conscience phénoménale dans I’espoir de
supprimer, de contourner ou de surmonter I’obstacle.

Les tentatives qui ont été faites en ce sens sont multiples. Elles ont d’abord
donné naissance a plusieurs options de nature métaphysique et épistémologique.

Pour les philosophes de I’esprit de la premicre génération, qui se sont
consacrés a 1’étude du mind-body problem, une préoccupation majeure a été de

* Nagel 1974, p. 436 (trad. fr., p. 392).
3
Id.
* Rosenthal 1986, p. 329 (trad. fr., p. 151).



Introduction 3

forger une théorie du mental qui soit compatible avec la vision du monde des
sciences physiques (physique, chimie, biologie, etc.). Autrement dit, une tentation
implantée de longue date, dans les recherches de philosophie de I’esprit, est de
parvenir & une explication physicaliste du mental’. A cette fin, on considére
généralement qu’il y a lieu d’éviter un dualisme métaphysique lourd entre I’esprit
et le corps ou, comme on dit aussi, un dualisme « cartésien ». A cet égard, une
premiére voie possible, trés radicale, consiste a traiter le caractére phénoménal de
I’expérience comme une chimére qu’une saine attitude scientifique devrait
¢liminer. Cette voie, suivie notamment par Daniel Dennett®, est connue sous le
nom d’¢liminativisme. De nombreux philosophes de ’esprit, cependant, estiment
que I’¢éliminativisme va trop loin et défendent 1’idée que les propriétés des états
mentaux dépendent du physique ou « surviennent sur » lui. Cette relation de
dépendance est exprimée, en anglais, par le terme supervenience, que 1’on traduit
parfois par « survenance ». Un état ou une propriété qui survient sur le physique
est un état ou une propriété qui varie avec le physique ; mais surtout, c’est un état
ou une propriété que nous pouvons expliquer sans admettre d’autres ingrédients
dans notre ontologie que des entités physiques. La propriété¢ d’élasticité, par
exemple, peut étre expliquée sans devoir admettre autre chose que les molécules
qui composent le corps ¢élastique. C’est aussi une propriété que,
vraisemblablement, I’on ne peut pas interpréter en termes purement physicalistes
comme le voudraient les éliminativistes. Le caractere phénoménal d’un état
mental, selon cette approche, serait une propriété comparable a 1’¢lasticité d’un
corps, a savoir une propriété explicable par la constitution physique ou
physiologique du sujet, mais non réductible a elle.

Parallélement a cette solution métaphysique, d’autres options ont été
explorées sur le plan épistémologique. Ces options sont relatives a la question de
savoir si I’on peut espérer produire un jour une théorie de la conscience
phénoménale ou — ce qui revient au méme — une théorie de 1’expérience vécue.
Certains auteurs répondent par la négative et considérent que le caractére
phénoménal des états mentaux — la dimension subjective de I’expérience vécue —
les rend inexplicables. Selon eux, les états mentaux sont certes des phénomenes
naturels compatibles avec la vision scientifique du monde (ils n’ont rien de
magique ou de surnaturel), mais ils échappent aux capacités cognitives de 1’esprit

> Par « physicalisme », on entend habituellement deux choses : soit I’idée que I’ensemble de ce qui
existe dans le monde est de nature physique (le physicalisme, entendu en ce sens, est une forme de
monisme ontologique, que 1’on oppose traditionnellement au dualisme cartésien des substances),
soit I’idée qu’une théorie de 1’esprit peut étre construite purement dans le langage des « sciences
physiques » (physique, chimie, biologie, neurophysiologie, etc.). En un mot, le terme
« physicalisme » a une acception ontologique et une acception épistémologique.

® Voir Dennett 1991 (trad. fr., 1993), 2005 (trad. fr., 2012).



4 Conscience et représentation

humain. En un mot, la conscience resterait nécessairement, pour nous autres
hommes, un mystére. Cette option a été baptisée « mystérianisme », selon une
expression forgée par Owen Flanagan en 1992. Elle a ¢ét¢ défendue
exemplairement par Collin McGinn’. Enfin, d’autres auteurs considérent que le
pessimisme qui sous-tend la position mystérianiste est prématuré et que I’on peut
espérer expliquer un jour la conscience phénoménale, & condition toutefois de
chercher une explication non réductionniste. C’est I’option privilégiée notamment
par David Chalmers, qui défend une forme de « dualisme naturaliste »".

Ces diverses options ont généré une abondante littérature ; elles méritent
certainement leur place dans les manuels d’introduction a la philosophie de
I’esprit et dans les anthologies classiques’. Cependant, un autre événement a
bouleversé le paysage de la philosophie de I’esprit de fagon plus radicale encore.
Cet événement n’est autre que le développement des théories représentationnelles
de la conscience phénoménale, qui font 1’objet de ce recueil.

Bien qu’elles plongent leurs racines dans certains textes classiques, les
théories représentationnelles de la conscience ont littéralement explosé a partir du
milieu des années 1990. L’idée fondamentale qui les anime est que la manicre la
plus prometteuse de rendre compte de la conscience phénoménale est d’analyser
les expériences correspondantes en termes de représentations ou en termes
intentionnels. C’est pourquoi ces théories sont parfois rassemblées sous le label de
« représentationalisme » (au sens contemporain) ou d’ « intentionalisme »'°.

Comme nous le verrons en détail plus loin, cette approche comporte
plusieurs variantes. Historiquement, 1’'une des premicres versions de ’approche
représentationnelle est celle développée par David Mallet Armstrong dans A
Materialist Theory of the Mind (1968). Selon Armstrong, vivre un état mental de
facon consciente équivaut a percevoir que 1’on est dans cet état mental — donc,
d’une certaine manicre, a se représenter que l’on est dans cet état mental : la
conscience est assimilable a une représentation d’ordre supérieur, elle-méme

’ Voir McGinn 1982/1997, 1991.

¥ Voir Chalmers 1996 (trad. fr., 2010).

? En frangais, on pourra se reporter aux volumes édités par Denis Fisette et Pierre Poirier, Textes-
clés de philosophie de I’esprit.

'""On ne confondra pas ici le représentationalisme contemporain avec le représentationalisme
classique, habituellement associé aux empiristes britanniques. Le représentationalisme classique
réside essentiellement dans la thése selon laquelle I’esprit ne se rapporte directement ou
immédiatement qu’a des représentations ou a des ideas. Le représentationalisme contemporain, de
son coté, stipule que faire ’expérience d’un état mental équivaut a se représenter quelque chose ou
a étre intentionnellement dirigé vers quelque chose. Pour les défenseurs du représentationalisme
standard (Fred Dretske, Michael Tye, Gilbert Harman et d’autres), il n’y a justement pas lieu de
faire de distinction entre représentationalisme et intentionalisme. Cette position est toutefois
contestée par d’autres auteurs, notamment par Tim Crane, qui défend une forme spécifique
d’intentionalisme admettant la distinction entre mode, contenu et objet intentionnels. Voir infra.



Introduction 5

analogue a une perception '' . Mais la version du représentationalisme
contemporain qui a connu le plus de succés récemment est sans doute la version
dite « standard » proposée indépendamment par Fred Dretske et Michael Tye dans
deux ouvrages parus en 1995. Selon eux, faire I’expérience d’un état mental, ce ne
serait rien d’autre que se représenter le monde comme étant d’une certaine
mani¢re, donc se trouver dans un ¢état intentionnel. Percevoir du rouge
équivaudrait a se représenter tel objet — par exemple, cette rose — comme étant
rouge, et éprouver de la jalousie équivaudrait a se représenter telle ou telle
personne comme ayant certaines propriétés déterminées (€tre proche de 1’étre
aimé, occuper une position jugée « enviable », etc.). Dans tous les cas, la stratégie
générale adoptée par les partisans des théories représentationnelles consiste a
soutenir que la conscience phénoménale doit étre comprise a partir de la capacité
de P’esprit a se représenter le monde ou de sa capacité a étre « dirigé vers »
quelque chose. En un mot, le credo des représentationalistes contemporains est
que la conscience doit étre comprise a partir de l’'intentionnalité.

Il n’est certainement pas faux de dire que les théories représentationnelles
occupent aujourd’hui le devant de la scéne en philosophie de I’esprit. Fait
remarquable, I’engouement suscité par ces théories a eu pour effet de réorienter
les discussions récentes vers un ensemble de questions a la fois trés générales et
fondamentales : faire soi-méme I’expérience de voir une rose rouge, est-ce
simplement avoir une représentation au sens le plus large du terme ? Si oui, est-ce
avoir une représentation de soi-méme en train de percevoir la rose rouge ? Ou bien
est-ce simplement avoir une représentation visuelle de la rose rouge ? A supposer
qu’il s’agisse la de deux actes de représentation distincts, quelle relation
entretiennent-ils 1’un envers I’autre ? A supposer, au contraire, qu’ils forment un
seul et unique acte mental, quelles conclusions en tirer concernant le sens des
notions de représentation et d’intentionnalité ? Ne faudrait-il pas en déduire que la
conscience est intrinséquement intentionnelle et que [D’intentionnalité est
intrinséquement consciente ?

La meilleure maniére d’aborder ces questions est certainement de repartir
d’un probléme de nature trés générale, a savoir I’articulation entre trois termes : ce
qui est mental, ce qui est intentionnel et ce qui est conscient.

MENTAL, INTENTIONNEL, CONSCIENT

Pour comprendre la teneur du probléme, il faut d’abord rappeler que
I’ambition générale qui anime la philosophie de 1’esprit est de fournir une théorie

"' Voir Armstrong '1968, 21993 ; 1981.



6 Conscience et représentation

scientifique compléte et unifiée de I’esprit humain, une théorie susceptible de
décrire sa nature et d’expliquer son fonctionnement. Par définition, une théorie
complete doit rendre compte de tous les aspects ou de toutes les dimensions
constitutives de 1’esprit ; et une théorie unifice doit intégrer ces dimensions au
sein d’un seul cadre descriptif et explicatif — bref : au sein d’une seule théorie.
Appelons ces deux caractéristiques 1’exigence de complétude et 1’exigence
d’unification (nous y reviendrons).

Au moins depuis les années 1970, on considere habituellement que 1’esprit
est caractéris¢ par deux ingrédients ou deux dimensions distinctes :
I’intentionnalité¢ et la conscience. L’idée, en somme, est que le mental est
foncierement bi-dimensionnel. Pour utiliser une image, on pourrait dire que les
termes « mental », « intentionnel » et « conscient » délimitent, dans 1’espace
théorique des questions relatives a 1’esprit, une sorte de « triangle des Bermudes »
a travers lequel les théoriciens contemporains doivent conduire leur embarcation
et dans lequel ils courent généralement le risque de chavirer (Fig. 1).

mental

intentionnel conscient

Fig. 1

Comme on sait, I’intentionnalité désigne la capacité fondamentale que nous
avons de nous rapporter au monde — ou encore : la propriété, exhibée par (au
moins certains de) nos états mentaux, d’étre a propos de quelque chose
(aboutness) ou d’étre dirigés vers quelque chose (directedness). On résume
généralement cette idée en disant que toute croyance est croyance en quelque
chose (ou que quelque chose est le cas), que tout désir est désir de quelque chose
(ou que quelque chose soit le cas), etc. La question de savoir si fous nos états
mentaux sont intentionnels en ce sens, ou si cette propriété n’est instanciée que
par certains d’entre eux et non par d’autres, est une question controversée, méme
si la premiere option — I’intentionalisme au sens large — a les faveurs d’un grand
nombre d’auteurs. Autrement dit, la question reste ouverte de savoir si les
adjectifs « mental » et « intentionnel » sont co-extensifs (Fig. 2).

De manicre générale, les croyances et les désirs sont habituellement traités,
en philosophie analytique de I’esprit, comme des états mentaux
paradigmatiquement intentionnels — i.e., des états qui présentent, de fagon non
controversée, une structure intentionnelle. Ainsi, si je crois que Paris est en



Introduction 7

France, ma croyance a un contenu intentionnel déterminé (<que Paris est en
France>), susceptible d’étre évalué comme vrai ou faux. Pareillement, si je me
trouve sur le quai de la gare et si je désire que le train arrive, mon désir a un
contenu intentionnel déterminé (<que le train arrive>), susceptible d’étre satisfait
ou non par I’état du monde'?. En revanche, intentionnalité des sentiments,
comme le fait de se sentir subitement déprimé ou joyeux, ou celle des sensations
corporelles, comme le fait d’éprouver une douleur cuisante lorsqu’on se cogne le
pied ou d’éprouver une sensation diffuse de nausée, a été contestée par certains
auteurs et défendues par d’autres. La question du rapport entre le mental et
I’intentionnel reste donc une question ouverte.

Mental

intentionnel conscient

Fig. 2

Cela état dit, les discussions les plus apres se sont focalisées, récemment,
sur un autre terme du triangle : ce qui est conscient. Le terme « conscience »
(consciousness) est notoirement ambigu et peut désigner plusieurs choses
distinctes. Les efforts de clarification, dans la littérature, ont heureusement abouti
a une taxonomie qui est assez largement partagée par les plupart des philosophes
de I’esprit. Cette taxonomie repose sur différents usages possibles de 1’adjectif
« conscient ».

D’abord, une premicre distinction usuelle provient du fait que I’adjectif
« conscient » peut s’appliquer aussi bien a un individu ou a une « créature »
(creature consciousness) qu’a un état mental (state consciousness)". Je peux dire
de mon chat, par exemple, qu’il est conscient ou qu’il est une créature consciente.
Mais je peux aussi dire d’un désir qu’il est conscient. Techniquement, on dira que
le fait d’étre conscient est une propriété qui peut étre instanciée par deux types
d’entités : les étres vivants, d’une part ; les états et les actes mentaux, d’autre part

"2 Naturellement, cela n’exclut pas la possibilité que la détermination du contenu soit « sensible au
contexte » comme I’affirme Charles Travis. Voir infra. La différence entre les états du genre des
croyances et les états du genre des désirs a été thématisée par Searle en termes de « direction
d’ajustement » (direction of fit) : si les croyances s’accordent ou non au monde, c’est le monde qui
satisfait ou non nos désirs. La direction d’ajustement est inversée. Voir Searle 1982 (trad. fr.,
1983).

B Voir, e.g., Rosenthal 1990, § 1.



8 Conscience et représentation

(quel que soit, par ailleurs, le statut ontologique qu’on accorde a ce genre
d’ « entités » —i.e., qu’on les réduise ou non a des états cérébraux).

Cette premicre distinction ne suffit toutefois pas a lever les ambiguités, car
I’adjectif « conscient », dans chacun de ces cas, peut encore revétir plusieurs
significations. Une créature peut étre dite « consciente » en deux sens : (i) au sens
transitif, on dira qu’une créature comme mon chat est consciente de son
environnement (conscience transitive), par exemple de la souris qui se cache
derricre le buffet; (ii) au sens intransitif, on dira qu’une créature est
« consciente » tout court, dans la mesure ou elle ne se trouve pas profondément
endormie ou dans un état comateux (conscience intransitive). Contrairement a la
langue francaise, la langue anglaise dispose de deux termes correspondant a la
conscience transitive et a la conscience intransitive : awareness of et awakeness.
Naturellement, ces deux sens ne s’excluent pas : a 1’état de veille, mon chat est a
la fois conscient de son environnement et conscient fout court.

Par ailleurs, un état mental, a son tour, peut étre dit « conscient » en deux
sens différents. (iii) En un premier sens, un état mental est conscient si et
seulement si le fait d’étre dans cet état mental s’accompagne d’un « ressenti
distinctif » (distinctive feel) ou, selon I’expression de Brian Farrell (1950)
popularisée par Nagel (1974), si « cela fait un certain effet » d’étre dans cet état
mental. Comme on 1’a suggéré ci-dessus, on parle a cet égard d’expérience
subjective, de «caractere phénoménal » de 1’expérience, ou encore de
« conscience phénoménale » (phenomenal consciousness). Selon une expression
célebre de David Chalmers (1996), expliquer la conscience phénoménale est
précisément le « probléme difficile » (hard problem) qu’ambitionnent de résoudre
les théories de la conscience. (iv) Depuis les travaux de Ned Block, on distingue
en outre la conscience phénoménale de la «conscience d’acces» (access
consciousness) : un état mental est conscient, en ce dernier sens, si et sculement
s’il est « disponible » pour des processus cognitifs (raisonnements, etc.)'*. Une
fois encore, ces deux sens du terme «conscient» ne s’excluent pas
automatiquement, et on peut treés bien soutenir qu’un état n’est phénoménalement
conscient que s’il est accessible a la conscience.

Quoi qu’il en soit, la question de savoir si fous nos états mentaux présentent
un caracteére conscient est, la aussi, une question controversée. Autrement dit, la
question reste ouverte de savoir si les adjectifs « mental » et « conscient » sont co-
extensifs (Fig. 3). On aborde habituellement ce probléme par le biais de la
question suivante : existe-t-il des états mentaux inconscients, c’est-a-dire
essentiellement des états dans lesquels nous nous trouvons mais auxquels nous

" Voir surtout Block 1995.



Introduction 9

n’avons pas acces d’un point de vue cognitif ? La théorie de I’inconscient
¢laborée par Freud nous a habitués a considérer I’existence d’états mentaux
inconscients comme une hypothése dotée d’une valeur explicative forte. Postuler
un désir inconscient, par exemple, a pu sembler une bonne maniére d’interpréter
les réves et d’expliquer certains comportements observables de facto. Toutefois, il
est difficile de voir ce que serait un désir inconscient sinon un état physique ou
neurophysiologique. On pourrait méme aller jusqu’a soutenir que 1’expression
méme d’ « état mental inconscient » est une contradictio in adjecto, donc qu’un
état mental inconscient n’est plus un état mental™. Il reste que méme les plus
chauds partisans d’une approche de I’esprit « en premiére personne» sont
généralement enclins, aujourd’hui, a accepter 1’hypothése d’états mentaux
inconscients.

mental

intentionnel conscient

Fig. 3

Un autre point a noter est que le probleme de la co-extensivité du mental et
du conscient se décline également en termes de conscience phénoménale : on peut
effectivement se demander si toutes les classes d’états mentaux ont une
phénoménologie distinctive, propre et irréductible'®. En un mot : y a-t-il plusieurs
types de caractéres phénoménaux primitifs (primitivisme) ? D’une part, certains
au moins de nos états mentaux sont typiquement considérés comme pourvus
d’une dimension phénoménale. C’est le cas de la perception sensible, qui semble
au moins partiellement constituée de sensations visuelles, auditives, etc., et des
sensations corporelles (douleur, etc.). Bref, un état sensoriel est un état qui semble
étre constitutivement déterminés par une certaine dimension vécue ou
expérientielle. Songez a 1’effet que cela fait de sentir ’odeur de I’ammoniaque, a
I’effet que cela fait d’avoir mal a la téte, etc.'’. Ces états sont dits

' Cette position avait été défendue par le philosophe austro-allemand Franz Brentano. Voir
Brentano 1874 (trad. fr., 2007), Livre 11, Ch. 2.

' Les termes « phénoménologie » et « phénoménologique » ne font naturellement pas référence
ici a la tradition phénoménologie (Brentano, Husserl, Heidegger, Sartre, etc.), mais a la discipline
qui s’intéresse au caractére phénoménal du mental ou qui étudie le mental sous l’angle
phénoménal (donc, fonciérement, depuis le point de vue de la « premiére personne »).

"7 L’exemple de I’ammoniaque vient de Broad 1925, p. 71.



10 Conscience et représentation

« constitutivement déterminés » par le fait d’étre vécus subjectivement (en
premicre personne) au sens ou une douleur qui ne serait pas ressentie par
quelqu’un ne serait pas une douleur : pour la douleur, comme le dit Armstrong en
détournant la maxime de Berkeley, esse est sentiri — étre, c’est étre senti'®. Mais
qu’en est-il des états mentaux cognitifs, comme la simple compréhension du sens
d’une phrase ? Y a-t-il vraiment une différence phénoménale, comme le soutient
Gallen Strawson'’, entre le fait d’entendre et de comprendre spontanément une
phrase dans sa langue maternelle et le fait d’entendre une phrase dans une autre
langue ? Y a-t-il une phénoménologie cognitive comme il y a une
phénoménologie sensorielle ? Cette question — qui s’applique tout aussi bien aux
états conatifs (désirs, volitions, souhaits, espoirs, etc.) qu’aux états cognitifs — est
encore ouverte a ’heure actuelle, si bien que I’articulation entre le mental et le
conscient est loin d’étre définitivement fixée.

Quoi qu’il en soit, lorsqu’elle n’est pas purement et simplement contestée,
I’existence méme d’un caractére phénoménal souléve d’importantes questions :
¢tant admis que certains au moins de nos états mentaux possédent un caractére
phénoménal, comment expliquer (i) ’existence méme d’un caractére phénoménal
et (ii) la présence de fel caractére phénoménal (plutdt que tel autre) ? Selon un
modele classique mais extrémement controversé, le caractére phénoménal d’un
¢tat mental pourrait étre expliqué par I’instanciation de propriétés d’un certain
genre, a savoir des propriétés phénoménales. Par « propriétés phénoménales », on
entend des propriétés de I’expérience vécue elle-méme, des propriétés que
possede I’expérience en vertu du fait qu’elle est vécue par quelqu’un. Les
propriétés de ce type sont communément appelées des « qualia » (sg. quale) : au
rouge de la tomate mire, entendu comme une propriété physique, correspondrait
le quale «rouge » qu’instancie mon expérience subjective lorsque je vois la
tomate mdre. En tant que propriétés de 1’expérience vécue en premicre personne,
les qualia sont réputés ineffables, incommunicables, privés, etc.

'8 Armstrong 1962, p. 50. Le cas de la douleur a généré une abondante littérature — le caractére
phénoménal offrant 1a une résistance forte aux multiples tentatives d’interprétation
représentationnelle, fonctionnelle ou représentationnelle-cum-fonctionnelle. Voir surtout les
contributions rassemblées dans Aydede (éd.) 2005.

1 Strawson 1994, p. 5-6.

* Certains auteurs distinguent a cet égard deux dimensions constitutives du caractére
phénoménal : le « caractére subjectif » de I’expérience, responsable du fait qu’un état mental
donné a une dimension proprement subjective ou expérientielle, et son « caractére qualitatif »,
responsable du fait qu’un état mental donné a felle dimension expérientielle plutot que telle autre
(cf. Kriegel 2009, Ch. 1, traduit dans ce volume). Indépendamment d’analyses isolées de ce genre
(voir aussi Crane 2001), I'usage des adjectifs « phénoménal », « subjectif», « qualitatif» et
« expérientiel » demeure toutefois regrettablement flottant et n’est pas unanimement fixé dans la
littérature.



Introduction 11

La théorie des qualia a aujourd’hui trés mauvaise presse pour plusieurs
raisons. D’abord, elle semble rigoureusement incompatible avec une approche
naturaliste ou physicaliste de I’esprit. Ensuite, il semble que les qualia ne soient
rien d’autre que des fictions théoriques auxquelles ne correspond rien dans
I’expérience vécue. Il n’est toutefois pas nécessaire de s’étendre sur ce point ici.
L’essentiel, pour la question qui nous occupe, est que les tentatives les plus
prometteuses qui ont été faites pour produire une théorie de la conscience
phénoménale sans admettre de qualia sont celles qui émanent des partisans de
I’approche représentationnelle. Elles consistent, fondamentalement, a repenser
I’articulation entre intentionnalité et conscience.

INTENTIONNALITE ET CONSCIENCE

Nous avons vu que le programme philosophique d’une analyse de ’esprit,
depuis les années 1970-80, s’est déployé dans deux directions : la premiére selon
I’axe mental-intentionnel et la seconde selon I’axe mental—conscient. Ces axes de
recherche correspondent a deux dimensions réputées constitutives du mental, a
savoir I’intentionnalité et la conscience (thése de la bi-dimensionnalité du mental).
Mais nous avons aussi vu que la philosophie de I’esprit est animée par une double
exigence de complétude et d’unification : une bonne théorie de 1’esprit doit étre
une théorie a la fois complete et unifiée. Or, manifestement, ces exigences entrent
en conflit sitdt que I’on admet le caractére bi-dimensionnel du mental.

Cette situation est la source d’un imposant probléme. La difficulté, en la
matiere, provient du fait que I’exigence de complétude semble difficilement
compatible avec 1’exigence d’unification. On peut se représenter le probléme sous
la forme du dilemme suivant. (i) Si notre théorie de I’esprit doit étre compléte,
alors elle doit englober a la fois une théorie de I’intentionnalité et une théorie non
intentionnelle de la conscience — a supposer qu’une telle théorie soit tout
simplement possible ; mais si elle englobe une théorie de 1’intentionnalité et une
théorie de la conscience, alors elle n’est pas unifiée, car elle se compose de deux
théories distinctes et non d’une seule. Respecter I’exigence de complétude
implique apparemment d’abandonner 1’exigence d’unification. Inversement, (ii) si
notre théorie de I’esprit doit étre unifiée, alors elle doit étre ou bien une théorie de
I’intentionnalité, ou bien une théorie de la conscience ; mais si elle est une théorie
de I’intentionnalité (respectivement, de la conscience), elle n’est pas compléte, car
elle échoue a intégrer la dimension consciente (respectivement, intentionnelle) du
mental. Respecter 1’exigence d’unification implique apparemment d’abandonner
I’exigence de complétude.



12 Conscience et représentation

Pour échapper a ce dilemme, plusieurs voies s’offrent aux philosophes de
I’esprit. Par exemple, on peut remettre en question les données de départ et nier
que la conscience soit une dimension constitutive du mental (i.e., renoncer a la
thése de la bi-dimensionnalit¢ du mental) ; on peut admettre I’existence de la
conscience mais renoncer a I’exigence de complétude (ce qui veut dire : renoncer
a fournir une théorie de la conscience et se contenter d’une théorie intentionnelle
de I’esprit, en reconnaissant qu’elle est comme telle incomplete), etc. Bien siir, on
peut aussi conserver l’exigence de complétude et renoncer a I’exigence
d’unification : au lieu d’une théorie de 1’esprit, on se retrouverait alors avec deux
théories, une théorie de !’intentionnalité et une éventuelle théorie de la
conscience. Il y a toutefois quelque chose de profondément insatisfaisant a devoir
travailler avec deux théories au lieu d’une seule, car cela suggére qu’au bout du
compte, aucune ne décrit ni n’explique I’esprit lui-méme (mais seulement un
certain aspect de 1’esprit).

L’approche représentationnelle est née de ce probléme. L’une des clés de
son succes réside certainement dans le fait qu’elle permet d’échapper au dilemme
sans renoncer aux deux exigences théoriques mentionnées. En fait, la solution
préconisée par les représentationalistes repose sur une intuition relativement
simple : il s’agit de voir si I’on ne serait pas plus heureux, dans I’étude du mental
en général et de la conscience en particulier, si I’on révisait la manieére dont on
congoit habituellement I’articulation entre la dimension intentionnelle et la
dimension phénoménale des états mentaux. En un mot, la solution préconisée par
les représentationalistes consiste a s’engager les recherches sur I’esprit dans une
troisiéme direction : selon 1’axe intentionnel-conscient (Fig. 4). Quelle sorte de
relation il y a entre Dintentionnalit¢ et la conscience? Les adjectifs
« intentionnel » et « conscient » sont-ils ou non co-extensifs ? Tout ce qui est
conscient est-il aussi intentionnel (et inversement) ? Mieux encore : produire une
théorie de I’intentionnalité ne revient-il pas a produire ipso facto une théorie de la
conscience (et inversement) ?

mental

intentionnel ? conscient

Fig. 4

La question de savoir quel genre de relation existe entre I’intentionnel et le
conscient est susceptible d’étre tranchée de plusieurs manieres. La conception



Introduction 13

traditionnelle repose implicitement sur 1’idée d’une séparabilité mutuelle ou
bilatérale entre intentionnalité et conscience. Accepter ’idée de séparabilité
mutuelle renvient a endosser les deux théses suivantes :

(1) 11 existe des ¢états mentaux qui sont intentionnels sans étre
phénoménalement conscients.

(2) 1l existe des états mentaux qui sont phénoménalement conscients sans étre
intentionnels.

Ceux qui rejettent I’idée d’une phénoménologie cognitive, par exemple,
considerent que les états cognitifs sont un exemple du premier genre : croire que
Paris est la capitale de la France serait un état intentionnel, pourvu d’un contenu
déterminé (<que Paris est la capitale de la France>), mais dépourvu de caractére
phénoménal spécifique. D’autres considérent que certains états affectifs, par
exemple, sont un exemple du second genre : un sentiment subit de joie ou de
«bonne humeur » serait un état conscient sans étre nécessairement un état
intentionnel, pour peu que la joie ressentie ne soit pas a propos de quelque chose.

Ce mod¢le traditionnel a toutefois été sérieusement remis en question ces
derniéres années®'. Les critiques les plus radicales proviennent certainement des
théories dites de [’intentionnalité phénoménale, dont nous dirons un mot plus loin.
D’aprés ces théories, I’intentionnalit¢ et la conscience ne sont pas deux
dimensions séparables, mais sont au contraire étroitement « interdépendantes » ou
« inséparables » 'une de I’autre. En bref, les partisans de 1’intentionnalité
phénoménale rejettent simultanément (1) et (2) au nom d’un « inséparatisme » de
principe”>. Mais d’autres théories ont ouvert la voie a I’inséparatisme. Entre la
conception traditionnelle et les théories de I’intentionnalité phénoménale, il existe
en effet plusieurs positions intermédiaires, qui sont résumées dans le tableau ci-
dessous (Fig. 5).

L’une de ces positions est défendue exemplairement par John Searle.
Contrairement aux partisans de I’intentionnalit¢ phénoménale, Searle n’a pas
remis totalement en question 1’idée d’une séparabilité entre conscience et

*! Voir notamment Chalmers 2004, p. 153 : la connexion entre intentionnalité et conscience est
longtemps restée a 1’arriére-plan dans la philosophie de I’esprit, mais « ces derniéres années, cela a
commencé a changer. L’interface entre conscience et intentionnalité a fait 1’objet d’une attention
croissante sur un certain nombre de fronts. [...] Deux groupes philosophiques distincts ont
commencé a émerger. L’un se concentre sur les maniéres dont la conscience pourrait étre fondée
dans I’intentionnalité. L’autre se concentre sur les maniéres dont 1’intentionnalité pourrait &tre
fondée dans la conscience ». Ces deux groupes correspondent aux théories représentationnelles de
la conscience et aux théories de I’intentionnalité phénoménale. Voir ici, infra.

% Sur I’expression « inséparatisme », ¢f. Graham et alii 2007 (voir la traduction dans ce volume),
2009.



14 Conscience et représentation

intentionnalité. Il I’a toutefois remise partiellement en question en suggérant que
la relation entre conscience et intentionnalité était une relation de séparabilité
unilatérale : la conscience est séparable de I’intentionnalité mais non I’inverse.
Par exemple, Searle estime que le fait de se sentir déprimé peut effectivement étre
considéré comme un état phénoménal, qui se distingue du fait de se sentir joyeux
par un certain ressenti subjectif. Il y aurait un « effet que cela fait » de se sentir
déprimé qui n’est pas, disons, I’ « effet que cela fait » de se sentir joyeux, et qui
qualifie 1’état mental dont nous faisons I’expérience comme de la déprime plutdt
que comme de la joie. La différence, soutient Searle, est simplement une
différence de caractére phénoménal, car le sentiment de déprime, comme un
sentiment soudain de joie, peuvent trés bien étre considérés comme non
intentionnels — pour autant, naturellement, que je ne déprime pas a propos de
quelque chose ou que je ne me réjouisse pas de quelque chose™. Searle admet
donc (2) I’existence d’états phénoménaux non intentionnels — ce qui signifie qu’il
renonce a la « thése converse de Brentano » d’apres laquelle tout état mental est
intentionnel. Mais il rejette (1) I’existence d’états intentionnels qui ne seraient pas
conscients. Une théorie de I’intentionnalité, selon Searle, doit étre simultanément
une théorie de la conscience®. C’est cette idée qui a été développée par les
théories de I’intentionnalité phénoménale.

Une autre position intermédiaire est celle adoptée par les partisans de
I’approche représentationnelle. Comme Searle, les représentationalistes standards
renoncent partiellement a concevoir I’intentionnalité et la conscience comme deux
dimensions mutuellement séparables. Mais contrairement a lui, ils soutiennent
que c’est l’intentionnalité qui est séparable de la conscience et non I’inverse.
Autrement dit, ils admettent (1) [D’existence d’états intentionnels non
phénoménaux et ils rejettent (2) I’existence d’états phénoménaux non
intentionnels. Comme le note Chalmers, si 1’ambition des théories de
I’intentionnalité phénoménale est de fonder I’intentionnalité dans la conscience,
celle des théories représentationnelles est de fonder la conscience dans
Iintentionnalité®.

3 Cf. Searle 1992, p. 130 (trad. fr. 1995, p. 183) : « La conscience est en majeure partie, mais pas
en totalité, intentionnelle. Ainsi puis-je simplement éprouver, par exemple, un sentiment de
dépression ou d’enthousiasme sans étre déprimé ou enthousiasmé par quelque chose en particulier.
Dans ces cas, mon sentiment, comme tel, n’est pas intentionnel ».

2 Ibid., p. 132 (trad. fr. 1995, p. 185) : « Je veux maintenant faire une affirmation tres forte [...].
L’affirmation est la suivante : seul un étre qui pourrait avoir des états intentionnels conscients
pourrait avoir des états intentionnels tout court, et tout état intentionnel inconscient est au moins
potentiellement conscient. Cette thése [...] a pour conséquence qu’une théorie compléte de
I’intentionnalité requiert que I’on rende compte de la conscience ».

% Voir la citation de Chalmers (2004, p. 153) que nous avons donnée supra.



Introduction 15

These (1) Vraie Fausse Vraie Fausse
These (2) Vraie Vraie Fausse Fausse
Orthodoxie - Représentationalisme Intentionnalité
« séparatiste »  (Searle) standard phénoménale
Fig. 5

Au sens le plus large, la position représentationaliste, qui nous intéresse ici
prioritairement, se définit par la négation de (2) :

(2) 1l existe des états mentaux qui sont phénoménalement conscients sans étre
intentionnels.

Comme (2) est une proposition existentielle affirmative, sa négation équivaut a la
proposition universelle d’apres laquelle tous les états mentaux phénoménalement
conscients sont intentionnels — une affirmation qui est aussi partagée par les
partisans de 1’intentionnalité phénoménale®®. Dans I’immédiat, il faut insister sur
le fait que le traitement représentationnel de la conscience est parfois présenté, a
juste titre, comme une intentionalisation de la conscience. C’est pourquoi
I’approche  représentationnelle a  parfois ¢ét¢ désignée comme un
« intentionalisme » (Intentionalism).

Afin d’éviter toute équivoque, il faut préciser que ’intentionalisme est une
étiquette commode qui est tantdt employée en un sens large, tantdt employée en
un sens plus étroit. Sont intentionalistes au sens large tous ceux qui admettent la
these selon laquelle tout ce qui est mental est intentionnel. Cette thése est connue
dans la littérature sous le nom de thése de Brentano ; on la fait traditionnellement
remonter a la Psychologie d’un point de vue empirique (1874), bien qu’il soit
douteux qu’elle ait exactement le méme sens dans la psychologie de Brentano et
dans la philosophie contemporaine de 1’esprit”’. En un sens plus fort et plus
spécifique, les étiquettes « intentionalisme » et « représentationalisme » sont aussi
utilisées, souvent de manicre interchangeable (e.g., Tye 1995, 134 ; Byrne 2001),
pour désigner, non pas une théorie de I’esprit en général, mais une famille de
théories relatives a la conscience phénoménale. L’idée qui se cache derriére les
notions d’intentionalisme et de représentationalisme est donc que I’on peut fournir
une théorie de la conscience grace a une théorie de I’intentionnalité ou, mieux,

* Cest ce que Horgan et Tienson appellent [’intentionnalité de la phénoménologie : « Les états
mentaux du type de ceux qui sont communément mentionnés comme étant paradigmatiquement
phénoménaux [...] ont un contenu intentionnel qui est inséparable de leur caractére phénoménal ».
Cf. Horgan/Tienson 2002, p. 520.

*’Voir D. Morran, « The Inaugural Address: Brentano’s Thesis », dans Proceeding of the
Aristotelian Society. Supplementary Volumes, 70 (1996), p. 1-27.



16 Conscience et représentation

qu’une théorie de la conscience n’est pas autre chose qu’une théorie de
I’intentionnalité. L’approche représentationnelle entend ainsi offrir une solution
¢légante au dilemme présenté plus haut : nous n’avons besoin de renoncer ni a
I’exigence de complétude, ni a I’exigence d’unification, car si la conscience
phénoménale peut étre intégralement décrite en termes de contenus
représentationnels (ou d’intentionnalité), alors une seule théorie — une théorie
intentionnelle de I’esprit — suffira a faire le travail.

Si tous les intentionalistes ou représentationalistes s’accordent sur
I’orientation générale de ce programme, leurs avis divergent fortement, en
revanche, quant a la maniere de le réaliser. Ces divergences de vues ont donné
naissance a plusieurs variétés de représentationalisme qui se présentent, au moins
partiellement, comme des approches concurrentes. Dans 1’ensemble, les théories
représentationnelles de la conscience se divisent en trois groupes: le
représentationalisme standard (« représentationalisme de premier ordre », First-
Order Representationalism ou FOR pour faire bref), le représentationalisme
d’ordre supérieur (Higher-Order Representationalism ou HOR) et [’auto-
représentationalisme (Self-Representationalism).

REPRESENTATIONALISME STANDARD

D’aprés le représentationalisme standard, un état mental est
phénoménalement conscient en vertu du fait qu’il représente quelque chose. Plus
exactement, les partisans du représentationalisme standard soutiennent que la
conscience phénoménale n’est rien en dehors ou a c6té de I’intentionnalité : le
caractére phénoménal d’un état mental est « épuisé » (exhausted) par le contenu
de celui-ci. Cette thése est parfois appelée exhaustion thesis®®. L’idée directrice,
en un mot, est qu’il n’y a pas d’ingrédient extra-intentionnel : un état mental est
intégralement individu¢ par son contenu. Une bonne manic¢re de résumer cette
conception est de dire que les propriétés phénoménales (e.g., les couleurs dont on
fait I’expérience subjective lorsque nous les voyons nous-mémes) ne sont pas des
propriétés de ’expérience, mais de ce qui est représenté dans l’expérience.
Concrétement, on dira alors que deux états mentaux différent 'un de 1’autre si et
seulement ils possédent un contenu représentationnel différent.

De fagon remarquable, cette approche a été défendue indépendamment par
Fred Dretske (1995) et Michael Tye (1995). Bien qu’elles présentent certaines

* Cf. Seager & Bourget 2007, p. 263 : « Le caractére phénoménal d’un état mental est épuisé
(exhausted) par son contenu = pour tout caractére phénoménal P il y a un contenu C tel qu’un état
mental avec P n’est rien de plus qu’un état phénoménal avec C comme contenu ».



Introduction 17

différences, leurs théories reposent sur une conception commune de
I’intentionnalité. D’apres cette conception, €tre intentionnel équivaut a représenter
le monde comme étant d’une certaine manicre, et représenter le monde comme
¢tant d’une certaine maniere équivaut a avoir un contenu de représentation (ou un
contenu fout court). Cette conception est étroitement liée & une approche cognitive
du mental, selon laquelle un état mental n’est rien d’autre qu’un certain contenu
informationnel combiné a un certain role causal ou fonctionnel. Par exemple, si je
crois qu’il pleut en ce moment sur Paris, ma croyance est un état mental qui se
définit par le contenu informationnel <qu’il pleut en ce moment sur Paris> et par
un role causal : combinée au désir de ne pas étre mouillé, elle cause notamment le
comportement consistant a prendre un parapluie avant de sortir, etc.

L’argument principal en faveur du représentationalisme standard est
I’ « argument de la transparence » de la conscience (transparency argument). Cet
argument est inspiré de George E. Moore (1903), bien qu’il soit douteux que
Moore introduise 1’idée de « transparence » de 1’expérience dans le méme sens
que les représentationalistes standards. L’argument, sous sa forme contemporaine,
a été¢ formulé pour la premicre fois par Gilbert Harman dans un article célebre
intitulé « La qualité intrinséque de D’expérience »*°. L’idée générale est que,
lorsque nous essayons de pratiquer I’introspection et de décrire 1I’expérience que
nous vivons en ce moment (par exemple, la vision d’un arbre), tout ce que nous
pouvons décrire, ce sont des propriétés de ce qui est représenté dans 1’expérience,
des propriétés du contenu (la couleur des feuilles de 1’arbre, sa situation par
rapport a nous, etc.). Selon cette ligne de raisonnement, la conscience est
transparente ou diaphane : notre regard « glisse » a travers elle directement dans le
monde, tel qu’il est représenté dans I’expérience que nous en avons° .

¥ Voir Harman 1990, p. 39 : « Lorsque vous voyez un arbre, vous ne faites pas I’expérience de
quelconques traits qui seraient des traits intrinséques de votre expérience. Regardez un arbre et
essayez de tourner votre attention vers les caractéristiques intrinséques de votre expérience
visuelle. Je prédis que vous trouverez que les seules caractéristiques vers lesquelles diriger votre
attention seront les caractéristiques de I’arbre présenté, en ce compris les caractéristiques
relationnelles de 1’arbre “vu depuis ici” ».

% Voir encore Tye 1995, p. 30-31 : « Focalisez votre attention sur un carré qui a été peint en bleu.
Intuitivement, vous €tes directement conscient du caractére bleu et du caractére carré comme étant
la dans le monde ¢loignées de vous, comme des caractéristiques d’une surface externe.
Maintenant, dirigez votre regard vers l’intérieur et essayez de devenir conscient de votre
expérience elle-méme, a I’intérieur de vous, indépendamment de ses objets. Essayez de focaliser
votre attention sur une caractéristique quelconque de ’expérience, une caractéristique qui la
distingue d’autres expériences et qui serait quelque chose d’autre que le fait d’étre une expérience
de [ceci ou cela]. La tdche semble impossible : notre conscience semble toujours glisser a travers
I’expérience vers le caractére bleu et le caracteére carré, en tant qu’instanciés ensemble dans un
objet externe. En tournant notre esprit vers 1’intérieur pour assister a I’expérience, il semble que
I’on se concentre en fin de compte, encore une fois, sur ce qui est dehors, sur des caractéristiques



18 Conscience et représentation

Bien que de nombreux auteurs consideérent aujourd’hui que 1’argument de la
transparence échoue a démontrer ce qu’il prétend démontrer, le
représentationalisme standard demeure une orientation particuliérement répandue
dans la littérature. Il y a sans doute plusieurs raisons a cela. D’abord, comme on
I’a laissé entendre, 1’avantage majeur des théories représentationnelles de la
conscience tient sans doute au fait qu’elles offrent une issue au dilemme généré
par I’exigence de complétude et I’exigence d’unification. Mais certaines de ces
théories jouissent aussi d’une popularité considérable en raison du fait qu’elles
semblent rendre possible une approche réductive de la conscience. A supposer, en
effet, qu’il soit possible de rendre compte de la conscience phénoménale en
termes d’intentionnalité, et a supposer qu’il soit possible de rendre compte de
I’intentionnalité en termes naturalistes ou cognitifs (par exemple, en termes de
contenus informationnels et de rdle causal), alors il serait possible de rendre
compte de la conscience phénoménale en termes naturalistes et cognitifs.
L’approche intentionnelle en matiére de conscience phénoménale peut donc
sembler particuliérement attractive, car elle permettrait d’expliquer le plus
difficile par le plus facile. Pour la plupart des philosophes de I’esprit, en effet,
I’intentionnalité du mental est — a tort ou a raison — non problématique. Et s’il en
est ainsi, c’est parce que beaucoup pensent qu’elle peut étre expliquée comme une
capacité a traiter de I’information. Comme nous allons le voir, cette idée — et, avec
elle, I’ensemble du programme de naturalisation du mental — a toutefois été
contestée par les partisans de I’intentionnalité phénoménale, d’aprés lesquels
I’intentionnalité n’est pas séparable de I’expérience vécue ou de I’effet que cela
fait de vivre une état mental.

Le représentationalisme standard admet un certain nombre de variantes, la
principale étant 1’alternative suivante : soit le caractére phénoménal d’un état
mental est purement et simplement identique a son caractére intentionnel
(représentationalisme fort, strong representationalism), soit il « survient sur » son
caractere intentionnel (représentationalisme faible, weak representationalism), au
sens ou les deux dimensions co-varient nécessairement — ou encore, au sens ou
toute différence de caractére phénoménal est ispo facto corrélée a une différence
de contenu intentionnel (voir, e.g., Tye 2003). Tye et Dretske défendent un
intentionalisme fort, reposant sur une theése d’identité¢: phénoménal =
intentionnel. Le fait d’étre conscient est identique au fait d’étre intentionnellement
dirigé vers le monde ou de se le représenter comme étant tel ou tel. Eprouver
I’effet que cela fait de voir le bleu de I’océan, ce ne serait donc rien d’autre que se

externes ou des propriétés externes. Et cela reste le cas méme s’il n’y a pas réellement de carré
bleu en face de nous — si, par exemple, nous sommes victimes d’une illusion ».



Introduction 19

trouver dans un état intentionnel qui représente la scéne du monde comme un
<océan bleu>.

Le principal challenge, pour les représentationalistes standards, est de
fournir une interprétation intentionnelle de certains états mentaux réputés non
intentionnels. Typiquement, cela inclut les sensations corporelles, les sentiments
et les états d’esprits (moods). Si le caractére phénoménal d’un état est identique a
son contenu représentationnel, alors la seule maniere de distinguer une douleur
d’une autre, un sentiment d’un autre, etc., est de leur assigner des contenus
représentationnels différents. La sensation provoquée par une brilure a la main et
celle provoquée par une coupure a la main ne se distingueraient pas 1’'une de
I’autre par un ressenti qualitatif différent (i.e., par des qualia différents). Elles
seraient différentes parce qu’elles représentent ma main comme étant tantot
bralée, tantdt coupée. Il en irait de méme, mutatis mutandis, pour la différence
entre un sentiment de déprime et un sentiment d’enthousiasme. D’aprés le
représentationalisme standard, lorsque je suis déprimé, c’est le monde qui
m’apparait d’une certaine manicre, a savoir d’une autre manieére que lorsque je
suis joyeux. Comme en témoignent les chapitres de Dretske et de Tye traduits
dans ce volume®', le traitement intentionnel ou représentationnel des expériences
subjectives est un maillon central du programme représentationaliste standard.

REPRESENTATIONALISME D’ORDRE SUPERIEUR

En s’imposant progressivement sur la scéne philosophique au milieu des
années 1990, le représentationalisme standard est apparu comme une alternative
au représentationalisme d’ordre supérieur. Par contraste avec ce dernier, le
représentationalisme standard repose sur I’idée qu’étre conscient équivaut a avoir
une représentation de premier ordre, une représentation du monde comme étant
tel ou tel. L’une des questions qui se posent est de savoir si cette approche permet
véritablement de rendre compte du caractére subjectivement vécu d’un état
mental. Selon les représentationalistes d’ordre supérieur, ce n’est pas le cas.

Les partisans du représentationalisme d’ordre supérieur soutiennent que
I’explication de la conscience phénoménale en terme de contenus
représentationnels (cognitifs, informationnels) est correcte, mais ils estiment aussi
que le représentationalisme standard est profondément insatisfaisant. Selon eux,
un état mental est phénoménalement conscient non pas en vertu du fait qu’il
représente quelque chose, mais en vertu du fait qu’il est représenté (sc., par

! Voir infra, «L’intentionnalité des sentiments et des expériences» et «Le caractére
représentationnel des expériences sensibles ».



20 Conscience et représentation

I’individu qui se trouve dans cet état mental). La motivation principale en faveur
d’une telle approche est connue sous le nom de principe de transitivité. Elle tient
dans le raisonnement suivant. (i) Il y existe une différence entre les états mentaux
phénoménalement conscients et les états mentaux « inconscients ». L’exemple
communément invoqué est celui du conducteur : lorsque je conduis ma voiture
pour un long trajet, il arrive que je réalise soudain avoir presque atteint ma
destination en ayant conduit « machinalement », sans avoir eu conscience de tous
les virages que j’ai pris, des changements de vitesse effectués, etc. D’une
certainement maniére, mon cerveau a trait¢ 1’information, et il 1’a traitée
correctement — sans quoi ma voiture aurait quitté la route ou j’aurais percuté
d’autres véhicules — ; j’ai donc pergu les virages, le bruit du moteur, etc., mais il y
a un sens a dire que je n’en ai pas «eu conscience » . (ii) Une théorie
satisfaisante de la conscience doit rendre compte de la différence existant entre les
états mentaux phénoménalement conscients et les états mentaux inconscients. (iii)
Or, une solution apparemment simple et directe consiste a soutenir qu’un état
mental est conscient si et seulement si la créature qui se trouve dans cet état
mental est consciente d’étre dans cet état mental (conscience transitive).
Fondamentalement, 1’idée est qu’un état mental conscient est un état mental
« dont on est conscient » (which we are aware of). Selon ce modele, la conscience
d’étre dans un état mental ne serait fonci¢rement pas différente de la conscience
de notre environnement : de méme qu’étre conscient de notre environnement
équivaut a se représenter notre environnement, étre conscient d’un état mental
équivaut a se représenter cet état mental. Simplement, la représentation d’un état
mental serait une représentation de représentation, i.e. une représentation de
second degré ou une représentation d’ordre supérieur”.

2 L’exemple, classique, est dii & Armstrong 1968/1993, p. 93 sq. On peut se demander si les
théories d’ordre supérieur cherchent vraiment a expliquer la méme chose que les théories
représentationnelles de premier ordre. On a parfois suggéré qu’elles avaient des cibles différentes :
par « conscience phénoménale », les représentationalistes standard visent essentiellement le
caractere qualitatif de I’expérience (ce qui fait de telle expérience 1’expérience qu’elle est, son
identité), tandis que les représentationalistes d’ordre supérieur visent essentiellement le caractere
subjectif de I’expérience (son existence en tant qu’expérience vécue fout court). Méme dans ce cas,
néanmoins, on peut soutenir que la controverse entre les partisans de ces deux approches n’est pas
purement verbale, mais provient d’une conception différente de ce qui fait probléme dans la
conscience phénoménale. Cf. Kriegel 2009, Ch. 1 (traduction dans ce volume).

3 La encore, ’idée des représentationalistes est qu’il n’est pas nécessaire d’entendre autre chose,
par « représentation », que 1’appréhension et le traitement d’un certain contenu informationnel. Cf.
notamment Armstrong 1968/1993, p.94: «La conscience est seulement un état mental
supplémentaire, un état “dirigé” vers les états internes originaux [...]. Dans la perception, le
cerveau scanne 1’environnement. Dans la conscience de (awareness of) la perception, un autre
processus dans le cerveau scanne ce scanning. Une conscience supplémentaire de cette conscience
serait donc possible : un nouveau scanning du scanning interne original ».



Introduction 21

Les théories représentationnelles d’ordre supérieur connaissent elles aussi
un certain nombre de variantes. Selon une conception défendue par certains
auteurs (Armstrong, Lycan), et qui remonte vraisemblablement a Locke, les
représentations d’ordre supérieur sont analogues a des perceptions : de méme que
nous disposons de « sens externes » nous fournissant des informations sur le
monde, nous disposerions d’un « sens interne » nous fournissant des informations
sur nos propres ¢€tats mentaux, via des « perceptions d’ordre supérieur » (Higher-
Order Perceptions, HOP). D’autres auteurs, en revanche, considérent la théorie
du sens interne comme trés peu plausible et soutiennent que les représentations
d’ordre supérieur sont plutot analogues a des pensées (Higher-Order Thoughts,
HOT). On dira alors qu’un état mental est conscient si et seulement s’il est
accompagné de fagon adéquate par la pensée que 1’on se trouve dans cet état
mental. Le principal défenseur de cette approche est David Rosenthal®*.

Une autre variante du représentationalisme d’ordre supérieur est attribuable
a Peter Carruthers, qui défend une version dispositionaliste de cette approche’.
Selon cette variante, un état mental est conscient si et seulement s’il peut étre
représenté, c’est-a-dire s’il est disponible (available) pour une représentation
d’ordre supérieur (que celle-ci soit analogue a une pensée ou a une perception : la
théorie de Carruthers entend se qualifier aussi bien comme une théorie HOT que
comme une théorie HOP). L’idée de Carruthers est qu’un état mental est stocké en
mémoire un certain laps de temps, ce qui rend possible une représentation d’ordre
supérieur dirigée vers cet état mental®®. Cette théorie est aussi appelée « théorie du
double contenu » (dual content theory), dans la mesure ou le processus est congu
comme la mise a disposition d’un deuxiéme contenu de représentation qui
s’ajoute au contenu de la représentation de premier ordre (par exemple, si je vois
du rouge, mon expérience est constituée, selon Carruthers, du contenu <rouge> et
du contenu <expérience du rouge>).

Enfin, une autre question disputée par les partisans du représentationalisme
d’ordre supérieur est de savoir si la représentation d’ordre supérieur est
extrinséque ou intrinseque a la représentation de premier ordre. Rosenthal soutient
qu’elle est extrinséque : le fait d’étre conscient, pour un état mental, est une
propriété relationnelle, qui est possédée par I’état mental en vertu de sa relation
(actuelle) a un état mental d’ordre supérieur. Récemment, Rocco Gennaro, en
s’inspirant de Brentano, a proposé une version « intrinsecaliste » de HOT
(baptisée the wide intrinsicaly view, WIV) : le fait d’étre conscient est alors

** Voir les articles rassemblés dans Rosenthal 2005.
** Voir, dans ce volume, I’article « Pour une théorie de la perception d’ordre supérieur ».
3¢ Carruthers 2000, p. 228.



22 Conscience et représentation

compris comme une propriété non relationnelle, intrinséque, que 1’état mental
posséde pour ainsi dire in absoluto.

AUTO-REPRESENTATIONALISME ET INTENTIONNALITE PHENOMENALE

Comme on vient de le voir, les théories représentationnelles de la
conscience phénoménale sont divisées quant a la question de savoir si le fait d’éte
conscient équivaut a avoir une représentation du monde (une représentation de
premier ordre) ou une représentation d’une représentation du monde (une
représentation d’ordre supérieur) : étre conscient du rouge de la rose, est-ce avoir
une représentation visuelle de la rose ou une représentation de soi-méme en train
de percevoir la rose ?

Il existe une autre maniere d’aborder ce probléme, a savoir 1’approche auto-
représentationnelle. Cette approche consiste au fond a nier que 1’on doive choisir
entre la représentation de la rose et la représentation de la représentation de la
rose, tout simplement parce qu’il s’agirait d’un seul et méme état mental.
Sommairement résumée, I’idée est que la conscience que j’ai de me trouver dans
tel ou tel état mental ne doit pas €tre mise au compte d’une représentation de
niveau supérieur, mais est pour ainsi dire prise en charge par la représentation de
premier ordre : selon ce modele, lorsque je percois une rose rouge, j’ai une
représentation visuelle de la rose rouge qui est simultanément une représentation
de ma perception de la rose. Contrairement aux représentationalistes d’ordre
supérieur, les partisans de l’auto-représentationalisme soutiennent qu’un état
mental est conscient en vertu du fait qu’il se représente /ui-méme : il est donc a la
fois représentant (comme dans le représentationalisme standard) et représenté
(comme dans le représentationalisme d’ordre supérieur).

Historiquement, 1’auto-représentationalisme se réclame de la conception
brentanienne de la conscience comme « perception interne ». La perception
interne, au sens de Brentano, n’est précisément pas un acte de second degré ; au
contraire, selon Brentano, il y a un seul et méme acte qui est intentionnellement
dirigé vers le monde et qui est simultanément dirigé vers lui-méme : lorsque nous
entendons un son, note Brentano, « la représentation du son et la représentation de
la représentation du son ne forment qu'un seul phénomene psychique, que nous
avons, de fagon abstraite, décomposé en deux représentations en le considérant
dans son rapport a deux objets différents, dont I’un est un phénoméne physique et
I’autre un phénomeéne psychique »°'.

3 Brentano 1874, p. 179 (trad. fr. 2007, p. 139).



Introduction 23

Dans le chapitre dont nous proposons ici la traduction francaise, Uriah
Kriegel défend une interprétation auto-représentationnelle de la conscience qui
s’inspire de Brentano®®. Un état mental est phénoménalement conscient — ¢’est-a-
dire se caractérise a la fois par un caractére qualitatif qui lui procure son identite,
et par un caracteére subjectif qui correspond a son existence pour moi — si et
seulement s’il est représenté par un état mental qui n’est pas « numériquement
distinct ». En d’autres termes, un état est conscient lorsqu’il se représente lui-
méme. Naturellement, lorsque je regarde par la fenétre et que je percois le ciel
bleu, mon attention est tout enticre dirigée vers le ciel. Néanmoins, il y a un sens a
dire qu’en plus d’étre conscient (transitivement) du ciel bleu, je suis aussi
conscient d’avoir une expérience visuelle du ciel bleu. Dans ce texte, Kriegel
propose de thématiser cette seconde forme de conscience transitive comme une
conscience périphérique, par analogie avec la conscience que j’ai des objets situés
en bordure de mon champ visuel™.

Pour des raisons évidentes, 1’auto-représentationalisme est li¢é a une autre
variante du représentationalisme : celle incarnée par les théories de
I’intentionnalité phénoménale. Si la conscience et ’intentionnalité sont deux
facettes du méme acte, cela suggére que la conscience est intrinséquement
intentionnelle (comme le soutiennent tous les représentationalistes), mais aussi
que I’intentionnalité est intrinséquement consciente. Entre les deux positions, il y
a bien slr un pas théorique important a accomplir. C’est précisément ce pas qui
est accompli par les théories de I’intentionnalit¢é phénoménale. D’une certaine
maniére, ces théories souscrivent a I1’approchent représentationnelle de la
conscience : €tre conscient, c’est avoir des représentations, et rien d’autre (il n’y a
pas de place pour des qualia au sens de propriétés non intentionnelles de
I’expérience elle-méme). C’est pourquoi les théories de [I’intentionnalité
phénoménale sont parfois qualifiées de théories représentationnelles au sens
contemporain. Mais contrairement aux représentationalistes standards, les
partisans de I’intentionnalit¢ phénoménale pensent qu’on ne peut pas espérer
produire une théorie de I’intentionnalité sans prendre en compte 1’expérience
vécue ou le caractére phénoménal des états mentaux. La raison est que
I’intentionnalité est fonciérement quelque chose qui est vécu, quelque chose qui
se manifeste dans 1’expérience. C’est pourquoi la pointe des théories de
I’intentionnalit¢ phénoménale peut étre résumée au moyen du slogan: la
conscience d’abord ! — ou, si I’on veut : [’expérience vécue d’abord !

** Voir aussi Kriegel 2014.

% Cf. Kriegel 2009, p. 17 et la traduction dans ce volume. Pour une critique husserlienne de cette
maniére de voir, qui implique que la conscience périphérique est malgré tout une conscience
d’objet au méme titre que la conscience « focale », voir Seron 2010.



24 Conscience et représentation

Par intentionnalit¢ phénoménale, on entend précisément un genre
d’intentionnalité qu’un état mental posséde «en vertu de» son caractére
phénoménal, donc en vertu du fait qu’il est vécu de manicre consciente par un
sujet. Autrement dit, « I’expression “intentionnalit¢ phénoménale” dénote un
genre d’intentionnalité que présentent les états phénoménalement conscients, et
qu’ils présentent en outre précisément en vertu du fait que ce sont des états
mentaux phénoménalement conscients, c’est-a-dire en vertu de leur caractére
phénoménal spécifique »*°. Selon cette conception, il existerait donc un lien trés
fort entre intentionnalit¢ et phénoménalité, ou encore entre théorie de
I’intentionnalité et phénoménologie. Cette these est défendue par plusieurs auteurs
contemporains, parmi lesquels on compte au premier chef Brian Loar, John
Tienson, Terence Horgan et Uriah Kriegel. Tous ces auteurs soutiennent, non
seulement qu’il existe quelque chose comme I’intentionnalité phénoménale, mais
aussi que l’intentionnalit¢ phénoménale est plus fondamentale que les autres
genres d’intentionnalité. Ils affirment ainsi que, sous sa forme la plus
fondamentale, 1’intentionnalit¢ d’un état mental (sa propriété d’étre dirigé vers
quelque chose) est inséparable de son caractére phénoménal (le fait que cela fait
quelque chose de vivre cet état mental), ou encore que le caractére phénoménal
constitue le caractere intentionnel de I’état mental. C’est parce que 1’expérience
visuelle est vécue ou phénoménalement consciente qu’elle est 1’expérience de
cette rose rouge: aprés tout, le contenu intentionnel <rose rouge> est
originellement quelque chose dont on a 1’expérience.

Cette  conception dite  «inséparatiste» a des conséquences
historiographiques trés remarquables. Elle s’accompagne effectivement d’une
redécouverte spectaculaire de Brentano et de Husserl : elle suggére donc, en un
certain sens, un retour en force de la « tradition phénoménologique » sur le terrain
de la philosophy of mind. Ce retour en force est spectaculaire car la philosophie de
I’esprit, dont la naissance est liée au béhaviorisme et surtout a 1’essor des sciences
cognitives,  s’est  historiquement  construite = contre = toute  forme
d’introspectionnisme, donc aussi (que ce soit de fagon directe ou détournée)
contre la tradition phénoménologique. Or, en affirmant 1’existence et le caractére
fondamental de I’intentionnalité phénoménale, les partisans de 1’inséparatisme
sont amenés a voir en Brentano, Husserl, Twardowski et d’autres, des précurseurs
de cette position*'. Le point essentiel est que ces auteurs défendent globalement

* Horgan/Kriegel, 2008, § 2.

1 « L’intentionnalité phénoménale est I’intentionnalité qu’un état mental présente purement en
vertu de son caractére phénoménal. Pour autant que nous le sachions, le terme a fait sa premiere
apparition dans deux articles qui circulaient dans la seconde moitié¢ des années quatre-vingt-dix,
I’article de Brian Loar “L’intentionnalité phénoménale comme base du contenu mental” (2002) et
celui de Horgan et Tienson “La phénoménologie de I’intentionnalité et I’intentionnalité de la



Introduction 25

une forme d’internalisme d’aprés laquelle les seuls facteurs pertinents pour fixer
un contenu intentionnel sont des facteurs « internes », qui ne dépendent pas — ou,
en tout cas, pas directement — de 1’environnement physique et du contexte

social*%.

Si le modele représentationaliste est une position largement défendue sur la
scéne philosophique contemporaine, ses prises de position ne sont pas sans poser
certaines difficultés. Certains d’entre elles — ’argument de la transparence de la
conscience, la nature sémantique du contenu représentationnel, etc. — ont
d’ailleurs fait 1’objet d’importantes discussions critiques. Nous avons donc
accordé une place, dans ce recueil, a un petit échantillon de perspectives critiques
qui nous semblent particulierement représentatives des controverses actuelles :
I’intentionalisme de Tim Crane, le réalisme empirique de Bill Brewer et le
contextualisme de Charles Travis.

INTENTIONALISME MODAL

Une premicre option critique remarquable consiste a souscrire a une
position intentionaliste dite « forte » tout en critiquant certains présupposés du
représentationalisme. C’est la position défendue exemplairement par Tim Crane
depuis le début des années 2000. Dans ses travaux, Crane opére une dissociation
stricte entre le « représentationalisme » et 1’ « intentionalisme », pour désigner par
cette derniére position la thése générale selon laquelle tout état mental est
intentionnel®. Concrétement, les partisans de ce type d’intentionalisme admettent
la these de Brentano et considérent I’intentionnalité comme la « marque » du
mental, mais ils ne réduisent pas ’intentionnalité a 1’existence d’un contenu de
représentation.

Dans la lignée de John Searle (1983), Crane a ainsi défendu une version
particuliere d’intentionalisme, d’aprés laquelle un état mental s’individue, non

phénoménologie” (2002). [...] On pourrait soutenir, cependant, que les vifs débats sur
I’intentionnalité auxquels ont pris part Brentano et ses étudiants (voir Brentano 1874, Husserl
1894, Twardowski 1895 et Meinong 1904) concernaient en réalité I’intentionnalité phénoménale,
qui était probablement la seule intentionnalité qu’ils reconnaissaient » (Kriegel/Horgan, a paraitre,
P 2)- L . . . . o
Cette position internaliste, qui est consubstantielle aux théories de I’intentionnalité
phénoménale, est développée par Graham, Horgan et Tienson dans 1’article traduit infra,
« Conscience et intentionnalité ».
* Crane 1998, p. 234 ; 2001a, p. 8.



26 Conscience et représentation

seulement par son contenu, mais aussi par son objet et son mode intentionnels. Il
soutient effectivement, a 1’encontre de I’ « argument de la transparence », qu’un
méme contenu peut étre visé selon plusieurs modalités intentionnelles différentes
et que ces différents modes contribuent au méme titre que le contenu a spécifier
I’état mental : 1’avion volant haut dans le ciel peut étre vu, entendu, imaginé,
pensé, etc. La position de Crane a donc une portée polémique a I’encontre du
présupposé véhiculé par le représentationalisme selon lequel un état mental est
épuisé par son contenu représentationnel. Comme les représentationalistes
standards, il entend certes faire I’économie de la notion de qualia, étant admis que
cette notion désigne d’hypothétiques propriétés non intentionnelles de
I’expérience, mais pas pour autant de la dimension phénoménale de 1’expérience.

Le deuxieme argument que mobilise principalement Crane a I’encontre de la
réduction des états mentaux au contenu de la représentation vise un autre
présupposé du représentationalisme qui raisonne en termes de « contenu » de la
représentation. Les derniers travaux de Crane (notamment « The Given » de 2012)
entendent souligner que le représentationalisme, sous toutes ses formes, fait fond
sur un présupposé¢ hérité de la sémantique, a savoir que nos états mentaux
délivrent des « représentations » dotées de « contenu propositionnel » susceptibles
d’étre évalué en termes de vérité et de fausseté. La-contre, il entend pluraliser la
notion de «contenu» mental, pour notamment faire droit au « contenu »
phénoménal de I’expérience.

Mais malgré ces critiques, Crane revendique une position intentionaliste
« forte », dans la mesure ou il soutient que tous les facteurs (mode-contenu-objet)
susceptibles d’individuer les états mentaux sont des composantes intentionnelles
de nos états mentaux. Une telle approche a parfois été nommée « intentionalisme
intramodal » (Byrne 2001), par contraste avec 1’ « intentionalisme intermodal »
des représentationalistes standard (Dretske 1995 ; Tye 1995) d’apres lequel la
différence de mode intentionnel est intégralement réductible a une différence de
contenu. On pourra aussi 1’appeler, plus simplement, intentionalisme modal,
puisque 1’une des idées directrices remise a I’honneur par Crane est qu’un méme
contenu peut &tre visé selon plusieurs modalités intentionnelles différentes.
Historiquement, une telle approche renoue avec le modele triadique de
Twardowski (1894) et, plus indirectement peut-Etre, avec la notion de « mode de
conscience » employée notamment par Stout (1896).

REALISME EMPIRIQUE

La seconde perspective critique qui retient notre intérét est celle défendue
par Bill Brewer, essentiellement depuis son article de 2006, « Perception et



Introduction 27

contenu » (traduit dans ce volume), et plus systématiquement dans son livre de
2011 Perception and its Object. Elle présente une critique du représentationalisme
plus directe que celle de Crane dans la mesure ou elle entend faire I’économie des
notions de « représentation » et surtout de « contenu ».

Si Brewer a tenté un temps de proposer différents ajustements de la these
représentationaliste (notamment dans son livre de 1999 Perception and Reason)
défendue par le philosophe contemporain qui exerce probablement la plus grande
influence sur lui, a savoir John McDowell (dont il partage parallélement la thése
conceptualiste), son article de 2006 introduit une rupture radicale dans ses
travaux. Comme il le reconnait lui-méme, en 2006, il prend conscience du fait que
non seulement la thése représentationaliste qu’il défendait partiellement jusque la
n’est pas susceptible de rendre compte de 1’aspect phénoménal de 1’expérience,
mais surtout que le modéle sur lequel elle s’appuie — la “content view” — doit étre
rejet¢ pour deux raisons principales. 1/ la théorie représentationaliste qui
présuppose que tout état mental — la perception pour commencer — a un contenu, a
savoir une condition de vérité¢ ou du moins d’exactitude, introduit I’hypothése que
la perception est évaluable en termes de vérité et de fausseté. Or Brewer soutient
qu’il est erroné de dire que la perception est fausse ou vraie selon qu’elle
représente plus ou moins correctement des choses dont elle serait censée rendre
compte de manicre fidele. Car la perception n’exerce pas de prise de position
épistémologique sur ce qu’elle pergoit : c’est plutdt une « présentation consciente
des constituants réels [actual] de la réalité physique, en particulier des choses,
juste en tant qu’elles sont» (Brewer, 2006). Aussi, c’est prioritairement la
rhétorique de I’illusion — I’idée que la perception serait susceptible de nous
tromper — qui occupe une grande partie des débats actuels sur la perception que
condamne Brewer a ce premier titre. La deuxiéme série de critique qu’adresse
Brewer a I’encontre du représentationalisme en général reléve d’un deuxi¢me chef
d’accusation. Sa critique 2/ — qui est trés étroitement connectée a la premicre —
consiste @ montrer que le représentationalisme, du fait de sa théorie du contenu,
n’est pas @ méme de rendre compte de I’absolue singularit¢é de 1’expérience
perceptive.

Il est clair que ces deux lignes de critique recoupent de pres celles formulées
par Charles Travis quelques décennies au préalable, ainsi que nous le montrerons
ci-dessous. Mais I’originalit¢ de la position adoptée par Brewer consiste a
reformuler ces critiques dans le cadre du réalisme empirique de Berkeley
(développé dans les Three Dialogues Between Hylas and Philonous et dans le
Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge) qui l’intéresse au
premier plan, probablement sous 1’influence des travaux de John Campbell qui fut
un temps son interlocuteur a Oxford. L’objectif que poursuit Brewer est en effet
de proposer une philosophie de la perception et de la conscience en accord avec le



28 Conscience et représentation

réalisme empirique. C’est donc dans cet horizon qu’il faut resituer les deux
critiques que nous avons rappelées. La deuxiéme critique, a savoir la critique de la
généralité, entend en effet faire droit a I’intuition de Berkeley selon laquelle la
perception est toujours «la présentation a un sujet des constituants réels
[actual] du  monde  physique  eux-mémes»  (Brewer, 2006). Le
représentationalisme qui adopte la notion de contenu au format nécessairement
trop général ne serait pas en mesure de rendre compte des infinis changements du
monde qui affectent singulierement les objets percus. La premiere critique qui
consiste, selon notre formulation, & proposer un traitement sémantique de la
perception —a considérer qu’elle dispose d’un contenu évaluable en termes de
vérit¢ ou de fausseté — est directement héritée de la critique contextualiste de
Travis. Mais la stratégie qu’adopte Brewer pour y répondre a ceci d’intéressant
que, plutdét que de condamner I’argument de I’illusion, il propose de substituer a
son modele dit cartésien le modele berkeleyen. Plutot que de penser que nos sens
sont trompeurs, il faudrait alors admettre que ce sont les objets que nous
percevons qui ont le pouvoir de nous tromper.

En conséquence, Brewer assume la these qu’il faut définitivement rejeter le
représentationalisme et tout modele qui raisonne en termes de « contenu » de la
perception, en ceci que de tels modeles ne sont pas capables de rendre compte du
fait que la perception est une relation directe du sujet a des objets physiques
toujours singuliers. Or, ainsi que nous allons le montrer a présent, la critique
contextualiste de Charles Travis bien comprise, a laquelle Brewer emprunte bon
nombre de ses arguments, a ceci de plus radical encore qu’elle entend non
seulement se passer de la notion de « contenu» mais aussi de 1’idée que la
perception est une relation entre un sujet et des objets.

CONTEXTUALISME

Au sein de ces perspectives critiques, la position contextualiste qu’incarne
par excellence Charles Travis est probablement la plus radicale. Elle s’inscrit dans
la lignée d’intuitions formulées par Ludwig Wittgenstein et John Austin — ainsi
que, dans une moindre mesure, par Gottlob Frege. Son objectif n’est pas tant de
proposer quelques critiques locales du modéle véhiculé par le
représentationalisme standard (et le représentationalisme en général) que de
montrer que ce modele est vicié a son fondement, car il repose sur une conception
erronée de ce qu’est I’expérience consciente. Le contextualisme récuse en effet
I’hypothése fondamentale du représentationalisme, a savoir l’idée que les
expériences conscientes — et, exemplairement, la perception — proceédent par



Introduction 29

« représentations » dotées d’un « contenu » propositionnel qui présente le monde,
a tort ou a raison, comme étant dans tel ou tel état.

Bien que la position de Travis sur le représentationalisme présente
essentiellement une portée critique, elle gagne en clarté si on la resitue dans
I’héritage d’intuitions formulées par John Austin. Comme Travis le rappelle lui-
méme, il ne fait que transposer les critiques austiniennes formulées a 1’encontre
des théoriciens des sense data a 1’endroit des représentationalistes. Dans cette
logique, il est possible d’identifier deux lignes argumentatives principales, a
savoir (1) une critique de la sémantique et (2) une critique de 1’idée que nos sens
seraient trompeurs (et donc susceptibles de nous délivrer une représentation vraie
ou fausse de ce qui est percu).

(1) A la suite d’Austin, Travis s’insurge contre toute conception purement
vériconditionnelle du sens, c’est-a-dire contre 1’idée que I’on pourrait reconduire
le « sens » de I’énoncé a sa valeur de vérité et I’analyse de 1’énoncé a celle de son
« contenu » vériconditionnel, c’est-a-dire vrai a la condition de la satisfaction de
certains criteres de correction imposés par un €état-de-choses (I’état-de-choses « le
chat est sur le tapis » rendrait vraie la phrase « je vois que le chat est sur le tapis).
Or, la critique contextualiste du représentationalisme prolonge directement cette
critique de la sémantique, dans la mesure ou Travis reproche précisément a ses
adversaires de proposer une analyse sémantique de 1’expérience consciente en la
reconduisant a la représentation de choses « étant telles ou telles ». Le principal
tort des représentationalistes, en sommes, serait de concevoir les expériences
conscientes comme si elles étaient ipso facto dotées d’un contenu propositionnel
et d’une valeur de vérité. Ce faisant, le représentationalisme présuppose que toute
expérience consciente est décomposable en différents €tats de représentation
isolables et dotés d’un contenu susceptible d’étre évalué en termes de vérité ou de
fausseté, et dont la valeur de vérité est soumis a des conditions de satisfaction
imposées par un €tat-de-choses.

(2) La critique de Travis consiste a montrer qu’une telle démarche est
particulierement problématique quand elle prétend analyser les expériences
perceptives, qui sont pourtant celles dont les théories représentationelles
prétendent rendre compte de la facon la plus simple. En fidélité a la these
formulée dans Le langage de la perception d’Austin, selon laquelle « nos sens
sont muets », Travis soutient effectivement que la perception ne nous présente pas
les choses comme étant telles ou telles. Il souscrit bien plutdt a la these selon
laquelle la longue tradition philosophique qui ne cesse de se demander si on peut
se fier a nos sens, si nos sens ne sont pas trompeurs, si ce que je vois est bien ce
que je vois, etc., fait fausse route. Les sens ne sont pas trompeurs car « ils ne nous
disent rien du tout » : ils sont « muets ». Tant et si bien que c’est une erreur de
considérer que I’expérience perceptive nous délivre un contenu dont on pourrait



30 Conscience et représentation

évaluer la valeur de vérité. La perception ne prend pas position quant a ce qu’elle
percoit, elle n’a pas de «valeur comptant », pour reprendre 1’expression du
célebre article de 2004 sur « Le Silence des sens ».

L’une des difficultés de la position contextualiste est cependant de montrer
que, si nos sens sont muets et ne nous fournissent pas de représentations dotées de
« contenu », ils ont néanmoins un role a jouer : ils donnent a voir. Travis concede
que la perception est bien guidée par certains « airs » (looks) reconnaissables de
I’environnement percu (I’ « air» qu’a I’animal que je percois et le lieu ou il
ronronne me donnent des raisons de croire que j’ai plutdt affaire a un chat qu’a un
cochon). Aussi, si la perception ne délivre pas de représentations €valuables, elle
est susceptible, en situation, de fournir des informations conventionnelles,
véhiculées dans le langage, dont je peux tirer des inférences (je déduis du
ronflement de Sid qu’il s’est endormi, du groin que j’apercois qu’il y a un cochon,
etc.)*. Or, ces « liaisons ordinaires », formulées dans le langage, peuvent s’avérer
incorrectes si, pour une raison contextuelle donnée, ce que j’étais
conventionnellement en droit d’attendre des informations de la situation ne se
produit pas (Sid ne dort pas, il n’y a pas de cochon). Ici, il n’y a proprement parler
aucune erreur de « perception » mais une erreur dans 1’identification conceptuelle
de ce dont je parle, qui s’expliquer par une erreur dans la reconnaissance du
contexte en jeu (Sid jouait la comédie, ce n’était pas un « vrai » cochon mais un
cochon postiche). Mais il reste que la reconnaissance perceptive des traits
distinctifs d’une situation n’est pas elle-méme de 1’ordre d’un jugement ni méme
d’une identification : elle ne délivre pas de représentation du monde comme tel ou
tel.

Si ces différentes critiques recoupent de pres celles qui seront reformulées
ultérieurement par Brewer, il reste a préciser que, selon Travis, la perception ne
peut pas non plus étre caractérisée comme la relation d’un sujet a un objet, et ce
pour plusieurs raisons que nous pouvons formuler succinctement. L’un des
principaux arguments contextualistes consiste en effet a asserter que s’il y a une
reconnaissance perceptive possible de certains traits de la perception, cette
reconnaissance ne procede jamais par identification conceptuelle ou méme
cognitive — du moins au niveau purement perceptif — tant et si bien que ce ne sont
pas méme des « objets » qui sont percus. Je ne pergois pas un cochon en tant que
cochon. Par ailleurs, I'un des principaux apports du contextualisme consiste a
souligner que ce que nous percevons est toujours située, inscrit dans une histoire,
de sorte que nous ne percevons pas le cochon mais le cochon dans un certain
réseau de relations (« le cochon sous le chéne »). Aussi la notion de « relation »

* A noter que I’analyse de Travis repose ici prioritairement sur ce que la tradition analytique a
nommé, depuis Chisholm, les usages comparatif et épistémique des verbes d’apparence.



Introduction 31

du moins telle que la mobilise Brewer («relation » d’un sujet a un objet) est
formellement trop contraignante. Enfin, la thése contextualiste est une position
conventionaliste héritée d’Austin qui ne peut se satisfaire de 1’idée que les dits
«objets » du monde sont des objets «physiques» comme le soutient
systématiquement Brewer dans la logique de son réalisme empirique. S’il est
naturellement vrai que nos sens ne percoivent que le sensible, le langage qui parle
de nos perceptions ordinaires est gouverné par un réseau de conventions, celui la
méme qui décide de ce qui compte comme contexte pertinent dans I’analyse de
nos états mentaux. Pour ces différentes raisons — dont nous ne prétendons pas
avoir présenté une liste exhaustive —, le hiatus qui oppose les positions de Brewer
et de Travis nous parait bien plus profond que ce qui est traditionnellement
suggéré (notamment par la partisans de la these représentationaliste, voir Siegel,
2010 par exemple).

Si la theése représentationaliste semble particulierement problématique dans
le cas de la perception, Travis récuse sa pertinence a caractériser tout autre type
d’expérience consciente. Selon lui, la croyance et le jugement, par exemple, ne
délivrent pas plus de représentations dotées de contenu propositionnel que la
perception. L’apport majeur du contextualisme consiste précisément a souligner
que seul un contexte donné est susceptible de fixer la norme de correction d’un
jugement ou d’une croyance. Pour prendre un exemple, seul le contexte tranchera
la question de savoir s’il est ou non correct de compter le chat en peluche qui
traine sur le tapis comme « un chat sur le tapis ». Le standard de correction qui
décide de la pertinence de la réponse est toujours contextuellement fixé.

En conséquence, méme si certaines des analyses de Travis recoupent celles
de Crane, sa critique est bien plus catégorique, dans la mesure ou il ne tolére
aucune forme de représentationalisme. Notons enfin qu’il condamne aussi, plus
généralement, toute version d’intentionalisme (toute théorie qui consideére nos
états mentaux comme intentionnels). Dans « Le Silence des sens », il précise en
ce sens la portée polémique de son travail : c’est par excellence la version
standard (et dominante sur la scéne contemporaine) du représentationalisme
défendue par Harman et Tye qu’il combat, mais également toute positions
« intentionaliste » comme celles de Searle ou de McGinn, qui partagent selon lui
les mémes présupposés sémantiques que les représentationalistes. Sous le titre
d’ « intentionalisme », Travis vise €galement la position qui aurait été défendue
exemplairement par Elizabeth Anscombe et qui soutient que tout état mental est
intentionnel, quand bien méme il ne viserait aucun objet ou, plus
exactement, quand bien méme ’objet visé ferait défaut. Il y aurait donc des états
intentionnels ou ’on croirait, jugerait, verrait « correctement» un objet, et
d’autres ou I’on croirait, jugerait, verrait « incorrectement» un objet qui fait
défaut. Une telle conception, qui réintroduit en conséquence une norme de



32 Conscience et représentation

correction dans [’expérience consciente, partage le présupposé du
représentationalisme, a savoir 1’idée que I’expérience consciente représente les
choses comme étant telles ou telles, donc aussi de maniere plus ou moins correcte.
Or, pour Travis, comme nous venons de le suggérer, la perception n’est pas
susceptible d’évaluation, et les conditions susceptibles d’évaluer la réussite ou
I’échec des autres expériences conscientes — qui sont pour leur part évaluables —
ne sont fixées que contextuellement, dans une situation donnée.

Comme le suggére le panorama sommaire que nous venons de donner,
I’étiquette de « théories représentationnelles » cache, en vérité, une variété de
positions alternatives particulierement riches et fécondes. Ces sont ces positions
qui sont illustrées et défendues dans les textes qui suivent. Nous avons taché de
faire en sorte que le choix des textes refléte, autant que possible, cette diversité de
positions théoriques, en donnant un apercu des principales alternatives défendues
a ’heure actuelle. L’ouvrage est divisé en quatre sections. Les deux premicres
sont consacrées (1) au représentationalisme standard et (I1) au représentationalisme
d’ordre supérieur. La troisiéme est dédiée (111) a 1’auto-représentationalisme et aux
théories de I’intentionnalit¢ phénoménale. La quatriéme et dernicre partie de ce
recueil a été réservée (IV) aux diverses perspectives critiques dominantes
développées par Crane, Brewer et Travis.



