


Respect des environnements

Marc MORMONT

Le respect (de la nature) est au ceeur de la problématique environnementale depuis
ses débuts, Bnire tontes les variantes de biocentrisme ou &’ anthropocentrisme, il a donné
lien & une infinité de débats et polémiques sur la maniére de hiérarchiser les intéréts
humains et les intéréts « delanature ». La lecture des questions environnementale sous
le prisme du respect améne & examiner trois tensions distinctes : la notion de respect
introduit et souligne une asymétrie, elle interroge les ressources de connaissance
envisagées et, enfin, elle souléve la question de la diversité des acteurs considérés. '
Je défendrai I'idée que, dés lors gqu’on les envisage sous 1’angle du respect, on est
conduit 4 d’autres définitions aussi bien des politiques environnementales que de la

" recherche, définitions articulant une série de questions autour de la vie de communanutés
-incluant hommes et natures.

Le dilemme de base de¢ I’éthique environnementale

Le débat éthique autour de la nature est présent dés les origines des mouvements
de protection de la nature, en particulier aux Etats-Unis. 11 porte sur la question de 1a
place 4 octroyer a la nature. Il oppose la « préservation » de la nature pour elle-méme
3 sa « conservation », qui implique plutdt une bonne gestion des ressources. Aldo
Léopold ! est I'une des figures centrales de ces débats, Tl reste en effet une source
d’inspiration majeure : des éthiciens comme Catherine et Raphagl Larrére 2 en France
puisent aujourd hui encore dans ses écrits pour alimenter d’autres controverses.

' Voir notamment A. Leorord, Almanach d’'un comté des sables (1948), trad., Parié,
Aubier, 1995,
* C. Larmere, R. Larvére, Du bon usage de la nature: pour uwe philosophie de

I'envivonnement, Paris, Aubier Editions, 1997,




130  BLARGISSEMENTS

Léopold se situe & I'intersection conflictuelle qui oppose, au XIX® siécle, les
préservationnistes et les conservationnistes. Les préservationnistes, ce sont Henry
Thoreau 3, John Muir # et les gens du Sierra Club, "une des grandes associations
environnementalistes américaines. Leur point de vue est celui d”un respect absol: de
1a nature, laquelle se résume & cette époque au monde sauvage, a la wilderness > Le
monde sauvage a une valeur sacrée, en soi. Le point de vue des conservationnisteg
est assez différent. I peut se résumer 4 une vision de la nature comme ressource i
préserver, comme devant faire 1"objet d'un usage sage, d’un wise use, mais au profit
de I’homme et du plus grand nombre.

Les deux courants s”affronteront entre eux dans le conflit emblématique de Hetch
Heichy. Cette vallée, partic du « Temple de la nature » sitnée dans le parc de Yosemite,
avait en effet été choisie pour construire un barrage destiné a alimenter San Francisco
en eau potable. 11 n’est pas nécessaire d’entrer dans les détails pour imaginer que,
pour les préservationnistes, ¢’était 13 un scandale, un crime, une abomination que
de sacrifier un site naturel exceptionnel aux bescins aussi ordinaires de populations
urbaines.

Majs ces deux courants se rencontrent autour de certains points communs. Un de
¢eux-ci est certainement une méfiance A 'égard de la vie moderme et civilisée (pour
les préservationnistes, elle dégrade 'homme, elle le « courbe »), méfiance envers
Putilitarisme 4 courte vue des exploiteurs de la nature (pour les conservationnistes).
Leurs partisans sont également tous des randonneurs, des explorateurs, des chasseurs,
Selon eux, la fréquentation de cette nature sauvage est cruciale pour le type d’homme
qw’ils veulent promouvoir. La fréquentation de la nature sauvage fait un homme fort,
indépendant, autonome, autant de valeurs morales qui relévent aussi du mythique
pionnier fondateur de I’ Amérique °.

Au-dela, on constate aussi de profondes divergences. La plus apparente est
certainementsituée dans une conception différente de ce que tous appellent le « respect »
d0 A la nature. Pour les préservationnistes, ¢e respect pour une nature sauvage renvoie
a T’ordre du « sacré », 4 ¢e qui a une valeur en soj. Pour les conservationnistes, le
respect de la nature est plus penché vers celui dfi & des ressources qui doivent rester
accessibies pour "avenir. On pourrait dive des uns gu’ils sont naturo-ceniriques et
qualifier les autres d’anthropo-centriques, mais cela serait simplificateur, voire
simpliste.

* H, D. Tuoreau, Walden or Life in the Woods, Boston, Ticknor and Fields, 1854,

* 1. Mur, The Writings of John Muir, Boston, Houghton Mifflin, 1916,

* Voir R. Nasn, Wilderness and the American Mind, New Haven, Yale University Press,
1967,

¢ Les parcs nafionaux américains ne sont d’ailleurs pas des « réserves naturelles » au sens
contemporain de la protection de la nature, ce sont plutét des monuments naturels qui figurent
les origines de esprit américain. Voir par exemple W, CroNoN, « The trouble with wilderness :
or getting back to the wrong nature », Environmental Fistory, 1, 1996, p. 7-28 ; W. CroNoN
(dir.), Uncommon Ground : Rethinking the Human Place in Nature, New York, W, W. Norton,
1996 ; A. RUNTE, National Parks : the American Experience, Lincoln, The Nebraska University
Press, 1979,

RESPECT DES ENVIRONNEMENTS 131

Les divergences ne portent pas seulement sur cette conception du respect dii 4 la
nature, clles sont aussi politigues et sociales sur plusieurs plans, Les préservationnistes
conferent 4 la vie sauvage une valeur intrinséque, mais c¢’est aussi une valeur qui
concerne I’homme car, pour eux, 'homme se recrée par ce contact, par la fréquentation
du monde sauvage. C’est donc aussi un monde sauvage pour ’homme ou, en tout cas,
dans lequel I’homme doit se plonger pour éire vraiment lui-méme. C’est en quelque
sorte la confrontation avec le monde sauvage qui compte. Ils reconnaissent d’ailleurs
une certaine valeur aux « sauvages » qui ont les capacités a vivre dans et de ce monde
sauvage. Cependant, dans le contexte de [’époque, fréquenter ainsi la nature sauvage
ce n’est déja plus possible que pour des élites, ou tout au moins des minorités, Les
conservationnistes au contraire méprisent les « sauvages » (sous-entendu les Indiens)
qui, selon eux, détruisent Ja nature. Ils approuvent au contraire la mise en valeur
rationnelle de la nature par I’agriculture, la foresterie, en bref le bon aménagement
des ressources — cette gestion devant profiter au plos grand nombre, ce qui renvoie &
la conception trés « démocratique » de ’aceds aux ressources et 4 la nature anx Etats-
Unis.

Aldo Léopold vient ensuite. Il a été formé a1’ école des forestiers conservationnistes
et gestionnaires, mais il confére lui aussi une vertu particuliére 4 la chasse et au contact
direct avec la nature. La chasse profonde (deep hunting) 51 pour hni une expérience
forte, constitutive d*une vie en relation avec le monde sauvage. Il gardera toujours de
cette intuition un souci de préserver les écosystémes, 1’affirmation méme d’un droit
de la nature & €tre préservée sans souci d'utilité particuliere.

Sa formation de forestier attire cependant son attention vers la nécessaire
coexistence entre communautés humaines et écosystémes, coexistence qu’il traduira
dans wne Land Ethic ou « éthique de ia terre » dans laquelle il affirme qu’il s’agit de
traiter fa nature comme une ressource, mais une ressource 4 laquelle nous appartenons
(et non une ressource 4 notre disposition) : « @ commodity to which we belong ».
S'affirme 14 une vision de la coexistence entre humains et non-humains dans une
sorte de communauté biotique 7.

Par 1a suite, son éléve J. Baird Callicott s’ appuiera sur les développements de la
biologie et de ’écologie pour tenter de déduire de nos connaissances scientifiques
ce qui doit &re préservé ®, Et ceci introduit évidemment 4 la seconde question dont
je traiterai, 4 savoir : de quelle connaissance de la nature pouvons-nous tirer des
prescriptions pour la respecter 7 k

Tout ceci mérite d’8tre rappelé puisque ce sont 13 les origines de
I’environnementalisme qui sont posés, Ce débat sera en effet reformulé de plusteurs

7 Pour certains, Léopold fait partie des « bio-centriques » parce qu’il prone le respect des
€cosystémes pour leur valeur propre. Mais cela ne me semble pas juste dans la mesure ot il
dira par exemple que la protection de toute espéce vaut parce qu’un bon brieoleur ne jette
Jamais rien. Cette position doit aussi se comprendre par la grande sensibilité de Léopold &
I'égard du temps : chaque-écosystdme est portenr de longs processus et 4 une sorte de longne
accumulation de connaissances. Iy a done, dans cette Land Ethic, également le sentiment qu’il
s’agirait d’wne perte pour Phomme, et d’aberd d’une perte de connaissance.

% Voir I. B. CaLricorT, Beyond the Land Ethic. Move Essays in Environmental philosophy,
New York, State University of New York Press, 1999, p. 117-139.




132  ELARGISSEMENTS

maniéres, mais ce n’est pas ici notre propos qui voudrait plutht se centrer sur
la question du respect de I’environnement en faisant I'hypothése que, dans ces
discussions, ¢’est moins la vision de la nature qui est en cause que la notion méme
de respect. Conservationnistes et préservationnistes ont en effet posé cette question
de savoir ce qui est premier : est-ce I’homme ou la nature ? Mais ils n’ont guére
développé la notion méme de « respect» et ce qu’elle implique. Or cette question
du respect se repose anjourd’hui de maniére nouvelle dans un contexte marqué par
la Jégitimité des politiques environnementales et par la globalisation des problémes
environnementaux.

Symeétrie ou dissymétrie de nos rapporis avec Ya nature

Conservationnistes et préservationnistes ont en commun, dés le début du
XIX- sidcle, de s’opposer i ce qu'ils pergoivent comme un danger, & savoir la destruction
utilitariste de la nature sous la pression des demandes urbaines. Ce danger est de
leur point de vue autant moral qu’écologique. Ils défendent autant un type d’homme
qu’une sorte de nature. On peut interroger le respect auguel ils appellent en partant
de ce qu’ils refusent. Et ce qu’ils refusent, ¢’est bien un rapport dissymétrique avec la
nature, un rapport qui met la nature au service des besoins humains sans se préoceuper
d’elle, au risque de la détruire. C’est, me semble-t-il, ce refus de lutilitarisme qui
est commun aux différents courants environnementalistes et naturalistes. Appelons
« asymétrie des rapports d’usage » ces comportements utilitaristes qui donnent la
priorité aux besoins humains immédiats au détriment de la nature, réduisant celle-ci
4 une « commodity », un bien marchand. Reste 4 savoir quel rapport ils envisagent de
lui substituer.

Or la notion de respect a quelque chose & voir, me semble-t-il, avec une auire
asymaétrie, 4 savoir un rapport dans lequel est reconnue une certaine différence avec
I’étre respecté dont je ne sais pas si ¢’est une supériorité ou autre chose. Mais le
respect contient I'idée d’un rapport qui n’est pas symétrique.

On voit bien que les conservationnistes, coux qui prétendent géver sagement la
nature pour pouvoir bénéficier 4 long terme de ses bienfaits, que ceux-1a tendent &
un rapport symétrique avec la nature ; je dois la préserver pour ce qu’clle m’apporte
ou m’apportera, Je lui dois pour ce qu’elle me doit. Et on voit bien anssi que cette
perspective syméirique ouvre nécessairement sur la question de savoir comment
compter : il n’y a pas de gestion sans comptabilité, sans calcul sur une table
d’équivalences. Le rapport symétrique est donc moins une question de respect qu’une
question d’arbitrage entre des intéréts (actuels ou futurs). Le cas de Hetch Hetchy dont
on 2 évaqué Ihistoire montre que le respect serait plutit du coté des préservationnistes
qii ne veulent pas compter : pour sux il ne peut y avoir d’équivalence, il n’y a pas de
prix 4 de tels monuments de nature.

On peuat reteouver ce débat aujeurd hui awtour de la présence de Iours dans les
Pyrénées ou de celle du loup. S’y opposent en effet ceux pour qui ces espéces protégées
doivent I’8tre sans concession et ceux qui, au contraire, mettent en balance ces
quelques animaux avec des intéréts gui ne sont d’ailleurs pas seulement économiques,
mais aussi parfois naturalistes.

RESPECT DES ENVIRONNEMENTS 133

Mais les préservationnistes sont-ils aussi asymétriques que je ne le laisse entendre ?
Rappelons que Muir voulait tirer de sa fréquentation de la nature et Léopold, de sa
chasse profonde, une expérience formatrice, constitntive ¢'un type d"homme voire
de civilisation. Il y a donc bien un échange entre homme et nature, au gré d’une
fréquentation parfois risquée, qui demande « outils sur le dos et intelligence dans la
téte » °. Mais nous ne sommes pas Ja dans un régime de mise en équivalences ; Ja
Nature vy est une entité qui a valeur en soi, dont on apprend a son contact, voire dans
la confrontation avec le sauvage, et qui mérite le respect précisément parce que ces
fréquentations/confrontations sont constitutives de ce gue nous sommes.

En appeler au respect de la nature ou au respect de Penvironnement introduit
donc cette dissymétrie qui attribue a la nature une existence propre, sur lagquelle je
ne dois pas avoir prise pour qu’elle reste précisément différente et parce que, en m’y
confrontant, j’acquiers certaines des vertus qu’elle confére. Si Pon pense que les
experiences fondatrices de ce rapport 4 la nature, ce sont des pratiques de chasse de
grande faune sauvage, on peut dire qu’on a 13 une version dure, quasi primitive, da
respect de la nature. Mais la fréquentation contemporaine de la nature, avec la flore ou
I'avifaune, n’est finalement pas si loignée de ce type de rapport ol je me constitue en
fréquentant un autre ordre.

Cette analyse du « respect de la nature » a le mérite d’introduire un élément
important, 4 mon sens incontournable bien que mal reconnu. C’est’idée que le respect,
8’1l contient et implique une asymétrie, n’en contient pas moins la nécessité de vivre
avec, de fréquenter et de se confronter, bref d’entrer dans un rapport d’échange. Ce
dernier ne se définit certainement pas par des utilités comparables, mais pluibt par une
attitude qui consiste & laisser exister pour pouvoir continuer 4 vivre avec, a vivre dans,
a jouer 4 la frontidre de ce qui est différent et qui doit le rester.

Connaissance et respect

La notion de respect me semble devoir alors étre croisée avec la question de [a
connaissance de 1’autre, gui est ici la nature ou Penvironnement.

Les conservationnistes américains des origines étaient avant tout des forestiers,
et ce n'est pas un hasard. Ressource renouvelable, la forét a de tous temps posé et
reposé des questions socio-économiques cruciales, spécialement dans la nécessaire
prise en compte du long terme. Gérer une forét implique de planifier exploitation et
replantation, et cela requiert la disposition de connaissances.

La conservation de la forét mobilise aujourd’hui encore, et nécessairement,
une connaissance de la nature, une « science» écologique. Depuis longtemps, la
foresterie est & la fois une écologie et une science de gestion, assurant précisément les
équivalences. Mais Ia forét a ceci de particulier que, une fois plantée et selon ce que
I’on sait du rythme de croissance des arbres, on peut la laisser vivre cinguante ou cent
ans sans trop s’en occuper, Tlle s°aflie done 4 I'idée d’une nature qui, aprés une légare
intervention humaine {on pose les conditions de départ en choisissant les essences
compte tenu1 de la composition des sols, du climat, etc.), se transforme indépendamment
de nous, I'tdée d’une forét ol vont évoluer flore, faune et toutes sortes de processus

¢ A. LEoPOLD, 0p. Cif,




134 ELARGISSEMENTS

qui ne sont pas directement contrélés par 'homme. Tout forestier est f';lussi un peu
chasseur, et on peut comprendre que conservationnistes et préservationnistes aient pu
chasser ensemble dans les parcs nationaux : ils avaient en commun une méme passion
pour la fréquentation du monde sauvage, ¢’est-a-dire d’une nature vivant sa propre
vie, indépendante de 1’homme.

Mais cette idée d’une nature indépendante peut-elle encore &tre soutenue
aujourd’hui 7 Ne dépend-clle pas de nous depuis que, avec Rousseau et contre
Voltaire '°, nous savons que méme les catastrophes naturelles, si pas dans leurs
causes du moins dans leurs conséquences, sont lides a notre esprit de prévention,
nos technignes d’alerte, ete. L'idée d’une nature indépendante de I’homme, et done
objet d’une possible conmaissance objective, entretient un curieux rapport avec les
intentions de conservation. La viston d’une nature indépendante, avec ses 1ois et ses
logiques propres, n’est pas du tout opposée a I'idée de maltrise et de gestion. Bien an
contraire. Cest d’ailleurs ce qui explique que les champions d’une gestion scientifique
de la nature sont les conservationnistes. [Is ont progressivement intégré les apports de
I’écologie, de la foresterie et de I’ agronomie pour développer une science pragmatique
des usages de la nature qui est habile & faire jouer les équivalences entre ce que la
nature nous doit et ce qu’on lui doit.

La mise en avant d'une représentation de la nature comme objet de connaissance
rationnelle peut donc se passer de toute notion de respect, On pourrait méme soutenir
que 'objectivation scientifique et positive des processus naturels est & I’opposé de
la référence au respect, comme 'illustre par exernple I’expérimentation animale. La
nature ainsi connue ne nous est pas étrangére. Elle peut étre appréhendée, maftrisée,
modifiée, dans la mesure oit on peut la connaitre. L’approche scientifique positive
représente done un puissant renfort de Patiitude d’échange symétrigue ; elle permet
méme aux utilitaristes convaincus de se ranger 4 ses cbtés, comme on le constate
aujourd"hui avec les verdissements du business (greening business). Au fondement
de ce rapport 4 la nature il y a finalement moins une conception de la nature qu’une
idée du sujet : c’est ici I’homme qui connait la nature. La symétrie des échanges avec
la nature, typique du conservationnisme et de ’environnementalisme réformateur, a
pour contrepartie une asymétrie cognitive ; ¢’est 1’étre humain qui connait son milien,
qui ’aménage, qui le gére... 14 ol la nature est congue comme passive. Et en ce sens il
n’est pas (vraiment) question de respect de la nature dans nos enceintes scientifiques.
Connaissant la nature comme nos propres besoins, capables d’y établir des équivalences,
des hiérarchies et des priorités, nous pouvons échanger rationnellement avec elle. Sur
fond de ces connaissances assurées, on peut penser un rapport symétrique 4 la nature
qui n’ait pas & mobiliser la notion de respect.

L’idée du respect de la nature ré-émerge toutefois aujourd’hui 4 partir des craintes
lides aux techno-sciences. Elle surgit avec les nouvelles inquiétudes suscitées par la
création d’artefacts capables de bouleverser des équilibres dont nous n’avions guére

1 Une polémique bien connue opposa Voltaire qui rendait la Providence responsable
de ecette catastrophe 4 Rousseau qui pointait les responsabilités humaines dans le choix de
construire une ville a cet endroit. Voir C. RoMMERU, De la nature & I'histoire, 1685-1794, Paris,
Bordas, 1986,

RESPECT DES ENVIRONNEMENTS 135

idée. Elle accompagne la prise de conscience du caractére partiel de nos connaissances,
Elle provient aussi de la perspective que certains de nos artefacts nous échappent,
comme les déchets nucléaires qui subsistent dans le temps, les pesticides qui se
diffusent dans P’espace et les chaines alimentaires, etc. L’idée de respect s’associerait
4 de telles craintes, invitant 4 considérer une nature non maitrisée et imparfaitement
connue avec davantage de prudence.

La question de la connaissance de la nature était posée d’une fagon bien différente
chez les préservationnistes comme aussi chez les populations natives de 1’ Amérique.
Elle consistait en autre chose, en une sorte d’apprentissage par fréquentation/
confrontation. Il 'y avait pas 13 de prétention 4 connafire la nature d’'une maniére
compléte et définitive.

Le respect serait donc ici corrélatif d’un aven d’ignorance, mais aussi d’une
envie, d'un désir de fréquentation qui correspond, me semble-t-il, 3 une autre maniére
de connaitre. Le savoir qui est ainsi produit est en effet autant une connaissance de
soi qu'une connaissance de la nature. Il y a dans cette construction de soi une sorte de
symétrie : la nature (en particulier la faune sauvage que ’on chasse) connait et pense
elle-méme, et il n’est pas possible de la connaiire sans apprendre A penser comme alle,
Dans sa Land Ethic, Léopold suggérait de penser comme la montagne V. Une formule
qui peut paraitre trés mystérieuse pour un esprit positiviste, mais qui correspond 2 la
connaissance qu’on peut avoir d*un animal « avec lequel » on vit : il s’agit de penser
comme lui, ¢t méme de penser avec Iui. Ceci renvoie bien 4 la vision du respect chez
Gilles Deleuze pour qui I’autre appelle 4 accepter un autre point de vue, 4 entrer dans
le point de vue de ["autre ot & apprendre de cette expérience 2,

Penser comme, penser avec; cela suppose non seulement de savoir qu’il y a des
processus connaissables ¢t objectivables dans la nature, mais encore qu’il y a des
orientations, des buts que les animaux connaissent et qu’ils interprétent, cela suppose
de savoir que méme les plantes s’adaptent, s’ajustent. De savoir done que de ce point
de vue la nature dispose de compétences, qu’elle « connaft » et qu’il y a & apprendre
de la maniére dont elle connait, que peut-étre nous connaissons aussi en apprenant
penser comme ou 4 penser avec...

La différence soulignée ici entre deux formes de connaissance n’est pas celle qui
sépare objectivation et interprétation. Elle est phut6t celle qui oppose connaissance
émigue et connaissance éfigue . Dans son mode étique, la connaissance demeurs

Y Le probléme des conservationnistes comme Aldo Léopold est qu’ils se sont largement
basés, dans leurs prises de positions, sur les connaissances et modéles écologiques de "époque,
4 savoir la théorie des écosystémes, des équilibres et des communautés biotiques au nom
desquelles chaque espéce a une place et une fonction et mérite done le respect. Les théories
écologiques plus récentes reconnaissent au contraire la variabilité et le caractére historigee de
la nature. Elles mettent en cause I'idée d*équilibre ou de stabilité, & partir de quoi on peut alors
Justifier ’action de ’homme comme un facteur légitime de transformation de la nature. Sans
entrer dans cette polémique (voir la position d*un successeur de Léopold : J. B. CALLICOTT, op,
cit.), 5"y vepose la question des limites du savoir sur la nature.

2 G. DeLBuzE, Logique du sens, Paris, Minuit, 1969 (appendice IV).

"% Voir T. N. HeapLanp, K. L. Pixe, M, Harris (éd.), Emics and Etics : The Insider/Outsider
Debate, Frontiers of Anthropology, vol. 7, Summer Institute of Linguistics, 1990,




136 ELARGISSEMENTS

extérieure 4 son objet, permettant d’érigueter les choses et les phénoménes. La
connaissance émique est en revanche produite depuis I'intérieur du phénomeéne,
dans le cours des processus. Ainsi, on peut bien siir essayer de rendre compte de
la connaissance que {’éleveur a de son troupeau, spécialement en modélisant
son comportement, ses représentations. Il wempéche, nous n’'aurons pas ainsi
véritablement accds a Ja maniére dont it connait tel animal, dont il I'individualise. Bt
cela parce que cette connaissance est singuliére, elle est inscrite dans la relation a cet
animal particulier, 4 ce troupeau, 4 cet élevage. Le préservationnisme considérait cette
connaissance émique comme la forme de connaissance privilégiée, celle qui dérive
du contacl, de la fréquentation, des expériences aceumulées et renouvelées. L'une
des caractéristiques les phus originales de ce savoir, c’est la fagon dont il est articuld
3 1a relation dont il émerge. Le fait de connajtre modifie la relation et modifie augsi
son abjet : "animal chassé ou observé, encore plus I"animal domestiqué, n'est plus
exactement e méme que I’animal sans relation 4 I’homme. Ce mouvement suppose
donc de reconnailre, sinon une subjectivité, du moins une capacité¢ d’apprendre
de 1'animal, apprentissage qui induit des tactiques que le chasseur cherche aussi &
comprendre : le cycle de la relation se poursuit. C’est ce type de connaissance de fa
nature qui était mis en évidence dans la pratique de la chasse profonde. E]le.implique
presque nécessairement un respect qui n’est pas suscité par la crainte, mais qui est
fondé plus profondément dans un rapport de co-existence et de co-naissance.

A la suite de ces éclairages, je suggérerais de considérer que préservation et
conservation, bienque souventrapprochés, reléventde deux logiques fondamentalement
différentes. On peut les présenter selon le schéma suyivant

Rapports pratiques ~ Cognition

Préservation  Asymétrie : la nature nous dépasse  Symétrie d’apprentissage mutuel.

Conservation  Symétrie sur fond de connaissance  Asyméirie : I'homme connait.

4. Les enjeux actuels de la protection de la nature

Afin d’illustrer, par les effets de distance, la maniére dont la question du respect
de la nature se pose dans e monde contemporain, je partirai de I’exemple des réserves
naturelles en Amazonie brésilienne ', La conservation des écosystémes amazoniens
est largement portée par des acteurs internationaux. En effet, alors méme que le Brésil
dispose d’une administration et §une législation de la conservation, leur application
repose amplement sur des ressources extérieures. La mise en avant du concept de
biodiversité 4 [a suite de la Conférence de Rio a encore accentué cette pression.

Depuis année 2000, on constate que la protection de la nature seffectue selon
deuz modeles. Le premier requiert la protection intégrale de réserves d’ou sont
exclues toute activité et toute présence humaine. La protection intégrale implique
done 1a plupart du temps I’exclusion des populations locales de ces territoires, et les
plus pauvres d’entre elles ne peuvent obtenir de compensation patce qu’elles ne sont
pas propriétaires de ces terres et parce que leurs formes d’appropriation collective ne

¥ Yoir D. D MaGaLuars, « Ethique et politique eavironnementale en Amazonie
contemporaine », Lusofopie, 1, 2002, p. 13-23.

RESPECT DES ENVIRONNEMENTS 137

sont pas reconnues juridiquement, Ici, le respect intégral de la nature a pris la forme
d’un éco-centrisme radical qui prend apput sur les connaissances scientifiques et sur
la politique internationale des acteurs environnementaux,

Le deuxidme modéle de protection préne la constitution de réserves durables.
Il comprend, depuis 2000, deux types de réserves : les réserves extractivistes d'une
pait, et les réserves de développement durable d’autre part. Dans les deux cas, des
populations locales se voient reconnatire des droits d*nsage au titre de « populations
traditionnelles » '3, lesquelles n’englobent pas les ethnies autochtones qui ont des
droits constitutionnels sur les terres qu’elles occupent. Ces populations traditionnelles
se voient en fait reconnaitre une existence politique et un droit d*usage. Sans entrer ici
dans le détail, on a donc affaire 4 une politique de conservation qui tente de concilier
protection de la nature et usages socio-économiques. On retrouve 13 une vision
plutdt conservationniste. Cependant, 1a définition de ce qui est 4 protéger reléve d’un
processus qui est & la fois imposé (souvent le choix des zones est opéré de 1" extérieur)
et négocié (les usages permis ou encouragés sont discutés avec les occupants
reconnus), Des cas sont méme rapportés dans la littérature ot les défenseurs des
intéréts socio-économiques des populations dites traditionnelles cherchent 3 s*allier
aux. organisations €colegiques car ¢’est pour eux un moyen de faire reconnaitre des
droits d’usage qui n’existaient pas auparavant, et d’obtenir ainsi des programmes de
développement de méme qu’une reconnaissance politique.

Ces évolutions sont tellement récentes qu’elles peuvent faire I"objet d’évaluations
contradictoires, selon que 1"on privilégie les dynamiques d’imposition ou d’exclusion
ou, au contraire, les processus de négociation et de reconnaissance des droits des
populations traditionnelles. Marc Hufty et ses collégues ' montrent par exemple
que, dans le développement d’un grand programme de politique environnementale
4 Madagascar, les bailleurs de fonds internationaux font une véritable sélection
des objectifs et privilégient largement la biodiversité au détriment notamment de
programmes de conservation des gols.

Arturo Escobar suggere quant 3 lui une piste intéressante 2 partir de I’expérience
de mouvements sociawx colombiens . Une loi de 1970 ayant ouvert la porte a la
reconnaissancede droits territoriaux pour différentes populations, dont les cormunautés
noires d’anciens esclaves, certaines de ces communautés ont progressivement
développé une stratégie de construction politique de ces territoires dans laquelle
figurait la biodiversité. Ce qui leur a en outre fait bénéficier d’autres alliés. Mais il
importe ici de souligner que ces communautés ont décrit et analysé leur espace dans un
cadre ol la biodiversité est définic comme un territoire pius une culture, et caractérisé

'* 11 faut bien distinguer ceci des territoires des populations indigénes : il s’agit ici de
populations mélangées, métissées, qui ont développé leur propre mode d’usages de territoires
sans référence 3 des traditions ethniques.

M. Hurry, M. CHOLLET, A. RAzZAKAMANANTSOA, « Biodiversité et Plan d’action
environnemental 4 Madagascar : conservationnisme ou néo-colonialisme vert?y», dans
F. Saservi (dir), Ecologie conire nature : développement et polztaques d’ingérence, IUED/PUF
« Les Nouveaux Cahiers de I'TUED », 1995, p. 143-148,

" Voir A, Escozar, « Whose Knowledge, Whose nature ? Bmdwermty, Conservation, and
the Political Ecology of Sociat Movements », Journal of Pelitical Ecology, 5, 1998, p. 53-81.




138 ELARGISSEMENTS

par les pratiques et significations & ’égard de la nature. En privilégiant 1"autonomie
comme concept politique, elles tendent 3 développer une forime d’appropriation et de
régulation collectives qui englobe nature et société. Pour le dire simplement, on a icj
affaire 4 un processus par lequel des populations reconquidrent identité et antonomie
via leur rapport spécifique & une nature sur laquelle ils privilégient une appropriation
collective,

Cette expérience colombienne met en évidence la question de la diversité. Car
la plupart des expériences de participation des populations locales & la protection
de la biodiversité comportent le risque de faire des populations locales, voire des
savoirs naturalistes locaux, des instruments de la protection de la biodiversité telle
qu’elle est définie par les savoirs et/ou des intéréts dominants. La question du respect
de la nature ne peut en effet, dans le contexte d’internationalisation des politiques
environnementales, éviter la question du rapport aux populations dont les relations
4 la nature sont différentes des modéles dominants, quelle que soit par aillewrs la
légitimité des objectifs d’une politique de conservation. Et cette question repose 3
nouveaux frais celle de savoir si notre rapport occidental & la nature, fondé sur une
distinction/séparation entre nature et socidté, pewt s’accommoder, et selon quelles
voies, avec des cultures qui ne font pas nécessairement cette séparation.

Dans ces différents exemples contemporains, on note un phénoméne fondamental :
les populations concerndes (généralement trés valnérabilisées par des mouvements de
colonisation) s’emparent d’une norme internationale de respect de la nature, celle
de la biodiversité en I"occurrence, pour la retraduire dans des programmes ot elles
insérent leurs propres visions et leurs propres modes d’appropriation de ces territoires.
Tout se passe comme si P'internationalisation de normes de protection d’une nature
« universalisée » ouvrait un espace de négociation ol elles peuvent faire valoir 4
la fois leur contribution & la protection d’un bien commun et leurs propres modes
d’appropriation comme d’usage, ainsi que leurs propres cormaissances et constructions
cognitives de la nature.

L’antre et la nature

Chez les premiers « préservationnistes», I'idée de respect de la nature
p p » p

"contenait une attitude valorisante pour les « sauvages ». Mais, sauf exception, les
préservationnistes américains n”incluaient pas ces autres {en 1'occurrence les Indiens)
dans la communauté politigue. Ils les reconnaissaient comme des équivalents éthiques
tout en les ignorant politiqguement,

Les expériences latino-américaines récentes évoquées ci-dessus montrent
cependant que la protection de la nature telle qu’elle est mise en ceuvre aujourd’hui
confronte presque nécessairement aux autres, que ce soit les populations autochtones
ou plus généralement toutes les populations qui vivent pauvrement dans les
environnements ol la nature doit éire protégée au nom des intéréts collectifs. Elles
obligent 4 les prendre en compte dans fa communauté politique.

Le paradoxe pratique sur lequel on bute est alors précisément que, plus on est

radical dans le souci de protéger la nature, moins on est attentif 4 ces populations etd

leurs intéréts socio-économiques. Peut-&tre ne s’agit-il que d’une antinomie pratique,
que d’un probléme politique : les intéréts collectifs bien compris de *humanité étant

RESPECT DES ENVIRONNEMENTS 130

posés conformément 3 la science et & ’activisme des conservationnistes, il resterait
seulement & compenser les inconvénients que la protection comporte pour certains, et
4 le leur faire comprendre, Le probléme politique est cependant que, trés souvent, ceux
qui vont payer le prix de la conservation sont des populations pauvres, marginalisées,
et qui ont donc du mal & faire entendre leur voix,

Mais on peut ausst défendre la thése inverse, 4 savoir que la conservation de la
nature, du fait de ’asymétrie cognitive qu’elle instaure entre société et nature, est
nécessairement porteuse d'une asymétrie politique entre « nous » et tous ceux qui
ont d’autres rapports avec la nature et d’autres formes de connaissance de la nature.
Cette position, qui implique nécessairement d’accorder la priorité a Ia connaissance
rationnelle de la nature, renvoie dans le méme mouvement toutes les autres formes de
connaissance et toutes les pratiques qui leur sont asseciées 4 1’inexistant, 4 1'irrationnel
ou 4 la iradition. Les « autres » natures, celles des populations indigénes comme celles
des éleveurs %, sont disqualifies ou bien instrumentalisées au service des objectifs
de la conservation.

De ce point de vue, il est remarquable que les pratiques de la conservation de
la nature atent tendu depuis dix ou quinze ans 4 prendre en compte les populations
focales et & les faire participer. Ces questions ont provoqué de trés vifs débats dans les
enceintes des ONG et des organisations internationales. Bt les analyses qu’on peut faire
de leurs pratiques tendent effectivement 4 montrer une tendance a I'instrumentalisation
des populations locales, Ainsi, le WWT soutient que Ia participation des populations
locales est un moyen et non une fin au regard de ses objectifs, justifiant cette position
en arguant que le WWF est un organisme de conservation de la nature et non de
développement . Cette instrimentalisation se traduit par plusieurs mécanismes 2
tels que :

a

— ladéfinition des « conmunautés » est produite par les organismes de conservation
en fonction de leurs besoins pratiques et non A partir des formes d’organisation
réelles des populations locales ; '

—  les pratiques et connaissances de la nature des populations sont définies comme
pertinentes en fonction des objectifs de conservation et non 4 partit d’nne
connaissance propre du miliey ;

— les besoins des populations locales ne sont pas définis par celles-ci mais sont
considérés comme des incitants A participer, 4 conserver ou i protéger ;

¥ 1l est hors de mon propos de développer cette analyse ici. Voir les travaux de J, PorcHzR,
Bien-éire animal et ravail en élevage, Dijon, Educagri éd/INRA &d., « Sciences en partage »,
2004.

¥ Les statuts du WWF posent bien sir comme finalité le rétablissement d*une harmonie
entre les homames ot Ja nature, mals cette fimalité généreuse ne doit pas cacher les dispositifs que
ces ONG mettent en place, dispositifs ol se Hsent en fait 1a maniére dont ils pensent le rapport
homme-nature.

. ® Voir par exemple §, AzAKERLI, « A critique of development and conservation policies in

environmentally sensitive areas in Brazil », Geoforum, 32, 2001, p. 551-563.




140 ELARGISSEMENTS

— les projets de conservation s’associent a4 des projets économiques, notarment
de tourisme, dont les effets socio-économiques sont nuls ou négatifs pour les
locaux #';

— les projets de conservation s’associent a des élites et renforcent les inégalités
sociales locales.

On le voit, l’asymétrie cognitive conduit en fait 4 indexer toutes les cultures et
pratiques locales sur les modeles de conservation de la nature, et c’est 13 le biais
fondamental des programmes de conservation, Ne tendrait-elle pas 4 induire la méme
dissymétrie dans le rapport & I’autre, donc dans le rapport 4 la diversité des cultures
de la nature 7

Respect ?

On conclura cetie contribution par une double réflexion sur la notion de respect et
sur son sens en matiére d’environnement.

La notion de respect de la nature engage en fait trois dimensions relides : celle de
nos rapports 4 la nature, celle de notre connaissance de la nature et celle de la diversité.
Dans la perspective rationalisante qui a prévalu dans le discours et les pratiques de
conservation, ¢’est d’aberd par un point de vue cognitif qui fait de I’homme 1’agent
connaissant qu*une asymétrie est construite, asymétrie au nom de laguelle on prétend
pouvoir avoir un rapport équilibré avec la nature. Mais cette asymétrie cognitive
instaure une asymétrie de pouveir encore plus forte avec tous les autres rapports a la
nature, au point qu’il n’est plus ici question de respect, ..

On ne peut remettre en cause cette posture qu’a condition de retourner aux
fondements de la protection ** de la nature, c’est-a-dire aux intentions et postulats
~ culturels qui la sous-tendent. Or la conservation de la nature telle qu'elle s’est
construite aux Etats-Unis, notamment 4 travers la politique des parcs nationaux, n’est
pas d’abord un projet scientifique ou gestionnaire, mais un projet politique de mise en
valeur d’une civilisation envers et contre tous et tout. La nature sauvage fait partie de
I’imaginaire national de I’ Amérique. L’écologie scientifigue s’est en fait glissée dans
ce projet en lui fowrnissant des moyens, des techniques de connaissance et puis de
gestion, Mais "orientation culturelle est définie en-deca de la recherche, et les choix
de conservation (d’espéces et d’espaces A protéger) relévent d’un arbitraire culturel et
national qui n’est pas mis en question. .. I1 est pourtant nécessaire d’en retourner A cet
arbitraire pour étre en mesure de ré-envisager la consevvation de la nature autrement.
Et cela notamment en s’interrogeant sur les raisons qui continuent 4 nous pousser 4
nous intéresser 4 la nature sauvage plutdt qu°a des formes de nature plus proches, plus
banales, voire plus domestiquées...

En retournant aux origines et aux fondements culturels de la conservation, nous
aurions aussi une chance de retrouver ’inspiration d’un Aldo Léopold qui, entre les

2! 11 existe toute une littérature sur cette question ot on peut voir une grande diversité de
rapports & autru} dans la conception de projets éco-touristiques qui associent les populations
locales,

# Jenglobe dans la protection les deux attitudes mentionnées plus haut, & savoir
conservation et préservation.

RESPECT DES ENVIRONNEMENTS 141

préservationnistes et les conservationnistes, avait finalement formulé une éthique de
la Terre qui était une éthique de la coexistence entie des communautés humaines et
des écosystémes, coexistence oll était postulée un symétrie aussi bien cognitive que
pratique de nos rapports 4 la natire, et, surtout, oi était affirmée 1a nécessité d*une
diversité de ces communautés d'hommes-montagnes.

Quant au respect, il me semble qu’il se distingue bien de la tolérance (on peut
tolérer quelques Zoulous dans un parc national) en ce qu’il pose avant tout que la
connaissance que j’ai de 1’autre et du monde n’est en rien supéricure 4 la connaissance
que 'autre 2 da monde et que, au contraire, il y a un pluralisme des connaissances,
une diversité qui est précieuse. Le respect est d’abord envie de penser avec I’autre,
de penser comme ’autre parce qu’on 2 4 en apprendre. Probablement que le terme
de « symétrie » ne rend pas bien compte de ces mouvements, et qu’il faudrait plutée
parler d’une aliernance d'asyméiries qui se succédent et se renvoient I'une & I’autre,
Non pas que le chasseur soit ensuite le chassé, mais j’apprends de I’animal et ce
que j’en ai appris me fait agir différemment, tandis que cela I’incite & apprendre de
nouvelles tactiques... et la chasse continue,




Directeurs de la collection
Philosophie et 50ciété

lean-Marc Ferry et Nathalie Zaccal-Reyners

Dans la méme collection

Valeurs et normes. La question de ’éthique, Jean-Marc Ferry, 2002

La question de I'Histoire. Nature, Liberté, Esprit. Les paradigmes métabhysiques de
'Histoire chez Kant, Fichte, Hegel entre 1784 et 1806, Jean-Marc Ferry, 2002

Rhétorique et rationalité, Essai sur 'émergence de la critique et de la persuasion,
Emmanuelle Danblon, 2002

L’Ecole au défi de I'Europe. Médias, éducation, et citoyenneté postnationale,
&dité par jean-Marc Ferry et Séverine De Proost, 2003

Pour une éducation postnationale, édité par Jean-Marc Ferry et Boris Libois, 2003

Communautarisme versus libéralisme. Quel modéle d'intégration politique ?
Justine Lacroix, 2003

Explication — Compréhension. Regards sur les sources et I'actualité d’une controverse
épistémologique, &dité par Nathalie Zaccai-Reyners, 2003

Le conflit des paradigmes. Habermas, Renaut : deux stratégies de renouvellement du
projet moderne, Laurent de Briey, 2006

Norbert Elias : [a civilisation et UEtat. Enjeux épistémologiques et potitiques d'une
saciologie historique, Florence Delmaotte, 2007

collection Philosophie ef société

EDITE PAR NATHALIE ZACCAI-REYNERS

Questions de respect

Enquéte sur les figures contemporaines du respect

m DRI TIARE Fr 13008 v e s o e e e e e




