’0 CAIRN

Chercher, repérer, avancer.

LA CONFIGURATION DES TERRITOIRES DES PEUPLES EN

ISOLEMENT « VOLONTAIRE »
Controverses sur les modes de production de connaissances, les modes de contact et les

modes de gestion
Kelly Johanna Escobar Jiménez

S.A.C. | Revue d'anthropologie des connaissances

2012/2 - Vol. 6, n° 2
pages 191 a 217

ISSN 1760-5393

Article disponible en ligne a l'adresse:

Escobar Jiménez Kelly Johanna, « La configuration des territoires des peuples en isolement « volontaire » »
Controverses sur les modes de production de connaissances, les modes de contact et les modes de gestion,
Revue d'anthropologie des connaissances, 2012/2 Vol. 6, n° 2, p. 191-217. DOI : 10.3917/rac.016.0191

Distribution électronique Cairn.info pour S.A.C..

© S.A.C.. Tous droits réservés pour tous pays.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des
conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelgue forme et de quelque maniére que
ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de I'éditeur, en dehors des cas prévus par la Iégislation en vigueur en
France. Il est précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.



ANTHROPOLOGIE DES CONNAISSANCES
EN AMERIQUE LATINE

LA CONFIGURATION
DES TERRITOIRES DES PEUPLES
EN ISOLEMENT <« VOLONTAIRE »

Controverses sur les modes de production
de connaissances, les modes de contact
et les modes de gestion'

KeLLy ESCOBAR

RESUME

L’objectif de cet article est d’interroger I'incertitude qui entoure
la gestion des territoires amazoniens. A chaque étape des
programmes d’exploitation des ressources naturelles se ravivent
en effet des controverses qui ont trait aux modes de gestion de ces
territoires, aux possibilités de contact avec les populations qu’ils
abritent et, simultanément, aux connaissances que I'on peut en
avoir. Je m’intéresse particulierement a la situation des peuples
dits en « isolement volontaire ». Les débats qui les concernent ne
portent pas que sur la gestion du territoire et des populations, mais
aussi sur les modes de production de connaissances sur ces entités
silencieuses. Comment entrer en contact sans les contaminer
avec nos virus occidentaux ou sans mourir sous leurs lances ?
Mais aussi : comment faire parler des entités qui ne peuvent...
ne savent... ou ne veulent pas de ces contacts ! Ces questions
émergent, parmi d’autres, dans la course a la colonisation
intérieure de ’Amazonie. J'ai essayé de comprendre comment
on traduit cet isolement silencieux a partir de 'analyse de I'action
du Servico de Protecdo aos indios (SPI, 1910-1967) au Brésil ainsi

| Larecherche a la base de cette étude a été financée par la Bourse Non-FRIA de 'Université de
Liege (Subside fédéral pour la Recherche), par la Bourse de Voyage de la Fondation Alise Seghers
(2009-2010) et par la Bourse de Voyage du Ministére de la Communauté frangaise (201 1-2012).

Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 191



192 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

que des débats tenus au Seminario Regional Pueblos indigenas en
aislamiento voluntario y contacto inicial en la Amazonia y el Gran
Chaco (Santa Cruz de la Sierra Bolivia, 2006). J’ai ainsi identifié
deux controverses qui témoignent de la complexité du théme et
qui obligent a reconsidérer la nature de ces populations dans la
configuration des aires protégées.

Mots clefs : gestion participative de territoires, peuples en
isolement volontaire, Amazonie, analyse de controverses

INTRODUCTION

En2006,le Bureau du Haut-Commissaire des Nations Uniesauxdroitsde’homme
(OACNUDH) et I'International Work Group for Indigenous Affairs (IWGIA)
organisent le séminaire régional Pueblos indigenas en aislamiento voluntario
y contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco. Réunis a Santa Cruz de la
Sierra Bolivia, les délégués d’organisations internationales, les représentants de
plusieurs pays sud-américains, les experts de diverses disciplines et les délégués
d’organisations indigénes ont pour objectif de « partager les expériences de
différents pays et de se concerter sur les définitions et politiques concrétes
pour améliorer la protection des peuples indigénes en isolement volontaire et
en contact initial » (OACNUDH et IWGIA, 2007).

Ce séminaire peut étre vu comme un révélateur public de multiples
questionnements sur lisolement, les modes de contact et les territoires de
certains groupes indigénes de ’Amazonie et du Gran Chaco. En se tenant éloignés
des sites exploités par les projets de développement, les activités miniéres, les
routes et autres infrastructures liées a 'économie moderne, ceux-ci préservent
leurs formes traditionnelles de subsistance dans la forét tropicale.

L'isolement de ces peuples souléve des préoccupations sur le besoin de
préserver la vie des « derniers hommes libres » vivant en harmonie avec la
nature (Courrier, 2009). Par idéal ou par obligation, leur existence est un
nid de controverses qui partent dans différentes directions et impliquent des
anthropologues, des épidémiologistes, des juristes, biologistes, écologistes,
missionnaires, humanistes et hommes d’Etat.

Le caractére polémique du sujet s’ajoute a I'incertitude qui 'accompagne. On
ignore toujours le degré d’isolement, la densité de population, la vulnérabilité et
I’étendue du territoire de 64 groupes indigénes amazoniens, parmi les 440 qui
sont actuellement identifiés (Brackelaire, 2006 ; RAISG, 2009). L’objectif de cet
article est de montrer comment a chaque étape des programmes d’exploitation
des ressources naturelles? se ravivent des controverses qui ont trait aux modes

2 Le programme d’exploitation de ressources naturelles amazoniennes veut aussi dire
programme de conservation. La prolifération d’aires protégées met en effet en évidence le lien



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 193

de gestion des territoires amazoniens, aux modes de contact avec les populations
qu’ils abritent et, simultanément, aux modes de production des connaissances
que 'on peut en avoir.

QUESTION D’ANALOGIE...

Certains lecteurs de cet article ont certainement entendu parler de la
controverse sur ’lhumanité ou I'animalité des habitants du Nouveau Monde :

« En 1550, Carlos V ordonne la tenue d’'une assemblée de lettrés, de
théologien et de juristes... pour qu’ils discutent et déterminent si contre les
gens de ces royaumes on peut licitement... mener des guerres que I'on appelle
conquétes. Le Conseil des Indes convoque Sepulveda et Las Casas pour qu’ils
exposent leurs théses devant les membres de I'assemblée » (Duviols, 2006,
p. xxi). Le 15 aoGt 1550 dans la chapelle de I'école San Gregorio de Valladolid,
ils se prononcent ainsi :

Juan Ginés de Sepulveda : « Comment pouvez-vous douter que ces gens si
ignorants, si barbares, si contaminés par la méchanceté et la stupidité aient
été injustement conquis (...) ces petits hommes chez qui on ne trouve que
des vestiges de leur humanité, qui non seulement n’ont pas de science,
mais ne savent pas les lettres ou conserver les moments de leur histoire.
(-..) Dans I'exercice de leurs droits, les Espagnols exercent leur domaine
sur ces barbares du Nouveau Monde et des fles adjacentes » (Duviols,
2006, p. xxiii)

Bartolomé de Las Casas: « lIs sont en outre les gens les plus délicats, maigres
et tendres en constitution et qui ne peuvent supporter les moindres des
travaux, qui meurent plus facilement de n’importe quelle maladie, qu’aucun
fils de princes et de seigneurs d’entre nous... » (Duviols, 2006, p. xxiii)

Qui sont les peuples récemment contactés ! De quelle fagon administrer
leurs populations et leurs territoires ! Les questions de I'époque coloniale sont
semblables a celles qui émergent au milieu du XX¢ siécle en pleine colonisation
intérieure® de la Région amazonienne. En 1979, le frére Alejandro Labaka

entre conservation et développement dans les pays du Sud (Hufty, 2001). En Amazonie, ce sont
20,9 % de la superficie, c’est-a-dire 1.630.485 km?, qui sont occupés par des unités de conservation.
Dans cette région et dans le Gran Chaco, il y a 14 zones intangibles ou réserves territoriales
occupées par des peuples indigénes en isolement volontaire. Mais simultanément, les infrastructures
pétroliéres, miniéres, urbaines et de communication s’ouvrent des multiples chemins dans la forét.
(Cisneros et McBreen, 2010 ; RAISG, 2009).

3 La thése du colonialisme intérieur soutient que I'Etat-nation continue a entretenir plusieurs
des structures qui existaient déja durant la domination coloniale : les élites détenant un pouvoir
territorial, les cadres politiques et militaires, autrement dit, un gouvernement central considérant
comme « inférieurs » les peuples minoritaires et qui décident de leur situation économique
politique, sociale et culturelle et de 'occupation et exploitation des différentes régions (Gonzilez
Casanova, 2006 ; Sayago, Tourrand, Bursztyn et Drummond, 2010).



194 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

exprime ainsi ses préoccupations par rapport au peuple Tagaeri-Taromenane
d’Amazonie équatorienne :

« A ce sujet, nous devons affirmer clairement que le groupe Auca qui occupe
cette zone a explorer est un groupe différent ; il s’agit du groupe Tagaeri
avec lequel aucune institution n’a pu avoir jusqu’a présent de contacts
amicaux. Par conséquent, nous déconseillons absolument I'opération (de
prospection pétroliere) considérée comme trop risquée pour la vie des
humbles travailleurs équatoriens (...) ». Lettre du Frére Alejandro Labaka
aux Gestionnaires de CEPE et CGG et a Monseigneur Langarica. Nuevo
Rocafuerte, |7 mai de 1979. (Labaka, 2003, p. 184)

Pourtant, ceux qu'on peut considérer comme les « producteurs de
connaissances »* sont différents 4 chaque époque, de méme que sont aussi
différentes les questions auxquelles ils s’efforcent de répondre. Souvenons-
nous, par exemple, des « Chroniqueurs des Indes », adjoints aux entreprises
de découverte et de colonisation qui collectent des données géographiques,
historiques, démographiques et ethnographiques dans les Visitas et les Relaciones.
lIs informent les processus dits de pacification et de sédentarisation des peuples,
le recouvrement des impéts, I'organisation de la propriété et du travail et la
prévention de rébellion (Scott, 1998).

De nos jours, la gestion territoriale est encadrée par un systéme normatif
de niveau international et national, congu pour garantir la participation
volontaire des populations indigénes et éviter les excés et « effets pervers » des
programmes précédents. Désormais, des obligations telles que la protection
des droits humains, la reconnaissance des territoires ancestraux et la protection
de la diversité naturelle et des régles de procédure comme la consultation
préalable et la négociation avec les publics concernés, sont des éléments
incontournables de la gestion du territoire et de ses ressources. Malgré cela, le
sujet des « peuples en isolement » est toujours une source de dissensions qui
a trait non seulement a la gestion du territoire et des populations, mais aussi a
la production de connaissances qui les concernent.

La question des publics réticents ne constitue pas en soi un sujet nouveau
en sciences sociales. Au fil des années, les experts de plusieurs disciplines ont
mobilisé différents dispositifs de connaissances pour faire parler ces entités
qui ne parlent pas. Les médecins traitent avec des patients dans le coma
qui ne communiquent pas en raison de la pathologie qui les en empéche,
temporairement ou non. Ces experts affrontent ce probléme en consultant
en méme temps des critéres étiologiques, religieux et en s’informant aupres
de la famille et des équipes médicales, pour répondre a des questions telles

4  Les Producteurs de connaissances sont les acteurs auxquels, a différentes époques de la
colonisation intérieure ou extérieure, on s’adresse pour informer les programmes d’action et les
décisions en rapport aux terres a coloniser. Ce sont des lettrés, des théologiens, juristes, sertanistas,
ethnologues, indigénistes, représentants indigénes, représentants d’organisations internationales qui
fournissent ainsi aux autorités des moyens de « réduire I'incertitude » liée a la gestion territoriale
(Thoening et Duran, 1996, p. 598).



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 195

que : quel traitement raisonnable proposer : haute technologie, soins généraux
ou palliatifs ? On peut, par exemple, se demander si le fait de récupérer les
spermatozoides de patients comateux, qui n’ont évidemment pas manifesté de
consentement préalable, reléve de principes éthiques. (Bahadur, 2004 ; Celesia,
1997).

Les zootechniciens qui s’adressent aux animaux dépourvus d’oralité peuvent
mobiliser des expériences diverses. Par exemple, un dispositif qui permet a la
poule, en poussant sur un levier, de passer d’'une petite cage a une autre plus
grande. lIs essayent alors de répondre a la question : quel est le besoin d’espace
de cet animal en élevage industriel ? (Despret et Porcher, 2002)

Les politologues de leur c6té, ont décrit des publics qui ne parlent pas
parce que dans certaines situations, ils ne le veulent pas et choisissent de
prendre distance avec les milieux politiques et/ou scientifiques. Ces chercheurs
font référence a une forme d’« ironie » qui peut se manifester dans le cas de
controverses sur I'environnement par exemple. Certains groupes peuvent ainsi
décider quand ou comment s’abstenir de participer a ce qui leur est proposé
(Barbier, 2005).

Avec les peuples « en isolement volontaire », nous étudions un cas semblable,
mais différent. Semblable parce qu’il s’agit aussi d’entités silencieuses. Différent,
parce que cette fois, les experts affrontent des étres qui n’ont jamais participé
aux institutions de gestion du territoire auxquelles ils ont droit, non en raison
d’une forme de pression quelle qu’elle soit, ni par leur nature, ni par leur choix,
mais au nom de leur « isolement volontaire ». Pourquoi vouloir faire parler
des étres qui, temporairement ou non, ne peuvent, ne sont pas capables ou
encore dans certaines occasions, refusent le contact ! Face a cette question, les
experts cherchent a prendre des décisions et a parler au nom de ceux qui ne
se prononcent pas « de fagon audible ».

LE SERVICO DE PROTECAO AOS iNDIOS...
COMMENT ENTRER EN RELATION ?

Durant la colonisation intérieure de I’Amazonie brésilienne, de nombreux
mouvements d’invasion des territoires indigénes ont eu lieu, tantét spontanés,
tantdt dirigés par les gouvernements locaux®. Mais a partir de 1960, c’est
le gouvernement fédéral qui entame une occupation planifiée de la région a
travers de grands projets de développement (Grant Baines, 1993). Des missions
scientifiques, techniques et militaires explorent le territoire amazonien afin de

5 Pendant la Premiére Guerre mondiale, I'exploitation des ressources naturelles s’intensifie en
Amazonie, principalement celle du caoutchouc. Cette tendance s’est poursuivie jusqu’a ce que le
caoutchouc asiatique remplace ce centre d’extraction qui devient alors le lieu de grands projets
de développement, durant les années 1960 et plus encore pendant la Dictature militaire (1964-
1984).



196 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

découvrir ses potentialités en ressources naturelles, agricoles, miniéres ou
énergétiques. Et plusieurs de ces expéditions sont confrontées a des attaques
d’« Indiens », ce qui augmente d’autant I'incertitude de ces projets.

Dans cette politique de modernisation et de développement, le Servico de
Protecdo aos Indios (SPI), par I'intermédiaire des Postos Indigenas de Pacificagao,
accomplissait une fonction importante. Son objectif était de localiser, contacter
et « pacifier » les groupes indigénes situés dans les régions les plus éloignées,
a I'intérieur du territoire national, afin de les intégrer, les protéger et assurer
la mise en ceuvre des projets. Le Code civil républicain, approuvé en 1916 et
en vigueur jusqu’en 2000, attribuait en effet aux indigénes le statut juridique
d’incapacité civile. Et par ailleurs, la Loi 5484 de 1928 prescrivait une fonction
tutélaire exercée par I'Etat sur les indigénes, ceci par I'intermédiaire du SPI (De
Souza Lima, 2008).

Le fonctionnement du SPI a des antécédents : il y a d’'une part les politiques
d’« administration des groupes indigénes », mises en ceuvre par les colonisateurs
durant tout le XIXe siécle. Il y a en outre, la guerra justa, menée contre les
groupes belliqueux, qui pratiquaient la mort, la capture et la réduction en
esclavage. Et aussi les aldeamientos gérés par les freres capucins ou par des
particuliers (Silveira Corréa, 2003). Cependant, quand en 1910 émerge le SPI,
sous l'inspiration du lieutenant-colonel Candido Mariano da Silva Rondon, son
objectif est d’établir « des relations a caractére purement laique avec les peuples
indigénes (...) et de les placer dans un systeme de stratification de droits civils
et politiques » (De Souza Lima, 2010). La pression internationale est aussi un
élément important dans la création de ce service, parce qu’en 1908 lors du
XVI¢ Congres d’Americanistes a Viena, le Brésil fut publiquement accusé de
massacrer les Indiens (Gregor Bari¢, 2003 [2000], p. 193).

Les obligations et actions du SPI se caractérisent d’abord par sa maniére
de prendre contact avec les populations indigénes « non contactées ». Les
responsables de cette tiche sont les sertanistas®, parmi lesquels des ingénieurs,
des militaires, des indigénistes, plusieurs d’entre eux étant liés au Apostolado
Positivista do Brasil’. lls apprennent leurs techniques d’« attraction » et de
« pacification » des employés expérimentés du SPl ou bien tout simplement
dans I'action, c’est-a-dire dans les expéditions elles-mémes.

Leur devise est : « mourir, s’il le faut, mais ne jamais tuer ». Les sertanistas
travaillent dans le but d’« éviter les difficultés et de promouvoir une fraternisation
entre les fronts pionniers® et les Indiens » (De Rocha Freire, 2008, p. 105). La

6  Selon le dictionnaire portugais, un Sertanista est une personne qui connait et fréquente les
régions sauvages ou sertdo.

7  L’Apostolat positiviste du Brésil est un mouvement politique et religieux issu des idées positivistes
de Comte qui pénetrent le Brésil entre 1844 et 1875. Ces idées se diffusent par l'intermédiaire des
classes moyennes brésiliennes qui promeuvent la culture scientifique comme un moyen d’atteindre
I'ordre et le progres de la nation.

8 Les fronts pionniers sont des groupes de propriétaires terriens, cueilleurs de caoutchouc,
coupeurs de bois, chercheurs de métaux et de pierres précieuses qui envahissent d’'une maniére
spontanée et progressive la forét amazonienne.



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 197

méthode suppose un rapprochement pacifique et progressif des indigénes non
contactés et ensuite leur intégration a la société brésilienne (Dos Santos et
Nobre Méndez, 2007, p. 208).

Pratiquement, ils commencent par planifier leur mode d’intervention sur le
territoire et construisent une hutte aupreés de la population qu’ils se proposent
de contacter. Ensuite, ils échangent des cadeaux avec les « Indiens ». Une fois
accomplie cette « phase d’expédition et d’attraction », ils se concentrent sur
les « opérations de pacification » qui consistent a regrouper les populations, a
transférer les survivants’ dans les champs de resocialisation forcée (aldeamentos)
et a désigner des capitaines qui transmettent les ordres de I'Organe fédéral au
reste des indigénes (Grant Baines, 1993).

Outre un contact de nature militaire, ces dispositifs représentent en eux-
mémes un mode de connaissance. Durant les opérations d’attraction, les
sertanistas doivent en effet trouver la maniére de prouver le désir de contact
des « Indiens rebelles ». Sydney Possuelo envisage trois possibilités :

« Si les Indiens détruisent nos offrandes, cela signifie qu’en aucun cas ils
ne désirent le minimum de contact (...) ; si les indigénes prennent les
cadeaux, cela signifie qu’il n’y a plus d’hostilité, mais qu’ils ne désirent pas
pour autant un contact physique (...) ; si les indigeénes prennent les cadeaux
et s’ils en déposent d’autres, cela signifie qu’ils sont d’accord d’entrer en
relation (...) » (Herriau, 2002).

Sydney Ferreira Possuelo (Sao Paulo, Abril 19, 1940) est un explorateur
brésilien, activiste social et ethnographe ; il est considéré comme une autorité
sur le sujet des peuples isolés du Brésil. Comme lui, d’autres sertanistas
proposaient différentes techniques de contact, par exemple, l'assaut des
malocas'®, 'accompagnement musical, la constitution de hameaux de familles
de cueilleurs de caoutchouc (avec des enfants et des femmes), la recherche
d’alliances au sein d’'une ethnie entre les groupes récemment contactés et ceux
qui restent isolés (De Rocha Freire, 2008).

Les experts estiment ainsi pouvoir traduire le choix des peuples « isolés ».
Avec un simple échange d’offrandes, les sertanistas sont en mesure de dire quand
les Indiens acceptent de « suivre le style de vie imposé » et par conséquent,
ils peuvent justifier leur travail de sédentarisation et de transfert des indigenes
vers les champs de réadaptation. Les procédures étant loin d’étre standardisées,
leurs différents comptes rendus et dispositifs de connaissances vont permettre
de définir le niveau d’isolement des peuples « rebelles » et d’informer les
autorités sur les mesures a prendre : le contact, la pacification et I'intégration
dans la vie nationale, la déclaration de réserve territoriale, entre autres.

lls peuvent ainsi séparer parmi les populations a gérer « les civilisés » et
« les Indiens braves ». lls distinguent au niveau des modeles de vie, « la vie

9  Les grandes pertes indigénes postérieures aux contacts sont connues. Selon le Sertanista
Meirelles, « il est normal que 50 % d’un groupe meure durant cette phase » (De Rocha Freire,
2008, p. I'11).

10 Les malocas sont les maisons traditionnelles amazoniennes construites en bois et palmier.



198 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

dure » et « le développement social » et a propos des terres a administrer,
« les terres improductives » et « le trésor public ». Ces criteres accompagnent
les actions des fonctionnaires du SPI, c’est-a-dire qu’elles proposent aussi un
mode de gestion de 'espace. Un sertanista peut « solliciter des dispositions afin
que certains territoires (...) ne soient pas envahis ou qU’ils le soient au fur et
a mesure que les Indiens sont pacifiés » (De Rocha Freire, 2008, p. 93). Dans
ce cas, ils indiquent alors jusqu’ou vont les terres des indigénes en question et
ils joignent aux Relatdrios das actividades de atrag¢do un croquis des terres dont
la réserve est sollicitée. La détermination des territoires a protéger prend en
compte des indicateurs tels que I'existence de malocas, les limites naturelles
(rivieres et autres accidents géographiques), la possession ancestrale et les
territoires indigénes limitrophes.

Ces actions n’ont pourtant jamais empéché les conflits entourant la création
des territoires réservés. Ceux-ci sont nombreux et ils ont trait au statut
administratif des terres affectées, aux exploitations agricoles concernées, au
monopole exercé par les inspecteurs du SPI, aux projets de développement
censés étre annulés par ces projets et aux épidémies et mortalités causées.
Cependant, il m’importe surtout ici de pointer les controverses sur les maniéres
de prendre contact avec les « Indiens ». Entre autres incidences financiéres et
administratives, celles-ci induisent le réexamen des modes de connaissances et
de gestion des populations non contactées ainsi que de leurs territoires.

Plusieurs tendances se font face. L’aile « progressiste » de I'Organe fédéral,
engagée sur I'idée d’un « prolétariat indien » et du « développement économique
national » agit conformément aux procédures du SPl décrites jusqu’ici. Elle
propose le contact pour une intégration immédiate de l'indigéne. Une aile
« protectionniste » propose d’envisager le contact autrement, en combattant
les idées positivistes et les projets de « quadrillage des terres indigénes »''* (De
Souza-Lima, 2010, p. 56). Un « mouvement » dissident de l'idéal positiviste
représenté par des fonctionnaires du SPI tels que Darcy Ribeiro'? s’inspire de
I'anthropologie culturaliste'?. Il propose quant a lui une « acculturation lente et

Il Un projet de loi proposant la disparition du SPI et le « quadrillage de terres indigénes » avait
été rédigé depuis 1950. Ce projet anticipait un désengagement progressif du pouvoir central et une
diminution des dépenses fédérales.

12 Darcy Ribeiro (1922-1997) anthropologue brésilien est fonctionnaire du SPI entre 1947 et
1957. 1 est ensuite professeur universitaire et fondateur du premier programme d’anthropologie
du pays. Au long de sa vie, il exerce diverses fonctions publiques comme ministre de I'Education
et secrétaire de la Culture, entre autres. Il est envoyé en exil (1964) par la Dictature militaire.
A son retour, il poursuit une trés vive activité politique et académique dont témoigne une vaste
production de publications sur ses expériences dans les missions de contact, sur I'indigénisme au
Brésil et dans le monde, principalement sur I'impact de la civilisation sur les groupes indigénes
brésiliens pendant tout le XX¢ siécle.

I3 Lanthropologie culturaliste est un courant nord-américain aussi appelé culturalisme ou
anthropologie culturelle qui se développe pendant les années 1930. Son objectif est de dépasser
les théories précédentes de la diversité culturelle et du diffusionnisme et de comprendre comment
les individus regoivent et vivent leur culture. Ses porteurs s’efforcent d’analyser les styles de
comportement, de déterminer des patterns, la personnalité des individus, afin de trouver quels sont
les traits communs qui caractérisent et unissent les différents groupes. Ce courant, trés ouvert a



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 199

un isolement indigéne ». Il soutient toujours la fonction tutélaire de 'Organe
fédéral, mais il essaye de lui « imprimer une direction scientifique, en favorisant
principalement les ethnologues » (De Souza-Lima, 2010, p. 56).

« Intégrationniste » et « protectionniste », ces deux tendances ont la méme
finalité civilisatrice définie par Rondén (fondateur du SPI). Mais « I'orientation
« protectionniste » défend le respect du temps de réponse de l'indien face
aux innovations technologiques et sociales » (De Rocha Freire, 2008, p. 109).
Toutefois, pendant que les sertanistas « intégrationnistes » considérent comme
utopique ou romantique l'attitude des inspecteurs du SPI qui essayentd’empécher
les Indiens de courir a la rencontre du développement, les « protectionnistes »
font des alliances et s’attellent a transformer ['Institution et les politiques
indigénistes brésiliennes.

C’est le cas des ethnologues'* « membres du Conseil National de Protection
des Indiens qui, au début des années 1960, proposent différents points de vue sur
ce que devrait étre une politique indigéniste scientifiquement informée et libérée
de la présence militaire » (De Souza Lima, 2010, p. 57). lls créent aussi un cours
spécialisé en indigénisme avec la participation de professeurs et conférenciers
de différentes institutions d’éducation et de recherche et qui a pour objectif de
« renforcer la recherche ethnographique ». (De Souza Lima, 2008).

Pourtant, ni cette nouvelle politique indigéniste, ni le cours spécialisé
sur le méme théme ne sont mis en place immédiatement. Le SPI est touché
par plusieurs accusations, la mauvaise gestion des ressources publiques, les
dénonciations sur la participation de fonctionnaires aux massacres indigénes,
les disputes partisanes et les affrontements entre les gouvernements régionaux
et 'Organe fédéral. Le Service est dissous en 1967 au milieu de la Dictature
militaire (De Rocha Freire, 2008 ; Silveira Corréa, 2003). Il sera ensuite remplacé
par la FUNAI (Fondation Nationale de I'Indien) qui, en 1968, hérite de ses
fonctions et ses postes.

Le germe du changement portera pourtant ses fruits aprés la Dictature,
quand le systéme tutélaire de IEtat commence a &tre contesté. « A cette
période durant laquelle les fonctionnaires exilés par la Dictature militaire sont
réintégrés a leurs postes au sein de la FUNAI, les cours sont renouvelés, en
visant le changement ils tentent de donner aux débutants une vision critique
des modes d’action de I'Etat (...) » (De Souza Lima, 2008, p. 22).

On assiste ainsi a une nébuleuse d’idées qui font aussi écho aux débats
internationaux, lesquels ont abouti a des législations, telles que la Convention 107
del’Organisation internationale du Travail (1957) sur la Protection et/’intégration
des peuples autochtones, ratifiée par le Brésil en 1965 et la Convention 169,
également de I'OIT (1989), ratifiée par le Brésil en 2002 (Gregor Barié, 2003
[2000], p. 10).

Pinterdisciplinarité et engagé dans le renouvellement des méthodes ethnographiques est porté par
des anthropologues tels que Ruth Benedic, Margared Mead et Ralph Linton.

4 Entre les anthropologues renommés qui conformérent le Conseil, on trouve Heloisa Alberto
Torres, Darcy Ribeiro, Roberto Cardoso de Oliveira, Eduardo Galvao, entre autres (Panteloni,
2010).



200 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

Lesarguments avancés par cette génération d’anthropologues et d’ethnologues
rapatriés réussissentaimposer une autre forme de fonctionnement de 'Organisme
fédéral. Soutenus par des enquétes épidémiologiques et des plaintes internationales
(Buchillet,2007 ; IWGIA, 1981), les anthropologues aussi bien que les missionnaires
décrivent les situations de contact comme des formes de génocide. lls pointent
du doigt la propagation de virus et les épidémies, 'augmentation de la morbidité
et de la mortalité des peuples forcés a la sédentarisation. D’autres chercheurs
s’efforcent de démontrer (ou d’infirmer dans certains cas) que l'isolement est un
choix volontaire (Napolitano & Ryan, 2007).

Ribeiro, par exemple, publie les résultats de ses recherches (commandées
par TUNESCO) en démontrant que les populations indigénes au Brésil sont
davantage sujettes a une acculturation ethnique forcée — et mortelle —, qu’a
un processus d’intégration (Ribeiro, 1971). Basé sur I'analyse des archives du
SPI et sur sa propre expérience de dix ans comme ethnologue de ce service,
il étudie d’abord la situation des Indiens du Brésil en 1900, selon leur degré
d’intégration a la société nationale. Son analyse repose sur I'élaboration d’'une
grille a quatre colonnes, a savoir : « les Indiens isolés », « les Indiens en contact
intermittent », « les Indiens en contact permanent », « les Indiens intégrés ».

Plus loin dans le livre, il revient sur la situation des Indiens selon leur degré
d’intégration en comparant les données de 1957 a celles de 1900. Et il ajoute
a sa grille d’analyse une cruelle et cinquieme colonne intitulée « les Indiens
exterminés ». On peut y lire le nom des tribus indiennes autrefois « isolées »,
« en contact intermittent » ou « permanent », mais désormais, disparues.

Au lieu d’'une assimilation culturelle, les programmes nationaux d’intégration
des Indiens a la société nationale brésilienne ont produit la mort de centaines
de cultures, comme en témoigne l'inscription de cet ethnocide :

« De 230 tribus rapportées, 87 — c’est-a-dire 37,8 % — ont disparu entre
1900 et 1957 » (Ribeiro, 1971, p. 50)

Des dispositifs de connaissances non standardisés des sertanistas, on passe
donc ainsi & des instruments de connaissance, au sens ou I'’entend lIsabelle
Stengers (Stengers, 2003), c’est-a-dire qu’ils produisent des critéres permettant
la comparaison et la généralisation.

Darcy Ribeiro devient alors une espéece de porte-parole autoproclamé des
« Indiens isolés ». Il cite a plusieurs reprises la vision négative que les « Indiens
en contact intermittent » ont de la civilisation, puisqu’« elle est un passage de
l'autarcie a la dépendance » :

« Pour les Kaapor, par exemple, la civilisation, au lieu d’évoquer le progrés
industriel et les lumiéres (...) représente la soumission brutale exercée
par les patrons. C’est la perte de 'abondance du hameau avec ses cultures
maraichéres étendues, ses pratiques de chasse et ses péches collectives »
(Ribeiro, 1971, p. 215)

Les données présentées par Ribeiro convertissent la question du contact en
un enjeu éthique et humanitaire. Par conséquent, la FUNAI en 1987 « établit de



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 201

nouvelles directives pour le travail de localisation, de surveillance et de contact »
(Dos Santos & Nobre Méndez, 2007, p. 200). Ce nouveau systéme de Protection
des Indiens Isolés nait a la suite de la Primeiro Encontro Nacional de Sertanistas
(juin de 1987) ou sont évaluées les conséquences subies par les indigeénes déja
contactés. S'impose ainsi I'idée d’une survie « physique et culturelle ». Durant
cette Rencontre de 1987, les participants (sertanistas) « décident que la nouvelle
politique de la FUNAI se doit désormais de contacter les Indiens isolés uniquement
quand ils sont en danger et non plus comme jadis afin de libérer des territoires
pour mettre en ceuvre des projets d’infrastructure » (Panteloni Ricardo, 2010).

C’estainsi qu’a partir des années 1980, la politique de contact et d’intégration
se transforme, sous la référence de la Nouvelle Constitution de 1988, en une
politique de respect et d’autodétermination des peuples :

« Garantir aux Indiens et groupes isolés le droit de demeurer ainsi, en
soutenant l'intégrité de leurs territoires, en intervenant seulement quand
leur survie et leur organisation sociale sont menacées » (Réglement de la
FUNAI, du 21 décembre de 1993, article 2, item Ill (Dos Santos & Nobre
Méndez, 2007, p. 209).

Désormais, les objectifs et procédures de protection des indigénes se
définissent autrement que par le contact pour l'intégration. Les modes de
gestion et de production de connaissances se transforment.

Fronts de protection > call e Commission
ethno environnementale Manifestation Propesition de gestion
du besoin de { de contact }
contact l l

-Evaluation
-Décision

Composition d'une l

€quipe de Protection 4—{ Approbation } { Désapprobation }
et Contact

Figure |. Procédure adoptée par la FUNAI pour la gestion des Indiens isolés.
lllustration de l'auteur

La gestion et la connaissance : pratiquement, les Fronts de Protection
ethno-environnementale de la FUNAI, dans le cas d’'un besoin de contact, noti-
fient la situation a la Coordenagao Geral de Indios Isolados (CGll), qui envoie
une proposition de contact a la Commission de Gestion chargée de 'évaluer et
de prendre une décision. En cas d’acceptation, la CGII constitue une Equipe de
Protection et Contact composée de sertanistas, d’anthropologues, de linguis-
tes, d’interprétes indigénes, de fonctionnaires du Front de Protection ethno
environnementale. Toutefois, la proposition peut aussi étre refusée (cf. figu-
re |). Les fonctionnaires de la FUNAI poursuivent alors la récolte d’indices et
d’informations sur ces peuples. En particulier, ils cherchent et standardisent les



202 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

« traces, vestiges de campements abandonnés, rencontres fortuites, récits d’at-
taques, narrations des personnes adjacentes a la région et récits d’indigénes ré-
cemment contactés » (Ramos Veloz, 2007, p. 309).

Entre 1950 et 1980, I'isolement et le contact sont retraduits, passant d’'une
« situation arriérée » a des indices de systemes ancestraux a conserver. Les
« processus nécessaires au développement » deviennent des délits, classés en
tant qu’ethnocide. Et les « travailleurs nationaux » — c’était I'appellation qui
désignait les fronts pionniers au Brésil — changent aussi en un quart de siecle :
d’une « main-d’ceuvre nécessaire pour peupler cette région », ils deviennent
des « envahisseurs » qui en certaines occasions portent atteinte a I’équilibre
culturel et écologique de la forét.

Un nombre important de recherches sur la vulnérabilité des Indiens
d’Amazonie se poursuit durant les deux derniéres décennies du XX¢ siécle.
Certaines se concentrent particuliérement sur la question de leur santé
(Aragoén, 1992 ; Coimbra, 1987 ; Manock, Kelley, Hyams et al., 2000 ; Santos,
1987, 1992 ; Toulmin, 1988 ; Zambrano, 1993).

Le médecin Eduardo Estrella, par exemple, dans un rapport issu d’une
recherche financée par le Traité de Coopération Amazonienne (Estrella, 1995),
recueille des références historiques sur les maladies des aborigenes américains
d’avant la Conquéte en fournissant une liste qui les synthétise. |l présente ensuite
les maladies des Européens a I'époque et il caractérise les conditions de leur
introduction en Amérique : par « intermédiaire » et par « contact direct ».
Il constate que les maladies des Européens sont plus nombreuses que celles
des aborigénes et il approfondit le cas de trois maladies européennes qu’il
caractérise comme étant « les plus meurtriéres » : I'influenza, la variole et la
rougeole. Il mobilise des références bibliographiques qui décrivent le nombre
incroyable de cadavres et la désolation qui résulte de telles épidémies. Face a
ces « catastrophes » ainsi décrites, les indigénes réagissent de deux fagons, ils
développent plus encore leur pharmacopée ou tout simplement ils fuient les
contacts avec les nouveaux arrivés.

Les conclusions des médecins sur l'augmentation des maladies chez les
indigénes américains durant la conquéte et la colonisation contribuent a
requalifier le probléme des « peuples en isolement » en termes de vulnérabilité
biologique (Kuang-Yao PanErlien & Bilsborrow, 2010 ; Manock, Kelley, Hyams
et al., 2000). Ce questionnement vient s’ajouter a celui qui fut porté longtemps
par le SPI autour de la volonté et du choix de ces peuples. Et aujourd’hui, c’est
une nouvelle incertitude qui s'impose : s’il s’agit de ne pas forcer un contact
non désiré et de protéger des territoires, comment en établir les frontieres ?
C’est cette question qu’évoque un indigéne Huaorani contacté en se référant a
des groupes Tagaeri-Taromenane isolés de I'Equateur :

« Il'y a deux mois, s’est produit un massacre de colons Kichwa (...). Mon
oncle Umberto, Nambae, le maire, les dirigeants, le Défenseur du Peuple
sont allés sur le lieu des événements (...). Certains revendiquaient la



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 203

légalisation des terres par accord mutuel entre Quichuas et Huaorani.
C’est une bonne idée (...) mais jusqu’a quel point délimite-t-on le territoire
Tagaeri-Taromenane, si dans la négociation, il n’y a ni un chef ni un pére de
famille Tagaeri-Taromenane? (...) Alors nous n’avons pas conclu d’accord ».
(Entretien, Kescobar, 2009)

En l'absence des communautés directement concernées, les experts, les
organisations indigénes et les gouvernements s’asseyent régulierement a la table
des négociations pour arréter les limites de leurs territoires. Mais régulierement,
ces processus de « dialogue et de concertation » se soldent par des plaintes
adressées a la Cour Interaméricaine des Droits Humains. Des organisations
indigénes attaquent les Etats en invoquant des délits comme la violation des
droits humains et I'ethnocide'®. Face au manque de consensus, jobserve que
la tendance actuelle consiste a déplacer les débats locaux sur les limites des
territoires et le niveau d’isolement des peuples, vers des débats globaux sur la
protection de la biodiversité et des droits humains. Les situations de négociation
locale sont transposées dans un régime d’appel basé sur des « énoncés généraux »
(Callon, 2004). Par exemple, le Rapporteur spécial de la OACNUDH Rodolfo
Stavenhagen, en se référant au cas de la Réserve Kugapakori du Pérou (affecté
par le projet d’exploitation de gaz Camisea), attire I'attention sur les « impacts
des projets de développement a grande échelle sur les droits humains et sur les
libertés fondamentales des communautés indigénes » (Stavenhagen, 2003).

Delaméme maniére, les transformations de la politique indigéniste brésilienne
sont reprises par les organisations humanitaires et les agences gouvernementales
de plusieurs pays d’Amérique du Sud au cours du Premier rendez-vous régional
sur les peuples indigénes en isolement, organisé par la Coordenagdo Geral de Indios
de la FUNAI et le par le Centro de Trabalho Indigenista (CTI).

C’est a cette occasion qu’est signée la Déclaration de Belem'¢ (Declaracion
de Belem, 2005), premier accord régional sur les politiques de protection des
peuples en isolement et que se constitue aussi I’Alliance Internationale pour la
protection des peuples indigénes isolés. Mais le plus important a noter est sans
aucun doute la stabilisation de ces groupes indigenes en tant que « peuples en
isolement volontaire ».

Ce type daccords internationaux stimule des transformations
« révolutionnaires » dans la gestion des territoires amazoniens. Par exemple, en
2007, le gouvernement équatorien a proposé de réserver un important gisement
de pétrole (Ishpingo, Tiputine y Tambococha), dans le but de neutraliser les
impacts de I'exploitation sur la Zone intangible Tagaeri-Taromenane habitée
par des peuples en isolement (Larrea et Warnars, 2009).

I5 Je peux citer en guise d’exemple, les mesures de précaution ordonnées en 2006 par la CIDH
en faveur des peuples isolés Tagaeri-Taromenane de I'Equateur.

16 ATorigine, cette déclaration était complétement déontologique, c’est-a-dire qu’elle constituait
une lettre d’intention qui visait a réguler 'action des Etats de maniére préventive et prudente dans
les cas spécifiques auxquels elle fait référence. Cependant, cette déclaration peut étre identifiée
comme un précédent a la constitutionnalisation de droits des indigénes en isolement volontaire,
notamment en Equateur (Art. 57, 21°; 407 (Asamblea Constituyente, 2008)).



204 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

PRESENCIA DE PUEBLOS NDIGENAS
AISLADOS EN AMERICA LATINA (2005)

% @ Capital de pais

®  Puebloen
aislamiento

Cuenca
amazdnica

Ocsano Pacifcs

Gran Chaco

Figure 2. Emplacement des peuples en isolement. Cette carte est un produit de la
recherche menée par les organisateurs brésiliens du Premier rendez-vous régional. Sa
premiére version a servi de base de discussions. Dans sa version finale, elle fut présentée
comme un résultat de cet événement. Source : Brackelaire (2006).

Un nombre important de techniques de suivi « non intrusives » sont aussi
mises en place par les agences d’états ou par certaines compagnies pétroliéres
(BenalcazarAyarza & Thurber, 2010). Les plus spectaculaires sont menées
par la FUNAI elle-méme, grace au financement de nombreux organismes
internationaux : Survival International, Cultural International, International Working
Group On Indigenous Affaires, Human Rights Watch, BBC, etc. Des photographies
et des vidéos sont réalisées au cours de vols aériens. Si des indices d’existence
d’un peuple « en isolement volontaire » sont relevés, le monitoring est poursuivi
pendant 20 jours. Les fonctionnaires de la FUNAI se montrent ainsi attentifs a
repérer des emplacements précis, des formes de mobilité dans la forét, I'état
des populations et de leurs cultures.

Figure 3. « Une image vaut mieux que mille mots » dit un fonctionnaire de la FUNAI
lors de I'enregistrement aérien d’un peuple « en isolement volontaire » de ’Amazonie
brésilienne. Source : BBCFUNAI et Survival (2011).



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 205

Ces techniques « non intrusives » de recherche d’indices ont trois objectifs :
(I) confirmer (montrer) I'existence de peuples indigenes « en isolement
volontaire », (2) développer des dispositifs pour les protéger de contacts
violents et (3) sensibiliser les Etats, 'opinion publique et la communauté
internationale de I'importance de leur existence et de leur survie. D’autres
pays sud-américains ont de leur coté essayé d’adopter les mesures proposées
par le Brésil pour gérer les incertitudes liées aux peuples en isolement, méme si
le manque de financement et de développement technoscientifique leur impose
des limites fortes.

Désormais, les réponses ne relévent plus uniquement du monopole des
experts (comme dans le cas des sertanistas de Brésil, des médecins et des équipes
d’enregistrement aériens). On constate en effet I'implication progressive des
« profanes », soit les voisins des territoires habités par les indigénes en isolement,
qui en compagnie d’autres groupes intéressés (représentants gouvernementaux,
ONG) négocient localement et internationalement. C’est sur ce point que je
veux maintenant attirer I'attention en analysant le séminaire de Santa Cruz de
la Sierra, un événement international'’ que je considére comme un dispositif
de négociation sur les peuples en isolement et de « transport d’énoncés
généraux ».

LE SEMINAIRE DE SANTA CRUZ
DE LA SIERRA... COMMENT CONNAITRE ?

En 2006, des représentants des gouvernements des différents pays de ’Amazonie
et du Gran Chaco se réunissent a Santa Cruz de la Sierra en Bolivie pour
rechercher un consensus sur les politiques a proposer pour la protection des
peuples indigenes en isolement volontaire et en contact récent (OACNUDH
et IWGIA, 2007).

Plusieurs participants a ce Séminaire s’étaient déja rencontrés au Brésil
I'année précédente lors du « [° Encontro Internacional sobre Povos Indigenas
Isolados da Amazénia » qui rassemblait pour la premiere fois des experts et des
défenseurs du peuple'®.

I7 Cetévénement fait partie d’'un ensemble de manifestations internationales. En 2004, lors de son
troisieme Congrés mondial a Bangkok en Thailande, TUICN a adopté la résolution RESWCC 3.056
sur « les peuples autochtones qui vivent en isolement volontaire et la conservation de la nature
dans la région de ’Amazone et du Chaco ». Entre 2005 et 2006, le Programme d’action pour la
deuxiéme Décennie internationale des populations autochtones du monde et le Forum permanent
sur les questions autochtones des Nations unies ont évoqué la nécessité d’établir un mécanisme
international pour assurer la protection des peuples indigénes en isolement. En 2005, la Fondation
Nationale de I'Indien et le Centre de Travail indigéniste du Brésil organisérent le « [° Encontro
Internacional sobre Povos Indigenas Isolados da Amazénia ».

I8 La Defensoria del Pueblo est une institution étatique de différents pays latino-américains
construite sur le modele suédois de /'ombudsman. Elle est chargée de garantir les droits aux



206 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

A I'agenda, une premiére journée dédiée entiérement a l'intervention des
représentants gouvernementaux, experts et représentants des organisations
indigénes a consisté a discuter de la situation des peuples en isolement et en
contact initial dans chaque pays (OACNUDH et IWGIA, 2007). Le second
jour, il était prévu que I'on constitue des groupes mixtes de travail dans le but
d’identifier les problémes des peuples en isolement pour en tirer un certain
nombre de recommandations. La troisi€me journée devait étre consacrée a
débattre de ces recommandations, ainsi qu’a la rédaction d’un rapport final.

Le premier jour devait aboutir a I'établissement d’'un modus vivendi pour la
suite. C’est 2 ce moment que les représentants indigénes créent la controverse
autour de la méthodologie proposée par les organisateurs du Séminaire. Ceux-
ci avaient en effet prévu la répartition des participants en cinq groupes de
travail mixtes, composés de représentants du gouvernement, de représentants
d’organisations autochtones, d’experts, membres d’organisations internationales
et de membres des ONG.

Mais les représentants indigenes s’opposent a cette méthode :

« Dés le premier jour quand nous sommes sortis pour la pause, j'ai appelé
tous les camarades du Venezuela, du Pérou, du Paraguay... afin de discuter,
parce ce n’était pas aux ONG de tracer des politiques sur ces territoires,
d’aprés leurs perspectives. (...) Alors, la deuxiéme journée, nous avons
commencé a casser les schémas » (notes d’entretien, Kescobar, 2010).

Ce personnage est le méme que celui que j’avais connu « en train de casser
les schémas » dans une réunion de la budgétisation participative'® d’'un canton
dans la province de Pastaza, Equateur. Un jour de pluie en septembre 2009,
notre représentant Kichwa disait, en agitant les mains :

« Cette méthodologie que les fonctionnaires de Canton proposent
n’est pas notre méthodologie de travail, nous ne l'acceptons pas. (...) En
outre, ils ne parlent méme pas le kichwa comme le prescrit la Nouvelle
Constitution » (Notes de terrain, Equateur, Kescobar, 2009).

Cette fois-1a a Santa Cruz de la Sierra, Kichwa a aussi « cassé les schémas ».
C’est ainsi que le deuxieme jour du Séminaire, les cinq groupes de travail

citoyens face aux abus possibles qui pourraient dériver des pouvoirs exécutifs et législatifs de ces
mémes Etats.

19 La budgétisation participative (BP) est une procédure démocratique qui propose la création
d’espaces ol les citoyens, le pouvoir législatif et le pouvoir exécutif se rencontrent dans le but de
délibérer sur les dépenses publiques annuelles d’une entité territoriale. Ces espaces sont censés
devenir les « centres de décision » par l'intermédiaire desquels les gouvernements décentralisés
prétendent « faire émerger une citoyenneté plus consciente, critique et exigeante » (Genro & De
Souza, 1998 [1997]). Les pouvoirs publics devraient ainsi étre en mesure de planifier les politiques
et les actions en tenant compte des contextes locaux spécifiques ou elles seront exécutées. En
Amérique latine, les premieres expériences de BP ont eu lieu au Brésil, a partir de 1997. En
Equateur, la BP s’institue comme un nouveau modéle de gestion municipale, 4 partir de 2001.
L’adoption de la BP a travers tout le pays s’est réalisée progressivement, pour finalement devenir
une procédure reprise par la Constitution en 2008.



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 207

se forment finalement en quatre groupes mixtes avec un cinquiéme groupe
réunissant exclusivement les représentants des peuples indigenes, « a lademande
de ces derniers », signale I'’Acte de la OACNUDH.

En bref, les organisateurs du Séminaire ont proposé des dispositifs de recherche
du consensus afin d’atteindre I'objectif initial : « établir des points d’accord entre
les différents acteurs ». Mais des le départ les représentants indigenes déploient
une attitude récalcitrante, remettant en cause la méthodologie dans son
ensemble. Le Séminaire, au lieu de constituer un dispositif de négociation des
conflits locaux et de transfert d’énoncés généraux devient ainsi un nouveau lieu
de controverses opposant les « experts » et les représentants d’organisations
indigenes. On peut présenter leurs arguments respectifs de la maniére qui
suit.

Les «¢ experts »

Les experts (majoritairement rattachés aux ONG nationales et internationales)
se présentent, en tenant compte de leurs formations professionnelles, en tant
qu’anthropologues, quelques-uns en tant que juristes et quelques autres en tant
que médecins. Le probléeme qu’ils exposent peut étre résumé comme suit : « I/
n’y a pas suffisamment de connaissances sur les indigénes en isolement et ceci est la
raison du manque de normes, de procédures et d’institutions pour les protéger. » En
d’autres termes, les experts décrivent I'incertitude préalable a toute gestion de
territoires en réserve comme un manque de données.

Pueblos y grupos en aislamiento voluntario y poblacion estimada

Pueblo Poblacion | Poblacion aislada Superficie TCO (km?)**
Toromona Na Nd Na
Araona 171 Nd 950
Esse Ejja 761 Nd 4414
Mbya Yuki 208 4 familias* 1272
Ayoreo 1.601 Nd 2.447
Pacahuara 60 5 familias® 5.108
Yuracaré 2.136 Nd 2443
Total 4.937 16.634

Figure 4. Peuples et groupes en isolement volontaire a Bolivie. Source : Camacho Nassar
(2007, p. 280). Dans la grille présentée par I'anthropologue Camacho, les réductions Na
et Nd signifient « référence non applicable et non disponible ».

Pour argumenter leur point de vue, les médecins mobilisent des éléments
sur I'état nutritionnel et le niveau d'immunité qui confirment la vulnérabilité
de ces peuples et soulignent différents degrés d’isolement. Les anthropologues
quant a eux se concentrent, d’'une part, sur les causes sociales de la fragilité
(les risques et les protocoles de contact) et d’autre part sur les méthodes de
traitement des indices d’existence. Sur ce point, deux tendances se dégagent,



208 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

entre standardisation et diversification des conclusions. Et les avocats examinent
les normes existantes qui pourraient contribuer a réduire la vulnérabilité des
peuplesindigenes enisolement, en notant’absence de structures institutionnelles
pour atteindre cet objectif.

Chacun utilise différentes unités d’analyse en visant deux objectifs : gérer
les Indiens et leurs sources de vulnérabilité et créer des dispositifs appropriés
pour apprendre a connaitre leurs modes de vie. Et ils insistent sur le besoin
de standardiser les méthodes pour réduire l'incertitude. En méme temps, les
experts s’autoprésentent comme les porte-parole des groupes isolés en justifiant

ce point de vue de la maniére suivante :

« (Vous avez besoin) d’un support trés spécial dans le domaine médical et
anthropologique, de celui-ci dépend la survie (physique et culturelle) des
groupes contactés (Mike Berry, expert juridique sur les droits humains des
peuples autochtones) » (Berraondo, 2007, p. 28).

Enfin, ils proposent les représentants des organisations autochtones comme
leurs alliés, invoquant la nécessité d’une alliance pour la protection des peuples
indigénes en isolement :

« Il'y a des lois, des régles et des instances (...) et si en plus nos réseaux
sociaux sont forts, il sera possible de faire cause commune pour se faire
entendre » (Neptali Cueva, médecin chirurgien) (Cueva Maza, 2007,
p. 94).

Les représentants indigénes

Les représentants indigénes se présentent, quant a eux, comme indigénes,
dirigeants autochtones, présidents et ex-présidents de leurs organisations.
Moins concentrés sur le niveau d’isolement de la population « isolée », ils
déplacent le débat vers la question de savoir qui doit les représenter. C’est
évidemment un changement de problématisation. Mon contact me raconta ce
qui, a son avis, fut une des raisons pour donner une tournure différente a la
discussion :

« J’ai demandé (pendant la pause) : allons-nous laisser les ONG prendre
une place politique pour contrdler un territoire ? La-bas habitent nos
fréres non contactés ! » (Notes d’entretien, Kescobar, 2010).

Les représentants indigénes contestent donc la problématisation proposée
par les experts et ils montrent leurs capacités a résister a I'identité d’alliés qui
leur est imputée. lls détournent les énoncés généraux portant sur les droits
humains et la protection de la biodiversité vers la question : qui doit représenter
ces peuples en « isolement » ? Et se servent en outre d’outils tels que I'analyse
stratégique pour contredire les propositions des scientifiques (qu’ils appellent
aussi « les ONG ») :



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 209

« lls veulent utiliser comme excuse les Pueblos Indigenas en Aislamiento
pour enfreindre des droits déja octroyés a d’autres peuples indigenes
et ainsi, superposer au cadre normatif d’une territorialité reconnue,
des cadres normatifs internationaux qui occultent des intéréts cachés,

environnementaux et économiques » Confederaciéon Nacional de Indigenas
del Ecuador (CONAIE, 2007, p. 124).

Selon les représentants des organisations indigénes, le probléme n’est pas
la vulnérabilité des peuples en isolement, puisque faire appel a la vulnérabilité
constitue une stratégie pour intervenir dans nos territoires. Pour eux, le vrai
probleme est : qui a la légitimité pour représenter les peuples en isolement ?
Et ils se justifient eux-mémes comme porte-parole privilégiés en mobilisant des
liens symboliques et réels de parenté : « ils sont nos peuples fréres » :

« Nous sommes ici pour protéger nos gens qui vivent encore en forét,
spécialement les gens en isolement volontaire qui n’ont pas encore été

Liens de contactés par les Blancs. »
parenté

Entre les peuples Huaorani contactés et ceux non contactés existent des
alliances et des dffrontements en vigueur.

Source : Aquino Picanerai (Union de Nativos Ayoreo de Paraguay).et CONAIE (IWGIA, 2007, pp. 130, 226).

lls invoquent aussi des liens de proximité géographique, en tant que voisins
des territoires et des peuples concernés, ainsi que des liens juridiques abrités
derriere les droits des peuples indigénes : ce sont aussi nos territoires et les
mémes droits qui existent déja, mais qui sont violés, aussi bien pour les peuples
en isolement que pour nous.

« Le territoire Ayoreo est un territoire spécial pour nous, et
particuliérement important a préserver, parce que quelques Ayoreo
habitent encore dans cette zone-la. »

Liens
géographiques

« Les droits des Peuples en Isolement sont les droits des peuples et

Liens juridiques o ot
I 9 nationalités de 'Equateur. »

Source : Aquino Picanerai (Union de Nativos Ayoreo de Paraguay).et CONAIE (IWGIA, 2007, pp. 124, 226).

Et ils font appel a des attaches historiques pour traduire « le choix » des
peuples en isolement qui refusent les contacts avec la « société extérieure »,
que ce soit a des fins d’exploitation, de conservation ou de recherche :

« Pour notre peuple, le contact fut une expérience négative et traumatisante.
Les peuples isolés font partie de la population indigéne qui a décidé de
maintenir son autonomie et d’habiter éloignée des cultures imposées et
de la société qui lui ont fait tant de mal au fil des années », Antonio lviche
Quique, indigéne Harakmbut (IWGIA, 2007, p. 75).



210 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

Finalement, ils proposent une alliance entre organisations indigenes pour
traiter le sujet des peuples en isolement (CIPIACI?) et refusent l'invitation des
experts et des représentants des ONG a intégrer I’Alliance Internationale pour la
Protection des Peuples Indigénes Isolés. Selon mon informateur, en appartenant a
une telle organisation, « (les indigénes) prennent le risque d’accepter tout ce que
les intellectuels disent » (notes d’entretien, K. Escobar, 2010).

En résumé, les experts et les représentants indigenes mobilisent des
répertoires différents pour justifier leur réle de porte-parole des peuples en
isolement volontaire. En présentant la question a partir de leurs disciplines
respectives, les experts soulignent le probléme de la vulnérabilité et la
nécessité de produire plus de connaissances, d’actions et de normes. Mais leurs
arguments fondés sur des instruments scientifiques (études épidémiologiques,
données anthropologiques, découvertes archéologiques, analyses juridiques)
sont contestés par les représentants indigeénes qui proposent des connaissances
différentes, justifiées par le contact direct, la parenté et une certaine « mémoire
ancestrale ». lls définissent ainsi les peuples en isolement comme « nos
ancétres », « nos fréres », « nos voisins », « des peuples indigénes tels que
nous-mémes ».

Le débat ne fait donc pas seulement référence a la maniére de gérer les
« peuples en isolement », mais aussi au choix des instruments mobilisés par
les experts qui présentent I'incertitude comme un manque de données dans
I’équation « connaitre afin de mieux gérer ». Les représentants indigenes, par
contre, contestent la légitimité des outils qu’ils proposent et ils mobilisent
I'incertitude dans un langage politiquement explicite : qui doit représenter ces
peuples ? Quel mode de connaissance octroie la légitimité de le faire ?

La source de la controverse ne réside donc pas seulement dans ces deux
régimes de connaissances mais aussi dans la possibilité de tenir ces connaissances
séparées de la compétence politique, pour les experts, ou au contraire de les
réunir, pour les indigénes. De ces deux postures résultent aussi deux maniéres
différentes de se revendiquer en tant que porte-parole.

Le Séminaire se cloture sur la Déclaration de Santa Cruz de la Sierra signée
par tous les participants de I'événement, mais les comptes rendus de TONU
concluent qu’il n’y a pas d’accord sur quatre questions essentielles :

- Qui a la légitimité pour représenter les peuples indigenes en
isolement ?

- Quel est le réle de I'Alliance de Belém do Para?
- Quel est I'usage et la délimitation des Zones intangibles ?

- Quel est réle des organisations non gouvernementales et des
recherches sur le terrain ?

L'incertitude régne encore...

20 CIPIACI : Comité Indigena Internacional para la Proteccion de los Pueblos en Aislamiento y en
Contacto Inicial de la Amazonia, el Gran Chaco y la Region Oriental del Paraguay.



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 211

CONCLUSION

Mon intérét pour les peuples en « isolement volontaire » consistait initialement
a comprendre comment on construit des zones de réserve pour protéger ces
populations. Je partais d’'un constat : les limites de ces territoires mis en réserve
changent a plusieurs reprises a travers I'histoire.

Progressivement, j’ai réalisé que, de méme que les limites de ces territoires
sont en constante évolution, de méme, I'interprétation de ce que signifie « étre
en isolement » change aussi. J’ai commencé a comprendre I'« isolement »
comme une interprétation et non comme un fait. Je I'ai mis en contexte et
relié a d’autres traits. Par exemple, le terme « isolé » implique I'existence des
« contactés », des « barriéres » et du « contact ». J'ai aussi réalisé qu’il y a
plusieurs controverses qui portent sur I'« isolement » en obligeant a aligner les
modes de contact, les modes de gestion et les modes de connaissances.

Par exemple, au début du XX¢ siécle il n’était pas important de respecter
I'isolement des peuples « non contactés » parce que le but était de les intégrer
avec leurs territoires  la vie et I'économie des Etats-nations émergents. Mais a
la fin du siécle, la survie des « derniers hommes libres » est devenue un slogan
humanitaire et écologiste de portée nationale et internationale imposant des
changements urgents dans la maniére d’entrer en relation avec eux.

De méme, au milieu du XX siécle, les experts (sertanistas et la premiére
génération d’anthropologues et d’ethnologues brésiliens) accomplissaient
une fonction de production de connaissances a propos des « isolés » et,
en quelque sorte, les représentaient. Mais dans la premiére décennie du
XXI¢ siécle les représentants autochtones proposent d’autres modes de
production de connaissances et ils mettent en débat les arguments de légitimité
des épidémiologistes et des anthropologues en citant des liens spécifiques et
irremplagables entre eux et les « isolés » : une parenté, une histoire commune,
un territoire commun et un statut juridique indien.

En bref, a travers les vagues successives de colonisation intérieure de
la région amazonienne, on découvre que les controverses ont obligé a
réexaminer les maniéres de traiter ces personnes et leurs territoires. De
méme, les dispositifs de production de connaissances qui les concernent ont
aussi évolué, des recherches historiques et des études épidémiologiques aux
recherches ethnographiques et aux techniques de suivi « non intrusives ».
lIs ont mobilisé différents experts, des anthropologues, des médecins, des
membres d’organisations nationales et internationales. Et leurs résultats font
exister certains attributs des peuples « non contactés » tels que leur « volonté
d’isolement », leur « vulnérabilité biologique » et leur « tendance a disparaitre »,
faute de politiques de protection.

Les controverses que je décris révélent différentes modalités d’existence.
Ces groupes sont successivement ou simultanément pergus comme des
« arriérés », des « rebelles », des « humains immunologiquement vulnérables »,
des « peuples isolés » ou encore comme les « derniers hommes libres » ou des
« fréres et voisins des indigénes contactés ». Et leurs territoires vus autrefois



212 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

comme des « terres improductives » deviennent aujourd’hui des « réservoirs
de diversité naturelle et culturelle ».

Ces discussions permettent aussi de pointer certaines traces de I'histoire
de l'anthropologie latino-américaine. Mais en ce qui concerne les organisations
autochtones, elles réveélent plusieurs tendances. D’abord leur volonté de
remettre en question les experts a I'occasion de la gestion participative de
territoires ainsi que leur besoin de revendiquer certaines compétences
comparables a I'attitude du public concerné par les débats (Callon & Rabeharisoa,
1998). Elles montrent aussi leurs compétences a « coévaluer » des projets de
tout type (Barbier, 2005), a se méfier et a développer des analyses critiques. Et
a cultiver la possession de savoirs « précieux » (ecological knowledge) (Redford
& Mansour, 1996) Et finalement, elles mettent en évidence leurs capacités a
s’organiser politiquement (Fontaine, 2004).

La configuration des territoires la nature de la population a gérer. La nature de
la population a gérer imprime un caractére singulier a la gestion territoriale.
Le fait que les peuples en isolement volontaire soient des humains définit le
débat de la configuration des aires protégées dans un certain sens. |l ne s’agit
pas de mettre des barriéres afin que des animaux proliféerent et retrouvent
leurs espaces vitaux... Quand il s’agit d’humains, mettre des barriéres signifie
les emprisonner, les priver de cette liberté qui attise la convoitise de nos
contemporains, prisonniers de « la cage d’acier ». |l ne s’agit pas de se mettre a
leur place pour décider ce qui est le mieux pour eux, le contact, la vie « sauvage »,
I'apprentissage de I'espagnol... alors que d’un autre c6té on leur attribue le droit
de choisir, en vertu de I'autonomie que leur confére leur humanité. Il ne s’agit
pas de contréler leurs routes de chasse et leurs modeles de peuplement afin de
les protéger... En les soumettant a ces sortes d’« expériences éthologiques »,
ne sommes-nous pas en train de déclarer leur animalité ?

La « nature » des populations a gérer devrait imprimer des mesures de
précaution sur la gestion du territoire. Dans le cas des territoires des peuples
dits en isolement, on ne parle pas de lapins « prolifiques » qui envahissent les
prairies et les villes (Mougenot & Strivay, 2010), ni d’éléphants « gourmands » qui
dégradentles écosystémes au Kenya (Cussins, 1997), ni de poules « paresseuses »
en élevage industriel qui, soumises aux expériences zootechniques, ne font pas
d’efforts pour chercher le confort que leurs procurerait une cage plus grande
dans le poulailler (Despret & Porcher, 2002). Ici, il est question d’humains !

Gérer le territoire de populations humaines qui ne font pas usage des
régles de procédure propres a la gestion participative, voici une « situation
d’exception », mais que peut-on suggérer ! Faut-il conseiller aux producteurs
de connaissance d’améliorer la « récursivité des dispositifs » en créant des
dispositifs d’exception a la mesure des humains (Despret, 2010, p. 149) ? Ou
faut-il suggérer I'analyse des dispositifs existants afin de comprendre I'opinion,
le jugement qu’ils contiennent (Despret, 2010, p. 145) ainsi que les questions
auxquelles ils tentent de répondre ?

Ayant personnellement des doutes sur la pertinence de ces dispositifs
puisqu’ils sont porteurs, méme non intentionnellement, d’« intégration », je me



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 213

suis efforcée de suivre la seconde suggestion. Les questions et les dispositifs de
connaissance et d’action mobilisés par les sertanistas, par les anthropologues,
les médecins, les juristes, par les représentants indigénes et par les associations
de la société civile, parlent beaucoup plus de nous, « les contactés », que des
peuples en isolement. Ces dispositifs disent que les programmes d’expansion
et d’exploitation des ressources amazoniennes sont loin de s’arréter. lls disent
que, malgré cela, nous révons de coexister « ensemble » et en méme temps
« divers ». lls disent que le statut d’humain, ses droits, ses compétences, son
ame, ses capacités a prendre des décisions sont maintenant bien reconnus.
Qu’ils sont ancrés dans la pensée des « contactés » et qu’ils sont comme le
contact, c’est-a-dire irréversible et comme le développement, c’est-a-dire
contradictoire.

Remerciements

Je remercie Francois Mélard, Catherine Mougenot et Marc Mormont
par leurs suggestions inspiratrices.

REFERENCES

Entretiens cités :
- Notes d’entretien 2010 : Dirigeant indigéne Kichwa (Equateur)
- Entretien 2009 : Indigéne Huaorani (Equateur)

Aragén L. (1992). Expansion de la frontera, expansion de la enfermedad: movilidad
geografica y salud en la Amazonia. In L. Yarzabal et al. (Eds.), Enfoque integral de la salud
humana en la Amazonia. Caracas: Imprenta Universidad Central de Venezuela, 429-456.

Constitucion Politica del Ecuador (2008).

Bahadur G. (2004). Ethical challenges in reproductive medicine: posthumous reproduction.
International Congress Series, 1266, 295-302.

Barbier R. (2005). Quand le public prend ses distances avec la participation. Topiques de
l'ironie ordinaire. Nature Sciences et Sociétés, |3, 258-265. www.edpsciences.org/nns

BBC, FUNAI et Survival (Writer) (2011). Uncontacted Amazon Tribe: First ever aerial
footage BBC - Survival.

Benalcazar F. L., Ayarza P. W. et Thurber M. W. (2010). People in voluntary isolation,
hydrocarbon exploration and recommended practice. Society of Petroleum Engineers- SPE
International Conference on Health, Safety and Environment in Oil and Gas Exploration and
Production, 4, 2391-2398.

Berraondo M. (2007). Buscando proteccion: pueblos en aislamiento voluntario frente al
reto de los derechos. In A. e. Parellada (Ed.), Pueblos indigenas en aislamiento voluntario y
contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco. Copenhage: IWGIA, 10-31.

Brackelaire V. (2006). Situacion de los tltimos pueblos indigenas aislados en América latina
(Bolivia, Brasil, Colombia, Ecuador, Paraguay, Peru, Venezuela) Diagnostico regional para
facilitar estrategias de proteccién. URL|. doi:DOI

Buchillet D. (2007). Bibliografia Critica da Satide Indigena no Brasil (1844-2006)). Quito -
Ecuador: Ediciones Abya-Yala.

Callon M. (2004). Retour sur « Eléments pour une sociologie de la traduction ». In «Société
critique» et sociologie des épreuves [Séminaire]. Paris: Archives Audiovisuelles de France.



214 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

Callon M. et Rabeharisoa V. (1998). L'implication des malades dans les activités de
recherche soutenues par I’Association frangaise contre les myopathies. Sciences Sociales et
santé, 16 (3), 40-65.

Camacho Nassar C. (2007). Consolidar los territorios de los pueblos aislados. In A. e.

Parellada (Ed.), Pueblos en aislamiento voluntario y contacto inicial en la Amazonia y el Gran
Chaco. Copenhage: IWGIA, 276-290.

Celesia G. G. (1997). Persistent Vegetative State: Clinical and ethical issues. Theoretical
Medicine, 18, 221-236.

Cisneros P. et McBreen J. (2010). Superposicién de territorios indigenas y dreas protegidas en
América del Sur (Documento de trabajo): UICN.

Coimbra C. E. A. (1987). O Sarampo entre sociedades indigenas brasileiras e algunas
consideragdes sobre a pratica da satde publica entre estas populagdes. Cadernos de Satide
Publica, R/., 3, 22-37.

CONAIE (2007). Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario en la Amazonia Ecuatoriana.

In A. e. Parellada (Ed.), Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario y en Contacto Inicial en la
Amazonia y el Gran Chaco. Copenhage: IWGIA, 124-134.

Courrier I. (2009). Amazonie Les derniers hommes libres. Paris: Courrier International.

Cueva Maza N. (2007). La salud de los indigenas en aislamiento. In A. Parellada (Ed.),
Pueblos indigenas en aislamiento voluntario y contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco.
Copenhage: IWGIA, 94-107.

Cussins C. (1997). Elephants, Biodiversity and Complexity: Amboseli National Park, Kenya.
Communication présentée a: Actor Network Theory conference.

De Rocha Freire C. A. (2008). Vida de Sertanista: a trajetéria de Francisco Meirelles.
Tellus, 8 (14), 87-114.

De Souza Lima A. C. (2008). Traditions of knowledge in Colonial Management of inequality:
Reflections on an indigenist administration perspective in Brazil. World Anthropologies
Network (WAN) Red de Antropologias del Mundo (RAM) electronic journal, 3, 7-29.

De Souza Lima A. C. (2010). Poder tutelar y formacién del Estado de Brasil: notas a partir
de la creacion del Servicio de Proteccion a los Indios y Localizacién de Trabajadores
Nacionales. Desacatos, 33 (mayo-agosto), 53-66.

DeclaraciéndeBelem (2005). Alianza para la proteccién de los pueblos indigenas aislados,
from http://www.servindi.org/pdf/Dec_Belem_do_Para_aislados.pdf.

Despret V. (2010). Intelligence des animaux: la réponse dépend de la question. ESPRIT, Ce
que nous apprennent les animaux (Juin 2010).

Despret V. et Porcher J. (2002). Anim. d’élev. ch. porte parole et plus aff. Les animaux
d’élevage sont en voie de disparition. Cosmopolitique, 2 (Cette violence qui nous tient), 74-
90.

Dos Santos M. et Nobre Méndez A. (2007). El trabajo de la FUNAL. In A. e. Parellada (Ed.),
Pueblos Indigenas en aislamiento voluntario y contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco.
Copenhage: IWGIA, 200-209.

Duviols J.-P. (2006). Introduccién. La controversia de Valladolid. In J.-P. Duviols (Ed.),
Brevisima Relacion De La Destruycion De Las Indias. Buenos Aires, Argentina: Stockcero.

Estrella E. (1995). Biodiversidad y salud en las poblaciones indigenas de la Amazonia: Situacién
Actual y perspectivas. Lima: Tratado de Cooperacion Amazénica.

Fontaine G. (2004). De I’hacienda au gouvernement, Histoire contemporaine du mouvement
indien équatorien. Les Cahiers ALHIM, 10 (Amérique Latine Histoire et Mémoire). http://
alhim.revues.org/index| 10.html

Gonzilez Casanova P. (2006). Colonialismo interno [una redefinicion]. In J. A.y. S. G.
c. Atilio A. Boron (Ed.), La teoria marxista hoy Problemas y perspectivas. Buenos Aires:
CLACSO.

Grant Baines S. (1993). Censuras e memorias da pacificagio WWaimiri-Atroari. Série
Antropoldgica, 148.

Gregor Barié C. (2003 [2000]). Brasil Pueblos Indigenas y derechos constitucionales: un panorama.
México:Insitutolndigenistalnteramericano; ComisionNacionalparael DesarrollodelosPueblos
Indigenas; Editorial Abya-Yala. http://www.acnur.org/paginas/index.php?id_pag=7562



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 215

Herriau P. (2002). Carishina, cinq Francais en Amazonie sur les traces d’Orellana
(“Autrement : '’Amazone”, 1990, entretien entre Jean-Jaques Sevilla et Sydney Possuelo)
Retrieved 01/06/2010, from http://www.carishina.com/

Hufty M. (2001). Lagouvernance internationale de la biodiversité. Revue Etudes internationales.
Centre québécois de hautes études internationales, 32 (1), 5-29.

IWGIA (1981). Los Tapirapé: Un pueblo Amenazado. Boletin Del Grupo Internacional de
Trabajo Sobre Asuntos Indigenas (IWGIA), | (3-4).

IWGIA (Ed.). (2007). Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario y en Contacto Inicial en la

Amazonia y el Gran Chaco. Actas del Seminario Regional de Santa Cruz de la Sierra 20-22 de
noviembre de 2006.). Copenhage: IWGIA.

Kuang-Yao Pan W., Erlien C. et Bilsborrow R. E. (2010). Morbidity and mortality disparities
among colonist and indigenous population in the Ecuadorian Amazon. Social Science &
Medecine, 70, 401-411.

Labaka A. M. (2003). Crénica Huaorani). Quito: CICAME.

Larrea C. et Warnars L. (2009). Ecuador’s Yasuni-ITT Initiative: Avoiding emissions by
keeping petroleum underground. Energy for Sustainable Development, |3 (2009), 219-223.
Manock S. R,, Kelley P. M., Hyams K. C., Douce R., Smallingan R. D., Watts D. M., et al.
(2000). An outbreak of fulminant Hepatitis Delta in the Waorani, an indigenous people of
the Amazon Basin of Ecuador. Am J. Trop. Med. Hyg., 63 (3), 209-213.

Mougenot C. et Strivay L. (2010). L'incroyable expansion d’un lapin casanier. Etudes rurales
(185), 67-82.

Napolitano D. A. et Ryan A. S. (2007). The dilemma of contact: voluntary isolation and
the impacts of gas exploitation on health and rights in the Kugapakori Nahua Reserve,
Peruvian Amazon. Environ. Res. Lett, 2.

OACNUDH et IWGIA (2007). Informe del Seminario sobre pueblos indigenas aislados y en
contacto inicial de la Amazonia y el Gran Chaco. Santa Cruz de la Sierra, Bolivia: 20-22 de
Noviembre de 2006.

Panteloni Ricardo F. C. (2010). Povos Indigenas no Brasil Retrieved 12/06/2010, from
http://pib.socioambiental.org

RAISG  (2009). Protected Areas Indigenous  Territories). Sau Paulo, Brasil:
RAISG (Red Amazoénica de Informacion Socioambiental Georreferenciada).
http://www.ecociencia.org/inicio/index.php?sid=105&list=one&id=1 18

Ramos Veloz C. (2007). Los pueblos indigenas aislados y el Convenio 169 de la OIT. In A.
e. Parellada (Ed.), Los pueblos en aislamiento y contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco.
Copenhage: IWGIA, 308-3012.

Redford K. H. et Mansour J. A. E. (1996). Traditional peoples and biodiversity conservation in
large tropical landscapes Arlington ed.). Virginia: Arlington.

Ribeiro D. (1971). Fronteras indigenas de la civilizacion). México: Siglo XXI.

Santos F. (1987). Epidemias y sublevaciones en el desarrollo demografico de las Misiones
Amuesha del cerro de la Sal, siglo XVIII. Histérica (Lima), 11 (1), 25-49.

Santos F. (1992). Etnohistoria de la Alta Amazonia. Siglos XV-XVIIl). Quito: Abya-Yala
- CEDIME.

Sayago D., Tourrand J.-F., Bursztyn M. et Drummond J. A. C. (2010). L’Amazonie, un demi-
siecle apres la colonisation. Paris: Editions Quae.

Scott ). C. (1998). Seeing Like a State, How Certain Schemes to Improve the Human Condition
Have Failed). New Haven and London: Yale University Press.

Silveira Corréa J. G. (2003). Politica indigenista, tutela e deslocamento de populagdes: A
trajetoria historica dos Krenak Sob a gestdo do Servigo de Protegio aos Indios. Arquivos
do Museu Nacional, Rio de Janeiro, 61 (2), 89-105.

Stavenhagen R. (2003). Informe sobre la situacion de los derechos humanos y las libertades
fundamentales de los indigenas: Naciones Unidas.

Stengers |. (2003). Dispositif. In I. Stengers (Ed.), /100 mots pour commencer a penser les
sciences. Paris: Les Empécheurs de penser en rond, Le Seuil pp. [16-119.

Thoening J.-C. et Duran P. (1996). L’Etat et la gestion publique territoriale. Revue Francaise
de Sciences Politiques, 4, 580-623.



216 Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2

Toulmin S. (1988). Enfermedad y Medicina entre los Chipibo-Conibo del Alto Ucayali.
Amazonia Peruana (Lima), 8 (15), 9-31.

Zambrano F. (1993). Perfil epidemiolégico de los grupos étnicos de la Amazonia
Colombiana. In E. Estrela et A. Crespo (Eds.), Memorias del | Simposio «Salud y Poblacion
Indigena de la Amazoniay. Quito: Crearimagen-Impretec. | 19-144.

Kelly Johanna ESCOBAR JIMENEZ est diplomée de la Faculté
de sociologie de I'Université de I'Atlantico (Barranquilla-Colombia).
Elle a participé pendant trois ans (2004- 2006) comme chercheuse
dans un Projet PIC de la CUD axé sur la formation et la recherche
sur I'écotourisme au Nord de la Colombie. Actuellement, elle est
membre du groupe de recherche interdisciplinaire TMAD (Tourisme,
Environnement et Développement) de I'Université de I’Atlantico. En tant
que boursiére de I'Université de Liége (Belgique), elle poursuit depuis
2008 une these au sein de I'Unité SEED (DSGE-ULg campus d’Arlon) sur
« 'expérimentation de relations nouvelles entre milieux scientifiques et
communautés locales indigenes dans les aires protégées ».

Adresse : ULg, Campus d’Arlon
Avenue de Longwy, 185
B- 6700 Arlon
Belgique

Courriel : kescobar@ulg.ac.be

ResuMEN: LA CONFIGURACION DE LOS TERRITORIOS DE PUEBLOS
EN ‘““AISLAMIENTO VOLUNTARIO’’. CONTROVERSIAS SOBRE LAS
FORMAS DE PRODUCCION DE CONOCIMIENTOS, LAS FORMAS DE
CONTACTO Y LAS FORMAS DE GESTION

Nuestro objetivo es interrogar la incertidumbre previa a la
gestiéon de territorios amazoénicos y mostrar como en cada
relance del programa de explotacién de recursos naturales hay
controversias que obligan a reexaminar las formas de produccién
de conocimientos, las formas de contactar y las formas de manejar los
territorios amazénicos y sus poblaciones humanas y no-humanas.
Lo hacemos por intermedio de los pueblos dichos en “aislamiento
voluntario”. Veremos como los debates vinculados a los “pueblos
en aislamiento” no conciernen solamente la gestién del territorio
y de las poblaciones, sino también las formas de produccion de
conocimientos sobre entidades silenciosas. Coémo, dénde, cudles, como
entrar en contacto sin reducirlos con nuestros virus occidentales
o sin morir bajo sus lanzas, como hacer hablar entidades que
temporalmente no pueden, definitivamente no saben, o en ciertas
ocasiones no quieren hacerlo; estas son algunas preguntas que
emergen en medio de la carrera de colonizacién interna de la



Revue d'anthropologie des connaissances — 2012/2 217

Amazonia. Hemos intentado comprender como se traduce este
silencioso aislamiento a partir del anilisis de dos casos, el caso
del Servico de Protecdo aos Indios (SPI, 1910-1967) en Brasil y el
caso del Seminario Regional Pueblos indigenas en aislamiento
voluntario y contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco
(Santa Cruz de la Sierra- Bolivia, 2006). Hemos asi encontrado
algunas controversias que dan testimonio de la complejidad del
tema y nos obligan a reconsiderar la importancia de la naturaleza
de las poblaciones a manejar en el momento de la configuracion
de las dreas protegidas.

Palabras claves: gestion participativa de territorios, pueblos en
aislamiento voluntario, Amazonia, andlisis de controversias

ABSTRACT: THE CONFIGURATION OF ‘‘PEOPLES IN VOLUNTARY
ISOLATION’’> TERRITORIES: CONTROVERSIES OVER WAYS

OF KNOWLEDGE PRODUCTION, WAYS OF ENTERING INTO
RELATIONSHIPS AND WAYS OF MANAGEMENT

Our goal is to interrogate the uncertainty prior to the management
of Amazonian territories and to show how each program relaunch
exploitation of natural resources there are controversies that
require re-examination of ways of knowing, ways of entering
into relationships and ways of managing territories Amazon
and its human populations and non-human. We do so through
those people in «voluntary isolation.» We’'ll see how the debates
linked to the «isolated peoples» does not only concern the
management of territory and population, but also the forms of
knowledge production entities silent. How, where, what, how to
contact without reducing our Western or virus without dying
with their spears, how to talk about entities that temporarily
can not, definitely do not know, or at times unwilling to do so,
here are some questions that emerge in the middle of the race
of internal colonization of the Amazon. We tried to understand
this silent isolation from the analysis of two cases, the case of the
Servico de Prote¢do aos Indios (SPI, 1910-1967) in Brazil and the
case of Seminario Regional Pueblos indigenas en aislamiento voluntario
y contacto inicial en la Amazonia y el Gran Chaco (Santa Cruz de la
Sierra, Bolivia, 2006). We found some controversies and testify
to the complexity of the issue and force us to reconsider the
importance of the nature of the population to manage at the time
to configuration of protected areas.

Keywords: participatory management of territories, peoples in
voluntary isolation, Amazon, analysis of controversies



