S

mais aussi l'ostension d'une croix ou de reliques, linvo-
cation du nom de Jésus, de I’Esprit Saint, de la Vierge ou
d’un saint. L’étole du prétre joue aussi son réle. Parmi les
priéres recitées, le Symbole des Apoétres, le Pater, mais
aussi l'antienne Salve Regina, le Kyrie, le Gloria, des
psaumes, des litanies, ou des passages des Evangiles.

Les croyances et limaginaire dépendent avant tout des
structures et du fonctionnement de la société et de la
culture de I’époque. La morale religieuse est centrée sur
la notion de péché. Le défunt doit avoir satisfait a une
pénitence compléte. L’Eglise réagit contre les multiples
dysfonctionnements possibles de la bonne mort chré-
tienne, donc contre le phénoméne des revenants. La
croyance se répand dés le Moyen Age du retour du mort-
fantéme qui vient s’acquitter d’une souillure de sa vie
terrestre. L’Eglise finit par accepter cette croyance et 'in-
tegre dans un fonctionnement social de la mémoire des
morts qui établit une communication entre l'ici-bas et
l'au-dela. Ces récits de revenants favorisent le développe-
ment de la piété. Notre texte s’inscrit également dans la
droite ligne de la Réforme catholique qui réprime toute
déviation religieuse.

C’est aussi une époque ou le diable est partout, peut-étre
plus encore dans les milieux populaires ou ruraux. La
population subit un climat de violence, de peur et de
terreur qui entraine une recrudescence de croyances et de
pratiques magiques. Cette nouvelle démonologie forgée
par les clercs est bien exprimée dans le rituel liégeois.

Vers 1672, un couple est témoin a Liége de faits surpre-
nants : un « esprit » se manifeste dans leur maison; mais
ils ne parlent ni de revenants, ni de fantémes et n’établis-
sent aucun contact. Dans notre texte, c’est en effet le
contact établi avec le fantome, sa présence corporelle, et
le dialogue qui s’ensuit qui sont vraiment exceptionnels!.

Philippe GEORGE

! Orientation bibliographique : GEORGE (Ph.), Revenant & exorcisme i Liege.
Quéte de reliques en Sardaigne (1634-1652), BULLETIN DE LA COMMISSION
ROYALE D’HISTOIRE, Bruxelles, t. CLXVIIL, 2001, p. 253-305.

120



